
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

11 - NOVEMBRE

Anno LXVI
Novembre 1989
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°-70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato,
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili 

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - Via dell’Arcivescovado n. 12

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34
Segreteria ore 9-12

Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12
Don Francesco Peradotto (ab. tei. 248 23 91)
Segretario del Moderatore: can. Giuseppe Cerino (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Birolo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Ufficio per i religiosi e le religiose: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali
Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34 

ore 9-12
Ufficio per le Cause dei Santi

Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)
Archivio - tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 (escluso sabato)
Economo diocesano - tei. 53 24 59

Mons. Michele Enriore
Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23

ore 9-12
Assistenza al clero - tei. 54 76 03

ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)
Assicurazioni clero - tei. 54 33 70

ore 9-12 (escluso sabato)
Opera diocesana della preservazione della fede - Torino chiese

tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 — 15-18,30 (escluso sabato) . .

(segue nella III di copertina



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXVI Novembre 1989

SOMMARIO

Pag.
Atti del Santo Padre

Ai membri di un Centro di Coordinamento a favore della famiglia e della 
vita (10.11) 1191

Ai partecipanti ad un Convegno per Operatori Sanitari (15.11) 1194
Alla XXV Conferenza Generale della FAO (16.11) 1200
Alla Federazione Italiana degli Esercizi Spirituali (17.11) 1204
Al Convegno della C.E.I. su sport, etica e fede (25.11) 1206
Messaggio ai giovani e alle giovani del mondo per la V Giornata Mondiale 

della Gioventù 1990 1208

Atti della Santa Sede
Congregazione per l’Educazione Cattolica: Istruzione Lo studio dei Padri 

della Chiesa nella formazione sacerdotale 1211

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Consiglio Episcopale Permanente: Messaggio in occasione della XII Gior­

nata per la vita - 4 Febbraio 1990 1231

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Conferma di elezione 1233

Atti dell’Arcivescovo
Collegio dei Consultori - Sostituzioni 1235
Messaggio per la Giornata della stampa cattolica 1237
Omelia in Cattedrale per la Solennità della Chiesa locale 1239
Messaggio - Invito per la Giornata del Seminario 1243

Curia Metropolitana
Cancelleria: Ordinazioni diaconali — Seminario Metropolitano di Torino — 

Collegiata di S. Lorenzo Martire - Giaveno — Nomine — Nomine e con­
ferme in istituzioni varie — Dedicazione di chiesa al culto — Comunica­
zioni — Sacerdote diocesano defunto 1245

Documentazione
I Seminari diocesani: situazione e prospettive

— Seminario maggiore 1251
— Seminario delle medie superiori 1257
— Seminario di Giaveno 1260

Il ruolo della coscienza e l’Enciclica Humanae vitae Dionigi Tettamanzi) 1264





Atti del Santo Padre

Ai membri di un Centro di Coordinamento 
a favore della famiglia e della vita

Il consulente coniugale cristiano deve contribuire 
a un discernimento esercitato nella verità

Venerdì 10 novembre, il Santo Padre ha ricevuto in udienza i membri del 
"Centre de Liaison des Equipes de Recherche” (C.L.E.R.), movimento impe­
gnato nel campo dell’apostolato familiare e a difesa della vita ed ha loro 
rivolto questo discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Nell’accogliervi stamane, ricordo con piacere il mio primo incontro col vostro 
Movimento, dieci anni or sono, nella casa del Successore di Pietro. (...)

In questi ultimi mesi, avete condiviso le vostre riflessioni sulla base del docu­
mento post-sinodale Christifìdeles laici. Un brano di tale Esortazione sarà il punto 
di partenza del mio discorso: « Riscoprire e far riscoprire la dignità inviolabile di 
ogni persona umana costituisce un compito essenziale anzi, in un certo senso, il 
compito centrale e unificante del servizio che la Chiesa e, in essa, i fedeli laici sono 
chiamati a rendere alla famiglia degli uomini » (n. 37). I diversi compiti svolti dal 
C.L.E.R. rientrano effettivamente nel quadro di tale servizio della persona umana, 
che coinvolge i membri della Chiesa.

2. Voi siete chiamati in particolar modo a servire la dignità della persona nella 
sua vocazione alla vita familiare, che prospera nell’unione d’amore fedele fra l’uomo 
e la donna. Io non mi dilungherò oggi su tale tema essenziale che approfondite con­
tinuamente. Ma vorrei sottolineare l’importanza del vostro compito, poiché dovete 
affrontare l’indifferenza o il rifiuto troppo diffuso dei princìpi che la Chiesa afferma 
come fondamento di ogni etica sana e quindi come condizione necessaria al benes­
sere. Dovete reagire a quelle correnti di pensiero molto forti nell’opinione pubblica 
che, parlando indebitamente della "liberalizzazione” dei costumi, diffondono una 
permissività che è in realtà contraria alla dignità della persona ed alla verità della 
sua vocazione.

Di fronte a tale situazione, i cristiani sono chiamati a far crescere la fede e la 
carità. Partecipare alla pastorale familiare, implica più che mai di essere, nella vigna 
del Signore, dei tralci attaccati alla vite, potati quando ce n’è bisogno, consapevoli 
che solo attraverso la grazia porteranno i frutti che il Signore attende. Uniti nella

1191



1192 Atti del Santo Padre

fede, nutriti dalla preghiera, resi forti dai Sacramenti, i fedeli possono testimoniare 
l’amore di Dio con cui tutti gli uomini sono amati. La loro lingua è quella del ”sì” 
agli appelli del Vangelo, tradotti nell’insegnamento della Chiesa, e quella della chia­
rezza dei concetti dottrinali e morali che emergono dalla verità dell’uomo, ricono­
sciuto in Colui che è la luce «che illumina ogni uomo» (Gv 1. 9).

3. All’origine del C.L.E.R. vi è stata la preoccupazione di aiutare le coppie a 
controllare la procreazione, nel pieno rispetto di tutta la ricchezza della sessualità, 
ricorrendo ai metodi naturali di controllo quando si impone una diminuzione delle 
nascite. Molti di voi hanno saputo aiutare le famiglie ad accogliere i propri bambini 
nel modo migliore. Hanno anche potuto far comprendere che la dottrina espressa 
da Paolo VI nell’Enciclica Humanae vitae, e confermata in seguito, non aveva quella 
negatività che le è stata attribuita; al contrario, si tratta di permettere all’uomo e 
alla donna di affrontare in modo responsabile la paternità e la maternità, con delle 
decisioni comuni, con un amore ed un rispetto reciproco che il controllo della sessua­
lità fa maturare e rinforza. Possiate estendere la vostra azione, per far scoprire mag­
giormente il carattere umano positivo di questo insegnamento della Chiesa!

Sappiamo che oggi molti uomini e molte donne sono tentati di privare della vita 
il bambino già concepito invece di donare la vita volentieri e liberamente. L’aborto 
è un dramma di fronte al quale i cristiani non possono rimanere senza reagire e 
senza difendere con fermezza il rispetto per la vita. Ci sono delle sofferenze che 
dovete cercare di alleviare. Ci sono miserie ed ingiuste solitudini che richiedono 
il soccorso davvero fraterno dei discepoli di Cristo Salvatore il cui amore predilige 
i piccoli indifesi, i bambini che devono nascere, innocenti e fragili. Alla radice di 
tali tentazioni contro la vita, vi è molto spesso un disordine della vita sessuale 
al quale l’Enciclica Humanae vitae ha voluto reagire. È per questo che, nelle esi­
genze della vita coniugale, la norma morale non può essere considerata come un 
semplice ideale da perseguire in futuro, ma come un comandamento che la Chiesa 
deve formulare a nome del Signore, esigendo la ferma volontà di superare gli osta­
coli (cfr. Familiaris consortio, 34).

4. L’esperienza dell’incontro con le coppie per iniziarle ai metodi naturali vi ha 
mostrato la grandezza delle difficoltà presenti nelle famiglie. Voi siete stati portati 
naturalmente ad estendere il dialogo e ad offrire ai vostri interlocutori la pratica 
della consulenza coniugale. La conoscenza profonda delle sofferenze che vi vengono 
confidate vi permette di testimoniare le drammatiche conseguenze dell’infedeltà, 
delle rotture e delle deviazioni morali nella vita degli sposi e dei loro figli. L'alcool, 
la droga e perfino il suicidio dei giovani sono i segni più manifesti. Ma potete anche 
testimoniare la bellezza della mutua fedeltà che resiste anche oltre la prova, e della 
possibilità di non abbandonarsi alla deviazione e di rifiutare di giustificarla, di tor­
nare l'uno verso l’altro per ricostruire una famiglia provata, con il perdono e la 
riconciliazione.

A questo proposito il vostro compito è molto delicato: un consulente coniugale 
cristiano deve aiutare i suoi interlocutori a scoprire i valori che sono alla base delle 
norme della vita coniugale. Deve essere aperto ed avere la pazienza di ascoltare, la 
capacità di rispettare e di amare le persone così come sono, con i problemi che 
hanno. Ma la qualità di un consulente cristiano dipende anche dalla propria capacità 
personale di contribuire ad un discernimento esercitato nella verità delle esigenze 
della vita coniugale. La decisione finale, come in ogni azione morale, viene presa 
in ultima istanza dal soggetto, in piena coscienza. Il consulente, da parte sua, si ri­
corda del Signore che non condanna la donna adultera, ma che le dice: « Va’, ora



Atti del Santo Padre 1193

non peccare più» (cfr. Gv 8,1-11). Come testimone degli appelli evangelici e della 
grazia della Redenzione, il consulente gioisce quando vede le persone orientare di 
nuovo la loro vita « secondo la verità e nella carità » (cfr. Ef 4,15); aver contribuito 
a un tale rinnovamento lo rafforza nel suo impegno di apostolato.

5. In breve, vorrei incoraggiarvi inoltre nella vostra azione educativa. Educare 
i giovani ad una sana concezione della sessualità, a gestire bene la loro affettività, 
è un servizio insostituibile per il quale le famiglie hanno spesso bisogno del contri­
buto di educatori esperti. Che possiate mostrare ai giovani la grandezza e la bellezza 
dell’uomo quando agisce secondo la sua condizione di creatura fatta a immagine 
di Dio e quando rapporta le proprie azioni a Cristo, l’uomo perfetto! Fate scoprire 
ai giovani i fondamenti e la coerenza di una morale che troppo spesso si presenta 
loro come un insieme di precetti privi di un vero senso o inapplicabili. Bisogna che 
i giovani siano motivati per prepararsi a costruire la loro vita sulla roccia.

6. Coloro che svolgono i servizi sempre più numerosi e diversificati del vostro 
Movimento necessitano di una reale competenza. So che dedicate molto tempo alla 
vostra preparazione personale per i ruoli di consulente e di educatore, che in seguito 
svolgete con generosità. Desidero esprimere la stima e la gratitudine che questa 
generosità ispira. Mi auguro che molti comprendano che non si possono affrontare 
le gravi questioni legate al rispetto della vita stessa senza avere una conoscenza 
approfondita di varie discipline, senza riflettere in gruppo, senza aprirsi attraverso 
la preghiera allo Spirito del Signore e senza vivere pienamente la comunione eccle­
siale. Incoraggio le iniziative del vostro Movimento per permettere ai suoi membri 
di allargare la propria formazione personale sul piano intellettuale, sul piano della 
conoscenza dell’uomo così come su quello della vita spirituale.

Prima di concludere, desidero sottolineare il vostro contributo alla ricerca scien­
tifica, soprattutto al fine di giungere ad un approccio più sicuro delle condizioni della 
procreazione. Sono già stati ottenuti risultati significativi, il campo di ricerca rimane 
aperto: è bene che gli scienziati cristiani vi lavorino assiduamente.

7. Auguro al C.L.E.R. di proseguire la propria attività nell’ambito della pastorale 
familiare in Francia, negli altri Paesi dove è presente, nella coordinazione assicurata 
dalla Federazione internazionale di Azione familiare, in collegamento con il Ponti­
ficio Consiglio della Famiglia.

Torno ad esprimere la gratitudine delle famiglie e dei giovani che vengono aiu­
tati da voi a trovare il cammino felice dello sviluppo umano nel senso voluto dal 
Creatore, con la grazia infinita della Redenzione. Affido la vostra opera, i vostri inter­
locutori, le vostre persone e tutti i vostri familiari all’intercessione di Maria, la Madre 
degli uomini. E vi imparto con tutto il cuore la mia Benedizione Apostolica.



1194 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti ad un Convegno per Operatori Sanitari

Di fronte alla minacciosa diffusione dell'AIDS: 
una prevenzione degna della persona umana 

e un’assistenza pienamente solidale
Mercoledì 15 novembre, il Santo Padre ha ricevuto in udienza i partecipanti 
alla IV Conferenza Internazionale promossa dal Pontificio Consiglio della 
Pastorale per gli Operatori Sanitari ed ha loro rivolto il seguente discorso:

1. È, per me, particolarmente importante trovarmi oggi con voi, in occasione 
della Conferenza Internazionale che il Pontificio Consiglio della Pastorale per gli 
Operatori Sanitari ha promosso in vista di un approfondimento interdisciplinare sui 
complessi problemi legati alla minacciosa diffusione dell’AIDS.

Nel rivolgervi il mio saluto desidero esprimervi il mio compiacimento per l’im­
pegno che vi siete assunto di dibattere, a livello altamente qualificato, un argomento 
di così viva attualità. In particolare, mi compiaccio per il quadro antropologico più 
ampio entro il quale avete impostato la vostra analisi, esaminando l’intero problema 
alla luce degli interrogativi fondamentali dell’esistenza: « Vivere, perché? ».

Perciò mi auguro che le conclusioni di questa Conferenza Internazionale stimo­
lino ulteriori riflessioni sull’argomento e promuovano da parte delle istanze compe­
tenti una decisa ed efficace programmazione operativa.

2. Molto più che per le numerose malattie infettive, che l’umanità ha sperimen­
tato nel corso della sua storia, l’AIDS ha profonde ripercussioni di natura morale, 
sociale, economica, giuridica ed organizzativa non solo sulle singole famiglie e sui 
raggruppamenti locali, ma anche sulle Nazioni e sull’intera comunità dei popoli. 
Oggi, infatti, sebbene con intensità e caratteristiche diverse, la grande maggioranza 
dei Paesi del mondo è stata raggiunta dal virus dell’immunodeficienza acquisita e 
le periodiche rilevazioni delle Autorità sanitarie ne denunciano la diffusione crescente.

È doveroso riconoscere che. sin dagli inizi, l’AIDS ha provocato un serio im­
pegno di ricerca ad opera di gruppi, guidati da eminenti scienziati, molti dei quali 
sono qui presenti: ad essi esprimo volentieri il più vivo apprezzamento.

Grazie al loro sforzo, i vari aspetti di questa complessa e diffusa malattia si vanno 
sempre più chiarendo. In meno di dieci anni è stato compiuto un importante cam­
mino: gli studi di biologia molecolare hanno reso pressoché note le funzioni del virus, 
le interazioni virus-cellula e le conseguenti modificazioni funzionali. Sono stati, altresì, 
scoperti altri retrovirus e vengono attivamente studiati i ruoli relativi, che tali agenti 
possono esercitare nell’AIDS, e anche in altre malattie.

3. Non è azzardato affermare che, ancora una volta, con lo studio di una temi­
bile malattia, sono migliorate le conoscenze di tutto un settore, con significativi van­
taggi terapeutici nel trattamento di altre patologie.

Inoltre, poiché oggi è cresciuta la consapevolezza che le cause biologiche, le 
condizioni ambientali e le componenti socio-culturali influiscono fortemente sullo 
sviluppo e sulla diffusione delle malattie infettive, è stato analizzato con particolare 
attenzione il modo in cui certe forme di incontro e di contatto tra le persone — all’in­
terno di singole categorie o gruppi di popolazione — possono creare ed alimentare



Atti del Santo Padre 1195

il rischio di diffusione dell’infezione da virus dell’immunodeficienza acquisita. Il ri­
ferimento, ormai a tutti noto, va ovviamente ai fenomeni della tossicodipendenza ed 
all'abuso della sessualità, che avviano un processo tendenzialmente espansivo della 
malattia. L’aspetto positivo di tale miglior conoscenza è che la popolazione nel suo 
insieme è direttamente sollecitata ad assumersi con piena consapevolezza le sue 
responsabilità.

4. Le statistiche attestano che la gioventù è maggiormente colpita dall’AIDS. 
La minaccia che incombe sulle giovani generazioni deve attirare l’attenzione e coin­
volgere l'impegno di tutti: infatti, umanamente parlando, il futuro del mondo è fon­
dato sui giovani, e l’esperienza insegna che il solo modo di prevedere il futuro è 
quello di prepararlo.

La minacciosa diffusione dell’AIDS lancia a tutti una duplice sfida, che anche 
la Chiesa vuole raccogliere per la parte che le compete: mi riferisco alla prevenzione 
della malattia ed alla assistenza di coloro che ne sono colpiti. Un’azione veramente 
efficace in questi due campi non potrà essere svolta, se non si cercherà di sostenere 
lo sforzo comune con l’apporto derivante da una visione costruttiva della dignità 
della persona umana e del suo trascendente destino.

Le particolari caratteristiche dell’insorgere e del diffondersi dell’AIDS, ed anche 
un certo modo di affrontare la lotta contro questa malattia, rivelano — come oppor­
tunamente ricorda il tema generale di questa Conferenza Internazionale — una 
preoccupante crisi di valori. Non si è lontani dal vero se si afferma che, parallela- 
mente al diffondersi dell’AIDS, è venuta manifestandosi una sorta di immunodefi­
cienza sul piano dei valori esistenziali, che non può non riconoscersi come una vera 
patologia dello spirito.

5. Di conseguenza, occorre in primo luogo ribadire con forza che l’opera di 
prevenzione, per essere insieme degna della persona umana e veramente efficace, 
deve proporsi due obiettivi: informare adeguatamente ed educare alla maturità re­
sponsabile.

È necessario, innanzi tutto, che l’informazione, impartita nelle sedi idonee, sia 
corretta e completa, al di là di paure immotivate, ma anche di false speranze. La 
dignità personale dell’uomo esige, poi, che egli sia aiutato a crescere verso la ma­
turità affettiva mediante una specifica opera educativa. Soltanto con una informa­
zione ed una educazione che portino a far ritrovare, con chiarezza e con gioia, il 
valore spirituale dell’amore-che-si-dona come senso fondamentale dell’esistenza, è 
possibile che gli adolescenti e i giovani abbiano la forza necessaria per superare 
i comportamenti a rischio. L’educazione a vivere in modo sereno e serio la propria 
sessualità e la preparazione all’amore responsabile e fedele sono aspetti essenziali 
di questo cammino verso la piena maturità personale. Una prevenzione, invece, che 
movesse, con egoistica ispirazione, da considerazioni incompatibili con i valori prio­
ritari della vita e dell’amore, finirebbe per essere, oltre che illecita, contraddittoria, 
aggirando solo il problema senza risolverlo alla radice.

Perciò la Chiesa, sicura interprete della Legge di Dio ed "esperta in umanità”, 
ha a cuore non solo di pronunciare una serie di ”no” a determinati comportamenti, 
ma soprattutto di proporre uno stile di vita pienamente significativo per la persona. 
Essa indica con vigore e con gioia un ideale positivo, nella cui prospettiva vanno 
comprese ed applicate le norme morali di condotta.

Alla luce di tale ideale, appare profondamente lesivo della dignità della persona, 
e perciò moralmente illecito, propugnare una prevenzione della malattia dell’AIDS 
basata sul ricorso a mezzi e rimedi, che violano il senso autenticamente umano della 
sessualità, e sono un palliativo per quei disagi profondi, dove è chiamata in causa



1196 Atti del Santo Padre

la responsabilità degli individui e della società: e la retta ragione non può ammettere 
che la fragilità della condizione umana, anziché motivo di maggiore impegno, si 
traduca in pretesto per un cedimento che apra la via al degrado morale.

6. In secondo luogo, una prevenzione costruttivamente tesa a ricuperare, soprat­
tutto presso le giovani generazioni, il senso pieno della vita e l’esaltante fascino 
della dedizione generosa, non potrà che favorire un maggior e più vasto impegno 
nell’assistenza ai malati di AIDS. Questi, pur nella singolarità della loro situazione 
patologica, hanno diritto, come ogni altro infermo, di ricevere dalla comunità l’assi­
stenza idonea, la comprensione rispettosa e una piena solidarietà.

La Chiesa che, sull’esempio del suo divin Fondatore e Maestro, ha sempre con­
siderato l’assistenza a chi soffre quale componente fondamentale della sua missione, 
sente di essere interpellata in prima persona, in questo nuovo campo della sofferenza 
umana, consapevole, com’essa è, che l'uomo che soffre è una ”via speciale” del suo 
magistero e ministero.

Di conseguenza, non poche Conferenze Episcopali, in diverse aree del mondo, 
hanno pubblicato documenti ed emanato concrete direttive per avviare, migliorare 
ed intensificare una pastorale di speranza nell’azione preventiva contro l’AIDS, e 
nell’assistenza a chi ne è colpito, istituendo talora appositi Centri di cura specializzata.

In spirito di comunione con tutta la Chiesa e con fiduciosa e intensa partecipa­
zione, anch’io colgo volentieri questa occasione per unire la mia voce a quella degli 
altri Pastori ed esortare ciascuno ad assumersi le proprie responsabilità.

Ai inalati di AIDS
7. Mi rivolgo innanzi tutto, con accorata sollecitudine, ai malati di AIDS.
Fratelli in Cristo, che conoscete tutta l’asprezza della via della Croce, non sen­

titevi soli. Con voi è la Chiesa, sacramento di salvezza, per sostenervi nel vostro 
diffìcile cammino. Essa molto riceve dalla vostra sofferenza, affrontata nella fede; 
a voi essa è vicina col conforto della solidarietà operosa dei suoi membri, affinché 
non smarriate mai la speranza. Non dimenticate l’invito di Gesù: « Venite a me 
voi tutti che siete affaticati e oppressi, ed io vi ristorerò» (Mt 11,28).

Con voi, carissimi, sono gli uomini della scienza, che si adoperano instancabil­
mente per contenere e debellare questa grave infermità; con voi sono quanti, nel­
l’esercizio della professione sanitaria o per scelta volontaria, sostenuta dall’ideale 
della solidarietà umana, intendono seguirvi con ogni premura e mezzo.

Voi potete offrire, a vostra volta, qualcosa di molto significativo alla comunità 
di cui siete parte. Lo sforzo che voi fate per dare un significato alla vostra sofferenza 
è per tutti un prezioso richiamo ai valori più alti della vita e un aiuto forse deter­
minante per quanti siano tentati dalla disperazione. Non chiudetevi in voi stessi, 
ma cercate ed accettate il sostegno dei fratelli.

La preghiera della Chiesa si alza ogni giorno al Signore per voi, particolarmente 
per coloro che vivono la malattia nell’abbandono, nella solitudine; per gli orfani, 
per i più deboli, per i più poveri, che il Signore ci ha insegnato a considerare i 
primi nel suo Regno.

Alle famiglie
8. Mi rivolgo, poi, alle famiglie. Nel nucleo familiare è la prima scuola di vita 

e di formazione dei figli alla responsabilità personale in tutti i suoi aspetti, com­
preso quello legato ai problemi della sessualità.



Atti del Santo Padre 1197

Genitori, voi potete svolgere la prima e più efficace azione preventiva offrendo 
ai vostri figli una retta informazione, e preparandoli a scegliere con responsabilità 
i giusti comportamenti nell’ambito sia individuale che sociale.

Quanto, poi, alle famiglie che vivono a! loro interno il dramma dell’AIDS, desi­
dero che sentano a sé rivolta la comprensione partecipe del Papa, ben consapevole 
della difficile missione a cui sono chiamate. Prego il Signore perché conceda loro 
la generosità necessaria per non abdicare ad un compito che, davanti a Dio ed alla 
società, hanno assunto a suo tempo come irrinunciabile. La perdita del calore fami­
liare provoca nei malati di AIDS la diminuzione e persino l’estinzione di quella 
immunologia psicologica e spirituale, che a volte si rivela non meno importante di 
quella fisica per sostenere la capacità reattiva del soggetto. Soprattutto le famiglie 
nate nel segno del matrimonio cristiano hanno la missione di offrire una forte testi­
monianza di fede e di amore, non abbandonando il loro caro, ma bensì circondandolo 
di premurose cure e di affettuosa partecipazione.

Agli educatori
9. Agli insegnanti ed agli educatori va l’invito a farsi promotori, in stretto colle­

gamento con le famiglie, di una idonea e seria formazione degli adolescenti e dei 
giovani alla vita. Si curi, specialmente nelle scuole cattoliche, una programmazione 
organica dell’educazione sanitaria, nella quale, armonizzando gli elementi della pre­
venzione con i valori morali, si preparino i giovani ad un corretto stile di vita, prin­
cipale garanzia per tutelare la propria salute e l’altrui.

A voi, educatori, è affidata la responsabilità di avviare le giovani generazioni 
ad una autentica cultura dell’amore, offrendo in voi stessi una guida e un esempio 
di fedeltà ai valori ideali che danno senso alla vita.

Ai giovani
10. Ai giovani di ogni età e condizione dico: Fate in modo che la vostra sete di 

vita e di amore sia sete di una vita degna di essere vissuta e di un amore costruttivo. 
La necessaria prevenzione contro la minaccia dell’AIDS non si ispiri alla paura, bensì 
alla scelta consapevole di uno stile di vita sano, libero e responsabile. Rifuggite da 
comportamenti improntati alla dissipazione, all’apatia, all’egoismo. Siate invece pro­
tagonisti nella costruzione di un ordine sociale giusto, su cui si regga il mondo del 
vostro futuro.

Praticate con generosità e forza di immaginazione forme sempre nuove di soli­
darietà. Respingete ogni forma di emarginazione, siate vicini ai meno fortunati, a 
coloro che soffrono, coltivando la virtù della amicizia e della comprensione, rifiu­
tando ogni violenza verso voi stessi e verso gli altri. La vostra forza sia la speranza 
e il vostro ideale l’affermazione universale dell’amore.

Ai governanti
11. Ai governanti ed ai responsabili della cosa pubblica rivolgo l’appello pres­

sante ad affrontare con ogni impegno i nuovi problemi posti dal diffondersi del­
l’AIDS. Le dimensioni già assunte, e che si presume assumerà questa malattia, come 
pure il suo stretto rapporto con alcuni comportamenti che incidono sulle relazioni 
interpersonali e sociali, esigono che gli Stati si facciano carico — con tempestività



1198 Atti del Santo Padre

e coraggio, con chiarezza di idee e correttezza di iniziative — di tutte le loro respon­
sabilità. In particolare, alle autorità sanitarie e sociali compete di predisporre ed 
attuare un piano globale di lotta contro l’AIDS e la tossicodipendenza: all'interno 
di questa programmazione dovrà essere riconosciuta, coordinata e sostenuta ogni 
giusta iniziativa che singoli individui, gruppi, associazioni ed enti sviluppino per la 
prevenzione, la cura e la riabilitazione.

Parimente, la lotta contro l’AIDS postula la collaborazione tra i popoli: e poiché 
la domanda di salute e di vita accomuna tutti gli uomini, nessun calcolo politico 
od economico divida l’impegno degli Stati, insieme chiamati a rispondere alla sfida 
dell’AIDS.

Agli scienziati
12. Agli scienziati ed ai ricercatori, con il plauso per il loro encomiabile sforzo, 

va il mio invito a incrementare ed a coordinare il loro lavoro, sorgente di speranza 
per i malati di AIDS e per l’intera umanità. Come è stato ricordato. « sarebbe illu­
sorio rivendicare la neutralità morale della ricerca scientifica e delle sue applica­
zioni... Pertanto la scienza e la tecnica richiedono, per il loro stesso intrinseco signi­
ficato, il rispetto incondizionato dei criteri fondamentali della moralità: debbono 
essere, cioè, al servizio della persona umana, dei suoi diritti inalienabili e del suo 
bene vero e integrale, secondo il progetto e la volontà di Dio » (Istruzione Donum 
vitae, 2).

Oggi mancano ancora vaccini e farmaci sicuramente efficaci contro il virus del­
l’AIDS; è veramente da auspicare che la ricerca scientifica e farmacologica possano 
giungere presto al sospirato traguardo. Alla porta della vostra competenza e sensi­
bilità, illustri scienziati e ricercatori, bussa una umanità implorante, che attende una 
risposta di vita soprattutto dalla vostra collaborazione e dedizione.

Al personale sanitario

13. Nell’attesa della scoperta risolutiva, invito i medici e tutti gli operatori sani­
tari, impegnati in questo delicato settore professionale, a tradurre il loro servizio 
in testimonianza di amore soccorrevole.

Come ho detto, a Phoenix in U.S.A., ai membri delle Organizzazioni sanitarie 
cattoliche, « voi. individualmente e collettivamente, siete l’espressione vivente della 
parabola del Buon Samaritano» (Insegnamenti, X/3 [19871. 506). Pertanto, la vo­
stra sollecitudine non conosca discriminazione alcuna! Sappiate raccogliere, interpre­
tare e valorizzare la fiducia che ha in voi il fratello infermo. Cercate sempre, attra­
verso l’assistenza, di accostarvi con discrezione ed amore a quella misteriosa, ma 
così umana, sfera psichica e spirituale dalla quale può scaturire l’energia viva e 
sanante, che aiuti l’infermo a scoprire, anche nella sua condizione, il senso della 
vita ed il significato della sua sofferenza.

E voi. operatori sanitari volontari, che in numero sempre maggiore dedicate com­
petenza e disponibilità ai malati di AIDS o siete impegnati nell’opera di educazione 
preventiva, unite e coordinate le vostre forze, aggiornate la vostra preparazione, 
fatevi promotori, anche all’esterno, di un’azione rivolta a sensibilizzare la comunità 
sociale ai problemi legati alla realtà ed alla minaccia dell’AIDS. Siate i portavoce 
delle ansie, delle necessità, delle attese di coloro che assistete.



Atti del Santo Padre 1199

A sacerdoti e religiosi della sanità
14. Ai fratelli nel sacerdozio, ai religiosi ed alle religiose — in primo luogo 

a quelli, fra loro, che sono dediti alla pastorale sanitaria — il mio più ardente appello 
affinché siano araldi del Vangelo della sofferenza nel mondo contemporaneo. La 
storia dell’azione pastorale sanitaria della Chiesa ridonda di figure esemplari di sa­
cerdoti, di religiosi e di religiose che nell’assistenza ai sofferenti hanno esaltato la 
dottrina e la realtà dell’amore.

La vostra azione, carissimi fratelli e sorelle, per essere davvero credibile ed effi­
cace, sia costantemente sostenuta dalla fede ed alimentata dalla preghiera. Voi, che 
avete fatto della sequela di Cristo l’ideale esclusivo della vostra vita, sentitevi chia­
mati a farvi presenza di Gesù, medico delle anime e dei corpi. Possano i malati da 
voi assistiti avvertire in voi la vicinanza di Gesù, la vigile e materna presenza 
della Vergine.

Raccogliete con generosità l’appello dei vostri Pastori, amate e favorite il servizio 
agli infermi, agite nel segno della abnegazione e dell’amore, affinché « non sia resa 
vana la Croce di Cristo» (1 Cor 1, 17). Siate vicini agli ultimi e ai più abbandonati. 
Praticate l’accoglienza, promovete e sostenete tutte le iniziative che nel servizio a 
chi soffre esaltano la grandezza e la dignità della persona umana e del suo destino 
eterno. Siate testimoni dell’amore della Chiesa per i sofferenti e della sua predile­
zione per i piti provati dal male.

A tutti i fedeli
15. Invito, infine, tutti i fedeli ad innalzare la loro preghiera al Signore della 

vita affinché aiuti l’umanità a trarre frutto anche da questa nuova minacciosa cala­
mità. Voglia Iddio illuminare i credenti sul vero ed ultimo "perché” dell’esistenza, 
affinché siano, sempre e dappertutto, messaggeri della speranza che non muore. Sappia, 
l’uomo di oggi, ripetere al Signore le parole di Giobbe: « Riconosco che puoi tutto 
e che nessuna cosa è impossibile per te » (Gb 42, 2). Se oggi ancora, di fronte all’in- 
comberc del flagello dell’AIDS, siamo alla ricerca del rimedio efficace, noi confidia­
mo che con l’aiuto di Dio infine la vita trionferà sulla morte, la gioia sulla sofferenza.

Con questo auspicio, invoco su di voi e su quanti spendono le loro energie a 
servizio della nobilissima causa, per la quale vi siete raccolti a Congresso, le Bene­
dizioni di Dio Onnipotente.



1200 Atti del Santo Padre

Alla XXV Conferenza Generale della FAO

Aiuti ai Paesi indebitati e rispetto dell'ambiente 
per una saggia politica alimentare internazionale

Giovedì 16 novembre, il Santo Padre ha ricevuto in udienza i partecipanti 
alla XXV Conferenza Generale della FAO ed ha loro rivolto il seguente 
discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Poiché l’Assemblea Generale dell'Organizzazione delle Nazioni Unite continua 
a rappresentare sempre di più un importante punto di incontro per le esperienze 
politiche di tutti i Paesi, la Santa Sede ha seguito con attenzione le decisioni delle 
più importanti agenzie intergovernative specializzate delle Nazioni Unite. È stata par­
ticolarmente compiaciuta di notare il lavoro svolto dalla Conferenza Generale della 
« Food and Agriculture Organization » (FAO) nel campo specifico della propria 
competenza. La FAO ha cercato di svolgere un ruolo indispensabile, insieme ad altre 
Organizzazioni che si occupano di problemi legati all’agricoltura e all’approvvigio­
namento di cibo, nel tutelare il diritto umano fondamentale di un’adeguata nutri­
zione. Tale obiettivo esige uno sforzo efficace ed incessante per garantire a popoli 
e a singole persone l’accesso a scorte di cibo sufficienti, quale parte del più grande 
processo di sviluppo mondiale.

2. La complessità di promuovere una campagna efficace ed adeguata per com­
battere la fame e la denutrizione sta diventando sempre più evidente. Oggi, a quindici 
anni di distanza dalla Conferenza Mondiale sulla Nutrizione (World Food Conference) 
del 1974, siamo consapevoli della necessità di un’attenta ed obiettiva valutazione 
dei molti fattori legati ai problemi di sviluppo economico mondiale e di progresso 
sociale. Ciò è particolarmente evidente alla luce dei rapidi aumenti di popolazione, 
soprattutto in alcuni Continenti, e di un’economia mondiale che presenta fasi di 
recessione e difficoltà nel realizzare le politiche economiche interne, perfino nei Paesi 
altamente industrializzati.

Per questa ragione è meglio evitare descrizioni puramente globali e negative della 
situazione esistente. Invece, le osservazioni e le valutazioni attuali, per quanto insod­
disfacenti siano state finora, devono rappresentare lo stimolo a una nuova riflessione 
sulla possibilità, anzi, il dovere di un’azione concertata da parte degli Stati e delle 
Organizzazioni intergovernative. Questo tipo di attività deve necessariamente essere 
graduale e occorrerà conformarla alle diverse condizioni dei singoli Paesi e a tutta 
la situazione mondiale in generale. In effetti occorre una determinazione reale non 
soltanto a definire l’obiettivo della giustizia, ma anche a perseguirlo attraverso un’at­
tività fondata sulla solidarietà morale.

3. Se vi sono luoghi in cui è all’opera, allora questa solidarietà morale deve 
essere una caratteristica dei diversi Stati-membri della FAO. Una lotta efficace contro 
la fame e la denutrizione dipenderà da una linea di azione unitaria intrapresa innanzi 
tutto da quelle Organizzazioni ed agenzie direttamente coinvolte nei problemi riguar­
danti il cibo e l’agricoltura. Oltre la FAO, queste comprendono l’IFAD, il « World 
Food Programme » (Programma Nutrizionale Mondiale) e il « World Food Council » 
(Consiglio Nutrizionale Mondiale).



Atti del Santo Padre 1201

4. La lotta contro la fame ha ramificazioni anche nel campo degli investimenti. 
Anche qui le Organizzazioni internazionali monetarie o finanziarie, nel coordinare 
i prestiti e i pagamenti a livello mondiale, regionale, locale e di gruppo, sono chia­
mate a dimostrare una collaborazione basata sulla solidarietà. Infatti è possibile che 
il problema dell’indebitamento estero, soprattutto quello dei Paesi in via di sviluppo, 
possa iniziare ad essere affrontato attraverso un appropriato ricorso a tali Organiz­
zazioni multilaterali.

Oltre ai loro contributi operativi, il Fondo Monetario Internazionale e la Banca 
Mondiale, con le loro Organizzazioni affiliate, hanno dato anche importanti sugge­
rimenti volti a individuare criteri per riequilibrare l’economia dei Paesi indebitati, 
e ad indicare misure idonee volte a rinnovare la politica economica interna allo 
scopo di promuoverne il reale ed organico sviluppo. Questi suggerimenti devono 
essere tenuti in seria considerazione. Infine è importante accertarsi che tutti gli aiuti 
ad altri Paesi, e non soltanto quelli finanziari, siano il frutto di una solidarietà da 
parte delle Nazioni ricche verso quelle più povere — una solidarietà che adotti mi­
sure veramente disinteressate, che si oppongono a quelle che costituirebbero soltanto 
nuove forme di dominio.

5. La lotta contro la fame implica, in un modo che sta diventando sempre più 
evidente, l’esigenza che le Nazioni di tutto il mondo si conformino a norme gene­
ralmente riconosciute e praticabili nel settore degli affari. Ciò è particolarmente im­
portante per i Paesi meno sviluppati, allo scopo di salvaguardare la loro capacità 
di esportare i propri prodotti, soprattutto quelli agricoli. Ciò che occorre evitare 
sono tutte quelle forme ricorrenti di protezionismo che finiscono per creare osta­
coli sempre maggiori al commercio o, in alcuni casi, che impediscono ai Paesi in 
via di sviluppo di accedere ai mercati.

A questo proposito è opportuna una valutazione dei modelli di condotta che 
risultano dagli affari che si conducono all’interno del GATT. Qui, per la prima 
volta, sono stati stabiliti criteri aggiornati per la mutua regolazione dei rapporti 
commerciali fra gli Stati. Questi criteri si riferiscono direttamente ai prodotti agro­
alimentari e alla possibilità della loro commercializzazione nel mercato mondiale.

6. Occorre anche sottolineare la preoccupazione sul deterioramento della sicu­
rezza del cibo nell’attuale situazione mondiale. Infatti, parallelamente al notevole 
inclemente della popolazione mondiale si è verificato recentemente un calo nel livello 
mondiale di disponibilità di generi alimentari. Ciò ha causato una riduzione di quelle 
riserve che costituiscono una garanzia necessaria contro crisi di fame e denutrizione. 
Allo stesso modo, nei Paesi in cui la produzione è alta, questa è stata artificialmente 
ridotta da una politica orientata settorialmente, che riflette un ottuso calcolo di 
mercato. Quale che sia la sua validità all’interno, tale politica non è certo in armonia 
con una solidarietà aperta alle necessità mondiali e che opera a favore di quanti 
sono nel bisogno.

7. La protezione dell’ambiente naturale è diventata un aspetto nuovo ed integrale 
del problema dello sviluppo. Quando prestiamo un’adeguata attenzione alla sua di­
mensione ecologica, la lotta contro la fame appare ancor più complessa ed esige la 
creazione di nuovi legami di solidarietà. La preoccupazione per l’ecologia, vista in 
rapporto al processo di sviluppo ed in particolare alle esigenze della produzione, 
esige innanzi tutto che in ogni impresa economica vi sia un impiego razionale e 
calcolato delle risorse. È diventato sempre più evidente il fatto che un uso indiscri­
minato dei beni naturali disponibili, che minaccia le fonti primarie di energia e di 
risorse e l’ambiente naturale in generale, comporta una grave responsabilità morale.



1202 Atti del Santo Padre

Non soltanto l’attuale generazione, ma anche le generazioni future subiranno le con­
seguenze di tali azioni.

8. L’attività economica comporta l’obbligo di usare con raziocinio dei beni della 
natura. Ma comporta anche il grave obbligo morale sia di riparare i danni già inflitti 
alla natura, che di prevenire ogni effetto negativo che possa presentarsi in futuro. 
Un controllo più accurato di possibili conseguenze sull’ambiente naturale è d’ob- 
bligo nel campo dell’industrializzazione, soprattutto per quanto concerne i rifiuti 
tossici, e in quelle aree caratterizzate da un uso eccessivo di fertilizzanti chimici in 
agricoltura.

Il rapporto fra i problemi dello sviluppo e l’ecologia esige inoltre che l’attività 
economica programmi ed accetti le spese legate alle misure di tutela dell’ambiente 
richieste dalla comunità, sia locale che globale, in cui tale attività si esercita. Tali 
spese non devono essere considerate come un sovrapprezzo accessorio, bensì come 
un elemento essenziale del costo attuale dell’attività economica. Il risultato sarà un 
profitto economico inferiore a quello che era possibile in passato, e il prendere atto 
dei nuovi oneri derivanti dalla tutela dell'ambiente. Tali costi devono essere presi 
in considerazione sia nella gestione di imprese individuali che nei programmi na­
zionali di politica economica e finanziaria, che deve adesso essere affrontata nella 
prospettiva dell’economia regionale e mondiale.

Infine, siamo chiamati ad operare superando il nostro ristretto interesse egoistico 
e la difesa settoriale della prosperità di gruppi e individui particolari. Questi nuovi 
criteri e questi nuovi costi devono trovar posto nei bilanci preventivi dei programmi 
di politica economica e finanziaria di tutti i Paesi, industrializzati e in via di sviluppo.

9. Oggi c’è una crescente consapevolezza che l’adozione di misure per la tutela 
dell’ambiente comporta una leale e necessaria solidarietà tra le Nazioni. Sta diven­
tando più evidente il fatto che una soluzione efficace ai problemi sollevati dal rischio 
di inquinamento atomico e atmosferico e dal deterioramento delle condizioni gene­
rali della natura e della vita umana può essere trovata soltanto a livello mondiale. 
Ciò a sua volta implica il riconoscimento della crescente interdipendenza che carat­
terizza la nostra epoca. Infatti risulta sempre più evidente che le politiche di svi­
luppo esigono un’autentica cooperazione internazionale, portata avanti in conformità 
a decisioni prese congiuntamente e nel contesto di una visione universale che ha a 
cuore il bene della famiglia umana sia di questa generazione che di quelle che 
verranno.

10. Infine, sono lieto di notare l’attenzione tutta particolare che la FAQ ha 
riservato alla questione femminile legata ai problemi dello sviluppo agricolo e ru­
rale. Tale attenzione contribuisce a effettuare la transizione dalle affermazioni sulla 
dignità e l’eguaglianza della donna contenute nella Dichiarazione Universale delle 
Nazioni Unite e di alcune Organizzazioni regionali, ai problemi assai più specifici 
che riguardano l’integrazione della donna nel processo globale dello sviluppo agri­
colo e nutrizionale. Contribuisce inoltre a suggerire applicazioni adeguate non sol­
tanto nei Paesi in via di sviluppo, ma anche in quelli industrialmente avanzati.

Sono particolarmente felice di notare che oltre a dedicare la dovuta attenzione 
agli aspetti strettamente economici del contributo femminile sia alla produzione 
agricola che alla trasformazione e commercializzazione dei prodotti nutritivi, vi sia 
anche un riferimento esplicito alla dignità della donna come persona umana, quale 
fondamento della sua giusta integrazione non soltanto nel processo di produzione, 
ma nella vita della società nel suo insieme. Trovo qui un chiaro parallelo con il 
mio insegnamento nella Lettera Apostolica Mulieris dignitatem. In quella Lettera



Atti del Santo Padre 1203

facevo riferimento alle diverse dimensioni della visione cristiana della dignità e della 
vocazione della donna. Sono convinto che, soltanto in una prospettiva di afferma­
zione della dignità della donna come persona umana, può svilupparsi una giusta 
considerazione della sua partecipazione allo sviluppo socio-economico, al progresso 
agricolo e alla crescita civile.

Infine desidero esprimere il mio apprezzamento per aver trattato quei problemi 
che sono stati esaminati dal lavoro dell’attuale Conferenza Generale della FAO. 
Sono lieto che nella documentazione preparatoria questi temi siano stati trattati 
non soltanto in rapporto al programma e al bilancio del prossimo biennio, ma nel­
l’ambito della più ampia prospettiva dei problemi più scottanti dei nostri giorni. È mia 
speranza che la FAO abbia successo nell’offrire un contributo vitale alla strategia 
internazionale dello sviluppo che le Nazioni Unite si sono sforzate di promuovere 
e che uomini e donne di ogni Nazione avvertono sempre di più come un’urgente 
esigenza di giustizia e di solidarietà umana nel mondo di oggi.

Gentili Signore e Signori: su tutti voi e sul vostro lavoro invoco di cuore le 
abbondanti Benedizioni di Dio.



1204 Atti del Santo Padre

Alla Federazione Italiana degli Esercizi Spirituali

Parola di Dio e vita della Chiesa: 
dalla contemplazione all’azione
Venerdì 17 novembre, il Santo Padre ha ricevuto in udienza i delegati regio­
nali e diocesani della Federazione Italiana degli Esercizi Spirituali (F.I.E.S.), 
riuniti a Convegno nel XXV della Federazione, insieme ai direttori e alle diret­
trici delle varie Case e Centri di spiritualità.
Questo il discorso tenuto dal Papa:

1. Il venticinquesimo anniversario della vostra attività meritava davvero un 
momento importante di sosta e di considerazione. Importante, anzitutto, per rin­
graziare il Signore del bene immenso diffuso tra le anime attraverso la vostra efficace 
e silenziosa opera, sorta nel 1964 per iniziativa dello zelante Vescovo di Alessandria, 
Monsignor Giuseppe Almici, ed appoggiata da tanti pastori d’anime e da Congre­
gazioni religiose specializzate: un bene immenso, che solo lo Spirito può misurare, 
perché si tratta dell’azione da Lui compiuta nell’intimo e nel segreto delle coscienze, 
in occasione dei tempi forti della vita interiore e della conversione, dell’ascolto 
della Parola di Dio e della voce di Cristo.

Importante, poi, per rivedere il programma ed aggiornarlo in ordine alle grandi 
tappe del cammino che vi attende, poiché gli Esercizi Spirituali rimangono un’oc­
casione privilegiata che Dio offre agli uomini nella loro concretezza, bisognosa in 
ogni tempo di risposte adeguate, in connessione con gli interrogativi propri della 
situazione di ciascuno: rivedere per essere al servizio dello Spirito in maniera sem­
pre coerente.

Importante, infine, per allargare l’adesione alle iniziative da voi proposte. Esse 
sono proprie della Chiesa, poiché da sempre essa esorta gli uomini al colloquio 
intimo e attento col Maestro, all’imitazione della preghiera di Cristo, alla revisione 
di vita ed alla conversione. Da sempre la Chiesa invita a rivivere l’esperienza del 
Cenacolo, del momento in cui la comunità degli Apostoli, sotto la guida di Maria, 
ha vissuto il mistero della Pentecoste. (...)

Non dimenticate mai che gli Esercizi sono una richiesta insistente, che la Chiesa 
rivolge non solo ai suoi ministri sacri, ai religiosi ed alle religiose, a tutte le per­
sone consacrate, ma anche a coloro che amano rientrare in se stessi, dedicare a Dio 
del tempo con l’animo aperto alla speranza di incontrarlo sul proprio cammino, per 
amarlo e seguirlo di più.

2. Nel corso di questo quarto di secolo l’interrogativo sul valore, sulla natura 
e sull’opportunità degli Esercizi Spirituali si è fatto talvolta acuto. È consolante 
notare che, alla luce del Concilio Vaticano II, si è operata una intensa riflessione 
sul significato che oggi può assumere la sempre valida proposta di S. Ignazio di 
Loyola. In tale clima di riforma, di aggiornamento e di riflessione è stata confer­
mata l’importanza fondamentale degli Esercizi, mentre si è sottolineata la neces­
sità — ovvia quanto mai, ma da realizzare con sapienza e discernimento — di far 
convergere i temi e le meditazioni attorno ai messaggi biblici ed alle istanze eccle­
siali. Parola di Dio e vita della Chiesa costituiscono infatti le due piste per il rinno­
vamento degli Esercizi: l’ascolto della Parola divina fonda in essi ogni meditazione 
e l’analisi dei modi in cui questa Parola si è incarnata nell’esistenza storica della 
Chiesa diventa stimolo alla testimonianza ed alla collaborazione per l’apostolato.



Atti del Santo Padre 1205

Gli Esercizi manifestano la loro vitalità ed attualità proprio quando sono in grado 
di far rivivere nel ritiro i due momenti tipici della vita cristiana, propri, del resto, 
della stessa esperienza umana di Cristo: il momento interiore, nel silenzio e nell’ora­
zione, nella contemplazione e nell’intimo colloquio con Dio; e il momento dell’a­
zione, che scaturisce dall’urgenza di consegnare anche ad altri il dono ricevuto, facen­
dosene testimoni e cercando di trasfondere in altre anime i temi della verità e la 
gioiosa chiamata all’imitazione di Cristo. È ovvio, perciò, che nella struttura e nel 
programma degli Esercizi Spirituali si inserisce fortemente l’idea di una Chiesa- 
comunione, nella quale tutti, partecipi della missione di Cristo sacerdote, profeta 
e re, riconoscono di aver parte attiva nella missione (cfr. Decr. Apostolicam actuo- 
sitatem, 10). È da questa fondamentale convinzione che può scaturire, come oppor­
tuna conseguenza, una proposta per la pratica degli Esercizi, rivolta a chiunque, 
ai laici come ai religiosi, ai pastori d’anime come a tutti coloro che cercano Dio 
con cuore sincero.

3. Gli Esercizi sono tanto più necessari quanto maggiormente l’evoluzione dello 
stile di vita sembra sottrarre all’uomo moderno il tempo e la possibilità di riflettere 
su se stesso.

Fortunatamente oggi si constata una rinascita dell’interesse religioso, che si fa 
sempre più insistente, problematico, avido di risposte non solo teoriche, ma esisten­
ziali. Viviamo, tuttavia, in un’epoca che lascia poco spazio alla riflessione e alla 
ricerca sui temi fondamentali della coscienza, mentre si continua a soffrire sia per 
la consapevolezza di vivere in un mondo « frantumato fin dalle sue fondamenta » 
(Es. Ap. Reconciliatio et paenitentia, 2) sia per un bisogno incoercibile di riconci­
liazione e di chiarezza circa le vere ragioni del vivere.

Chi, se non lo Spirito di Cristo, può ridonare interezza alla coscienza umana? 
E chi, se non la Chiesa, può chiarire i termini della riconciliazione, della pace inte­
riore, della ritrovata purezza dell’anima? E che cosa, se non la meditazione silen­
ziosa ed orante, può ricondurre alla conoscenza vera di Dio e di Cristo?

4. Molto si potrebbe ancora dire sul valore del ritiro, del raccoglimento, del 
silenzio, della meditazione, della rigenerazione attraverso i Sacramenti. Affido a tutti 
voi il compito di ritornare su questi temi per rinvigorire la vostra fiducia sul valore 
degli Esercizi Spirituali, e continuare il cammino già tanto fruttuoso di questi venti­
cinque anni di vita della vostra Associazione.

Vi raccomando ancora di fare ogni sforzo affinché gli Esercizi Spirituali siano 
frequentati dai giovani. Gli Esercizi sono un’esperienza quasi necessaria, special- 
mente in certi momenti delicati della crescita, se vogliamo che i giovani si conser­
vino cristiani, non perdano di vista il fine vero ed ultimo della loro esistenza e 
non rinuncino ad essere partecipi della vocazione fondamentale, offerta loro da 
Cristo, Via. Verita e Vita. L’esperienza forte del ritiro spirituale ha un’incidenza 
profonda nel processo di formazione umana e cristiana dei giovani, ed occorre pro­
porla con intelligenza, sia pure nella consapevolezza di tante loro difficoltà, limiti 
e condizionamenti. Tale opera va portata avanti con ottimismo, sapendo che la pro­
gressiva maturazione dell’uomo si compie soprattutto in forza della parola del Van­
gelo, seminata con fiducia. La capacità che tutti i giovani hanno di accogliere il 
vero e di desiderare il bene con sincerità e generosità non vi lascerà delusi. Il fa­
scino di Cristo non è mai venute meno tra i giovani.

Con questi pensieri, e con fervidi auspici per il futuro della Federazione Italiana 
degli Esercizi Spirituali, imparto a tutti voi qui presenti ed ai vostri collaboratori, 
nonché a tutti coloro che frequentano le vostre Case di ritiro, la mia Benedizione 
Apostolica.



1206 Atti del Santo Padre

Al Convegno della C.E.I. su sport, etica e fede

Lo sport va visto come servizio all’uomo
Sabato 25 novembre, il Papa ha ricevuto in udienza i partecipanti a! Convegno 
Nazionale su Sport, etica e fede per lo sviluppo della società italiana, pro­
mosso dall’Ufficio Nazionale per la pastorale del tempo libero, turismo e sport 
della C.E.I. Tra i convegnisti vi era la significativa presenza dei delegati 
diocesani per lo sport delle dodici città italiane — tra cui Torino — che 
ospiteranno i campionati mondiali di calcio nel prossimo anno.
Questo il testo del discorso pronunciato dal Santo Padre:

1. (...) La vostra presenza richiama alla mia mente l’indimenticabile incontro 
con gli sportivi, avvenuto nello Stadio Olimpico di Roma durante l’anno giubilare 
della Redenzione il 12 aprile 1984.

In quella circostanza, ricordavo « la fondamentale validità dello sport non solo 
come termine di paragone per illustrare un superiore ideale etico ed ascetico, ma 
anche nella sua intrinseca realtà di coefficiente per la formazione dell’uomo e di com­
ponente della sua cultura e della sua civiltà» (Insegnamenti, VII/1 [1984], 1006).

Infatti sappiamo che San Paolo si riferisce alla prassi agonistica per sottolineare 
lo spirito di coraggio che la vita cristiana esige, se vuole veramente conformarsi 
a Cristo. La vita secondo il Vangelo richiede una disciplina rigorosa e costante, e 
si manifesta come una continua sfida contro le insidie delle potenze del male, pre­
sente e operante in noi e nel mondo. Per questo San Paolo, ben consapevole delle 
difficoltà, invitava a «combattere la buona battaglia della fede» (1 Tm 6, 12) senza 
scoraggiarsi di fronte agli ostacoli, e proponeva di non dimenticare la sicura realtà 
del premio, dicendo: « Corro verso la meta per arrivare al premio che Dio mi chiama 
a ricevere lassù» (Fil 3,14).

La vita cristiana appare dunque come uno sport assai impegnativo, che unifica 
tutte le energie dell’uomo, per orientarle alla perfezione della personalità, verso una 
meta che realizza nella nostra umanità 1a « misura del dono di Cristo » (Ef 4. 7).

2. Il vostro Convegno si colloca opportunamente nella fase di preparazione delle 
prossime competizioni mondiali, in modo da predisporre una riflessione più pacata 
su un avvenimento che certamente coinvolgerà l’attenzione di milioni e milioni di 
persone, offrendo, in pari tempo, la possibilità di esaminare il contributo che lo sport 
offre allo sviluppo della persona e al miglioramento della Qualità della vita. Onesto 
momento di riflessione della Chiesa accresce il valore e l’autorevolezza di un inse­
gnamento mirante a salvaguardare l’uomo nella sua integrità fìsica e morale.

Nel ripetere ancora una volta che la Chiesa, non solo « non può abbandonare 
l’uomo » (Redemotor hominis, 14) ma anche proprio all’uomo concreto rivolge le 
sue cure, è legittimo chiederci come nella moderna società lo sport possa inserirsi 
quale elemento di promozione vera dell’uomo. In questo contesto siamo tutti preoc­
cupati perché lo sport degenera in manifestazioni, che disonorano le alte idealità 
di cui può essere portatore e per le quali milioni di persone si appassionano.

Un dato indiscutibilmente positivo è il fatto che lo sport oggi è caratterizzato 
da una domanda di qualità e di senso. Si avverte la necessità di ridare allo sport 
non solo una rinnovata e continua dignità, ma soprattutto la capacità di suscitare 
e di sostenere alcune esigenze umane più profonde, come sono quelle del rispetto



Atti del Santo Padre 1207

reciproco, di una libertà non vuota ma finalizzata, della rinuncia in funzione di 
uno scopo.

3. Il vostro Convegno si è impegnato a porre in evidenza nella complessità e 
vastità dei diversi ambiti, la correlazione tra sport, etica e fede, allo scopo di appro­
fondire la riflessione sulla realtà della pratica sportiva, e di proporre a questa un 
rinnovato impegno nel corrispondere agli obiettivi di formazione, soprattutto dei 
giovani. Su questo verso la Chiesa dev’essere in prima fila, per elaborare una spe­
ciale pastorale adatta alle domande degli sportivi e soprattutto per promuovere uno 
sport che crei le condizioni di una vita ricca di speranza. Intendo riferirmi alle 
varie attività che le Associazioni sportive cattoliche, le parrocchie e gli oratori ben 
coadiuvati da enti animati da princìpi cristiani, organizzano per i ragazzi e per i 
giovani. Mentre esprimo loro tutto il mio affetto e il mio apprezzamento per la 
dedizione al servizio di tante persone, li esorto a continuare nella loro preziosa 
opera educativa.

Il Convegno ha cercato anche di studiare il rapporto tra sport e società, nella 
convinzione che lo sport sia un valido fatto di socializzazione e di crescita nei rap­
porti di amicizia in un clima di solidarietà. E in tal modo, avete cercato anche di 
cogliere i nessi fondamentali, che collegano gli aspetti sportivi a quelli morali.

Le condizioni etiche dell’uomo nello sport e nelle diverse situazioni di organiz­
zazione sportiva esigono un accenno anche alla relatività dello sport rispetto al pri­
mato dell’uomo, perché sia sottolineata la valenza sussidiaria dello sport nel pro­
getto creaturale di Dio. Perciò anche lo sport va visto nella dinamica del servizio, 
e non in quella del profitto. Se si tengono presenti gli obiettivi di umanizzazione, 
non si può non avvertire l’imprescindibile compito di trasformare sempre di più lo 
sport in strumento di elevazione dell’uomo verso la meta soprannaturale a cui è 
chiamato.

Perché lo sport non viva per se stesso, correndo così il rischio di erigersi a idolo 
vano e dannoso, bisogna evitare quelle espressioni ingannevoli e fuorvianti per le 
masse sportive, che talora purtroppo è dato costatare. Una sana impostazione dello 
sport deve essere attenta di fronte a queste deviazioni per impedire quella nota rin­
corsa spasmodica rivolta soltanto ad ottenere dei risultati, ma non preoccupata del 
vero vantaggio dell’uomo e, in definitiva, dello stesso sport.

4. La vostra presenza mi offre infine l’occasione di formulare cordiali voti augu­
rali per il felice esito dei prossimi Campionati Mondiali di calcio. So che avete posto 
la vostra attenzione anche su questo avvenimento, che interesserà non solo le città 
scelte per le gare di qualificazione, ma milioni di persone di tutta Italia, anche a 
motivo della presenza dei tanti giocatori e sportivi provenienti da ogni parte del 
mondo, con i problemi che coinvolgeranno molteplici istituzioni, organizzazioni e 
enti di accoglienza.

Mi auguro che, in occasione di tale avvenimento, le competizioni diventino una 
stupenda occasione di scambio di amicizia e di fraternità. L’incontro di persone di 
diverse nazionalità, per un confronto leale e sereno sui campi di gioco, rappresenta 
in qualche modo una sorta di convocazione universale, dove emergono i valori 
dell’unità e della pace tra i popoli. In tal modo lo sport porterà il suo contributo 
alla costruzione di quell’auspicato mondo, nel quale ogni uomo è e si sente vera­
mente fratello dell’altro.

A voi e a tutto il mondo degli sportivi imparto di cuore la mia Apostolica Bene­
dizione, propiziatrice di quella luce e di quella forza interiore che solo il Signore 
può dare.



1208 Atti del Santo Padre

Messaggio ai giovani e alle giovani del mondo 
per la V Giornata Mondiale della Gioventù 1990

«Io sono la vite, voi siete i tralci»
La V Giornata Mondiale della Gioventù si celebrerà 1’8 aprile 1990 — Dome­
nica delle Palme — nelle singole Chiese particolari.
Questo il testo del messaggio del Santo Padre:

« Io sono la vite, voi i tralci » (Gv 15,5)

Carissimi giovani!

1. Eccomi a voi per annunciarvi la prossima Giornata Mondiale della Gioventù. 
Mentre vi scrivo queste parole, ho ancora vivo nella memoria il ricordo di quella 
precedente, culminata nell’indimenticabile incontro a Santiago de Compostela, in 
Spagna, dove mi sono recato in pellegrinaggio, insieme con molti di voi. È stato, 
quello, un evento ecclesiale di grande portata, una eccezionale testimonianza di fede 
da parte di migliaia di giovani provenienti da tutti i Continenti, un momento forte 
di evangelizzazione. A Santiago la Chiesa ha mostrato al mondo ancora una volta 
il suo volto giovane, pieno di gioia, di speranza e di entusiasmo nella fede. L’evento 
di Santiago è stato un grande dono per essa, anzi, oserei dire, per tutta la società; 
e di questo non cesserò mai di ringraziare il Signore.

Una nuova scoperta della Chiesa e della missione
Il tema della Giornata precedente, come ricorderete, era incentrato su Cristo. 

Quest’anno, invece, vorrei proporvi di riflettere sul tema della Chiesa. Non si tratta 
di una correlazione casuale. Tra Cristo e la sua Chiesa esiste un vincolo organico 
assai stretto e profondo. Cristo vive nella Chiesa, la Chiesa è il mistero di Cristo 
vivente ed operante in mezzo a noi, come si esprime San Paolo: « Cristo in voi, 
speranza della gloria» (Col 1,27); e in altro luogo: «Voi siete corpo di Cristo e 
sue membra, ciascuno per la sua parte» (1 Cor 12,27).

In occasione di questa V Giornata Mondiale della Gioventù, desidero quindi in­
vitare tutti voi ad una nuova scoperta della Chiesa e della vostra missione in essa, 
in quanto giovani.

La Chiesa di Cristo è una realtà affascinante e meravigliosa. Essa è antica, perché 
conta quasi duemila anni, ma, allo stesso tempo, è perennemente giovane, grazie 
allo Spirito Santo che la anima. Giovane è la Chiesa, perché giovane, cioè sempre 
attuale, è il suo messaggio di salvezza. Per questo esiste un dialogo così importante 
tra la Chiesa e i giovani: « La Chiesa ha tante cose da dire ai giovani e i giovani 
hanno tante cose da dire alla Chiesa. Questo reciproco dialogo, da attuarsi con 
grande cordialità, chiarezza e coraggio... sarà fonte di ricchezza e di giovinezza per 
la Chiesa... » ho scritto nell’Esortazione Apostolica Christifideles laici (n. 46). Vorrei 
che la V Giornata contribuisse allo sviluppo di questo dialogo tanto a tutti i livelli 
della vita ecclesiale che nell’esistenza di ciascuno di voi.



Atti del Santo Padre 1209

Un impegno nella Chiesa e nella società
2. Nella Bibbia, tra le numerose immagini che esprimono il mistero della Chiesa, 

troviamo anche l'immagine della vigna (cfr. Ger 2,21; Is 5,1-7). La Chiesa è la 
vigna piantata dal Signore stesso, una vigna che gode del suo particolare amore.

Nel Vangelo di Giovanni, Cristo ci spiega il principio fondamentale della vita 
di questa vigna, quando dice: « Io sono la vite, voi i tralci » (Gv 15, 5). Sono pro­
prio queste le parole che ho scelto come tema della prossima Giornata Mondiale 
della Gioventù. Rivolgo perciò a tutti voi un appello: Giovani, siate tralci vivi della 
Chiesa, siate tralci carichi di frutti!

Essere tralci vivi nella Chiesa-vigna significa innanzi tutto essere in comunione 
vitale con Cristo-vite. I tralci non sono autosufficienti, ma dipendono totalmente dalla 
vite. In essa si trova la sorgente della loro vita. Così, nel Battesimo, ciascuno di noi 
è stato innestato in Cristo ed ha ricevuto gratuitamente il dono della vita nuova. 
Per essere tralci vivi, dovete vivere questa realtà del vostro Battesimo, approfon­
dendo ogni giorno la vostra comunione col Signore mediante l’ascolto e l’ubbidienza 
alla sua Parola, la partecipazione all’Eucaristia e al sacramento della Riconciliazione, 
e il colloquio personale con Lui nella preghiera. Gesù dice: « Chi rimane in me, 
ed io in lui, fa molto frutto, perche senza di me non potete fare nulla » (Gv 15,5).

Essere tralci vivi nella Chiesa-vigna significa anche assumersi un impegno nella 
comunità ecclesiale e nella società. Ce lo spiega in modo molto chiaro il Concilio 
Vaticano IL «Come nella compagine di un corpo vivente non vi è membro alcuno 
che si comporti in maniera del tutto passiva, ma insieme con la vita del corpo ne 
partecipa anche l’attività, così nel Corpo di Cristo, che è la Chiesa, "tutto il corpo... 
secondo l’energia propria ad ogni singolo membro... contribuisce alla crescita del 
corpo stesso” (Ef 4,16) » (Apostolicam actuositatem, 2). Tutti, a seconda delle no­
stre vocazioni particolari, siamo partecipi della missione di Cristo e della sua Chiesa. 
La comunione ecclesiale è una comunione missionaria.

La Chiesa ha bisogno di molti operai. In questa V Giornata Mondiale Cristo 
stesso rivolge a voi giovani un grande invito: « Andate anche voi, nella mia vi­
gna » (Mt 20, 4).

La Chiesa è una comunione organica, in cui ciascuno ha il proprio posto e il 
proprio compito. Lo avete anche voi giovani. È un posto molto importante, il vostro. 
La Chiesa, che alle soglie degli anni Duemila si sente chiamata dal Signore a ren­
dere sempre più intenso il suo sforzo evangelizzatore, ha particolare bisogno di voi, 
del vostro dinamismo, della vostra autenticità, della vostra appassionata voglia di 
crescere, della freschezza della vostra fede. Mettete quindi al servizio della Chiesa 
i vostri giovani talenti senza riserve, con la generosità propria della vostra età. Pren­
dete il vostro posto nella Chiesa, che non è solo quello di destinatari di cura pasto­
rale, ma soprattutto di protagonisti attivi della sua missione (cfr. Christifideles laici, 
46). La Chiesa è vostra, anzi, voi stessi siete la Chiesa!

Da parte sua, la Chiesa ha tanto da offrire a voi giovani. Assistiamo oggi ad un 
fenomeno molto significativo. Dopo un periodo di diffidenza e di distacco nei con­
fronti della Chiesa, ora numerosi giovani la stanno riscoprendo come guida sicura 
e fedele, come luogo indispensabile di comunione con Dio e con i fratelli, come 
ambiente di crescita spirituale e di impegno. È un segno molto eloquente. Molti di 
voi non si contentano più di appartenere alla Chiesa in modo meramente formale, 
anagrafico. Cercano qualcosa di più.

Luogo privilegiato di riscoperta della Chiesa e dell’impegno ecclesiale sono le 
associazioni, i movimenti e le varie comunità ecclesiali giovanili. Infatti parliamo 
oggi di una « nuova stagione aggregativa » nella Chiesa (cfr. Christifideles laici, 29).



1210 Atti del Santo Padre

Questa è una ricchezza enorme ed un dono prezioso dello Spirito Santo, che va 
accolto con tanta riconoscenza.

«Andate anche voi nella mia vigna» (Mt 20,4). La Chiesa-vigna ha bisogno 
anche di operai particolari, che la servano in maniera specifica, con radicalismo 
evangelico, consacrandole tutta la loro vita. Si tratta delle vocazioni sacerdotali e 
religiose, come pure delle vocazioni dei laici consacrati nel mondo. Sono sicuro che 
molti di voi, meditando il mistero della Chiesa, sentiranno nel profondo dell’anima 
l’invito di Cristo: « Va’ anche tu nella mia vigna... ». Se udrete questa voce rivolta 
personalmente a voi, non esitate a rispondere ”sì” al Signore. Non abbiate paura, 
perché servire Cristo e la sua Chiesa in modo totale è una vocazione stupenda ed 
un dono magnifico. Cristo vi aiuterà.

È questo, a grandi linee, l’argomento sostanziale della prossima Giornata Mon­
diale, giornata di riscoperta della Chiesa.

Scoprire la Chiesa "diocesana” e la Chiesa "parrocchiale”
3. La V Giornata Mondiale della Gioventù 1990 sarà celebrata nella Domenica 

delle Palme, in ciascuna delle vostre diocesi.
È proprio la Chiesa "diocesana” che dovete scoprire. La Chiesa non è una realtà 

astratta e disincarnata; al contrario, è una realtà molto concreta: per l’appunto, 
una Chiesa diocesana riunita attorno al Vescovo, successore degli Apostoli. Ed è 
anche la Chiesa "parrocchiale" che dovete scoprire, la sua vita, i suoi bisogni e le 
numerose comunità che esistono ed operano in essa. In questa Chiesa porterete la 
gioia e lo slancio provati negli incontri mondiali come quello di Santiago e nelle 
riunioni dei movimenti e associazioni, di cui fate parte. Di questa Chiesa concreta 
voi giovani dovete essere tralci vivi e fecondi, cioè coscienti e responsabilmente 
partecipi della sua missione. Accogliete questa Chiesa con tutta la sua ricchezza 
spirituale: accoglietela nella persona dei vostri Vescovi, dei sacerdoti, dei religiosi 
e anche dei fratelli nella fede; accoglietela con fede e con amore di figli.

La Giornata Mondiale, come vedete, non è solo una festa, ma anche un serio 
impegno spirituale. Per poterne cogliere i frutti, è necessario un cammino di pre­
parazione sotto la guida dei vostri Pastori nelle diocesi, nelle parrocchie, nelle asso­
ciazioni, nei movimenti e nelle comunità ecclesiali giovanili. Cercate di conoscere 
meglio la Chiesa, la sua natura, la sua storia, ormai bimillenaria, e il suo presente. 
Cercate di scoprire il vostro posto nella Chiesa e la vostra missione in quanto giovani.

In questo cammino spirituale vi potrà aiutare la mia Esortazione Apostolica 
Christi fideles laici (1988), che ho dedicato proprio alla meditazione della vocazione 
e della missione dei fedeli laici nella Chiesa e nel mondo. Invito i vostri Pastori 
ad aiutarvi a coglierne meglio il messaggio.

Affido il processo di preparazione spirituale e la celebrazione stessa della pros­
sima Giornata Mondiale della Gioventù 1990 all’intercessione particolare della Ma­
donna. Ella, che veneriamo come Madre della Chiesa, vi sia Maestra e Guida in 
questo rinnovato impegno ecclesiale.

A tutti voi invio con affetto la mia Benedizione.

Dal Vaticano, il 26 Novembre dell’anno 1989, solennità di N.S. Gesù Cristo Re 
dell’universo.

IOANNES PAULUS PP. II



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
PER L'EDUCAZIONE CATTOLICA

Istruzione

Lo studio dei Padri della Chiesa 
nella formazione sacerdotale

INTRODUZIONE
1. In considerazione delle particolari 

necessità odierne degli studi teologici 
negli Istituti di formazione sacerdotale, 
questa Congregazione, dopo essersi oc­
cupata a suo tempo dello studio dei 
Padri della Chiesa nella sua globalità ', 
ora desidera dedicare la presente Istru­
zione ad alcuni problemi concernenti 
tale argomento.

L’invito a coltivare più intensamente 
la Patristica nei Seminari e nelle Fa­
coltà teologiche potrebbe forse sor­
prendere qualcuno. Perché infatti — 
ci si potrebbe chiedere — si invitano 
professori e studenti a rivolgersi ver­
so il passato quando oggi, nella Chiesa 
e nella società, ci sono così tanti e gra­
vi problemi che esigono di essere ur­
gentemente risolti? Si può trovare una 
risposta convincente a questo interro­
gativo se si dà uno sguardo globale 
alla storia della teologia, se si consi­
derano attentamente alcune caratteri­

stiche dell'odierno clima culturale, e 
se si presta attenzione alle necessità 
profonde e ai nuovi orientamenti della 
spiritualità e della pastorale.

2. La rivisitazione delle varie tappe 
della storia della teologia rivela che 
mai la riflessione teologica ha rinun­
ciato alla presenza rassicurante ed 
orientatrice dei Padri. Al contrario, 
essa ha sempre avuto la viva coscienza 
che nei Padri vi è qualcosa di singo­
lare, di irripetibile e di perennemente 
valido, che continua a vivere e resiste 
alla fugacità del tempo. Come si è 
espresso a tale proposito il Sommo 
Pontefice Giovanni Paolo II, « della 
vita attinta ai suoi Padri la Chiesa an­
cora oggi vive; sulle strutture poste 
dai suoi primi costruttori ancora oggi 
viene edificata, nella gioia e nella pena 
del suo cammino e del suo travaglio 
quotidiano »2.

1 Nel documento su « La formaz.one teologica dei futuri sacerdoti », 22 febbraio 1976, 
nn. 85-88.

2 Giovanni Paolo II, Lett. Apost. Patres Ecclesiae, 2 gennaio 1980: AAS 72 (1980), 5 
[RDTo 1980, 1].

1211



1212 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

3. La considerazione dell’attuale cli­
ma culturale fa poi emergere le molte 
analogie che legano il tempo presente 
con l’epoca patristica nonostante le 
evidenti differenze. Come allora, anche 
oggi un mondo tramonta mentre un 
altro sta nascendo. Come allora, anche 
oggi la Chiesa sta compiendo un deli­
cato discernimento dei valori spirituali 
e culturali, in un processo di assimila­
zione e di purificazione, che le per­
mette di mantenere la sua identità e 
di offrire, nel complesso panorama 
culturale di oggi, le ricchezze che la 
espressività umana della fede può e 
deve dare al nostro mondo3. Tutto 
ciò costituisce una sfida per la vita 
dell’intera Chiesa e in modo partico­
lare per la teologia la quale, per assol­
vere adeguatamente i suoi compiti, 
non può non attingere dalle opere dei 
Padri, come analogamente attinge dal­
la Sacra Scrittura.

4. L’osservazione dell’odierna realtà 
ecclesiale, infine, mostra come le esi­
genze della pastorale generale della

Chiesa e, in modo particolare, le nuove 
correnti di spiritualità reclamano ali­
mento solido e fonti sicure di ispira­
zione. Di fronte alla sterilità di tanti 
sforzi, torna spontaneo pensare a quel 
fresco soffio di vera sapienza ed auten­
ticità cristiana, che promana dalle ope­
re patristiche. È un soffio che ha già 
contribuito, anche recentemente, ad 
approfondire numerose problematiche 
liturgiche, ecumeniche, missionarie e 
pastorali, le quali, recepite dal Conci­
lio Vaticano II, sono considerate per 
la Chiesa di oggi fonte di incoraggia­
mento e di luce.

I Padri quindi dimostrano tuttora la 
loro vitalità e tuttora hanno molte 
cose da dire a chi studia o insegna 
teologia. È per questa ragione che la 
Congregazione per l’Educazione Catto­
lica si rivolge ora ai Responsabili della 
formazione sacerdotale per proporre 
loro alcune utili riflessioni sull’odierna 
situazione degli studi patristici (I), sul­
le loro più profonde motivazioni (II), 
sui loro metodi (III), sulla loro con­
creta programmazione (IV).

I 
ASPETTI DELLA SITUAZIONE ATTUALE

Ogni discorso sui temi suindicati 
suppone, come suo punto di partenza, 
la conoscenza della situazione in cui 
si trovano oggi gli studi patristici. Ci 
si domanda pertanto quale posto ven­

ga oggi riservato ad essi nella prepa­
razione dei futuri sacerdoti e quali 
siano a tale riguardo le direttive della 
Chiesa.

1. I Padri negli studi teologici di oggi
5. Lo stato attuale della patristica 

negli Istituti di formazione sacerdo­
tale è strettamente connesso con le 
condizioni generali dell’insegnamento 
teologico: con la sua impostazione, 
struttura ed ispirazione fondamen­
tale; con la qualità e la preparazione 
specifica dei docenti, con il livello in­
tellettuale e spirituale degli alunni, 
con lo stato delle biblioteche e, in ge­
nere, con la disponibilità dei mezzi 
didattici. La sua situazione non è per-

3 Paolo VI, Lett. Enc. Ecclesiam suam, 6 
1964, 318], 

tanto dappertutto uguale; essa differi­
sce non soltanto da un Paese all’altro, 
ma è diversa anche nelle varie diocesi 
delle singole Nazioni. Tuttavia, si pos­
sono individuare a tale riguardo, a 
livello della Chiesa universale, sia 
aspetti positivi, che certe situazioni e 
tendenze che pongono talvolta per gli 
studi ecclesiastici dei problemi.

6. a) L’inserimento della dimensione 
storica nel lavoro scientifico dei teo­

agosto 1964: AAS 56 (1964), 627-628 [RDTo



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1213

logi, avvenuto agli inizi del nostro se­
colo, ha richiamato l’attenzione, tra 
l’altro, anche sui Padri della Chiesa. 
Ciò si è dimostrato straordinariamente 
proficuo e fecondo, non solo perché ha 
reso possibile una migliore conoscenza 
delle origini cristiane della genesi e 
dell'evoluzione storica di varie que­
stioni e dottrine ma anche perché lo 
studio dei Padri ha trovato alcuni cul­
tori veramente eruditi ed intelligenti i 
quali hanno saputo mettere in eviden­
za il nesso vitale che vige tra la Tra­
dizione ed i problemi più urgenti del 
momento presente. Grazie ad un tale 
accesso alle fonti i lunghi e faticosi 
lavori della ricerca storica non sono 
rimasti fissati in una mera investiga­
zione del passato ma hanno influito 
sugli orientamenti spirituali e pasto­
rali della Chiesa odierna indicando il 
cammino verso il futuro. È naturale 
che ad approfittarne maggiormente sia 
stata la teologia.

7. b) Tale interesse per i Padri con­
tinua anche oggi sia pure in condi­
zioni un po’ diverse. Nonostante un 
notevole decadimento generale della 
cultura umanistica si nota qua e là 
un risveglio nel campo patristico che 
coinvolge non soltanto insigni studiosi 
del clero religioso e diocesano ma an­
che numerosi rappresentanti del lai­
cato. In questi ultimi tempi vanno 
moltiplicandosi pubblicazioni di otti­
me collane patristiche e di monografie 
scientifiche le quali sono l’indice forse 
più evidente di una vera fame del pa­
trimonio spirituale dei Padri, un feno­
meno consolante che non manca di ri­
flettersi positivamente anche nelle Fa­
coltà teologiche e nei Seminari. Tutta­
via l’evoluzione verificatasi in campo 
teologico e culturale in genere mette 
sotto gli occhi certe insufficienze e 
vari ostacoli alla serietà del lavoro che 
non devono essere ignorati.

8. c) Non mancano oggi concezioni 
o tendenze teologiche le quali contra­
riamente alle indicazioni del Decreto 
"Optatam totius" (n. 16) dedicano 
scarsa attenzione alle testimonianze 
dei Padri e in genere della Tradizione 
ecclesiastica limitandosi al confronto 
diretto dei dati biblici con la realtà 
sociale e con i problemi concreti della 
vita analizzati con l’aiuto delle scienze

umane. Si tratta di correnti teologiche 
che prescindono dalla dimensione sto­
rica dei dogmi e per le quali gli im­
mensi sforzi dell’epoca patristica e del 
Medio Evo non sembrano avere alcuna 
vera importanza. In tali casi lo studio 
dei Padri viene ridotto al minimo e 
coinvolto praticamente nel rifiuto glo­
bale del passato.

Come si vede sull'esempio di varie 
teologie del nostro tempo staccate dal­
l’alveo della Tradizione in questi casi 
l'attività teologica o viene ridotta ad 
un puro "biblicismo” o diventa prigio­
niera del proprio orizzonte storico 
adattandosi alle varie filosofie ed ideo­
logie di moda. Il teologo, abbandonato 
praticamente a se stesso, credendo di 
fare teologia, non fa in realtà che sto­
ricismo, sociologismo, ecc., appiatten­
do i contenuti del Credo ad una di­
mensione puramente terrena.

9. d) Si riflette negativamente sugli 
studi patristici anche una certa unila­
teralità, che si avverte oggi in vari casi 
nei metodi esegetici. L’esegesi moder­
na, che s’avvale degli aiuti della critica 
storica e letteraria, getta un’ombra sui 
contributi esegetici dei Padri, i quali 
vengono ritenuti semplicistici e, in so­
stanza, inutili per una conoscenza ap­
profondita della Sacra Scrittura. Tali 
orientamenti, mentre impoveriscono e 
snaturano la stessa esegesi, rompen­
done la naturale unità con la Tradi­
zione, diminuiscono indubbiamente la 
stima e l’interesse per le opere patri­
stiche. L’esegesi dei Padri, invece, po­
trebbe aprirci gli occhi ad altre dimen­
sioni dell’esegesi spirituale e dell’erme­
neutica che completerebbero quella 
storico-critica, arricchendola di intui­
zioni profondamente teologiche.

10. e) Oltre alle difficoltà provenienti 
da certi orientamenti esegetici, biso­
gna menzionare anche quelle che na­
scono da concezioni distorte della Tra­
dizione. In alcuni casi infatti al posto 
della concezione di una Tradizione 
viva, che progredisce e si sviluppa 
con l’avanzare della storia, se ne ha 
un’altra troppo rigida, detta a volte 
"integrista”, che riduce la Tradizione 
alla ripetizione di modelli passati e ne 
fa un blocco monolitico e fisso, che 
non lascia alcun posto al legittimo 
sviluppo e alla necessità della fede di



1214 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

rispondere alle nuove situazioni. In tal 
modo si creano facilmente pregiudizi 
nei confronti della Tradizione come 
tale, i quali non favoriscono un acces­
so sereno ai Padri della Chiesa.

Paradossalmente si ripercuote in 
modo sfavorevole sull’apprezzamento 
dell’epoca patristica la stessa conce­
zione della Tradizione ecclesiastica vi­
va, quando i teologi nell’insistere sul­
l'uguale valore di tutti i momenti sto­
rici, non tengono sufficientemente con­
to della specificità del contributo for­
nito dai Padri al patrimonio della 
Tradizione.

11. f) Inoltre, molti odierni studenti 
di teologia, provenienti da scuole di 
tipo tecnico, non dispongono di quella 
conoscenza delle lingue classiche, che 
si richiede per un accostamento serio 
alle opere dei Padri. Di conseguenza lo 
stato della patristica negli Istituti di

formazione sacerdotale risente note­
volmente degli attuali cambiamenti 
culturali, caratterizzati da un crescen­
te spirito scientifico e tecnologico, che 
privilegia quasi esclusivamente gli stu­
di delle scienze naturali ed umane, 
trascurando la cultura umanistica.

12. g) Infine in vari Istituti di for­
mazione sacerdotale i programmi di 
studio sono talmente sovraccaricati di 
varie nuove discipline ritenute più 
necessarie e più "attuali”, che non ri­
mane spazio sufficiente per la Patristi­
ca. Questa, di conseguenza, deve ac­
contentarsi di poche ore settimanali, o 
di soluzioni di ripiego nel quadro del­
la Storia della Chiesa antica. A tali 
difficoltà si aggiunge spesso la man­
canza nelle biblioteche di collezioni pa­
tristiche e di appropriati sussidi bi­
bliografici.

2. I Padri nelle direttive della Chiesa

Il discorso sullo stato attuale degli 
studi patristici non sarebbe completo, 
se non venissero menzionate le relati­
ve norme ufficiali della Chiesa. Esse, 
come si vedrà, mettono in chiara luce 
i valori teologici, spirituali e pastorali 
contenuti nelle opere dei Padri, nell’in­
tento di renderli fruttuosi per la pre­
parazione dei futuri sacerdoti.

13. a) Tra queste direttive occupano il 
primo posto le indicazioni del Concilio 
Vaticano II concernenti il metodo del­
l’insegnamento teologico, ed il ruolo 
della Tradizione nell’interpretazione e 
nella trasmissione della Sacra Scrit­
tura.

Nel n. 16 del Decreto "Optatam to­
tius" viene prescritto per l'insegna­
mento della dogmatica il metodo ge­
netico, tutt’altro che in contrasto con 
la necessità di approfondire i misteri 
della teologia e di « vederne il nesso 
per mezzo della speculazione, avendo 
S. Tommaso come maestro » (ih.): me­
todo che nella sua seconda tappa con­
templa l’illustrazione del contributo 
che hanno fornito i Padri della Chiesa 
Orientale ed Occidentale per la « fede­
le trasmissione ed enucleazione delle 
singole verità rivelate » (ib).

Detto metodo, tanto importante per 
la comprensione del progresso dogma­
tico, è stato nuovamente confermato 
dal recente Sinodo straordinario dei 
Vescovi del 1985 (cfr. Relatio finalis II, 
B, n. 4 [RDTo 1935, 915]).

14. L’importanza, che hanno i Padri 
per la teologia e, in modo particolare, 
per la comprensione della Sacra Scrit­
tura, risulta inoltre con grande chia­
rezza da alcune dichiarazioni della Co­
stituzione "Dei Verbum" sul valore e 
sul ruolo della Tradizione: « La Sacra 
Tradizione dunque e la Sacra Scrittura 
sono strettamente tra loro congiunte e 
comunicanti... la Sacra Tradizione tra­
smette integralmente la Parola di Dio, 
affidata da Cristo Signore e dallo Spi­
rito Santo agli Apostoli, ai loro Suc­
cessori... accade così che la Chiesa at­
tinga la certezza su tutte le cose rive­
late non dalla sola Scrittura. Perciò 
Luna e l'altra devono essere accettate 
con pari sentimento di pietà e di rive­
renza » (n. 9).

Come si vede, la Sacra Scrittura, che 
deve essere « l’anima della teologia » e 
« suo fondamento perenne » (n. 24), 
forma un’unità inscindibile con la Sa­
cra Tradizione, « un solo deposito del-



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1215

la Parola di Dio affidato alla Chiesa... 
da non poter indipendentemente sussi­
stere » (n. 10). E sono appunto « le as­
serzioni dei Santi Padri » che « attesta­
no la vivificante presenza di questa 
Tradizione, le cui ricchezze sono tra­
sfuse nella pratica e nella vita della 
Chiesa che crede e prega » (n. 8). Per­
tanto anche oggi, nonostante gli inne­
gabili progressi compiuti dall’esegesi 
moderna, la Chiesa « che si preoccupa 
di raggiungere una intelligenza sempre 
più profonda della Sacra Scrittura, 
per poter nutrire di continuo i suoi fi­
gli con le divine parole... a ragione fa­
vorisce anche lo studio dei Santi Padri 
dell'Oriente e dell’Occidente e delle 
Sacre Liturgie » (n. 23).

15. b) La Congregazione per l’Educa­
zione Cattolica nella "Ratio fundamen­
talis institutionis sacerdotalis" e nel 
documento su "La formazione teologi­
ca dei futuri sacerdoti" ribadisce le 
surriferite prescrizioni del Concilio 
Vaticano II, mettendone in luce alcuni 
importanti aspetti.

Di fronte a certe tendenze riduttive 
in teologia dogmatica, si insiste sulla 
integrità e sulla completezza del me­
todo genetico 4, illustrandone la validi­
tà, i valori didattici5, come anche le 
condizioni che si richiedono per una 
sua retta applicazione6; a tale propo­
sito viene fatto un esplicito riferimen­
to alla tappa patristico-storica

Secondo la "Ratio fundamentalis” 
i professori e gli alunni devono aderire 
con piena fedeltà alla Parola di Dio 
nella Sacra Scrittura e nella Tradizio­
ne, attingendone il vivo senso « anzitut­
to delle opere dei Santi Padri ». Essi

meritano una grande stima, perché « la 
loro opera appartiene alla Tradizione 
vivente della Chiesa, alla quale, per 
disposizione provvidenziale, hanno por­
tato contributi di valore duraturo in 
epoche più favorevoli alla sintesi di 
fede e di ragione » ’. Un maggiore acco­
stamento ai Padri può pertanto consi­
derarsi il mezzo più efficace per scopri­
re la forza vitale della formazione teo­
logica 10 e, soprattutto, per inserirsi 
nel dinamismo della Tradizione, « che 
preserva da un esagerato individuali­
smo garantendo oggettività del pen­
siero »

Perché tali esortazioni non rimanes­
sero lettera morta, sono state impar­
tite nel succitato documento su "La 
formazione teologica dei futuri sacer­
doti" alcune norme per lo studio siste­
matico della Patristica (nn. 85-88).

16. c) Gli impulsi conferiti allo stu­
dio dei Padri dal Concilio e dalla Con­
gregazione per l’Educazione Cattolica 
sono stati accentuati in questi ultimi 
decenni in varie occasioni dai Sommi 
Pontefici. I loro interventi, come quelli 
dei loro Predecessori, si distinguono 
per la varietà di argomenti e l’incisi­
vità sull’attuale situazione teologica e 
spirituale: « Lo studio dei Padri, di 
grande utilità per tutti, è di necessità 
imperiosa per coloro che hanno a cuo­
re il rinnovamento teologico, pastora­
le, spirituale promosso dal Concilio e 
vi vogliono cooperare. In loro infatti 
ci sono delle costanti che sono alla 
base di ogni autentico rinnovamen­
to »l2. Il pensiero patristico è cristo­
centrico 13; è esempio di una teologia 
unificata, viva, maturata a contatto

4 Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, n. 79.
5 La formazione teologica dei futuri sacerdoti, nn. 89, 93.
6 Ibid., nn. 90, 91.
’ Ibid., n. 92, 4b.
8 Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, n. 86.
’ La formazione teologica dei futuri sacerdoti, n. 48.

10 Ibid., n. 74.
11 Ibid., n. 49.
12 Paolo VI, Lettera al Card. Michele Pellegrino per il centenario della morte di J.P. Migne, 

10 maggio 1975: AAS 67 (1975), 471.
13 Giovanni Paolo II, Alloc. Seno lieto, ai Professori ed alunni dell’Istituto Patristico 

"Augustinianum”, 8 maggio 1982: AAS 74 (1982), 798: « Mettersi dunque alla scuola dei 
Padri vuol dire imparare a conoscere meglio Cristo, e a conoscere meglio l’uomo. Questa cono­
scenza, scientificamente documentata e provata, aiuterà enormemente la Chiesa nella missione 
di predicare a tutti, come fa senza stancarsi, che solo Cristo è la salvezza dell’uomo» [RDTo 
1982, 299].



1216 Atti della Santa Sede - Congregazione per l'Educazione Cattolica

con i problemi del ministero pastora­
le è un ottimo modello di cateche­
si 15, fonte per la conoscenza della Sa­
cra Scrittura e della Tradizione “, come 
pure dell’uomo totale e della vera iden­
tità cristiana I Padri, « infatti, sono 
una struttura stabile della Chiesa, e 
per la Chiesa di tutti i secoli adempio­
no a una funzione perenne. Cosicché 
ogni annuncio e magistero successivo, 
se vuole essere autentico, deve con­
frontarsi con il loro annuncio e il loro 
magistero; ogni carisma e ogni mini­

stero deve attingere alla sorgente vi­
tale della loro paternità; e ogni pietra 
nuova aggiunta all’edificio ... deve col­
locarsi nelle strutture già da loro po­
ste, e con esse saldarsi e connetter­
si » “.

Gli incitamenti allo studio più inten­
so della Patristica dunque non man­
cano. Essi sono numerosi e ben moti­
vati. Ora, per rendere tali sollecita­
zioni ancora più esplicite, si ritiene 
utile esporne qui di seguito alcune ra­
gioni.

II 
PERCHÉ STUDIARE I PADRI

17. È ovvio che gli studi patristici 
potranno raggiungere il dovuto livello 
scientifico e portare i frutti sperati 
soltanto a condizione che siano colti­
vati con serietà e con amore. L’espe­
rienza infatti insegna che i Padri 
schiudono le loro ricchezze dottrinali 
e spirituali soltanto a chi si sforza di 
entrare nelle loro profondità attraver­
so una continua ed assidua familiarità 
con essi. Ci vuole pertanto da parte 

dei docenti e degli alunni un vero im­
pegno, per i seguenti principali motivi:

1) i Padri sono testimoni privilegiati 
della Tradizione;

2) essi ci hanno tramandato un me­
todo teologico che è insieme luminoso 
e sicuro;

3) i loro scritti offrono una ricchezza 
culturale, spirituale ed apostolica, che 
ne fa grandi maestri della Chiesa di 
ieri e di oggi.

1. Testimoni privilegiati della Tradizione

18. Tra le varie qualifiche ed i vari 
ruoli, che i documenti del Magistero 
attribuiscono ai Padri, figura in primo 
luogo quello di testimoni privilegiati 
della Tradizione. Nel flusso della Tra­
dizione viva, che dagli inizi del cristia­
nesimo continua attraverso i secoli fi­
no ai nostri giorni, essi occupano una 
posizione del tutto speciale, che li 
rende inconfondibili rispetto agli altri 
protagonisti della storia della Chiesa.

Sono essi infatti che hanno espresso 
le prime strutture portanti della Chie­
sa insieme ad atteggiamenti dottrinali 
e pastorali che rimangono validi per 
tutti i tempi.

19. a) Nella nostra coscienza cristia­
na, i Padri appaiono sempre legati alla 
Tradizione, essendone stati contempo­
raneamente protagonisti e testimoni. 
Essi sono più vicini alla freschezza

“ Paolo VI, Alloc. I Nostri passi, per l’inaugurazione dell’Istituto Patristico "Augusti- 
nianum", 4 maggio 1970: AAS 62 (1970), 425: «Come pastori, poi, i Padri sentirono la neces­
sità di adattare il messaggio evangelico alla mentalità contemporanea e di nutrire con l’alimento 
della verità della Fede se stessi e il popolo di Dio. Ciò fece si che per essi catechesi, teologia, 
Sacra Scrittura, liturgia, vita spirituale e pastorale si congiungessero in una unità vitale, e che 
loro non parlassero soltanto all’intelletto, ma a tutto l’uomo, interessando il pensare, il volere, 
il sentire ».

15 Giovanni Paolo II, Esort. Apost. Catechesi tradendae, 16 ottobre 1979: AAS 71 (1979), 
1287, n. 12.

16 Giovanni Paolo II, Alloc. Sono lieto, cit.: l.c., 796 s. [298].
17 Ibid., 797 s. [298 s.].
" Giovanni Paolo II, Lett. Apost. Patres Ecclesiae, cit.: l.c., 6 [1].



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1217

delle origini; alcuni di loro sono stati 
testimoni della Tradizione apostolica, 
fonte da cui la Tradizione stessa trae 
origine; specialmente quelli dei primi 
secoli possono considerarsi autori ed 
esponenti di una Tradizione "costituti­
va", della quale nei tempi posteriori 
si avrà la conservazione e la continua 
esplicazione. In ogni caso i Padri han­
no trasmesso ciò che hanno ricevuto, 
« hanno insegnato alla Chiesa ciò che 
hanno imparato nella Chiesa » « ciò
che hanno trovato nella Chiesa hanno 
tenuto; ciò che hanno imparato han­
no insegnato; ciò che hanno ricevuto 
dai Padri hanno trasmesso ai figli » 20.

20) b) Storicamente, l’epoca dei Pa­
dri è il periodo di alcune importanti 
primizie dell’ordinamento ecclesiale. 
Sono stati essi a fissare « l’intero ca­
none dei Libri Sacri » u, a comporre le 
professioni basilari della fede (« regu­
lae fidei»), a precisare il deposito del­
la fede nei confronti delle eresie e del­
la cultura con temporanea, dando cosi 
origine alla teologia. Inoltre sono an­
cora essi, che hanno gettato le basi 
della disciplina canonica (« statuta pa­
trum », « traditiones patrum ») e crea­
to le prime forme della liturgia, che 
rimangono un punto di riferimento ob­
bligatorio per tutte le riforme liturgi­
che posteriori. I Padri hanno dato in 
tal modo la prima risposta consape­
vole e riflessa alla Sacra Scrittura, 
formulandola non tanto come una teo­
ria astratta, ma come quotidiana pras­
si pastorale di esperienza e di insegna­
mento nel cuore delle assemblee litur­
giche riunite per professare la fede e 
per celebrare il culto del Signore ri­
sorto. Sono stati così gli autori della 
prima grande catechesi cristiana.

21. c) La Tradizione, di cui i Padri 
sono testimoni, è una Tradizione viva, 
che dimostra l’unità nella varietà e la 
continuità nel progresso. Ciò si vede 
nella pluralità di famiglie liturgiche, 
di tradizioni spirituali, disciplinari ed 
esegetico-teologiche esistenti nei primi 
secoli (ad es. le scuole di Alessandria

e di Antiochia); tradizioni diverse ma 
unite e radicate tutte nel fermo ed im­
mutabile fondamento comune della 
fede.

22. d) La Tradizione dunque qual è 
stata conosciuta e vissuta dai Padri 
non è come un masso monolitico, im­
mobile e sclerotizzato, ma come un 
organismo pluriforme e pulsante di 
vita. È una prassi di vita e di dottri­
na che conosce, da una parte, anche 
incertezze, tensioni, ricerche fatte a 
tentoni, e dall’altra decisioni tempesti­
ve e coraggiose, rivelatesi di grande 
originalità e di importanza decisiva. 
Seguire la Tradizione viva dei Padri 
non significa aggrapparsi al passato 
come tale, ma aderire con senso di 
sicurezza e libertà di slancio alla linea 
della fede mantenendo un orientamen­
to costante verso il fondamento: ciò 
che è essenziale, ciò che dura e non 
cambia. Si tratta di una fedeltà asso­
luta, in tanti casi portata e provata 
« usque ad sanguinis effusionem », ver­
so il dogma e quei princìpi morali e 
disciplinari che dimostrano la loro 
funzione insostituibile e la loro fecon­
dità proprio nei momenti in cui si 
stanno facendo strada cose nuove.

23. e) I Padri sono quindi testimoni 
e garanti di un'autentica Tradizione 
cattolica, e perciò la loro autorità nel­
le questioni teologiche è stata e rima­
ne sempre grande. Quando era neces­
sario denunziare la deviazione di de­
terminate correnti di pensiero, la Chie­
sa si è sempre richiamata ai Padri co­
me garanzia di verità. Vari Concili, 
per es. quelli di Calcedonia e di Tren­
to, iniziano le loro dichiarazioni solen­
ni con richiamo alla Tradizione patri­
stica, usando la formula: « Seguendo i 
Santi Padri... ecc. ». Ad essi vengono 
fatti riferimenti anche nei casi in cui 
la questione è già stata di per sé ri­
solta col ricorso alla Sacra Scrittura.

Nel Concilio Tridentino22 e nel Va­
ticano 123 è stato enunziato esplicita­
mente il principio che l'unanime con­
senso dei Padri costituisce regola certa

15 Agostino, Opus imp. c. Iui. 1, 117: PL 45, 1125.
20 Agostino, Contra lui. 2, 10, 54: PL 44, 698.
21 Conc. Vat. II, Cost. Dei Verbum, 8.
22 Conc. Trid., ed. Goeressiana, V (Acta II), 91 ss.
23 Conc. Vat. I, Coll. Lac. 7, 251.



1218 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

d’interpretazione della Scrittura, prin­
cipio questo che è stato sempre vis­
suto e praticato nella storia della Chie­
sa e che si identifica con quello della 
normatività della Tradizione, formula­
to da Vincenzo di Lerino24 e prima an­
cora da S. Agostino.

24. f) Gli esempi e gli insegnamenti 
dei Padri, testimoni della Tradizione, 
sono stati particolarmente valutati e 
valorizzati nel Concilio Vaticano II,

che proprio grazie ad essi ha potuto 
prendere una coscienza più viva che 
ha la Chiesa di se stessa e individuare 
la strada sicura particolarmente per il 
rinnovamento liturgico, per un frut­
tuoso dialogo ecumenico e per rincon­
tro con le religioni non cristiane, fa­
cendo fruttificare nelle odierne circo­
stanze l’antico principio dell’unità nel­
la diversità e del progresso nella con­
tinuità della Tradizione.

2. Metodo teologico
25. Il delicato processo di innesto 

del cristianesimo nel mondo della cul­
tura antica, e la necessità di definire 
i contenuti del mistero cristiano nei 
confronti della cultura pagana e delle 
eresie, stimolarono i Padri ad appro­
fondire e ad illustrare razionalmente 
la fede con l’aiuto delle categorie di 
pensiero meglio elaborate nelle filoso­
fie del loro tempo, specialmente nella 
raffinata filosofia ellenistica. Uno dei 
loro compiti storici più importanti fu 
di dare vita alla scienza teologica, e di 
stabilire al suo servizio alcune coordi­
nate e norme di procedimento rivela­
tesi valevoli e fruttuose anche per i 
secoli futuri, come avrebbe dimostra­
to nella sua opera S. Tommaso d'Aqui- 
no, fedelissimo alla dottrina dei Padri.

In questa attività di teologi si deli­
neano nei Padri alcuni particolari at­
teggiamenti e momenti, che sono di 
grande interesse e che bisogna te­
nere presenti anche oggi negli studi 
sacri:

a) il ricorso continuo alla Sacra 
Scrittura e il senso della Tradizione;

b) la consapevolezza dell’originalità 
cristiana pur nel riconoscimento delle 
verità contenute nella cultura pagana;

c) la difesa della fede come bene su­
premo e l’approfondimento continuo 
del contenuto della Rivelazione;

d) il senso del mistero e l’esperienza 
del divino.

a) Ricorso alla Sacra Scrittura, 
senso della Tradizione

26. 1. I Padri sono in primo luogo 
ed essenzialmente dei commentatori 
della Sacra Scrittura: « divinorum li­
brorum tractatores » “. In questo lavo­
ro è vero che, dal nostro odierno punto 
di vista, il loro metodo presenta certi 
innegabili limiti. Essi non conoscevano 
e non potevano conoscere le risorse di 
ordine filologico, storico, antropologico- 
culturale né le tematiche di ricerca, di 
documentazione, di elaborazione scien­
tifica che sono a disposizione dell’ese­
gesi moderna, e perciò una parte del 
loro lavoro esegetico è da considerarsi 
caduca. Ma, ciò nonostante, i loro me­
riti per una migliore comprensione 
dei Libri Sacri sono incalcolabili. Essi 
rimangono per noi maestri veri e si 
può dire superiori, sotto tanti aspetti, 
agli esegeti del Medio Evo e dell’età 
moderna per « una specie di soave in­
tuizione delle cose celesti per un’am­
mirabile penetrazione di spirito, gra­
zie alle quali vanno più avanti nelle 
profondità della Parola divina » L’e­
sempio dei Padri può, infatti, insegna­
re agli esegeti moderni un approccio 
veramente religioso della Sacra Scrit­
tura, come anche un’interpretazione 
che s’attiene costantemente al criterio 
di comunione con l’esperienza della 
Chiesa, la quale cammina attraverso 
la storia sotto la guida dello Spirito

24 Comm. primum 2, 10: PL 50, 639, 650.
25 Agostino, De lib. arb. Ili, 21, 59; De Trin. II, 1, 2: PL 32, 1300; 42, 845.
26 Pio XII, Leti. Enc. Divino afflante Spiritu, 30 settembre 1943: AAS 35 (1943), 312 

[RDTo 1943, 212],



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1219

Santo. Quando questi due princìpi in­
terpretativi, religioso e specificamente 
cattolico, vengono disattesi o dimenti­
cati, gli studi esegetici moderni risul­
tano spesso impoveriti e distorti.

La Sacra Scrittura era per i Padri 
oggetto di incondizionata venerazione, 
fondamento della fede, argomento co­
stante della predicazione, alimento del­
la pietà, anima della teologia. Ne han­
no sempre sostenuto l’origine divina, 
l’inerranza, la normatività, la inesauri­
bile ricchezza di vigore per la spiritua­
lità e dottrina. Basti ricordare qui ciò 
che scriveva Sant’Ireneo sulle Scrittu­
re: esse « sono perfette, perché dettate 
dal Verbo di Dio e dal suo Spirito » 22, 
e i quattro Vangeli sono « il fonda­
mento e la colonna della nostra fe­
de »2*.

27. 2. La teologia è nata dall’attività 
esegetica dei Padri, « in medio Eccle­
siae », e specialmente nelle assemblee 
liturgiche, a contatto con le necessità 
spirituali del Popolo di Dio. Quella 
esegesi, nella quale la vita spirituale si 
fonde con la riflessione razionale teo­
logica, mira sempre all’essenziale pur 
nella fedeltà a tutto il sacro deposito 
della fede. Essa è incentrata intera­
mente nel mistero di Cristo, al quale 
riporta tutte le verità particolari in 
una mirabile sintesi. Anziché disper­
dersi in numerose problematiche mar­
ginali, i Padri cercano di abbracciare 
la totalità del mistero cristiano, se­
guendo il movimento fondamentale 
della Rivelazione e dell’economia della 
salvezza, che va da Dio, attraverso il 
Cristo, alla Chiesa, sacramento della 
unione con Dio e dispensatrice della 
grazia divina, per ritornare a Dio. 
Grazie a questo intuito, dovuto al loro 
vivo senso della comunione ecclesiale, 
alla loro vicinanza alle origini cri­
stiane e alla familiarità con la Scrittu­
ra, i Padri guardano tutto nel suo cen­
tro, rendendo questo tutto presente in 
ciascuna delle sue parti, e ricollegan­

do con esso ogni questione periferica. 
Pertanto, seguire i Padri in questo loro 
itinerario teologico significa cogliere 
più facilmente il nucleo essenziale del­
la nostra fede e lo « specificum » del­
la nostra identità cristiana.

28. 3. La venerazione e la fedeltà dei 
Padri nei confronti dei Libri Sacri va 
di pari passo con la loro venerazione 
e fedeltà verso la Tradizione. Essi si 
considerano non padroni ma servitori 
delle Sacre Scritture, ricevendole dalla 
Chiesa, leggendole e commentandole 
nella Chiesa e per la Chiesa, secondo 
la regola della fede proposta ed illu­
strata dalla Tradizione ecclesiastica ed 
apostolica. Il sopraccitato Santlreneo, 
grande amatore e cultore dei Libri Sa­
cri, sostiene che chi vuol conoscere la 
verità deve guardare alla Tradizione 
degli Apostoli’’’, ed aggiunge che, an­
che se questi non ci avessero lasciato 
le Scritture, sarebbe bastata per la no­
stra istruzione e salvezza la Tradizio­
ne 3°. Lo stesso Origene, che studiò 
con tanto amore e passione le Scrittu­
re e tanto operò per la loro intelligen­
za, dichiara apertamente che devono 
essere credute come verità di fede solo 
quelle che in nessun modo si allonta­
nano dalla « Tradizione ecclesiastica 
ed apostolica »3I, facendo con ciò della 
Tradizione la norma interpretativa del­
la Scrittura. Sant'Agostino, poi, che 
poneva le sue « delizie » nella medita­
zione delle Scritture32, enunzia questo 
principio mirabilmente limpido e con­
vinto, che si richiama ancora alla 
Tradizione: « Non crederei al Vangelo 
se non mi ci inducesse l’autorità della 
Chiesa cattolica » ”,

29. 4. Pertanto il Concilio Vaticano 
II, quando dichiarò che « la Tradizione 
e la Sacra Scrittura costituiscono un 
solo sacro deposito della Parola di 
Dio affidato alla Chiesa » M, non ha fat­
to altro che confermare un antico 
principio teologico, praticato e profes-

27 Adv. haer., 2, 28, 2: PG 7, 805.
23 Ibid., 3, 1, 1: PG 7, 844.
” Ibid., 3, 3, 1: PG 7, 848.
30 Ibid., 3, 4, 1: PG 7, 855.
31 De principiis 1, praef. 1; cf. In Mt comm. 46: PG 11, 116; cfr. 13, 1667.
32 Confess. 11, 2, 3: PL 32, 809.
33 Contra ep. fund. 5, 6: PL 42, 176.
34 Cost. Dei Verbum, 10.



1220 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

sato dai Padri. Questo principio, che 
ha illuminato e diretto la loro intera 
attività esegetica e pastorale, certa­
mente rimane valido anche per i teo­
logi e per i pastori d’anime di oggi. 
Ne consegue in modo concreto che il 
ritorno alla Sacra Scrittura, che è una 
delle caratteristiche maggiori dell'attua­
le vita della Chiesa, deve essere ac­
compagnato dal ritorno alla Tradizio­
ne attestata dagli scritti patristici, se 
si vuole che produca i frutti sperati.

b) Originalità cristiana
e inculturazione

30. 1. Altra caratteristica importan­
te e attualissima del metodo teologico 
dei Padri è che esso offre la luce per 
comprendere « meglio secondo quali 
criteri la fede, tenendo conto della fi­
losofia e del sapere dei popoli, può in­
contrarsi con la ragione » ". Essi, in­
fatti, dalla Scrittura e dalla Tradizione 
hanno attinto la chiara consapevolezza 
dell'originalità cristiana, cioè la ferma 
convinzione che l’insegnamento cri­
stiano contiene un nucleo essenziale 
di verità rivelate, che costituiscono 
la norma per giudicare della sapienza 
umana e per distinguere la verità dal­
l’errore. Se una tale convinzione ha 
portato alcuni di loro a respingere 
l’apporto di questa sapienza e a consi­
derare i filosofi quasi dei « patriarchi 
degli eretici », non ha impedito alla 
massima parte di accogliere questo 
contributo con interesse e con ricono­
scenza, come procedente daU’unica 
fonte della sapienza, che è il Verbo. 
Basti ricordare a tale proposito S. Giu­
stino Martire, Clemente Alessandrino, 
Origene, S. Gregorio Nisseno e, in 
modo particolare, S. Agostino, il quale 
nella sua opera "De doctrina Christia­
na" ha tracciato per tale attività un 
programma: « Se coloro che sono chia­
mati filosofi hanno detto cose vere e 
consone alla nostra fede ... non solo 
non devono incutere motivo di timore, 
ma ... devono essere reclamate a no­
stro uso ... Non è questo appunto che 
hanno fatto molti dei nostri buoni fra­

telli? ... Cipriano ... Lattanzio ... Vitto­
rino ... Ottato, Ilario, per non parlare 
che dei morti, e una quantità innume­
revole dei Greci?»36.

3i. 2. A questo studio di assimila­
zione si aggiunge l’altro, non meno 
importante e da esso inseparabile, che 
potremmo chiamare della disassimila­
zione. Ancorati alla norma della fede, 
i Padri hanno accolto molti apporti 
della filosofia greco-romana, ma ne 
hanno respinto i gravi errori, evitando 
in modo particolare il pericolo del sin­
cretismo così diffuso nella cultura el­
lenistica allora dominante, come anche 
del razionalismo che minacciava di ri­
durre la fede ai soli aspetti accetta­
bili per la razionalità ellenica. « Contro 
i loro grandi errori — scrive S. Ago­
stino — occorre difendere la dottrina 
cristiana »37.

32. 3. Grazie a tale oculato discer­
nimento dei valori e dei limiti nasco­
sti nelle varie forme di cultura antica, 
sono state aperte nuove vie verso la 
verità e nuove possibilità per l’annun­
zio del Vangelo. Istruita dai Padri gre­
ci, latini, siriaci... la Chiesa, infatti, 
« fin dagli inizi della sua storia, impa­
rò ad esprimere il messaggio del Cri­
sto ricorrendo ai concetti e alle lingue 
dei diversi popoli; e inoltre si sforzò 
di illustrarlo con la sapienza dei filo­
sofi, allo scopo, cioè, di adattare, quan­
do conveniva, il Vangelo sia alla capa­
cità di tutti sia alle esigenze dei sa­
pienti »3!. In altre parole, i Padri, con­
sapevoli del valore universale della 
rivelazione, hanno iniziato la grande 
opera di inculturazione cristiana, come 
si suole chiamarla oggi. Sono diventati 
l’esempio di un incontro fecondo tra 
fede e cultura, tra fede e ragione, ri­
manendo una guida per la Chiesa di 
tutti i tempi, impegnata a predicare il 
Vangelo a uomini di culture tanto di­
verse e ad operare in mezzo ad esse.

Come si vede, grazie a tali atteggia­
menti dei Padri, la Chiesa si rivela sin 
dai suoi inizi « per sua natura missio­
naria » ”, anche al livello del pensiero

35 Conc. Vat. II, Decr. Ad gentes, 22.
36 De doctr. chr., 2, 40, 60-61: PL 34, 63.
37 Retract. 1, 1, 4: PL 32, 587.
38 Conc. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes, 44.
39 Conc. Vat. II, Decr. Ad gentes, 2.



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1221

e della cultura, e perciò il Concilio Va­
ticano II prescrive che « tale adatta­
mento della predicazione della Parola 
rivelata deve rimanere legge di ogni 
evangelizzazione » “.

c) Difesa della fede, 
progresso dogmatico

33. 1. All’interno della Chiesa, rin­
contro della ragione con la fede ha 
dato occasione a molte e lunghe con­
troversie che hanno interessato i gran­
di temi del dogma trinitario, cristolo­
gico, antropologico, escatologico. In 
tali occasioni i Padri, nel difendere le 
verità che toccano la stessa essenza 
della fede, furono gli autori di un 
grande avanzamento nell’intelligenza 
dei contenuti dogmatici, rendendo un 
valido servizio al progresso della teo­
logia. Il loro munus apologetico, eser­
citato con una consapevole sollecitu­
dine pastorale per il bene spirituale 
dei fedeli, è stato un mezzo provviden­
ziale per far maturare l'intero corpo 
della Chiesa. Come diceva S. Agostino 
di fronte al moltiplicarsi degli eretici: 
« Dio ha permesso la loro diffusione, 
affinché non ci nutrissimo del solo 
latte e non rimanessimo in stato di 
rude infanzia » ", in quanto « molte 
questioni riguardanti la fede quando, 
con astuta inquietudine, vengono solle­
vate dagli eretici, per poterle difendere 
contro di loro vengono esaminate più 
diligentemente, capite più chiaramen­
te, predicate più insistentemente di 
modo che la questione mossa dall’av­
versario diventi l’occasione d’impara­
re » ".

34. 2. Così i Padri sono diventati gli 
iniziatori del procedimento razionale 
applicato ai dati della Rivelazione, i 
promotori illuminati di quell’« intel­
lectus fidei », che appartiene all’essen­
za di ogni autentica teologia. È stato 
loro compito provvidenziale non solo 
difendere il cristianesimo, ma anche 
ripensarlo nell’ambiente culturale gre­
co-romano; trovare formule nuove per 
esprimere una dottrina antica, formule

non bibliche per una dottrina biblica; 
presentare, in una parola, la fede in 
forma di un discorso umano, piena­
mente cattolico e capace di esprimere 
il contenuto divino della Rivelazione, 
salvaguardandone sempre l’identità e 
la trascendenza. Numerosi concetti in­
trodotti da essi nella teologia trinita­
ria e cristologica (per es. ousia, hypo­
stasis, physis, agenesia, genesis, ekpo- 
reusis, ecc.) hanno svolto un ruolo de­
terminante nella storia dei Concili e 
sono entrati nelle formule dogmati­
che, diventando componente del nostro 
corrente strumentario teologico.

35. 3. Il progresso dogmatico, che 
è stato realizzato dai Padri non come 
progetto astratto puramente intellet­
tuale, ma il più delle volte nelle ome­
lie, in mezzo alle attività liturgiche e 
pastorali, costituisce un ottimo esem­
pio di rinnovamento nella continuità 
della Tradizione. Per essi « la fede cat­
tolica proveniente dalla dottrina degli 
Apostoli... e ricevuta attraverso una 
serie di successioni » era « da trasmet­
tere sana ai discendenti » “ Perciò è 
stata da loro trattata con il massimo 
rispetto, con piena fedeltà al suo fon­
damento biblico, e in pari tempo con 
una giusta apertura di spirito verso 
nuove necessità e nuove circostanze 
culturali: le due caratteristiche pro­
prie della Tradizione viva della Chiesa.

36. 4. Questi primi abbozzi di teo­
logia tramandatici dai Padri mettono 
in evidenza alcuni loro tipici atteg­
giamenti fondametali verso i dati ri­
velati, che possono considerarsi di va­
lore permanente e quindi valevoli an­
che per la Chiesa di oggi. Si tratta 
di una base posta una volta per sem­
pre, alla quale ogni teologia posteriore 
deve fare riferimento e, all'occorren- 
za, ritornare. Si tratta di un patri­
monio che non è esclusivo a nessuna 
Chiesa particolare, ma è molto caro 
a tutti i cristiani. Esso infatti risale 
ai tempi antecedenti la rottura tra 
l'Oriente e l’Occidente cristiano, tra­
smettendo tesori comuni di spiritua-

" Conc. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes, 44.
41 Agostino, Traci, in loh. 36, 6: PL 35, 1666.
42 Agostino, De civ. Dei, 16, 2, 1: PL 41 477.
43 Agostino, Tract. in loh. 37, 6: PL 35, 1672.



1222 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

lità e di dottrina; una mensa ricca al­
la quale i teologi di varie confessioni 
si possono sempre incontrare. I Padri 
sono infatti Padri sia dell’Ortodossia 
Orientale sia della teologia latina cat­
tolica, o della teologia dei protestanti 
e degli anglicani, oggetto comune di 
studio e di venerazione.

d) Senso del mistero, 
esperienza del divino

37. 1. Se i Padri hanno dato in tante 
occasioni prova della loro responsabi­
lità di pensatori e ricercatori nei con­
fronti della Rivelazione, seguendo, si 
può dire, il programma del « credo ut 
intelligam » e dell’« intelligo ut cre­
dam », lo hanno fatto sempre da au­
tentici uomini di Chiesa veramente 
credenti, senza compromettere mini­
mamente la purezza o, come si espri­
me Sant'Agostino, la «verginità»*1, 
della fede. Essi infatti, come "teologi” 
non facevano leva esclusivamente sulle 
risorse della ragione, ma anche su 
quelle più propriamente religiose, of­
ferte dalla conoscenza di carattere af­
fettivo ed esistenziale, ancorata nel­
l’unione intima con Cristo, alimentata 
dalla preghiera e sostenuta dalla gra­
zia e dai doni dello Spirito Santo. Nei 
loro atteggiamenti di teologi e di pa­
stori si manifestava in grado altissimo 
il senso profondo del mistero e l’espe­
rienza del divino, che li proteggeva 
contro le tentazioni sempre ricorrenti 
sia del razionalismo troppo spinto sia 
di un fideismo piatto e rassegnato.

38. 2. La prima cosa che colpisce 
nella loro teologia è il senso vivo del­
la trascendenza della Verità divina 
contenuta nella Rivelazione. A diffe­
renza di non pochi altri pensatori an­
tichi e moderni, essi danno prova di 
una grande umiltà di fronte al mistero 
di Dio, contenuto nelle Sacre Scrittu­
re, delle quali essi, nella loro mode­
stia, preferiscono essere dei semplici 
commentatori, attenti a non aggiun­

gervi nulla che possa alterarne l’auten­
ticità. Si può dire che questo atteggia­
mento di rispetto e di umiltà non è al­
tro che la viva consapevolezza degli 
invalicabili limiti che l’intelletto uma­
no prova di fronte alla trascendenza 
divina. Basti qui ricordare, oltre alle 
omelie di San Giovanni Crisostomo 
''Sull’incomprensibilità di Dio”, ciò che 
scrive testualmente San Cirillo, Vesco­
vo di Gerusalemme, rivolto ai catecu­
meni: « Quando si tratta di Dio, è una 
grande scienza confessare l’ignoran­
za »4S; come dopo di lui il Vescovo di 
Ippona Sant’Agostino dirà sentenzio­
samente al suo popolo: « È preferibile 
una fedele ignoranza a una scienza 
temeraria » “. Prima di loro Sant’Ire- 
neo aveva affermato che la generazio­
ne del Verbo è inenarrabile, e che co­
loro che pretendono spiegarla « hanno 
perduto l’uso della ragione »

39. 3. Dato questo vivo senso spiri­
tuale, rimmagine che i Padri ci offro­
no di se stessi è quella di uomini i 
quali non solo imparano ma anche, e 
soprattutto, sperimentano le cose divi­
ne, come diceva Dionigi detto Pseudo- 
Aeropagita del suo maestro leroteo: 
« non solum discens sed et patiens di­
vina » “. Essi sono il più delle volte 
degli specialisti della vita soprannatu­
rale, i quali comunicano ciò che han­
no visto e gustato nella loro contem­
plazione delle cose divine; ciò che 
hanno conosciuto per la via dell’amo­
re, « per quandam connaturalitatem », 
come avrebbe detto San Tommaso 
d’Aquino ”. Nel loro modo di espri­
mersi è spesso percepibile il saporoso 
accenno dei mistici, che lascia traspa­
rire una grande familiarità con Dio, 
un’esperienza vissuta del mistero del 
Cristo e della Chiesa e un contatto 
costante con tutte le genuine fonti del­
la vita teologale considerato da essi 
come situazione fondamentale della 
vita cristiana. Si può dire che nella 
linea dell’agostiniano « intellectum val-

44 Agostino, Serm. 93, 4: 341, 5; ecc.: PL 38, 574; 39, 1496.
45 Catech. 6, 2: PG 33, 542.
46 Serm. 27, 4: PL 38, 179.
47 Adv haer. 2, 28, 6: PG 7, 809.
48 De Divinis Hominibus, II, 9: PG 3, 674, cfr. 648; citato da S. Tommaso d’Aquino in 

5. Th. II-II, q. 45 a. 2.
49 S. Th. II-II, q. 45, a. 2.



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1223

de ama »50 i Padri certamente apprez­
zano l'utilità della speculazione, ma 
sanno che essa non basta. Nello stes­
so sforzo intellettuale per capire la 
propria fede, essi praticano l’amore, 
che rendendo amico il conoscente al 
conosciuto51, diventa per la sua stes­
sa natura fonte di nuova intelligenza. 
Infatti « nessun bene è perfettamente 
conosciuto se non è perfettamente 
amato » ”.

40. 4. Questi princìpi metodologici, 
prima praticamente seguiti e vissuti 
che espressamente enunziati, sono sta­
ti anche oggetto di esplicite riflessioni 
dei Padri. Basti riferirsi, a tale pro­
posito, a San Gregorio Nazianzeno, 
che nella prima delle cinque sue fa­
mose orazioni teologiche, dedicate al 
modo di far teologia, tratta della 
necessità della moderazione, dell’umil­
tà, della purificazione interiore, della 
preghiera. Altrettanto fa Sant’Agostino,

che ricorda il posto che ha la fede nel­
la vita della Chiesa e parlando della 
funzione che vi svolgono i teologi, scri­
ve che essi siano « piamente dotti e 
veramente spirituali »53. Ne dà l’esem­
pio egli stesso quando scrive il De Tri­
nitate, diretto a rispondere « ai garruli 
ragionatori », i quali, « disprezzando 
gli umili inizi della fede, si lasciano 
fuorviare da un immaturo e perverso 
amore della ragione » 54.

Per le ragioni addotte, si può dire 
che l’attività teologica dei Padri è per 
noi tuttora attuale. Essi restano mae­
stri per i teologi, come rappresentanti 
di un momento importante, decisivo 
ed ineliminabile della teologia della 
Chiesa, come esemplari per il modo 
con cui hanno svolto la loro attività 
teologica, come fonti autorevoli e te­
stimoni insostituibili per i contenuti 
che hanno saputo ricavare dalla loro 
riflessione e meditazione sul dato rive­
lato.

3. Ricchezza culturale, spirituale ed apostolica
41. Gli scritti patristici si distinguo­

no, oltre che per la profondità teo­
logica, anche per i grandi valori cul­
turali, spirituali e pastorali che con­
tengono. Sotto questo aspetto, essi 
sono, dopo la Sacra Scrittura come 
viene raccomandato nel Decreto "Pre­
sbyterorum Ordinis" (n. 19), una delle 
principali fonti della formazione sa­
cerdotale e un « fruttuoso alimento » 
che accompagna i presbiteri per tutta 
la vita.

42. a) I Padri latini, greci, siriaci, 
armeni... oltre a contribuire al patri­
monio letterario delle loro rispettive 
Nazioni, sono — anche se ognuno in 
maniera e misura molto diverse — co­
me i classici della cultura cristiana 
che, da essi fondata ed edificata, por­
ta per sempre il segno indelebile della 
loro paternità. A differenza delle lette­
rature nazionali, le quali esprimono e 
plasmano il genio dei singoli popoli, 
il patrimonio culturale dei Padri è 

veramente "cattolico”, universale, per­
ché insegna come diventare e come 
comportarsi da uomini retti e da au­
tentici cristiani. Per il loro vivo senso 
del soprannaturale e per il loro discer­
nimento dei valori umani in relazione 
alla specificità cristiana, le loro opere 
sono state nei secoli passati un eccel­
lente strumento formativo per intere 
generazioni di presbiteri e restano in­
dispensabili anche per la Chiesa di 
oggi.

43. b) Dal punto di vista culturale, 
è di grande rilievo il fatto che nume­
rosi Padri hanno ricevuto un’ottima 
formazione nelle discipline dell’antica 
cultura greca e romana, dalla quale 
mutuarono le alte conquiste civili e 
spirituali, arricchendone i loro trattati, 
le loro catechesi e la loro predicazione. 
Essi, imprimendo all’antica « humani­
tas » classica il sigillo cristiano, sono 
stati i primi a gettare il ponte tra il 
Vangelo e la cultura profana, traccian-

30 Agostino, Ep. 120, 3, 13: PL 33, 459.
31 Clemente Aless., Stromata 2, 9: PG 8, 975-982.
53 Agostino, De divv. qq. LXXXIII, q. 35, 2: PL 40, 24.
53 Ep. 118, 32: PL 33, 448.
54 De Trin. 1, 1, 1: PL 42, 819.



1224 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

do per la Chiesa un ricco ed impegna­
tivo programma culturale, che ha pro­
fondamente influenzato i secoli succes­
sivi e, in modo particolare, l’intera 
vita spirituale, intellettuale e sociale 
del Medio Evo”. Grazie al loro magi­
stero, molti cristiani dei primi secoli 
ebbero accesso alle varie sfere della 
vita pubblica (scuole, amministrazione, 
politica) e il cristianesimo potè valo­
rizzare ciò che di valido si trovava 
nel mondo antico, purificare ciò che 
vi era di meno perfetto e contribuire, 
dal canto suo, alla creazione di una 
nuova cultura e civiltà ispirata al Van­
gelo. Risalire alle opere dei Padri si­
gnifica pertanto per i futuri presbiteri 
alimentarsi alle stesse radici della cul­
tura cristiana e comprendere meglio i 
propri compiti culturali nel mondo di 
oggi.

44. c) Quanto alla spiritualità dei Pa­
dri, è già stato rilevato nel paragrafo 
precedente, come tutta la loro teologia 
sia eminentemente religiosa, una vera 
"scienza sacra”, la quale, mentre illu­
mina la mente, edifica e riscalda il 
cuore. Qui, oltre agli elementi ed 
aspetti propriamente teologici, è bene 
dare risalto ad alcuni comportamenti 
e atteggiamenti di ordine morale risul­
tanti dalle loro opere come coefficienti 
fondamentali della progressiva espan­
sione, spesso silenziosa, del lievito 
evangelico nella società pagana, e ri­
masti poi per sempre impressi nella 
coscienza e sul volto stesso della Chie­
sa. Molti dei Padri erano dei "conver­
titi”; il senso della novità della vita 
cristiana si univa in essi alla certezza 
della fede. Da ciò si sprigionava nelle 
comunità cristiane del loro tempo 
una "vitalità esplosiva”, un fervore 
missionario, un clima di amore che 
ispirava le anime all’eroismo della vita 
quotidiana personale e sociale, special- 
mente con la pratica delle opere di 
misericordia, elemosina, cura degli in­
fermi, delle vedove, degli orfani, stima 
della donna e di ogni persona umana, 
educazione dei figli, rispetto della vita 
nascente, fedeltà coniugale, rispetto e 
generosità nel trattamento degli schia­
vi, libertà e responsabilità di fronte ai

poteri pubblici, difesa e sostegno dei 
poveri e degli oppressi, e con tutte le 
forme di testimonianza evangelica ri­
chieste dalle circostanze di luogo e di 
tempo, spinta talvolta fino al sacrificio 
supremo del martirio. Con la condotta 
ispirata agli insegnamenti dei Padri, 
i cristiani si distinguevano dal circo­
stante mondo pagano, esprimendo la 
loro novità di vita scaturita dal Cristo 
con l’abbracciare gli ideali ascetici del­
la verginità « propter regnum coelo­
rum », del distacco dai beni terreni, 
della penitenza, della vita monastica 
eremitica o comunitaria, sulla linea 
dei "consigli evangelici” e in vigile at­
tesa del Cristo che viene. Anche molte 
forme di pietà privata (come la pre­
ghiera in famiglia, le preghiere quoti­
diane, la pratica dei digiuni) e comu­
nitaria (per es. la celebrazione della 
domenica e delle principali feste litur­
giche come partecipazione agli eventi 
salvifici, la venerazione della SS. Ver­
gine Maria, le veglie, le agapi, ecc.) 
risalgono all’epoca patristica e ricevo­
no il loro preciso significato teologico- 
spirituale dagli insegnamenti dei Pa­
dri.

Perciò è chiaro che l’assidua fami­
liarità dei seminaristi con le opere dei 
Padri non potrà non irrobustire la loro 
vita spirituale e liturgica, gettando una 
particolare luce sulla loro vocazione, 
radicandola nella millenaria tradizione 
della Chiesa e mettendola in diretta 
comunicazione con la ricchezza e pu­
rezza delle origini. Nello stesso tempo 
li aiuterà a scoprire l’uomo nella sua 
unità e totalità: a riconoscere e se­
guire quell’ideale superiore di umanità 
unificata e integrata nell’armonioso 
sviluppo dei valori naturali e sopran­
naturali, che è il modello dell’antro­
pologia cristiana.

45. d) Un'altra ragione del fascino e 
dell’interesse delle opere dei Padri, è 
che esse sono nettamente pastorali: 
composte cioè per scopi di apostolato. 
I loro scritti sono o catechesi ed ome­
lie, o confutazioni di eresie, o risposte 
a consultazioni, o esortazioni spirituali, 
o manuali destinati all’istruzione dei 
fedeli. Da ciò si vede come i Padri si

55 Un grande influsso esercitarono a tale riguardo soprattutto due opere di S. Agostino: 
De civitate Dei, e De doctrina Christiana.



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1225

sentivano coinvolti nei problemi pasto­
rali dei loro tempi. Essi esercitavano 
l'ufficio di maestri e di pastori, cercan­
do in primo luogo di mantenere unito 
il Popolo di Dio nella fede, nel culto 
divino, nella morale e nella disciplina. 
Molte volte procedevano in modo col­
legiale, scambiandosi vicendevolmente 
lettere di carattere dottrinale e pasto­
rale, al fine di promuovere una co­
mune linea di condotta. Essi si preoc­
cupavano del bene spirituale non sol­
tanto delle loro Chiese particolari, ma 
di tutta la Chiesa. Alcuni di essi diven­
nero difensori dell'ortodossia e punti 
di riferimento per gli altri Vescovi del­
l’orbe cattolico (per es. Atanasio nelle 
lotte antiariane, Agostino in quelle an- 
tipelagiane), impersonando in qualche 
modo la coscienza viva della Chiesa.

46. e) Né si può lasciare in ombra 
il fatto che nella loro azione pastorale 
i Padri, pur offrendo agli osservatori 
un ricco panorama delle più svariate 
problematiche culturali e sociali loro 
contemporanee, tuttavia essi le inqua­
drano sempre, per dir così, in coordi­
nate nettamente soprannaturali. A loro 
interessa l’integrità della fede, fonda­
mento della giustificazione, perché fio­
risca nella carità, vincolo della perfe­
zione, e perché la carità crei l’uomo 
nuovo e la storia nuova. Tutto, nella 
loro azione pastorale e nel loro inse­
gnamento, è ricondotto alla carità e la 
carità a Cristo, via universale di sal­

vezza56. Essi tutto riferiscono al Cri­
sto, ricapitolazione di tutte le cose 
(Ireneo), deificatore degli uomini (Ata­
nasio), fondatore e re della città di 
Dio, che è la società degli eletti (Ago­
stino). Nella loro prospettiva storica, 
teologica ed escatologica, la Chiesa è 
il Christus totus, che « corre e, corren­
do, compie il suo pellegrinaggio, tra le 
persecuzioni del mondo e le consola­
zioni di Dio, dal tempo di Abele, il 
primo giusto ucciso dall’empio fratel­
lo, fino alla consumazione dei secoli » ”.

47. Se vogliamo ora riassumere le 
ragioni che inducono a studiare le 
opere dei Padri, possiamo dire che essi 
sono stati, dopo gli Apostoli, come ha 
detto giustamente Sant’Agostino, i 
piantatori, gli irrigatori, gli edificatori, 
i pastori, i nutritori della Chiesa, la 
quale ha potuto crescere per la loro 
azione vigile e indefessa58. Perché la 
Chiesa continui a crescere è indispen­
sabile conoscere a fondo la loro dot­
trina e la loro opera che si distingue 
per essere nello stesso tempo pastora­
le e teologica, catechetica e culturale, 
spirituale e sociale, in un modo eccel­
lente e si può dire unico per rapporto 
a quanto è avvenuto in altre epoche 
della storia. È proprio questa organica 
unità dei vari aspetti della vita e della 
missione della Chiesa che rende i Pa­
dri così attuali e fecondi anche per 
noi.

III 
COME STUDIARE I PADRI

48. Dalle precedenti riflessioni sulla 
situazione attuale e sulle ragioni più 
profonde degli studi patristici sorge 
spontaneamente la domanda circa la 
loro natura, i loro obiettivi ed il me­
todo da seguire per promuoverne la 
qualità. Sia per i docenti che per gli 
studenti si pongono a tale riguardo 

numerosi compiti, che hanno bisogno 
di essere maggiormente chiariti ed 
esplicitati, perché possa essere com­
piuta un’opera formativa solida e ri­
spondente alle istanze dell’auspicato 
rinnovamento promosso in base alle 
direttive del Concilio Vaticano II.

56 Agostino, De civ. Dei 10, 32, 1-3:
57 Ihid., 18, 51, 2: PL 41, 614; cfr.
58 Contra lui. 2, 10, 34: PL 44, 698.

PL 41, 312 ss.
Conc. Vat. II, Cost. Lumen gentium, 8.



1226 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

1. La natura degli studi patristici ed i loro obiettivi
49. a) E molto importante che que­

sto settore di studi ecclesiastici venga 
chiaramente delimitato in conformità 
con la sua natura e le sue finalità ed 
inserito organicamente nel contesto 
delle discipline teologiche. Esso si ar­
ticola in due sfere intercomunicanti, 
che si interessano del medesimo ogget­
to sotto aspetti diversi: da una parte 
la Patristica, che si occupa del pensie­
ro teologico dei Padri, e dall’altra la 
Patrologia, che ha per oggetto la vita 
e gli scritti dei medesimi. Mentre la 
prima è di carattere propriamente dot­
trinale ed ha molti rapporti con la 
dogmatica (ma anche con la teologia 
morale e la teologia spirituale, la Sa­
cra Scrittura e la liturgia), la seconda 
si muove piuttosto al livello dell’inda­
gine storica e dell’informazione bio­
grafica e letteraria, ed ha una naturale 
connessione con la Storia della Chiesa 
antica. Per il loro carattere teologico, 
la Patristica e la Patrologia si distin­
guono dalla Letteratura cristiana an­
tica, disciplina non teologica e si può 
dire letteraria, che studia gli aspetti 
stilistici e filologici degli scrittori cri­
stiani antichi.

50. b) Nell’affrontare gli studi patri­
stici bisogna rendersi conto prima di 
tutto dell’autonomia della Patristica- 
Patrologia, come disciplina a sé, con il 
suo metodo, nell’ambito del corpus di 
discipline, che è oggetto dell’insegna­
mento teologico. La sua autonomia, 
come settore della teologia, nel quale 
si applicano rigorosamente i princìpi 
del metodo storico-critico, è un ele­
mento acquisito e, come tale, deve es­
sere percepito dallo studente.

51. c) In particolare, dalla Patrolo­
gia si attende che presenti una buona 
panoramica dei Padri e delle loro ope­
re, con le loro caratteristiche indivi­
duali, situando nel contesto storico la 
loro attività letteraria e pastorale. Da­
to il suo carattere informativo storico, 

nulla impedisce che essa possa avva­
lersi della collaborazione del profes­
sore di Storia ecclesiastica, quando ciò 
viene richiesto dalle esigenze di una 
migliore economia del tempo disponi­
bile o dalla scarsità di personale do­
cente. All’occorrenza, si può anche ri­
servare un maggiore spazio allo studio 
privato degli alunni, rimandandoli alla 
consultazione di buoni manuali, di di­
zionari e di altri sussidi bibliografici.

52. d) La Patristica dal canto suo, 
per assolvere in modo soddisfacente 
i suoi compiti, deve figurare come 
disciplina a sé, coltivando una stretta 
collaborazione con la dogmatica. In­
fatti, entrambe le discipline sono chia­
mate dal Decreto "Optatam totius" (n. 
16) ad aiutarsi e ad arricchirsi vicen­
devolmente, a condizione però che 
rimangano autonome e fedeli ai loro 
specifici metodi. Il dogma svolge so­
prattutto un servizio di unità. Come a 
tutte le discipline teologiche anche al­
la Patristica esso offre la prospettiva 
unificante della fede, aiutandola a si­
stematizzare i risultati parziali ed in­
dicando la strada alle ricerche e all’at­
tività didattica dell’insegnante. Il ser­
vizio della Patristica alla dogmatica 
consiste nel delineare e precisare 
l'opera di mediazione della rivelazione 
di Dio svolta dai Padri nella Chiesa 
e nel mondo del loro tempo. Si tratta 
di descrivere, con pieno rispetto della 
specificità del metodo storico-critico, 
il quadro della teologia e della vita 
cristiana dell’epoca patristica nella sua 
realtà storica. Per questa ragione l’in­
segnamento della Patristica, come si 
esprime il documento su "La forma­
zione teologica dei futuri sacerdoti", 
deve tendere, tra l’altro, « a dare il 
senso sia della continuità del discorso 
teologico, che risponde ai dati fonda­
mentali, sia della sua relatività, che 
corrisponde agli aspetti e alle applica­
zioni particolari » (n. 87).

2. Il metodo
53. a) Lo studio della Patrologia e 

della Patristica, nella sua prima fase 
informativa, suppone il ricorso ai ma­

nuali e ad altri sussidi bibliografici, 
ma quando passa a trattare i delicati 
e complessi problemi della teologia pa-



Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1227

tristica, nessuno di tali sussidi può so­
stituire il ricorso diretto ai testi dei 
Padri. È infatti attraverso il contatto 
diretto del docente e dello studente 
con le fonti che la Patristica deve es­
sere insegnata ed appresa soprattutto 
a livello accademico e nei corsi spe­
ciali. Tuttavia, date le difficoltà in cui 
spesso s’imbattono gli studenti, sarà 
bene mettere a loro disposizione testi 
bilingui delle edizioni note per la loro 
serietà scientifica.

54. b) Lo studio scientifico dei testi 
va affrontato con il metodo storico­
critico, in modo analogo come lo si 
applica nelle scienze bibliche. E però 
necessario che nell’uso di tale metodo 
siano indicati anche i suoi limiti e che 
esso sia integrato, con prudenza, dai 
metodi della moderna analisi lettera­
ria e dell’ermeneutica, con un’adeguata 
« manuductio » dello studente a capirli, 
a valutarli e a servirsene. Trattandosi 
di una disciplina teologica, che in tutte 
le sue fasi procede « ad lumen fidei », 
la libertà di ricerca non deve ridurre 
il suo oggetto di indagine entro la sfe­
ra della pura filologia o della critica 
storica. Infatti, la teologia positiva 
deve riconoscere, come primo presup­
posto, il carattere soprannaturale del 
suo oggetto e la necessità di fare rife­
rimento al Magistero. Gli studenti de­
vono pertanto diventare consapevoli 
che il rigore del metodo, indispensa­
bile per la validità oggettiva di ogni 
ricerca patristica, non esclude una pre­
ventivata direzione di marcia né impe­
disce una partecipazione attiva del

3. Esposizione della materia
57. a) La materia, oggetto del corso 

di Patristica-Patrologia, è quella codi­
ficata dalla prassi scolastica e trattata 
dai classici libri di testo: la vita, gli 
scritti e la dottrina dei Padri e degli 
scrittori ecclesiastici dell’antichità cri­
stiana; o, in altre parole, il profilo bio­
grafico dei Padri e l’esposizione lette­
raria, storica e dottrinale dei loro scrit­
ti. La vastità della materia impone pe­
rò a tale riguardo la necessità di limi­
tarne l’ampiezza, ricorrendo a certe 
scelte.

58. b) Il docente dovrà innanzi tutto

ricercatore credente che, conforme­
mente al suo « sensus fidei », si colloca 
e procede in un clima di fede.

55. c) La purezza del metodo sud­
detto richiede inoltre che sia il ricer­
catore sia lo studente siano liberi da 
pregiudizi e preconcetti, che nel cam­
po della Patristica si manifestano di 
solito in due tendenze: quella di legar­
si materialmente agli scritti dei Padri, 
disprezzando la Tradizione viva della 
Chiesa e considerando la Chiesa post­
patristica fino ad oggi in progressiva 
decadenza; e quella di strumentaliz­
zare il dato storico in una attualizza- 
zione arbitraria, che non tiene conto 
del legittimo progresso e dell’oggetti- 
vità della situazione.

56. d) Motivi scientifici ed anche pra­
tici, come per es. un impiego più 
razionale di tempo, suggeriscono la 
convenienza della collaborazione tra le 
discipline interessate più direttamente 
ai Padri. Il contatto interdisciplinare 
ha il suo locus primario nella dogma­
tica, dove si opera la sintesi, ma pos­
sono beneficiarne anche altre numerose 
discipline (teologia morale, teologia 
spirituale, liturgia e, in modo partico­
lare, Sacra Scrittura) che hanno biso­
gno di arricchirsi e di rinnovarsi me­
diante il ricorso alle fonti patristiche. 
I modi concreti di tale collaborazione 
varieranno secondo le circostanze; al­
tre possibilità ed esigenze si hanno a 
tale riguardo a livello dei corsi istitu­
zionali ed altre nei corsi accademici di 
specializzazione.

trasmettere agli alunni l’amore dei Pa­
dri e non solo la conoscenza. Per fare 
questo non sarà tanto necessario insi­
stere nelle notizie bio-bibliografiche, 
quanto nel contatto con le fonti. A 
questo scopo si dovrà operare una 
scelta tra i diversi modi di presentare 
la materia, che sostanzialmente sono 
i quattro seguenti:

1. quello analitico che comporta lo 
studio dei singoli Padri: modo, questo, 
pressoché impossibile, dato il numero 
di essi e il tempo necessariamente 
ristretto riservato a questo insegna­
mento;



1228 Atti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica

2. quello panoramico, che si propone 
di dare uno sguardo generale sull’epo­
ca patristica ed i suoi rappresentanti: 
modo utile per una introduzione ini­
ziale ma non per un contatto con le 
fonti e un approfondimento di esse;

3. quello monografico che insiste su 
qualcuno dei Padri tra i più rappre­
sentativi, particolarmente adatto per 
insegnare in concreto il metodo di av­
vicinarli e di approfondirne il pen­
siero;

4. finalmente quello tematico che 
prende in esame qualche argomento 
fondamentale e ne segue lo sviluppo 
attraverso le opere patristiche.

59. c) Fatta questa prima scelta oc­
correrà farne un’altra, quella dei testi 
da leggere, esaminare, spiegare. È pre­
feribile che la scelta cada in un pri­
mo tempo su testi che trattano preva­
lentemente questioni teologiche, spiri­
tuali, o pastorali, o catechetiche, o so­
ciali, che sono, in genere, i più attra­
enti e i più facili, lasciando quelli dot­
trinali che sono più difficili, per un 
secondo momento. Essi saranno stu­
diati accuratamente nell’incontro con­
tinuo tra docente e studente, nelle le­
zioni, nei colloqui, nei seminari, nelle

informazioni. Nascerà così quella fami­
liarità con i Padri che è il frutto mi­
gliore dell'insegnamento. Il vero coro­
namento dell’opera formativa si rag­
giunge però soltanto se lo studente 
arriva a farsi qualche amico tra i Pa­
dri e ad assimilarne lo spirito.

60. d) Gli studi patristici non pos­
sono fare a meno di una solida cono­
scenza della storia della Chiesa che 
rende possibile una visione unitaria dei 
problemi, degli avvenimenti, delle espe­
rienze, delle acquisizioni dottrinali 
spirituali, pastorali e sociali nelle va­
rie epoche. In tal modo ci si rende 
conto del fatto che il pensiero cristia­
no, se comincia con i Padri, non fini­
sce con loro. Ne segue che lo studio 
della Patristica e della Patrologia non 
può prescindere dalla tradizione poste­
riore, compresa quella scolastica, in 
particolare per ciò che riguarda la 
presenza dei Padri in questa tradizione. 
Solo in questo modo si può vedere 
l’unità e lo sviluppo che vi è in essa 
ed anche comprendere il senso del ri­
corso al passato. Esso infatti apparirà 
non come un inutile archeologismo, 
ma come uno studio creativo che ci 
aiuta a conoscere meglio i nostri tem­
pi ed a preparare il futuro.

IV
DISPOSIZIONI PRATICHE

Come risulta da quanto è stato espo­
sto sopra, gli studi patristici costitui­
scono una componente essenziale e una 
tematica stimolante dell’insegnamento 
teologico e dell’intera formazione sa­
cerdotale. Si rende pertanto necessario 
prendere gli opportuni provvedimenti 
per promuoverli, affinché possano oc­
cupare nei Seminari e nelle Facoltà 
teologiche un posto rispondente alla 
loro importanza.

61. 1. Toccando questi studi diretta- 
mente il fine dell’insegnamento teolo­
gico, essi devono essere considerati 
come disciplina principale da insegnar­
si a parte con il loro metodo e con la 
materia che è loro propria. Salvo re­
stando quanto è stato detto sopra a 

proposito della "Patrologia” (n. 51), 
questa materia non si può identificare 
né con la storia della Chiesa né con 
la storia del dogma o, meno ancora, 
con la letteratura cristiana antica.

62. 2. Si dedichi alla Patrologia- 
Patristica la dovuta attenzione nelle 
"Ratio institutionis sacerdotalis" e nei 
relativi programmi di studi, definen­
done accuratamente i contenuti ed i 
metodi, ed assegnandole un sufficiente 
numero di ore settimanali. Non sem­
bra eccessivo un insegnamento che si 
estenda, come minimo, per almeno tre 
semestri con due ore settimanali.

63. 3. Nelle Facoltà teologiche, oltre 
ai normali corsi istituzionali del I Ci­
clo, vengano organizzati seminari con



Aiti della Santa Sede - Congregazione per l’Educazione Cattolica 1229

opportune esercitazioni e promossi la­
vori scritti su temi patristici. Nel II 
Ciclo di specializzazione si abbia la 
cura di stimolare l’interesse scientifico 
degli studenti mediante corsi speciali 
ed esercitazioni, mediante cui essi pos­
sano acquisire un’approfondita cono­
scenza dei vari argomenti metodolo­
gici e dottrinali e prepararsi per il fu­
turo ufficio d’insegnamento. Tali quali­
fiche potranno essere ulteriormente 
perfezionate nel III Ciclo con la pre­
parazione delle tesi su argomenti pa­
tristici.

64. 4. Negli Istituti di formazione 
sacerdotale, all’insegnamento della Pa­
trologia-Patristica dovrà essere asse­
gnato chi abbia conseguito la specia­
lizzazione in questa materia presso Isti­
tuti eretti a tale scopo, come per es. 
l’Istituto Patristico "Augustinianum" 
di Roma. Conviene infatti che il do­
cente abbia la capacità di accedere 
direttamente alle fonti con un giusto 
metodo in vista di una esposizione 
completa ed equilibrata del pensiero 
dei Padri, e di poter giudicare con

criterio maturo le opere dei colleglli 
in materia, e sia in possesso delle qua­
lità umane e religiose quale frutto del­
la sua familiarità con i Padri da comu­
nicare agli altri.

65. 5. V’è da notare che questa spe­
cializzazione non ha valore solo per 
l’insegnamento della Patrologia-Patri­
stica, ma è molto utile anche per l’in­
segnamento della teologia dogmatica, 
per svolgere con efficacia l’azione cate­
chistica, spirituale e liturgica impron­
tata alla sapienza e all’equilibrio etico­
spirituale dei Padri.

66. 6. È chiaro che lo studio dei Pa­
dri richiede altresì strumenti e sussidi 
adeguati, come per es. una biblioteca 
ben attrezzata dal punto di vista pa­
tristico (Collezioni, monografie, riviste, 
dizionari), come anche la conoscenza 
delle lingue classiche e moderne. Date 
le note deficienze degli studi umani­
stici nelle scuole odierne, bisognerà fa­
re il possibile per rafforzare nei nostri 
Istituti di formazione lo studio del 
greco e del latino.

CONCLUSIONE

67. Questa Congregazione, facendosi 
eco della voce del Concilio e dei Som­
mi Pontefici, ha voluto richiamare l’at­
tenzione degli Ecc.mi Vescovi e dei 
Superiori Religiosi su un argomento 
di grande importanza per la solida 
formazione dei sacerdoti, la serietà 
degli studi teologici, l’efficacia della 
azione pastorale nel mondo contem­
poraneo. Alla loro consapevole respon­
sabilità e al loro grande amore alla 
Chiesa affida le considerazioni fatte e 

le disposizioni prese perché si tenda, 
per quanto è possibile, a realizzare 
l’ideale della formazione adatta ai pre­
sbiteri del nostro tempo, anche sotto 
questo aspetto. Infine formula il voto 
che un più attento studio dei Padri 
porti tutti ad una maggiore assimila­
zione della Parola di Dio e ad una rin­
novata giovinezza della Chiesa, che eb­
be ed ha in essi i suoi maestri e i suoi 
modelli.

Roma, dal Palazzo delle Congregazioni, il 10 novembre 1989, nella festa di S. 
Leone Magno.

William Card. Baum 
Prefetto

José Saraiva Martins 
Arcivescovo tit. di Tuburnica

Segretario





Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente

Messaggio
in occasione della XII Giornata per la vita

4 Febbraio 1990

1. - Amica sincera e disinteressata degli uomini, la Chiesa crede fermamente 
che la vita umana, anche se debole e sofferente, è sempre uno splendido dono di 
Dio e diritto inalienabile di ogni uomo.

In ogni essere umano è riflesso il mistero di Dio. Siamo vivi per servire la vita 
di ogni uomo. Questo è il messaggio che vorremmo far giungere nelle case di tutti, 
in occasione della XII Giornata annuale per la vita.

La vita umana è segno di benedizione da parte di Dio. È dono suo, anche 
quando è velata e condizionata dalla fragilità e dalla sofferenza. Ed è dono che ci 
responsabilizza. Dal concepimento nel grembo materno fino all’ultimo respiro, è 
affidata a ciascuno e alla responsabilità di tutti. Creato a immagine e somiglianza 
di Dio, l’uomo è chiamato ad esistere ”per” gli altri e a rendere conto della vita 
degli altri, come della sua vita a Dio. Così è scritto nella Bibbia: « Domanderò 
conto della vita dell’uomo all’uomo, a ognuno di suo fratello » (Gen 9, 5).

2. - Nel nostro Paese, proteso nel cuore del Mediterraneo quasi come un ponte 
di solidarietà e di pace, si registrano, insieme allo sviluppo delle istituzioni e a un 
più diffuso benessere, minacce crescenti alla convivenza, alla salute e alla vita di 
tutti.

Si è oscurata la consapevolezza che « aborto e infanticidio sono abominevoli 
delitti » (Gaudium et spes, 51). Anche i sequestri di persona, le violenze, mascherate 
perfino di passione sportiva, lo smercio di droga, l’inquinamento dei mari e delle 
città sono sintomi di un male profondo. La vita umana è banalizzata e svenduta 
come un oggetto di consumo. È tempo di riscoprirne la bellezza e la verità e di 
invertire la direzione di marcia.

1231



1232 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Non è segno di civiltà declassare la persona e umiliare il corpo umano, avallare 
l’immoralità e minare la stabilità del matrimonio. Non è progresso quello che esalta 
il desiderio di benessere e di qualità della vita fino a giustificare, per una cosid­
detta pietà, un atto che uccide. Non giova una politica che ignora i diritti ele­
mentari della famiglia riguardo alla natalità e ai figli, alla casa e alla solidarietà 
verso gli infermi e i vecchi.

3. - Affidata all’uomo come un bene prezioso e vulnerabile, la vita gli appar­
tiene e, al tempo stesso, non è in suo potere. Ognuno è vivo per realizzare, lungo 
l’esistenza sulla terra e nel tempo, un disegno divino che avrà il suo compimento 
nell’eternità. Si è vivi per meritare la pienezza della vita, preparata e promessa 
da Cristo Risorto.

Il bambino, fin dal suo concepimento, attende una rete di solidarietà per vivere, 
anche quando mostra segni, probabili o certi, di imperfezione o di handicap. Gli 
immigrati, i nomadi, i malati mentali, i barboni recano con sé domande di solida­
rietà cui non si può rispondere innalzando barriere di difesa. Chi porta segni penosi 
di sofferenza e di morte attende, prima di tutto, che di lui si abbia cura.

Sotto questi volti si nasconde il volto di Cristo.

4. - Siamo grati a Dio per le testimonianze innumerevoli di vita generosa 
e onesta, di volontariato e di solidarietà autentica offerte da tante famiglie nell’edu­
cazione dei figli, nell’accoglienza della vita nascente e nell’aiuto a persone in diffi­
coltà. È motivo di fiducia anche la dedizione di tanti uomini di scienza e operatori 
professionali, come l’impegno tenace di singoli, gruppi e comunità, che operano 
per la tutela e la promozione di ogni vita umana in ogni condizione.

A tutti rivolgiamo l’appello a prendere seriamente a cuore in ogni ambito 
— pubblico e privato, legislativo e amministrativo, sociale e culturale — la difesa 
della vita, del matrimonio e della famiglia. È la condizione perché vi sia pro­
gresso nella pace.

La Vergine Maria, che ha atteso e dato alla luce per noi il Salvatore, accom­
pagni nelle case con la sua benedizione questo messaggio.

Roma, 8 novembre 1989



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Conferma di elezione

CASTO don Lucio — del clero diocesano di Torino — nato a Montaldo 
Scarampi (AT) il 5-11-1947, ordinato sacerdote il 28-6-1975, in seguito ad ele­
zione a norma di Statuto, in data 20 novembre 1989 è stato confermato — per 
il biennio 1989-1991 — vicedirettore dell’Istituto Superiore di Scienze Religiose 
della Regione Pastorale Piemontese, sito in Torino, v. XX Settembre n. 83, tei. 
566 02 49.

1233





Atti dell’Arcivescovo

COLLEGIO DEI CONSULTORI

Sostituzioni

Premesso che l’undici gennaio corrente anno erano stati confermati i 
membri del Collegio dei Consultori, il cui mandato scadeva in data 23 
gennaio 1989:

Accolta la disponibilità a dimettersi dal detto Collegio, a me manifestata 
da tutti i sacerdoti facenti parte di esso, onde offrire la possibilità di eser­
citare il compito di Consultore ad altri sacerdoti appartenenti al Consiglio 
presbiterale:

Considerati i nominativi di consiglieri emersi dalle indicazioni dei membri 
del Consiglio stesso, da me interpellati in data 25 ottobre al riguardo di 
possibili nuovi membri del detto Collegio:

Visto il canone 502 § 1 e § 2 del C.I.C.:

CON IL PRESENTE DECRETO NOMINO

membri del Collegio dei Consultori dalla data odierna e fino al termine 
del quinquennio in corso ((1989 - 23 gennaio 1994) i sacerdoti appartenenti 
al Consiglio presbiterale:

AMORE don Antonio 
BERRUTO don Dario 
BOSCO don Esterino 
CARRÙ can. Giovanni 
CAVAGLIÀ can. Felice 
CRAVERO don Giuseppe 
MIGLIORE don Matteo

1235



1236 Atti dell’Arcivescovo

Al detto Collegio sono affidati tutti i compiti determinati dal Codice di 
Diritto Canonico e quelli che in seguito saranno eventualmente fìssati dalla 
legge canonica.

Dato in Torino, il 9 novembre 1989 - Solennità della dedicazione della 
Basilica del Laterano.

•5* Giovanni Saldarini 
Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi 
cancelliere arcivescovile



Atti dell’Arcivescovo 1237

Messaggio per la Giornata della stampa cattolica

Formare opinione e cultura cristiane

Nella solennità della nostra Chiesa diocesana è tradizione celebrare 
anche la "Giornata della stampa cattolica”. La coincidenza non è casuale: 
i nostri strumenti della comunicazione sociale offrono un prezioso e indi­
spensabile aiuto all’informazione e alla formazione culturale della nostra 
comunità alla luce della verità cristiana.

Una delle questioni fondamentali, se non la prima, per la Chiesa dei 
nostri tempi sta appunto nel rapporto tra fede e cultura, se per cultura si 
intende, come ci insegna il Papa, tutta la vita dell’uomo in quanto uomo, 
cioè in quanto creatura nativamente aperta ai valori della verità, del bene, 
della bellezza.

Avere un giornale significa fare "opinione” e sviluppare cultura. Dio 
sa quanto abbiamo bisogno in questa nostra società di formare opinione 
e cultura cristiane! La nostra diocesi ha la fortuna di possedere due setti­
manali: "La Voce del Popolo" e "il nostro tempo", l'uno e l'altro di notevole 
levatura, e il secondo ricercato al di là dei confini diocesani. Purtroppo 
la loro diffusione è tale che non permette neppure di coprire le spese.

Sento come mio preciso dovere pastorale quello di esortare sacerdoti, 
religiosi, religiose e laici a valorizzare questa nostra stampa, comperan­
dola e abbonandosi, facendola conoscere e diffondendola. Essa è pratica- 
mente l'unica, in assenza di un quotidiano cattolico (lo stesso "Avvenire" 
da noi, di fatto, non è letto e non ha la pagina torinese) che può far arrivare 
nelle case la voce della Chiesa universale e particolare, sia nelle espres­
sioni del Magistero che nella cronaca degli avvenimenti che la riguardano, 
spesso trascurati o non sempre obiettivamente esposti da altri giornali.

So bene che molte parrocchie hanno lodevolmente un loro bollettino 
parrocchiale, ma non penso che esso possa da solo offrire un respiro eccle­
siale e culturale quale solo dei settimanali qualificati hanno mezzi per 
donare. Oltretutto essi permettono un più stretto avvicinamento col centro 
diocesano, favoriscono una maggiore comunione col Vescovo e tra le comu­
nità, e possono far crescere la reciproca fraternità.

Paolo VI nella sua stupenda Esortazione Apostolica "Evangelii nuntiandi" 
scriveva: « La Chiesa si sentirebbe colpevole dinanzi al suo Signore se 
non adoperasse questi potenti mezzi dei mass-media... in essi trova una 
versione moderna ed efficace del pulpito » (n. 45).

La nostra Chiesa ha "La Voce del Popolo" e "il nostro tempo", ha "Tele­
subalpina" e "Radio Proposta". Hanno bisogno di essere sostenute e apprez­
zate con intelligenza, passione e generosità.

Desiderò, però, che questo mio appello non rimanga semplice esorta­
zione e, quindi, avanzo alcune proposte concrete:



1238 Atti dell’Arcivescovo

1. Si istituisca una rivendita dei settimanali in ogni parrocchia e dove 
già esistesse la si potenzi con un aumento di copie.

2. Si proponga e si raccomandi l'abbonamento all’uno o all’altro setti­
manale ai membri del Consiglio pastorale parrocchiale, ai catechisti, agli 
iscritti dell’Azione Cattolica e dei vari movimenti.

3. Si programmino uno o due inserti annuali de "La Voce del Popolo", 
come "bollettino” della parrocchia o della zona che potranno usufruire di 
particolari facilitazioni economiche.

Per sostenere e coordinare questi impegni, nominerò prossimamente 
l’incaricato per l’Ufficio diffusione all'interno dell'Ufficio diocesano delle 
comunicazioni sociali.

Non posso terminare senza avere rivolto un grande ringraziamento ai 
fondatori di questi preziosi strumenti di comunicazione, a tutti coloro che 
li hanno diretti in questi anni e a quelli che in un modo o nell’altro vi 
hanno lavorato e vi lavorano, anche volontariamente, con tanta intelli­
genza, passione e generosità.

Torino, 19 novembre 1989 - Solennità della Chiesa locale

Giovanni Saldarini
Arcivescovo



Atti dell’Arcivescovo 1239

Omelia in Cattedrale per la Solennità della Chiesa locale

La Cattedrale: volto di pietra 
e segno visibile della comunità diocesana

Domenica 19 novembre, per la Solennità della Chiesa locale la Basilica Metro­
politana — Cattedrale di Torino — ha accolto una grande Concelebrazione 
Eucaristica presieduta da Mons. Arcivescovo con la partecipazione del Capitolo 
Metropolitano e di tanti sacerdoti, particolarmente i parroci delle parrocchie 
a cui sono legati i dodici candidati che in questa occasione hanno ricevuto 
l’ordine del Diaconato: quattro alunni del Seminario maggiore e otto aspi­
ranti al diaconato permanente.
Questo il testo dell’omelia di Mons. Arcivescovo:

In questa penultima domenica dell’anno liturgico, che precede la festa 
di Cristo Re, la Conferenza Episcopale Piemontese, per il bene pastorale 
dei fedeli, ha stabilito che tutte le diocesi celebrino la "Solennità della 
Chiesa locale”.

La Cattedrale è il volto di pietra della comunità diocesana, il suo segno 
visibile, nella quale si fa presente l’unica e universale Chiesa del Signore.

Credo che già vi siate accorti del mio desiderio di dare evidenza alla 
Cattedrale. Piuttosto che "Duomo” essa sia chiamata "Cattedrale”, perché 
questa chiesa è la sede della "cattedra” dalla quale Cristo ha parlato e 
continua a parlare per la voce dei suoi Vescovi. Si riconosca la sua "cen­
tralità”, poiché è la sede dell’altare dove il Vescovo, circondato dal suo 
presbiterio, celebra presiedendola, l’Eucaristia per tutto il suo popolo e con 
tutto il popolo. La liturgia della Cattedrale deve essere modello per tutte 
le chiese, e perciò essa deve essere esemplare nei suoi riti e nei suoi 
gesti, nella proclamazione della Parola di Dio e nella predicazione, nelle 
preghiere e nei canti, nelle vesti e nei comportamenti. Per questo al Capi­
tolo Metropolitano va ridata lucentezza perché non manchi mai in Catte­
drale la grande preghiera delle Ore.

* * *
La Cattedrale è il luogo in cui si manifesta visibilmente l’unità della 

Chiesa locale. Insegnavano i Padri che come il pane sull’altare è fatto dalle 
spighe sparse nei campi, come il vino è fatto dai chicchi di uva sparsi 
sui colli e ora riuniti in un solo calice, così è dell’Eucaristia della Catte­
drale, che visibilmente riunisce intorno all’altare del Vescovo tutto il 
gregge di Cristo, che diventa il suo Corpo vivo e visibile oggi. Pane spez­
zato e vino versato fanno comprendere che questo Corpo, la Chiesa, va 
offerto per l’umanità, perché si converta passando a credere, e così sia 
purificata e consolata. Dalla Cattedrale il Vescovo esce a presiedere con 
la forza dello Spirito di Cristo la vita di carità di tutto il suo popolo.

A questa carità universale e concreta che arriva fino al "servizio delle 
mense” sono particolarmente abilitati e destinati i diaconi, come docu-



1240 Atti dell’Arcivescovo

menta il libro degli Atti degli Apostoli. Qui nella Cattedrale il Vescovo 
li consacra: oggi 4 giovani che saranno sacerdoti il prossimo anno e 8 
diaconi permanenti: ed è gioia grande e profonda. Il diaconato perma­
nente nella nostra Chiesa è già una bella e grande realtà.

« Ci sono diversità di ministeri, ma uno solo è il Signore » (1 Cor 12, 5): 
cioè nella Chiesa, secondo la specifica vocazione, ogni servizio è verso di 
Lui, il Signore, ravvisato in tutti i fratelli e in tutte le sorelle.

Perciò le convinzioni ispiratrici di coloro che si presentano ad assumere 
un ministero ecclesiale saranno: una forte capacità di comunione personale 
con Cristo, l’attaccamento limpido e semplice per la Chiesa, la dedizione 
generosa alla evangelizzazione. A tali convinzioni si aggiunge la perfetta 
adesione al Vescovo, che è il segno della presenza operativa del Signore 
Gesù in mezzo ai suoi e il principio visibile di vitale unità nella comunità 
dei credenti.

Dalla Cattedrale risuona la Parola di Dio, che è vivente perché viene 
da Colui che è ”il Vivente” ed è attualizzata dal Vescovo nell’oggi della sua 
Chiesa. Col Vescovo la Chiesa particolare cammina dietro il suo Signore, 
« Pastore supremo e guardiano delle nostre anime » (I Pt 2, 25; 5, 4) e va 
avanti verso di Lui che viene e di ciò che deve avvenire, procedendo con 
sicura speranza verso l’invisibile, che è più reale del visibile. Unita e riu­
nita, nella comunione dell’unica fede, che risponde libera e lieta alla 
Parola ascoltata con perseveranza, esce sulle strade a dire la lieta Notizia 
e crea nell’oggi spazi di libertà per l’avvenire. Fa storia, storia sacra, 
storia di salvezza per tutti.

Sul volto di pietra della sua Cattedrale la Chiesa particolare scrive che 
Cristo è 1’« acqua viva zampillante per la vita eterna » {Gv 4, 14) e « pane 
della vita che fa vivere in eterno » (Gv 6, 51), « chicco di grano che pro­
duce molto frutto » (Gv 12, 24) e vite feconda (Gv 15, 1-5), porta aperta, 
dove chi entra sarà salvo (Gv 10, 9) e « luce vera che splende nelle tene­
bre e illumina ogni uomo » (Gv 1, 5.9).

Soprattutto scrive e vive il passaggio che avviene, nel mistero, dal 
tempio di pietra al tempio di pietre vive. I membri della Chiesa sono 
pietre vive « per la costruzione di un édificio spirituale » e i sacrifici offerti 
sono « sacrifici spirituali graditi a Dio » (1 Pt 2, 4-5).

La Cattedrale è il segno di questo tempio santo del quale Cristo costi­
tuisce la pietra fondamentale.

♦ ♦ *
Passione e tensione di tutte ”le pietre vive” della Chiesa particolare, 

cioè di tutti noi, non possono che essere la ricerca di un itinerario pasto­
rale verso la santità comunitaria, e dunque desiderio di evangelizzazione 
permanente, di partecipazione alla corresponsabilità, di conversione delle 
strutture di relazione tra persone, gruppi, istituzioni, in un clima generale 
di fiducia e di accettazione reciproca, di missione e di impegno, in modo 
che tutti vogliano avanzare insieme e ordinati. Si tratta di una vera "ascesi 
comunitaria” che ha bisogno di esprimersi in un "programma pastorale”



Atti dell’Arcivescovo 1241

comune, che guidi tutti in un’unica direzione con un unico fine. Il pro­
gramma pastorale esprime il parametro comune con cui ogni persona, par­
rocchia e gruppo ecclesiale deve confrontarsi e crea le condizioni perché 
ciascuno dia la sua risposta al Signore che chiama.

In tal modo la Chiesa particolare non risulta come la somma delle sue 
parti, ma è la presenza dell’unica Chiesa, con gli adeguati canali di espres­
sione e di crescita.

Canali di espressione e di crescita sono anche tutti gli Organismi di 
partecipazione e gli Uffici indispensabili per lo studio e l’attuazione delle 
iniziative pastorali.

A questo proposito, dopo l’esperienza di questi otto mesi vissuti inten­
samente e amorosamente con voi, confermo tutti i Consigli e i vari Respon­
sabili, anche se mi è parso opportuno rinnovare i Consultori e qualche 
Ufficio di Curia e istituire il Consiglio di Amministrazione dei Seminari.

Quello che più conta è che in questo tempio del Signore, che siamo 
noi, come avviene nella Cattedrale, si rievochino davvero gli "atti del 
Signore”, gli unici atti che salvano il mondo. Egli è il primo e l’ultimo, 
« l’Alfa e l’Omega, Colui che è, che era e che viene, l’Onnipotente » (Ap 
1, 8).

Qui in questa nostra amata Chiesa naufraga il mondo invecchiato dal 
peccato perché nasce la "nuova creazione”, poiché « se uno è in Cristo, 
le cose vecchie sono passate, ne sono nate di nuove » (2 Cor 5, 17).

Qui è viva una certezza, la stessa di Stefano, che, guardando in alto, 
« ha visto i cieli aperti e il Figlio dell’uomo che sta alla destra di Dio » 
(At 7, 56).

E la destra di Dio è ancora la stessa di ieri.
Il popolo di Dio, con il suo Vescovo, i suoi presbiteri e i suoi diaconi, 

ridesta il coraggio creativo per oggi e per domani.
Come vorrei che verso la nostra Chiesa particolare fossero condivisi 

da tutti noi i sentimenti cantati da una suora di questa Chiesa:

Ho creduto di fare qualcosa per te, mia Chiesa, 
ora mi accorgo 
di essere tutta fatta da te.
Ho creduto di servirti, 
ora mi accorgo 
di essere silenziosamente 
servita da te, ogni giorno. 
Ho creduto di soffrire per te, 
ora mi accorgo 
che la tua sofferenza materna 
mi rende feconda.
Ho creduto di donarti la mia vita, 
ora mi accorgo 
di vivere della tua.



1242 Atti dell’Arcivescovo

Ho creduto di renderti più bella, 
ora mi accorgo 
di avere qualche tratto 
della tua bellezza.
Ho creduto di darti il mio cuore, 
ora mi accorgo 
di palpitare nel tuo.
Ho creduto di confidare in te 
i miei inconsci segreti, 
ora mi accorgo 
che tu mi sveli 
quelli del Padre.
Ho creduto di amarti, mia Chiesa, 
ora mi accorgo 
di essere tenacemente 
amata da te.
Il miracolo che l’Eterno compie 
nel "tuo Mistero” 
è di "restituire” divinizzato 
quanto a te è donato.

AMEN!



Atti dell’Arcivescovo 1243

Messaggio - Invito per la Giornata del Seminario

Una realtà da amare, da custodire, 
da sostenere da parte di tutti

La nostra Chiesa torinese è impegnata quest’anno in maniera speciale a ridare 
impulso alle vocazioni sacerdotali.

La Giornata annuale del Seminario che si terrà il 10 dicembre, seconda dome­
nica di Avvento, si innesta provvidenzialmente nel nostro programma pastorale 
illustrato nella Lettera "Chiamati a guardare in alto”.

La vitalità e il futuro di una Chiesa dipendono in gran parte dalla presenza 
e dal ministero dei sacerdoti. Tutti sappiamo bene quanto sia necessario e urgente, 
in particolare per la nostra Chiesa, un impegno da parte di tutti perché i germi 
di vocazione, che sicuramente il Signore non cessa di seminare, possano trovare 
un terreno buono per essere accolti e arrivare a maturazione.

Quante comunità parrocchiali o gruppi giovanili non hanno ancora festeg­
giato la "prima Messa” di un loro figlio o fratello, oppure lo ricordano vaga­
mente come un avvenimento lontano ed eccezionale?

Ora, proprio la stima per il sacerdozio ministeriale, il coraggio di proporlo 
ai giovani come una delle vocazioni cristiane più belle e più grandi, e la crescita 
del numero delle risposte alle chiamate di Dio dovrebbero essere i segni sicuri 
della efficacia e dell’autentica riuscita di quest’anno pastorale.

In questa luce avvertiamo quanto sia insostituibile il compito e l’opera del 
Seminario. So quanto hanno fatto sacerdoti e fedeli per la costruzione del Semi­
nario Maggiore di Rivoli; so quanta grata memoria si conserva per il Seminario 
di Giaveno; so anche quanti e quali problemi pongano oggi il mantenimento delle 
attuali strutture e l’opportunità di nuove sedi.

È, dunque, importante accompagnare con la preghiera il cammino dei ragazzi 
e dei giovani che nel Seminario stanno preparando la loro formazione e la fatica 
dei Superiori e dei docenti; ed è importante anche dare un fattivo aiuto econo­
mico ai Seminari e farne mèta di visite da parte di giovani e ragazzi, valorizzando 
le iniziative vocazionali promosse insieme al Centro Diocesano Vocazioni.

Il Seminario è una realtà da amare, da custodire, da sostenere da parte di 
tutti. Perciò, in nome del Signore, domando a ciascuno di fare la propria parte.

A tutti chiedo di avere in mano la preghiera che ho scritto per le Voca­
zioni per poterla recitare col cuore ogni giorno.

Ai sacerdoti, miei primi e amati collaboratori, chiedo di rendere con me testi­
monianza della "bella immagine del prete” perché altri, molti altri, ne siano 
affascinati.

Ai genitori, primi e insostituibili catechisti dei loro figli, chiedo di educarli 
al senso vocazionale della vita insegnando con l’esempio e la parola la bellezza 
dei valori evangelici.



1244 Atti dell’Arcivescovo

Ai catechisti e agli animatori chiedo di parlare della vocazione e delle voca­
zioni nei loro incontri, lasciandosi guidare dagli incontri di Gesù narrati dai 
Vangeli.

Ai ragazzi che servono all’altare nelle parrocchie chiedo di servire con gioia 
e dignità, certi che qualcuno tra loro è chiamato a diventare un giorno un nuovo 
sacerdote che presiederà l’Eucaristia.

Agli anziani e ai malati chiedo di offrire la loro sofferenza in unione con 
Cristo Crocifisso, perché i giovani non temano di seguire il Signore fino al dono 
definitivo di sé nel sacerdozio.

Alle giovani e alle ragazze chiedo di avere sempre un comportamento sereno 
e dignitoso tale che non distolga mai un giovane dal rispondere di ”sì” alla chia­
mata speciale di Gesù.

A voi giovani oso dire: la Giornata del Seminario è vostra a titolo partico­
lare; tra voi sono stati chiamati i seminaristi di oggi, a voi ritorneranno una 
volta fatti preti, da voi la Chiesa tutta aspetta che la catena non si interrompa.

Tutto questo è un segno di vero amore a Cristo, nostro Signore e Redentore, 
e alla Chiesa sua sposa e nostra Madre.

»T< Giovanni Saldarini
Arcivescovo

PRESENZE nei Seminari diocesani 1989-90

* Anno propedeutico.

♦ 1°
anno

2°
anno

3°
anno

4°
anno

5°
anno

6°
anno

Totali

Seminario minore 
(medie inferiori)

— 7 10 4 — — — 21

Seminario minore 
(medie superiori)

— 3 3 4 1 1 — 12

Seminario maggiore 8 9 7 12 8 9 4 57



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Ordinazioni diaconali

L’Arcivescovo, in data 19 novembre 1989 - solennità della Chiesa locale, ha 
ordinato diaconi permanenti nella Basilica Cattedrale Metropolitana di Torino 
i seguenti accoliti, tutti appartenenti al clero diocesano di Torino:

* CARRETTA Giuseppe, nato a Torino il 23-5-1942; collaboratore pastorale nella 
parrocchia Assunzione di Maria Vergine in Borgaro Torinese.

Abitazione: 10071 BORGARO TORINESE, v. Settimo n. 18/c, tei. 470 20 57.
* CASETTA Lorenzo, nato a Cellarengo (AT) il 22-7-1930; collaboratore pasto­
rale nella parrocchia Nostra Signora delle Vittorie in Moncalieri - Borgo San Pietro.

Abitazione: 10021 BORGO SAN PIETRO DI MONCALIERI, v. dei Mille 
n. 22, tei. 606 57 45.

* GARELLA Piero, nato a Brosso Canavese il 16-8-1928; collaboratore pastorale 
nella parrocchia Nostra Signora del SS. Sacramento in Torino.

Abitazione: 10132 TORINO, str. del Lauro n. 38, tei. 812 10 75.
* LEONARDI Fernando, nato a Camisano Vicentino (VI) il 7-1-1948; collabo­
ratore pastorale nella parrocchia Santi Claudio e Dalmazzo in Castiglione Torinese.

Abitazione: 10090 CASTIGLIONE TORINESE, v. Mazzini n. 14, tei. 
960 68 88.

♦ MORELLO Gioachino, nato a La Cassa il 12-11-1951; collaboratore pastorale 
nella parrocchia S. Francesco da Paola in Torino.

Abitazione: 10141 TORINO, v. Monte Asolone n. 7, tei. 315 32 68.
* MORIONDO Stefano, nato a Trofarello il 27-3-1940; collaboratore pastorale 
nella parrocchia S. Edoardo Re in Nichelino.

Abitazione: 10042 NICHELINO, v. Belfiore n. 37, tei. 627 04 40.
♦ RONCO Silvano, nato a Piobesi Torinese il 23-3-1949; collaboratore pastorale 
nella parrocchia Natività di Maria Vergine in Piobesi Torinese.

Abitazione: 10040 PIOBESI TORINESE, v. Trieste n. 26, tei. 965 73 56.
* SCARATI Giuseppe, nato a Torino il 2-5-1940; collaboratore pastorale nella 
parrocchia S. Giovanni Battista in Savigliano (CN).

Abitazione: 12038 SAVIGLIANO (CN), v. Trento n. 32, tei. (0172) 3 17 96.
Le nomine a collaboratori pastorali hanno decorrenza dall’8 dicembre 1989.

1245



1246 Curia Metropolitana - Cancelleria

Seminario Metropolitano di Torino

* L’Arcivescovo, in data 4 novembre 1989, ha nominato Presidente del nuovo 
Consiglio di amministrazione il sacerdote COCCOLO don Giovanni, che diventa 
così nuovo Legale rappresentante dell’Ente "Seminario Metropolitano”.

♦ In pari data l’Arcivescovo ha nominato Economo generale del Seminario e 
Rettore della Sede di Torino - v. XX Settembre n. 83 il sacerdote MAITAN can. 
Maggiorino; ha pure nominato membro del Consiglio di amministrazione il sig. 
PASQUALI Alfredo, domiciliato in Torino, lungodora Napoli n. 26.

* In seguito a dette nomine e alla designazione di tre sacerdoti fatta dal 
Consiglio presbiterale in data 25 ottobre 1989, il Consiglio di amministrazione 
dell’Ente "Seminario Metropolitano”, in base ai suoi nuovi Statuti (approvati il 
2 ottobre u.s.) risulta così composto:

COCCOLO don Giovanni, presidente e legale rappresentante dell’Ente 
BOARINO don Sergio, rettore della Sede del Seminario Maggiore
SAVARINO don Renzo, direttore della Sezione parallela di Torino deila 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale
SALIETTI don Giovanni, rettore della Sede del Seminario Minore (Medie 

Superiori)
MAITAN can. Maggiorino, economo generale del Seminario 
CANDELLONE don Piergiacomo, eletto dal Consiglio presbiterale 
CASETTA don Renato, eletto dal Consiglio presbiterale 
LANZETTI don Giacomo, eletto dal Consiglio presbiterale 
PASQUALI sig. Alfredo, di nomina arcivescovile
Il Consiglio è costituito per il quinquennio 1989 - novembre 1994 ed agisce 

in stretta collaborazione con i Consigli di gestione delle varie Sedi del Seminario.

* L’Arcivescovo, in data 30 novembre 1989, ha nominato i membri dei Con­
sigli di gestione delle varie Sedi del Seminario Metropolitano di Torino, ad inte­
grazione dei membri di diritto (il rettore e l’economo-vicerettore delle rispettive 
Sedi). Per il quinquennio 1989 - novembre 1994 i singoli Consigli di gestione 
risultano così composti:

1. Sede di Torino - v. XX Settembre n. 83:
MAITAN can. Maggiorino, rettore
SAVARINO don Renzo, direttore della Sezione Parallela di Torino della 

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale
BOSCO don Eugenio, addetto all’Ufficio amministrativo diocesano 
SPAGNOLO sig. Franchino

2. Sede di Torino, vi. Thovez n. 45:
BOARINO don Sergio, rettore
DANNA don Valter, economo-vicerettore
SCARAVAGLIO can. Giuseppe, parroco della parrocchia Sacro Cuore di 

Maria in Torino
PRASTARO sig. Giuseppe



Curia Metropolitana - Cancelleria 1247

3. Sede di Torino, v. Principessa Felicita di Savoia n. 8/10:
SALIETTI don Giovanni, rettore
SUCCO don Gianluca, economo-vicerettore
VACHA don Giovanni Carlo, parroco della parrocchia S. Anna in Torino 
RONCO geom. Ernesto

4. Sede di Giaveno:
ARNOLFO don Marco, rettore
PAVESIO can. Claudio, animatore
AVATANEO don Giacomo, parroco della parrocchia S. Francesco di Sales 

in Torino
BOSIO sig. Carlo

Collegiata di S. Lorenzo Martire - Giaveno

L’Arcivescovo, in data 11 novembre 1989:
♦ ha accolto la rinuncia a canonico effettivo presentata dal sacerdote MAR- 

CON Giuseppe, nato a Rossano Veneto (VI) il 19-8-1950, ordinato sacerdote il 
24-6-1978;

* ha nominato canonico effettivo il sacerdote PAVESIO Claudio, nato a 
Chieri 1'11-9-1963, ordinato sacerdote il 22-5-1988.

Nomine

— di vicario zonale
ABELLO don Angelo, nato a Prazzo (CN) il 16-4-1935, ordinato sacerdote 

il 23-6-1960, è stato nominato in data 11 novembre 1989 vicario zonale della 
zona vicariale n. 30 Vigone.

Egli sostituisce il sacerdote Gerbino Giovanni, trasferito parroco nella par­
rocchia Gesù Buon Pastore in Torino.

— di parroci
MAGAGNATO don Ezio, nato a Rosasco (PV) il 7-9-1947, ordinato sacer­

dote il 26-11-1983, è stato nominato in data 26 novembre 1989 parroco della 
parrocchia S. Pietro Apostolo in 10090 CASTAGNETO PO, p. Rovere, tei. 
91 29 16.

Egli continua ad esercitare l’ufficio di cappellano presso il Presidio Ospeda­
liero Martini in Torino, v. Tofane n. 71.

ISSOGLIO don Aldo, nato a Cumiana 1’11-8-1953, ordinato sacerdote il 23-9- 
1978, è stato nominato in data 1 dicembre 1989 parroco della parrocchia S. Bar­
tolomeo Apostolo in 10060 AIRASCA, p.ta Parrocchiale n. 3, tei. 990 94 12.

— di amministratore parrocchiale
GIACOBBO don Pietro, nato a Poirino il 3-11-1915, ordinato sacerdote il



1248 Curia Metropolitana - Cancelleria

2-6-1940, è stato nominato in data 26 novembre 1989 amministratore parroc­
chiale della parrocchia S. Bartolomeo Apostolo in Airasca.

— di collaboratore parrocchiale
BIANI don Giovanni — del clero di Urbino-Urbania-Sant’Angelo in Vado —, 

nato ad Urbino (PS) 1’11-2-1924, ordinato sacerdote 1’8-8-1948, con il consenso 
del suo Ordinario, in data 4 novembre 1989 è stato nominato collaboratore par­
rocchiale nella parrocchia Beata Vergine delle Grazie (Crocetta) in Torino.

Nomine e conferme in istituzioni varie

L’Arcivescovo di Torino, a norma di Statuti:
♦ ha confermato (col consenso degli Ordinari di Ivrea, Pinerolo e Susa) 

in data 11 novembre 1989, per il triennio 1989 - novembre 1992, il sacerdote 
GRANDE Giovanni Battista, nato a Carmagnola il 17-9-1922, ordinato sacerdote 
il 29-6-1953, consigliere ecclesiastico provinciale della Confederazione Nazionale 
Coltivatori Diretti di Torino;

* ha confermato, in data 22 novembre 1989, per il triennio 1989 - novem­
bre 1992, il signor CORTESE prof. Roberto, domiciliato in Torino, c. Massimo 
D’Azeglio n. 10, presidente del Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale 
(M.E.I.C.) - Gruppo di Torino;

* ha nominato, in data 11 novembre 1989, il sig. ACCASTELLO Giovanni 
Pietro, domiciliato in Virle Piemonte, v. Carlo Alberto n. 58/A, membro del 
Consiglio di amministrazione dell’Istituto S. Vincenzo de’ Paoli in Virle Piemonte, 
in sostituzione del sig. Villa ing. Carlo, dimissionario.

Dedicazione di chiesa al culto
L’Arcivescovo, in data 11 novembre 1989, ha dedicato al culto la chiesa par­

rocchiale Beata Vergine delle Grazie (Crocetta), sita in Torino, c. Einaudi n. 23.

Comunicazioni

— sacerdote extradiocesano defunto
RAIMONDI mons. Giuseppe — del clero diocesano di Catanzaro-Squillace —, 

nato a Borgia (CZ) il 3-9-1906, ordinato sacerdote il 4-8-1931, è deceduto in 
Torino il 23 novembre 1989.

— sacerdote religioso defunto
COLLO don Marco, S.D.B., nato a San Paolo-Solbrito (AT) il 17-11-1932, 

ordinato sacerdote 1’1-7-1960, cappellano per i fedeli di lingua francese, è dece­
duto in Torino il 26 novembre 1989.



Curia Metropolitana - Cancelleria 1249

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

BESSONE don Francesco.
È morto ad Alassio (SV), nella casa delle Suore Sacramentine dove si tro­

vava per un periodo di riposo, il 5 novembre 1989, all’età di 72 anni.
Nato a Cumiana il 4 settembre 1917, era stato ordinato sacerdote il 29 

giugno 1944.
Fu vicario parrocchiale nelle parrocchie S. Giacomo Apostolo in Beinasco (dal 

1945 al 1951), S. Giacomo Apostolo in Brandizzo (dal 1951 al 1952), S. Grato 
Vescovo in Piscina (dal 1952 al 1954). Nel 1954 fu nominato parroco della par­
rocchia S. Giovanni Battista in Valgioie, dove svolse generosamente il ministero 
pastorale fino al 1988, quando dovette rinunciare alla parrocchia per motivi 
di salute. In quell’occasione venne accolto presso la Casa del clero ”S. Pio X” 
in Torino.

Fu uomo e pastore di grande umanità e cordialità, che ha lasciato nella 
gente di Valgioie e nei villeggianti che vi trascorrevano l’estate, rimpianto e 
riconoscenza. Significativo al riguardo il titolo del bollettino della sua parrocchia: 
”L’amico di tutti”.

Ha tanto amato il Seminario di Giaveno, offrendosi con generosità per le 
confessioni dei seminaristi, per i quali apprestava ogni anno a Valgioie la "tradi­
zionale castagnata”.

La sua salma riposa nel cimitero di Valgioie.





Documentazione

I Seminari diocesani: situazione e prospettive
Nel corso della IX Sessione del Consiglio presbiterale (Pianezza, 21-22 novem­
bre 1989) i rettori delle tre sedi del Seminario diocesano hanno presentato i 
documenti ecclesiali che si riferiscono alla formazione sacerdotale illustrando 
rispettivamente la situazione del Seminario maggiore e dei due Seminari mi­
nori, i princìpi e i metodi educativi, i problemi vari e le attività vocazionali. 
Pubblichiamo il testo delle tre relazioni.

SEMINARIO MAGGIORE

I - LA FIGURA DEL PRESBITERO

II quadro dei valori a cui il Seminario deve fare riferimento nel suo lavoro 
educativo è abbondantemente descritto dai documenti della Chiesa. In particolare 
ci riferiamo a Lumen gentium (= LG), Presbyterorum Ordinis ( — PO) e Optatam 
totius ( = OT) del Vaticano II; alla Ratio fundamentalis (= RF) (1970 e 1985) e 
al documento della C.E.I. ”La formazione dei presbiteri nella Chiesa italiana” 
( = FdP).

La sintesi che ne diamo non ha alcun intendimento speculativo, ma ha un 
interesse pratico-pedagogico.

Procediamo per semplici titoli o brevi riflessioni.

1. Un uomo adulto e maturo nella fede

Oggi più che mai risulta impossibile presupporre come data ed acquisita la 
maturità umana e di fede. Spetta dunque al Seminario teologico sviluppare e con­
solidare questi elementi:

1.1. le virtù umane cfr. PO 3, RF 45, FdP 133-134.
Perché il prete « sia ponte e non diaframma per gli altri nell’incontro con 

Cristo » (FdP 133).

1.2. le virtù teologali.
Il Seminario deve essere una scuola di fede, cercando di educare i seminaristi 

a motivare costantemente la propria vita con l’obbedienza a Cristo Signore. Del 
resto il Seminario stesso e la sua vita possono essere compresi solamente in una 
prospettiva di fede.

1251



1252 Documentazione

Il futuro presbitero deve mettere la propria vita nella linea della speranza 
evangelica per non vivere di paure, di pretese, di garanzie. La carità è runica retta 
intenzione capace di sostenere la decisione di "farsi prete” e la conseguente vita 
sacerdotale. L’educazione graduale ad accogliere il dono della carità e a vivere di 
essa è uno dei compiti di tutto il periodo del Seminario.

2. Pastore del popolo di Dio

2.1. Il seminarista deve raggiungere una decisione definitiva per il presbiterato 
ed una conseguente chiara identificazione vocazionale.

2.2. La scelta di dedicare tutta la vita al servizio apostolico richiama la carità 
pastorale, elemento caratterizzante ed unificante della spiritualità e della vita del 
prete (cfr. PO 14; FdP 118).

2.3. È necessario il riferimento alla Chiesa particolare, nella quale il presbitero 
è ordinato ed incardinato ("dedicato”).

Conseguentemente:
— è indispensabile il riferimento al Vescovo, centro della fede e della carità, 

« primo maestro delle vocazioni nella sua diocesi come della formazione dei propri 
sacerdoti » (FdP 98);

— è necessario il riferimento alle scelte pastorali di fondo del Vescovo e della 
diocesi;

— l’obbedienza e la fraternità sono due modi di vivere la comunione e la 
collaborazione con il Vescovo e con i confratelli.

2.4. La preparazione al servizio della Parola comporta:
— l’acquisizione organica della teologia nel senso più vasto del termine,
— l’attenzione alla realtà culturale,
— la capacità di distinguere l’essenziale dall’accessorio,
— la capacità di adattare il messaggio al tipo di destinatari.

2.5. La preparazione al servizio dei Sacramenti.
Il futuro pastore deve saper adempiere il suo compito di presidenza liturgica 

anzitutto attraverso una autentica esperienza personale di Dio. Egli dovrà essere 
un uomo di preghiera.

2.6. La preparazione al servizio del governo pastorale comporta fra l’altro:
— la capacità di leggere e interpretare le situazioni,
— la capacità di assumersi le proprie responsabilità,
— la flessibilità, che è adesione ai valori e capacità di adattamento alle situa­

zioni spesso complesse.

2.7. I consigli evangelici.
« La configurazione a Cristo Pastore, nella carità pastorale di chi dà se stesso 

per la comunione ecclesiale e il servizio all’uomo, si esprime mirabilmente, anche 
se non soltanto, nella pratica dei segni evangelici, dell’obbedienza, del celibato e 
della povertà, incarnati secondo i modi propri della vita e della missione del presbi­
tero » (FdP 135).



Documentazione 1253

Per quanto riguarda il celibato rimandiamo all’ottimo ed esauriente documento 
"Orientamenti per la formazione al celibato sacerdotale" (FCS) del 1974.

Il Seminario propone il valore del celibato e l’educazione ad esso come amore, 
con cuore indiviso, in risposta all’amore di Cristo e come apertura a relazioni di 
fraternità, amicizia e comunione, che sono segni per i fedeli e stimolo alla carità 
pastorale (cfr. FdP 137).

La povertà evangelica per il presbitero si manifesta in vari modi nelle molteplici 
circostanze della vita: « di volta in volta è un atteggiamento di distacco dalle cose, 
di accettazione dei propri limiti, di rinuncia ad ogni forma di potere » (FdP 139).

L’obbedienza, cui già si è fatto cenno, non deve essere un atteggiamento pura­
mente esteriore, « ma progressiva conformazione a Cristo, quale deve essere quella 
di chi per amore fa dono della propria volontà nel servizio di Dio e dei fratelli » 
(FdP 135).

II - L’ATTIVITÀ EDUCATIVA DEL SEMINARIO

1. La situazione numerica

Propedeutica 8 (2 frequentano le medie superiori)
1’ teologia 9 (3 dal Minore *)
2' teologia 7
3* teologia 12 (4 dal Minore *)
4* teologia 8 (2 dal Minore *)
5* teologia 9 (2 dal Minore *) + 1 di Atene
6* teologia 4 (1 dal Minore*)
Totale 57 + 1 = 58

* Minore: qui si intende il Seminario delle medie superiori.

Provenienza degli attuali seminaristi:
Torino-Città: 16 (28%). Fuori Torino: 41 (72%).
16 dal distretto Torino Città: da 11 zone - 16 parrocchie

8 dal distretto Torino Nord: da 5 zone - 7 parrocchie
20 dal distretto Torino Sud-Est: da 6 zone - 15 parrocchie
12 dal distretto Torino Ovest: da 4 zone - 7 parrocchie

2. Criteri di ammissione

I seminaristi che provengono dal Seminario minore diocesano sono ammessi 
al Maggiore previa presentazione scritta del rettore del Minore.

Tutti gli altri sono ammessi in Seminario solo dopo un congruo tempo di cono­
scenza e dopo un cammino formativo che duri almeno un anno. I giovani che pen­
sano al Seminario vengono invitati a partecipare agli incontri mensili del gruppo 
"Diaspora”. Nell’arco di un anno vi è pure un corso di esercizi spirituali per loro. 
Questa prassi è stata adottata da tempo per poter esercitare un discernimento il



1254 Documentazione

più ampio possibile. Un problema particolare è costituito da quei giovani che pro­
vengono da altri Seminari o da Istituti religiosi: in questi casi vengono assunte 
tutte le informazioni utili e necessarie e ciò nell’interesse dei giovani stessi e della 
Chiesa.

La condizione base per entrare in Seminario è ben descritta da FdP 122: « Il 
giovane che entra nel corso teologico, deve presentarsi esplicitamente e generosa­
mente disposto a maturare il suo impegno cristiano fondamentale di seguire Cristo 
come maestro di vita, ascoltandolo nella sua Chiesa ».

3. La vita del Seminario maggiore

3.1. Orario tipo
Ore 7,00: Celebrazione Eucaristica con Lodi 

seguita dalla meditazione personale (mezz’ora).
8,30: Colazione. Studio.

13,00: Pranzo.
15-19: Scuola.
19,45: Celebrazione dei Vespri. Cena.

Il lunedì sera è generalmente occupato in una riunione della comunità (comu­
nicazioni, osservazioni, scuola di canto, incontri con persone su temi pastorali, 
sociali...).

Martedì sera: Rosario.
Giovedì: al mattino la meditazione è dettata dal padre spirituale; alla sera: 

Adorazione Eucaristica.
Il sabato e la domenica sono dedicati all’attività pastorale.
Il rientro in Seminario è previsto per il Vespro della domenica (ore 19,30).

3.2. Il calendario prevede:
— Ritiri per tutta la comunità: all’inizio dell’anno scolastico, e all’inizio dei 

tempi liturgici.
— Esercizi spirituali annuali (una settimana), divisi in Biennio/Quadriennio.
In dicembre c’è un corso di esercizi per i giovani della Diaspora e della Pro­

pedeutica.
— Due incontri annuali per i genitori, in cui vengono esposti aspetti del cam­

mino educativo del Seminario e vengono trattati temi inerenti al rapporto Semi- 
nario/famiglia.

— Ritiri mensili per ogni corso, secondo il programma educativo (vedi sotto).
— Alcuni incontri sulla pastorale, divisi in Biennio/Quadriennio al sabato mat­

tino, secondo un programma e calendario concordato con l’Ufficio per la pastorale 
dei ragazzi e giovani.

3.3. Gli alunni del sesto corso seguono dei corsi di pastorale il martedì e il 
mercoledì. Alcuni sono pure impegnati nel Seminario di Giaveno.



Documentazione 1255

3.4. Oltre allo studio i seminaristi sono impegnati in lavori, come ad esempio:
— pulizia della casa,
— lavaggio completo delle stoviglie la sera,
— servizi vari (liturgia, sacrestia, portineria, segreteria, refettorio...).

3.5. I contenuti dell’attività educativa.
3.5.1. Formazione spirituale.
— Nell’anno di propedeutica si affrontano tematiche generali sulla vocazione 

cristiana e sacerdotale.
— Il primo biennio costituisce una sorta di noviziato e di introduzione alla 

vita del Seminario e al cammino formativo verso il sacerdozio. Nel primo anno 
il padre spirituale introduce i seminaristi alla preghiera (meditazione personale, 
liturgia, Sacramenti), alla pratica della direzione spirituale e più in generale alla 
vita spirituale; vengono pure indicati dei testi fondamentali che offrano una visione 
— per quanto possibile — completa e sistematica della vita e del cammino cri­
stiano. Nel secondo anno vengono affrontati temi inerenti alla maturità intesa 
come cammino di trascendenza. In particolare ci si ferma sull’educazione all’amore 
oblativo (cfr. FCS).

— In terza teologia si celebra il ”Rito di ammissione tra i candidati al presbi­
terato”: gli incontri formativi vertono sull’identità del presbitero e c’è un primo 
approccio globale alla spiritualità del prete diocesano.

— In quarta teologia ci si prepara al lettorato (ricevuto in 4“) e all’accolitato 
(ricevuto in 5a). Temi: Parola di Dio ed Eucaristia.

— Con la quinta e sesta teologia ci si prepara al diaconato e presbiterato. 
Temi: il significato di una decisione definitiva, celibato, povertà, obbedienza; Litur­
gia delle Ore; il servizio della Parola, dei Sacramenti, del governo; la comunione 
con il Vescovo/confratelli/laici; sguardo conclusivo sulla spiritualità del prete dio­
cesano.

3.5.2. Formazione intellettuale.
La scuola di teologia assolve al compito di far acquisire ai seminaristi le com­

petenze necessarie per il ministero, così che il Vescovo possa affidare loro l’inca­
rico di radunare e alimentare la comunità cristiana. « Essi si devono provvedere, 
perciò, di quell’autorevole competenza e di quell’efficace comunicativa che deri­
vano da una adeguata conoscenza del mistero da annunziare e dell’uomo al quale 
viene offerta la buona novella » (FdP 141).

3.6. Annotazioni di metodo.
a) Come abbiamo detto, la vita del Seminario prevede tempi di comunicazione 

dei contenuti e tempi di assimilazione (meditazione personale, ritiri...).
b) È raccomandato il dialogo costante con gli educatori del Seminario (padre 

spirituale e rettore). Si veda RF 40; FdP 102, 103, 108. Il dialogo è indispensabile 
per adattare ai singoli la proposta educativa, orientare le mete, verificare il cam­
mino, conoscere problemi e difficoltà del singolo (FdP 102).

c) L’Anno liturgico, la celebrazione quotidiana dell’Eucaristia, la Liturgia delle 
Ore sono particolarmente curati e sono graduale introduzione al mistero di Cristo.



1256 Documentazione

d) Si cura la partecipazione ad alcuni momenti significativi della vita della 
Diocesi.

e) L’attività pastorale, per quanto è possibile, è seguita e discussa con i sacer­
doti del Seminario. Ogni anno i parroci sono invitati in Seminario per una matti­
nata di riflessione sui temi educativi del curriculum. Inoltre i parroci sono sentiti 
personalmente in occasione degli scrutini per gli Ordini.

f) I seminaristi sono coinvolti nella conduzione pratica del Seminario (si vedano 
i lavori manuali e gli incarichi vari) ed anche in alcuni tipi di decisione.

g) La vita comunitaria è connotata da un clima di rapporti per lo più sereno. 
Si nota in particolare una tensione verso la carità fraterna e l’amicizia. Il desiderio 
di "addomesticare” e di "lasciarsi addomesticare” è particolarmente sentito e vivo. 
Come in ogni comunità tutto questo è vissuto con le inevitabili tensioni e smaglia­
ture. Ma rimane vero che questo è il clima. E di fatto tutto ciò diventa anche « il 
tramite, forse non sempre avvertito, ma per questo non meno incisivo, della tra­
smissione dei valori » (FdP 108).

3.7. Scrutini o valutazione finale.
Gli scrutini vengono fatti per il Rito di ammissione, i ministeri, il diaconato 

e il presbiterato.
In queste occasioni sono consultati:
— il Consiglio dei professori della Facoltà che esprime un giudizio collegiale 

scritto e motivato,
— i parroci, tramite la Commissione per gli Ordini,
— il vicerettore del Seminario.
Il rettore, a norma del can. 1051, redige un giudizio scritto tenendo conto delle 

osservazioni emerse nelle consultazioni e di quanto si può vedere dall’osservazione 
diretta nella vita di Seminario. I criteri finali si ispirano a quanto detto nella prima 
parte della presente relazione.

Il giudizio viene presentato al Vescovo per l’ammissione agli Ordini.

III - PROBLEMI APERTI

1. I valori di fondo della vita presbiterale e del Seminario devono essere 
interiorizzati, cioè devono diventare motivazione portante durante il Seminario 
e devono essere ulteriormente approfonditi e personalizzati in seguito nel ministero.

Non è sufficiente che durante il periodo formativo il seminarista cambi funzio­
nalmente alcuni atteggiamenti esteriori. La perseveranza dipende in gran parte da 
questa interiorizzazione. La valutazione del grado di interiorizzazione è complessa 
ed in parte sfugge all’educatore. In più, di fronte alla proposta del Signore il sog­
getto rimane libero.

In relazione a questo problema ci pare importante una sempre maggiore colla­
borazione tra Seminario e famiglia/ parrocchia /zona/ associazioni/ movimenti. Queste 
situazioni sono meno strutturate e pertanto in esse si può vedere il grado di assi­
milazione personale dei valori.



Documentazione 1257

2. Il dopo-Seminario. Un tempo per i neo-ordinati era previsto un inserimento 
graduale nel ministero (Convitto della Consolata e scelta della prima vice-cura per 
lo più in un paese). Attualmente, nonostante si parli da parte di molti della maggiore 
labilità psicologica dei giovani, i neo-ordinati sono inviati per lo più in situazioni 
difficili (ed in parecchi casi anche molto difficili), dove spesso ci sono attese supe­
riori alla media delle capacità di un sacerdote giovane.

In più si deve aggiungere che, mentre durante il Seminario essi avevano delle 
persone vicine a cui fare riferimento, una volta fatti preti sono soli.

Ci pare indilazionabile ripensare il modo di impostare la formazione permanente 
nei primi anni di sacerdozio, come accennato nella relazione della Commissione 
apposita, non solo in relazione ai contenuti, ma anche al modo di seguire i sacerdoti 
giovani.

3. I sacerdoti che lavorano in Seminario. Attualmente nel Seminario teologico 
lavorano due sacerdoti a tempo pieno. Il padre spirituale divide il tempo con le 
cure del Seminario minore del ginnasio/liceo (come rettore). Ci pare che una comu­
nità di 60 giovani abbia necessità di un padre spirituale che possa disporre di più 
tempo perché, oltre a seguire individualmente i seminaristi, possa animare spiri­
tualmente la vita comunitaria e possa inserirsi nelle attività vocazionali (Campo 
Progetto e Diaspora), conoscendo così i soggetti fin dall’inizio.

* * *

A mo’ di conclusione.
Difficilmente la relazione di un’attività educativa può esprimere lo spessore 

e la profondità del lavoro. Quello che avviene nel cammino educativo è frutto 
della grazia dello Spirito che apre i cuori (cfr. At 16, 14) oppure è il frutto di 
una volontà che si chiude ad essa. L’educatore, quando pure è in grado di cogliere 
queste dinamiche, spesso è poco più che spettatore, forse una sorta di catalizzatore 
perché avvenga l’incontro con il Signore che trasforma.

Don Sergio Boarino

SEMINARIO DELLE MEDIE SUPERIORI

1. Il senso

« Accanto all’azione educativa della famiglia e della parrocchia si colloca l’inter­
vento specifico di una comunità vocazionale, inserita nel tessuto della comunità 
ecclesiale e del mondo, e insieme capace di alimentare e verificare quei valori che 
costituiscono una vocazione. Per tutto l’arco di età che comprende le scuole medie 
inferiori e superiori, lo strumento normale per la verifica e la formazione è il 
Seminario minore » (C.E.I., La formazione dei presbiteri nella Chiesa italiana, 
Libreria Editrice Vaticana, 1980, n. 37).



1258 Documentazione

2. Le presenze e la provenienza

Presenze dei seminaristi nel Seminario di via Felicita dal 1971-72 (anno di 
apertura di questa sede del Seminario, in seguito alla chiusura di quella di Bra) 
al 1989-90, loro passaggi nel Seminario teologico di viale Thovez (1975-89), semi­
naristi ordinati preti:

Entrati in Ordinati
ANNO 1* sup. 2“ sup. 3* sup. 4’ sup. 5“ sup. TOTALE Teologia preti1

1971-72 2 19 23 — — — 42 — —
1972-73 10 8 11 — — 29 — —
1973-74 7 7 8 8 — 30 — —
1974-75 5 11 7 8 4 3 33 3 3
1975-76 16 7 2 3 2 30 2 —
1976-77 10 9 7 1 1 28 1 —
1977-78 8 8 6 4 — 26 — —
1978-79 9 7 4 3 2 25 1 (I)4
1979-80 7 6 6 4 1 24 1 —
1980-81 7 6 6 3 3 25 2 2
1981-82 9 4 3 4 2 22 2 2
1982-83 7 7 3 3 1 21 — —
1983-84 8 7 5 2 3 25 2 *
1984-85 6 3 7 2 1 19 1
1985-86 6 4 — 6 2 18 2
1986-87 2 5 4 — 5 16 4
1987-88 4 — 3 4 — 11 —
1988-89 4 4 1 3 3 15 3
1989-90 3 3 4 1 1 12

Provenienza degli attuali seminaristi:
4 dal distretto Torino Città: Maria Madre della Chiesa, S. Giorgio, S. Giulia, 

S. Maria Goretti.
1 dal distretto Torino Nord: San Francesco al Campo
3 dal distretto Torino Sud-Est: Marene, Santena, Trofarello
4 dal distretto Torino Ovest: Giaveno (2), Coazze, Collegno.

1 In questa colonna non si tiene conto dell’anno effettivo di Ordinazione, ma del numero 
dei seminaristi entrati in Teologia (la colonna a fianco) da questa sede del Seminario che hanno 
poi ricevuto l’Ordinazione presbiterale.

2 'Nell’anno 1971-72 oltre a questa sede del Seminario, succeduta al Seminario ginnasiale 
di Bra, vi era a Rivoli la sezione liceo - magistrali con le seguenti presenze: 1° corso (= 3* sup.) 
24; 2° corso (= 4“ sup.) 16; 3° corso (=5* sup.) 19.

Negli anni successivi (1972-73 e 1973-74) si è via via esaurita la sezione liceo - magistrali 
di Rivoli perché, come si può vedere sopra, la sezione ginnasiale è venuta ad ampliarsi a tutto 
l’arco delle medie superiori.

3 Dall’anno 1974-75, con la chiusura del Seminario di Rivoli ed il suo trasferimento in 
Torino - Viale Thovez (tuttora sede del Seminario maggiore), in questa sede del Seminario 
si è costituito l’intero curriculum delle medie superiori.

4 Incardinato e ordinato presbitero in altra diocesi.
* Dall’anno 1983-84 in avanti, al momento, non vi sono Ordinazioni perché i seminaristi 

passati nel Seminario maggiore (attualmente 12 presenze) vi stanno ancora compiendo gli studi 
(cfr. lo specchietto a pag. 1253).



Documentazione 1259

3. Le attività vocazionali

1. "PUNTO INTERROGATIVO" (ragazzi singoli: ¥ media) - 6 incontri: sabato 
pomeriggio
(primo anno dell’iniziativa: 1° incontro: 3 ragazzi).

2. "ARCOBALENO" (gruppi di ragazzi: 3“ media) - 6 incontri: sabato pomeriggio 
(secondo anno dell’iniziativa: 1° incontro: 242 ragazzi).

3. "EMMAUS" (gruppi di ragazzi: la/2* superiore) - 6 incontri: domenica 
(secondo anno dell’iniziativa: 1° incontro: 179 ragazzi).

4. "SENTIERO" (ragazzi singoli: 3“ superiore) - 6 incontri: domenica 
(primo anno dell’iniziativa: 1° incontro: 14 ragazzi).

5. "ECCOMI" (ragazzi singoli e gruppetti: l"/5a superiore) - 8 incontri: martedì 
pomeriggio
(terzo anno dell’iniziativa: 1° incontro: 80 ragazzi).

6. "DIASPORA MINOR" (ragazzi singoli: r/4“ superiore) - 7 incontri: domenica 
(1° incontro: 13 ragazzi).

4. I criteri di ammissione

Si accolgono in Seminario i ragazzi:
—- presentati dai preti del Seminario delle medie inferiori,
— presentati dai parroci, dopo un anno di cammino seguito personalmente 

dai preti del Seminario medie superiori in una delle attività vocazionali di cui sopra.

5. Le finalità, le attività e lo stile educativo

— Proposta di un cammino verso la maturità umana e spirituale e apertura 
alla possibile scelta del presbiterato « corrispondenti alle esigenze e alla possibilità 
dell’età » (C.E.I., op. cit., n. 42).

— Educazione al senso del mistero (esercizi spirituali annuali, ritiri mensili, 
Eucaristia quotidiana, Confessione o colloquio settimanale/quindicinale con il padre 
spirituale, accostamento alla Parola di Dio, preghiera personale e comunitaria...); 
educazione allo spirito e al servizio della comunione (nello studio, nel gioco, nelle 
revisioni di vita, nelle assemblee, nell’aiuto reciproco anche scolastico, nel lavoro 
manuale di pulizia e lavapiatti, nelle iniziative culturali, nelle catechesi, nel rispetto 
degli orari...); educazione allo spirito missionario (corrispondenza con i preti ”fidei 
donum”, mese missionario, iniziative diocesane, collegamento con gli altri Seminari 
diocesani e della Regione, uso intelligente dei giornali, del settimanale diocesano, 
della TV...).

— Stretta collaborazione con la famiglia « prima comunità educatrice » — cfr. 
Lineamenta, n. 16 — (colloqui singoli frequenti e incontri assembleati programmati 
con i genitori su temi educativi), con la parrocchia di provenienza (incontri infor­
mali e programmati con i parroci e i viceparroci, partecipazione dei seminaristi alla 
vita dei gruppi parrocchiali dei loro coetanei, avvio ad un servizio nella comunità 
per i ragazzi del triennio) e con la scuola (colloqui con gli insegnanti delle scuole 
cattoliche frequentate dai seminaristi).



1260 Documentazione

— Frequente dialogo comunitario e personale tra seminaristi e preti addetti alla 
loro educazione, secondo i loro ruoli specifici (rettore, vicerettore, padre spirituale) 
con uno stile che rispecchia le dinamiche familiari e con i criteri di una « pedagogia 
esigente » e, nello stesso tempo, fatta di « pazienza e fiducia negli alunni e nello 
Spirito» (C.E.I., op. cit., n. 49).

6. I problemi aperti
Il "reclutamento” dei seminaristi, preso in considerazione e favorito da un 

numero limitato di parrocchie. La "debolezza culturale” di diversi seminaristi e 
la loro frequenza in diverse scuole cattoliche della città (spese consistenti, tipo di 
compagni e compagne di classe, ecc.). Il "doppio incarico” dei preti addetti al 
Seminario (rettore/padre spirituale nel Seminario maggiore, vicerettore/viceparroco, 
animatore delle attività vocazionali/segretario del Vescovo) e la conseguente diffi­
coltà per un lavoro educativo e vocazionale unitario. Il futuro immediato "non 
troppo roseo” circa le prossime sedi del Seminario delle medie superiori (e traslochi 
compresi)...

Don Giovanni Salietti

SEMINARIO DI GIAVENO

1. Attività vocazionali

— Nel quadro del programma pastorale diocesano il Seminario di Giaveno si 
occupa prevalentemente dell’animazione e coordinamento dei gruppi ministranti- 
chierichetti della fascia di età di 4“ elementare - 2“ media, a cui si rivolge in modo 
particolare in tutte le iniziative.

— Alle iniziative proposte hanno partecipato le seguenti parrocchie:
Torino: Sacro Cuore di Maria, S. Ambrogio, S. Caterina, Santa Croce, S. Gior­

gio, S. Paolo Apostolo, S. Rita.
Fuori Torino: Borgaretto; Bruino; Cambiano; Cascine Vica; Ciriè; Coazze; Gia­

veno: Sala e S. Lorenzo; Orbassano; Nichelino: Maria Regina Mundi, S. Edoardo 
e SS. Trinità; Rivoli: S. Martino; San Maurizio Canavese; Santena; Val della Torre; 
Volpiano.

1. INCONTRO per catechisti di 4* e 5* elementare, sacerdoti e animatori di 
gruppi ministranti-chierichetti.

Scopo: preparazione della festa Samuele ’90 e dei campi estivi e presentazione 
del progetto di animazione vocazionale del Seminario di Giaveno.

Luogo: Seminario di Giaveno.
Data: 1° aprile 1990, dalle ore 15,30 alle 17,30.



Documentazione 1261

2. "VIENI E VEDI”: è la prima tappa per conoscere la realtà del Seminario.
Il Seminario continua ad essere a disposizione per accogliere in modo parti­

colare gruppi di 4* e 5* elementare, ragazzi/e con i loro catechisti, anche in un 
pomeriggio della settimana per un breve incontro di amicizia e riflessione con i 
seminaristi.

3. ”4° e 5° elementare sulle TRACCE DI...”: ritiri domenicali con pranzo 
al sacco per ragazzi/e di 4* e 5* elementare più sensibili alla proposta vocazionale.

Rimane il ritiro di domenica 18 marzo 1990 dalle ore 9,30 alle 16.

4. "SAMUELE ’90": festa diocesana per gruppi ministranti e ragazzi della 
5“ elementare. Sarà il nostro Arcivescovo a parlare ai ragazzi.

I responsabili dei gruppi devono segnalare per tempo al Seminario la loro 
partecipazione per la necessaria preparazione della giornata.

Data: 27 maggio 1990 dalle ore 9,30 alle 16,30.

5. ”1’ e 2“ media sulle TRACCE DI...”: proseguono gli incontri mensili al 
sabato per ragazzi/e più sensibili alla proposta vocazionale. A motivo del crescente 
numero di partecipanti, gli incontri invece di svolgersi a Torino ora si trasferiscono 
a Giaveno nel Seminario.

Date: 10 febbraio 1990 - 10 marzo 1990 - 12 maggio 1990, dalle ore 15,30 
alle 17,30.

6. "VIENI E PROVA": campo estivo di orientamento.
È rivolto ai ragazzi di 4“-5a elementare e l*-2* media che vogliono provare, 

nell’amicizia con altri coetanei, la vita di comunità orientata nella ricerca vocazionale.
Date: dal 24 giugno al 1“ luglio (per 4‘ e specialmente 5“ elementare) 

dal 3 all’8 luglio (per 1* e 2* media).
Le iscrizioni devono pervenire, anche telefonicamente, almeno 15 giorni prima 

dell’inizio del campo, tramite un sacerdote o un responsabile della parrocchia.

2. Presenze e provenienza

Presenze dei seminaristi nel Seminario di Giaveno dal 1971-72 al 1989-90 e 
loro passaggi nel Seminario delle medie superiori.

Nel Seminario
ANNO 1“ media 2’ media 3“ media TOTALE medie superiori

1971-72 28 34 31 93 13
1972-73 25 24 26 75 8
1973-74 18 19 14 51 5
1974-75 26 16 19 61 6
1975-76 13 23 14 50 12
1976-77 15 17 16 48 6
1977-78 7 15 15 37 5
1978-79 8 7 16 31 8



1262 Documentazione

Nel Seminario
ANNO 1“ media 2’ media 3“ media TOTALE medie superiori

1979-80 15 11 6 32 6
1980-81 23 17 11 51 4
1981-82 20 18 14 52 5
1982-83 5 11 10 26 5
1983-84 12 5 9 26 8
1984-85 7 9 4 20 4
1985-86 12 9 8 29 1
1986-87 4 14 10 28 3
1987-88 4 4 13 21 4
1988-89 13 4 4 21 2
1989-90 7 10 4 21

Provenienze degli attuali seminaristi:
3 dal distretto Torino Città: Cattedrale, Sacro Cuore di Gesù, S. Famiglia di 

Nazaret
1 dal distretto Torino Nord: Settimo Torinese: S. Giuseppe Artigiano.
11 dal distretto Torino Sud-Est: Carignano; Chieri: Duomo; Nichelino: Ma­

donna della Fiducia e Maria Regina Mundi; Poirino: S. Maria Maggiore; Santena
6 dal distretto Torino Ovest: Avigliana: S. Giovanni e S. Anna - Drubiaglio; 

Piossasco: S. Francesco; Rivalta di Torino: Immacolata Concezione; Val della Tor­
re: S. Donato.

3. Criteri di ammissione

Si accolgono i ragazzi presentati dal parroco e che hanno partecipato al campo 
di orientamento estivo.

4. Finalità, attività e stile educativo

« Accanto all’azione educativa della famiglia e della parrocchia si colloca l’inter­
vento specifico di una comunità vocazionale, inserita nel tessuto della comunità 
ecclesiale e del mondo, e insieme capace di alimentare e verificare quei valori che 
costituiscono una vocazione. Per tutto l’arco di età che comprende le scuole medie 
inferiori e superiori, lo strumento normale per la verifica e la formazione è il Semi­
nario minore » (C.E.I., La formazione dei presbiteri nella Chiesa italiana, Libreria 
Editrice Vaticana, 1980, n. 37).

Il Seminario delle medie inferiori quindi vuole essere un contributo specifico 
all’azione educativa della famiglia, senza mai sostituirla, cercando con essa la mas­
sima collaborazione. I ragazzi non devono sentirsi "allontanati” dalla famiglia, bensì 
protagonisti di un’esperienza, pienamente condivisa dai genitori, allo scopo di cre­
scere maggiormente nel senso di responsabilità e nello spirito di fede.



Documentazione 1263

« Non sapevate che devo occuparmi delle cose del Padre mio? » (Le 2, 49). 
Come Gesù dodicenne nel tempio i ragazzi del Seminario possono dimostrare di 
interessarsi alla chiamata vocazionale attraverso l’accostamento della Parola di Dio, 
la preghiera personale e comunitaria. La vita comunitaria con i suoi ritmi e le sue 
esigenze aiuta a formare lo spirito di servizio, di sacrificio e il senso di Chiesa nella 
continua ricerca della comunione fraterna.

Il dialogo personale e comunitario, nello stile familiare, fra educatori (rettore, 
animatore e padre spirituale) e seminaristi ha lo scopo di stimolare la formazione 
integrale nel pieno rispetto della persona.

5. Problemi aperti

Comune agli altri Seminari è il problema del "reclutamento” dei seminaristi 
lasciato quasi completamente ai sacerdoti dei Seminari.

Lo scarso numero dei seminaristi ha determinato un impoverimento dell’équipe 
educatrice a scapito della funzionalità del Seminario stesso.

Don Marco Arnolfo



1264 Documentazione

IL RUOLO DELLA COSCIENZA
E L’ENCICLICA "HUMANAE VITAE”

1. Quello del rapporto tra la coscienza e il Magistero è un problema "gene­
rale” che ritorna per le più diverse questioni morali. Per la questione dell’Enciclica 
Humanae vitae, ossia per la regolazione responsabile della fertilità umana, questo 
problema riveste una maggior importanza e nello stesso tempo incontra maggiori 
difficoltà. Se ne possono intuire immediatamente i motivi: da un lato, la persona 
viene coinvolta in un aspetto fondamentale del suo essere e del suo vivere, è inter­
pellata nella sua nativa vocazione all’amore e al dono responsabile di una nuova 
vita umana; dall’altro lato, sull’Enciclica di Paolo VI si è sviluppata, sin dall’inizio 
ma anche in seguito, una accesa discussione nell’ambito propriamente teologico- 
morale e, di contraccolpo, in quello pastorale-applicativo. In quest’ultimo ambito 
una certa linea pastorale, di fronte ai casi obiettivamente difficili o ritenuti tali, 
ha preferito scegliere la strada di una indebita semplificazione o di una sbrigatività 
inaccettabile: il silenzio o quasi nella riproposizione della norma morale insegnata 
dalla Humanae vitae e il rimando qualunquistico alla coscienza di ciascuno.

Proprio i motivi indicati, anche se non unici, sollecitano una riflessione più 
serena ma del tutto accurata sul ruolo della coscienza e l’Enciclica Humanae vitae.

Per il credente questa riflessione deve partire dalla stessa Enciclica, che scrive: 
« Paternità responsabile comporta ancora e soprattutto un più profondo rapporto 
all’ordine morale oggettivo, stabilito da Dio e di cui la retta coscienza è fedele 
interprete » (n. 10). Il ruolo della coscienza è, dunque, di essere « fedele inter­
prete » di qualcosa di « oggettivo », dell’ordine morale divino. Le righe che seguono 
ribadiscono questo ruolo: « Nel compito di trasmettere la vita, gli sposi non sono 
quindi liberi di procedere a proprio arbitrio, come se potessero determinare in 
modo del tutto autonomo le vie oneste da seguire, ma devono conformare il loro 
agire all’intenzione creatrice di Dio, espressa nella stessa natura del matrimonio 
e dei suoi atti, e manifestata dall’insegnamento costante della Chiesa » (n. 10). 
Paolo VI rimanda al Concilio Vaticano II, là dove, trattando del giudizio sulla 
realizzazione concreta della procreazione responsabile, scrive: « Questo giudizio, in 
ultima analisi, lo devono formulare, davanti a Dio, gli sposi stessi. Però nella loro 
linea di condotta i coniugi cristiani siano consapevoli che non possono procedere 
a loro arbitrio, ma devono sempre essere retti da una coscienza che sia conforme 
alla legge divina stessa, docili al Magistero della Chiesa, che in modo autentico 
quella legge interpreta alla luce del Vangelo » (Gaudium et spes, 50).

2. Sono testi che meritano alcune annotazioni, indispensabili per precisare 
il ruolo della coscienza. Di questa sia l’Enciclica sia il Concilio pongono in luce 
un aspetto essenziale e qualificante: essa è sì un fenomeno etico, ma questo si 
radica, vive e si compie in un rapporto propriamente religioso o teologale. La 
coscienza, infatti, deve interpretare l’ordine morale oggettivo « stabilito da Dio », 
e gli sposi devono formulare il loro giudizio « davanti a Dio ». Non si tratta 
affatto d’un particolare marginale, né d’una condizione di semplice utilità, come 
se il giudizio di coscienza dovesse inserirsi nell’atmosfera religiosa assicurata dalla



Documentazione 1265

preghiera. Anche questa occorre: e il Concilio parla di « docile reverenza verso 
Dio ». È piuttosto elemento centrale e decisivo della coscienza come « luogo » 
d’incontro tra Dio e l’uomo, tra Dio che chiama e l’uomo che gli risponde. È la 
concezione biblico-patristico-tradizionale della coscienza morale, riproposta all’uomo 
d’oggi dal Vaticano II con quella lapidaria ed efficacissima espressione di Pio XII: 
« La coscienza è il nucleo più segreto e il sacrario dell’uomo dove egli si trova 
solo con Dio, la cui voce risuona nell’intimità propria » (Gaudium et spes, 16). 
Solus cum Deo: esaltante e tremenda solitudine quella dell’uomo nella quale entra 
la Presenza di Dio stesso; stupendo e pauroso silenzio umano allorquando viene 
scosso dalla voce di Dio!

Quest’aspetto religioso è veramente decisivo nelle questioni di coscienza: esso 
testimonia, con una forza del tutto singolare, che la coscienza non è un fenomeno 
« autonomo », non è chiusa e ripiegata su se stessa, come se l’uomo nei suoi giudizi 
e nelle sue decisioni potesse « procedere a proprio arbitrio ». E in realtà l’uomo 
non è un essere assoluto e insindacabile nei suoi giudizi e scelte morali. Certamente 
si dà una posizione culturale assai diffusa e radicata che considera l’uomo come 
un essere assoluto, senz’alcun riferimento etico oggettivo e trascendente. Ma è una 
posizione che esprime il cedimento dell’uomo alla tentazione più insidiosa da cui 
può venir colpito il suo essere « creaturale »: è la tentazione che dalle origini non 
cessa di attentare alla vera dignità e libertà dell’uomo: « diventare come Dio, cono­
scendo il bene il male » (Gen 3,5).

3. La coscienza è una realtà essenzialmente « relativa ». È relativa a Dio e, 
più concretamente, alla legge divina, nella quale si esprime la voce di Dio, il suo 
appello all’uomo intelligente e libero. La coscienza porta iscritto dentro di sé, in 
modo indistruttibile, il legame con la legge divina (cfr. Gaudium et spes, 16), 
un legame che non è offesa bensì garanzia della dignità della coscienza, anzi, in un 
certo senso, ne è il costitutivo.

Il rapporto tra la coscienza e il Magistero meglio si può intendere se si ha una 
concezione più personalistica ed esistenziale della legge morale, oltre dunque la 
visione abituale e comune che finisce per separare e contrapporre tra loro la legge 
e la persona. In realtà, la legge non è qualcosa di impersonale e di astratto, perché, 
formulando e veicolando i valori, fa riferimento alla persona (che è fatta per i 
valori/il Valore) e all’unica persona esistente, che è quella che esiste nella sua 
concretezza storica, e pertanto in una rete complessa di situazioni e condizioni, 
spesso quanto mai diverse. Tali situazioni e condizioni possono sì « condizionare » 
la consapevolezza e la libertà della persona, ma non la persona come tale, e quindi 
il suo costitutivo riferimento ai valori. Ciò vale, in modo specifico, per quella legge 
morale negativa che proibisce azioni intrinsecamente cattive: questa ha valore 
senz’alcuna eccezione, pena l’autodistruzione morale dell’uomo in quanto uomo.

La coscienza è una realtà relativa: relativa alla legge morale e relativa al Magi­
stero della Chiesa « che in modo autentico interpreta quella legge alla luce del 
Vangelo ». Il Signore Gesù continua a parlare oggi al cristiano anche attraverso 
la Chiesa, cui dona il suo Spirito di verità. In particolare i Pastori ricevono dallo 
Spirito di Cristo il « carisma » di interpretare con l’autorità stessa di Cristo la 
legge divina — e la Humanae vitae, in continuità col Magistero precedente, rileva 
che tale legge è insieme quella rivelata e quella « naturale » (cfr. n. 4) — nelle



1266 Documentazione

sue esigenze non solo fondamentali ma anche particolari, nella sua globalità e nei 
suoi dettagli. Di questo era consapevole l’Apostolo Paolo che esigeva dalla coscienza 
morale dei cristiani l’ascolto della voce interiore dello Spirito e l’ascolto della 
« esortazione » apostolica (cfr. Rm 12, 1).

Si dà così continuità tra legge divina e Magistero. Proprio questa continuità 
rende del tutto privo di senso l’appello alla coscienza per obiettare al Magistero. 
E ciò, tra l’altro, per una duplice fondamentale ragione. La prima: il Magistero 
non può minimamente prescindere dalla coscienza morale del credente, sia perché 
la sua funzione — voluta da Gesù Cristo e da Lui assicurata con il dono dello 
Spirito — è precisamente quella di illuminare la coscienza e di sostenerla nel 
discernimento della volontà di Dio; sia perché affida il contenuto del suo inter­
vento alla coscienza morale. È dunque il Magistero stesso il primo ad essere geloso 
custode e difensore energico della dignità autentica della coscienza, dei suoi diritti 
e doveri. La seconda ragione è che il Magistero stesso è vincolato dalla coscienza. 
I Pastori devono rispondere alla loro coscienza « ministeriale », che ad essi è assi­
curata e richiesta dal carisma e dal ministero ricevuto.

Quanto scrive Paolo VI nella Humanae vitae: della legge morale « la Chiesa 
non è stata autrice, né può, quindi, esserne arbitra; ne è soltanto depositaria ed 
interprete » (n. 18), esprime bene la coscienza « ministeriale » propria del Magi­
stero, quale eco viva e partecipazione della coscienza stessa del Signore Gesù che 
in rapporto al Padre dice: « Le parole che hai dato a me io le ho date a loro » 
(Gv 17, 8). Questa seconda ragione rivela immediatamente e con forza come sia 
semplicistico, anzi errato, contrapporre tra loro queste due entità, la coscienza 
e il Magistero, come se il Magistero non fosse, per il primo e con un vincolo del 
tutto singolare, legato alle richieste della coscienza.

4. Nel discorso comune sulla coscienza morale è frequente l’appello ai diritti.
È però un discorso unilaterale, e proprio per questo deformante. Va, dunque, 

completato con quello dei doveri. E tra questi è da ricordarsi il dovere prioritario 
di formare una coscienza vera. Per il cristiano, membro della Chiesa, una simile 
coscienza può adeguatamente formarsi nella Chiesa e con la Chiesa che Gesù ha 
voluto custode e annunciatrice della verità, anche della verità morale. La relatività 
della coscienza è, in ultima analisi, obbedienza alla verità. In questo senso stanno 
l’immagine semplice ed incisiva di Gesù circa l’occhio luminoso quale lucerna del 
corpo (cfr. Mt 6, 22-23) e le esortazioni dell’Apostolo sulla coscienza che dev’essere 
« pura » (2 Tm 1, 3), chiamata a « manifestare chiaramente la verità » (2 Cor 4, 2).

Si tratta di un itinerario educativo, nel quale, secondo tappe successive, si deve 
tendere a coltivare una particolare sensibilità morale e spirituale, non certo per 
giungere a « infallibilizzare » ogni parola magisteriale, ma per rendere più imme­
diata e penetrante la percezione dei valori da parte della coscienza e quindi per 
rendere più spontanee e decise le scelte morali corrispondenti.

5. Sia lecito concludere con un invito ai cultori della riflessione teologico- 
morale in tema di rapporti tra coscienza e Magistero. I loro scritti lasciano l’im­
pressione d’una certa « timidità teologica » per un eccesso di « naturalismo »: non 
sempre viene adeguatamente considerato l’inscindibile rapporto tra Yethos e il 
mysterium. Si dà, infatti, un mysterium conscientiae moralis christianae, che esige 
d’essere oggetto di più attenta e coraggiosa riflessione.



Documentazione 1267

II giudizio di coscienza del cristiano è... del cristiano, ossia di colui che, me­
diante la fede, mutua i suoi giudizi, la sua « mentalità » da Cristo stesso: « noi 
abbiamo il pensiero di Cristo » (I Cor 2, 16). In tal senso, salve tutte le debite 
distinzioni, si può parlare di una specie di immanenza della coscienza morale di 
Gesù Cristo nella coscienza morale del cristiano. Ma la coscienza morale di Cristo 
rimanda al suo Spirito, allo Spirito presente e operante nella Chiesa e in modo 
specifico nel carisma del Magistero. In tal modo il rapporto tra la coscienza e il 
Magistero viene teologicamente fondato: proprio da questa fondazione nuova e 
originale si deve partire e ad essa si deve fare continuo riferimento per l’analisi 
dei problemi morali che vi si collegano.

Nella questione particolare del rapporto tra la coscienza e il Magistero della 
Humanae vitae si dovrebbe sviluppare più decisamente un’altra istanza teologica: 
quella di collegare la legge morale della coppia cristiana con il dono dello Spirito 
che il sacramento del Matrimonio ad essa assicura. La lex nova dei coniugi cri­
stiani è Io stesso Spirito Santo effuso nella celebrazione sacramentale, ed è una 
lex nova che assume, conferma e offre significati nuovi alle istanze della lex natu­
ralis, anche e specificamente nell’ambito della vita sessuale (cfr. Humanae vitae, 
25; Familiaris consortio, 33). Ora il rimando allo Spirito Santo è essenziale per la 
comprensione e per la realizzazione della legge morale coniugale ed è nello stesso 
tempo essenziale per l’ascolto fedele e obbediente al Magistero della Chiesa: è 
l’unico e identico Spirito che illumina il credente e i Pastori. Possiamo così com­
prendere quanto diceva Paolo VI ai sacerdoti: « Parlate con fiducia, diletti Figli, 
ben convinti che Io Spirito di Dio, mentre assiste il Magistero nel proporre la dot­
trina, illumina internamente i cuori dei fedeli, invitandoli a dare il loro assenso » 
(Humanae vitae, 29). In una simile prospettiva teologica risulta ancora più ingiu­
stificata la contrapposizione tra la coscienza morale e il Magistero.

►F Dionigi Tettamanzi
Arcivescovo di Ancona-Osimo

Da L’Osservatore Romano, 22 novembre 1989



®AL® I ®AL® I ® AL® I0

□

0

□ CAILOI S.p.A.

Susegana (Treviso) - Zona Industriale 
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

0

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

0

0
®AL® I ®AL® I ®AL® I



- PROGETTAZIONE
- ESECUZIONE

- REALIZZAZIONE 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURI

ARMADI 
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

CONFESSIONALI 
E PENITENZERIE 
Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dotati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. I 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

ALTARI - AMBONI 
PANCHE ■ SEDIE - 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI ■ BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

SPECIALISTI 
IN 

ARREDAMENTO 
CHIESE, 

ASILI, 
CINEMA 

PARROCCHIALI 
E COMUNITÀ

RELIGIOSE
oolbvero ecclesioe
20156 MILANO - Via Garegnano 32 
Telefono 02/306311 - 0362/906402

AGENTE DI ZONA 

MARTINO MINETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917 -43155



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.
WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 • Tel. (0173) 58677-58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni ■ V. Cardinale Massaia, 76 ■ Tel. 299344-766897



A 
CARMAGNOLA '. 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE «.
DISTILLERIA LIQUORI

k
SPECIALITÀ’ >

ALPESTRE
. RICCO ASSORTIMENTO
L CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARIST1

offre per I 
Banchi di Beneficenza. 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa. 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

A

7

Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

corso Palestra, 14/g. (ang. via Bertela) - 10122 TORINO 
telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi,
Si esegue doratura e argentatura.

teche, patene, piatti, ecc.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE 

ROBERTO MAZZOLA 
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400 
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120 

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazioni nei pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richiesta



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55 -48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli, 
S. Famìglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalierl), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio. Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalierl), Suore Moriondo (Moncalierl).



...e perché non andiamo 
al SACRO MONTE 

di Varallo?
— c'è un ambiente meraviglioso ricco di verde
— straordinari capolavori nelle 45 cappelle
— vi si accede su ampia strada asfaltata
— c’è un accogliente Albergo "Casa del Pellegrino”

tei. (0163) 51 656

Per informazioni:
RETTORE SACRO MONTE
13019 VARALLO (VC) - Tel. (0163) 51 131

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL-TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

■ INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— ùupranuugni e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.



Premiata Fonderia di campane 

ACHILLE MAZZOLA

FONDERIA CAMPANE - AUTOMAZIONE CAMPANE 

OROLOGI DA TORRE

13018 VALDUGGIA (VERCELLI)

TELEFONO 0163/47.133



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nullaosta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 
DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 
AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA­
MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­
mento delle chiese con l'esperienza accu­
mulata in oltre vent'anni di attività, potrà 
risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­
mento Vi propone i suoi NUOVI GENERA­
TORI D’ARIA CALDA ad alto rendimento 
e lunga durata con serrande tagliafuoco, 
funzionanti a gasolio e a metano.

Serranda tagliafuoco

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 
cappelle invernali, aule, palestre, bar, ecc. 
Nuovi aerotermi a gas /I/IODUI!

Z1IR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI!!!

Omniatermoair Sede: Via della Rocca 10 *Tel- i811)88-27-25-87-7509
umnl" 10123 TORINO (ITALY)

Stabilimento: Strada Fornacino 87/C 
10040 LEINI' (Torino) ITALY



Nota - Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.

Seconda sezione: Pastorale fondamentale
Ufficio catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 

ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Ufficio liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87 
ore 9-12 — 15,30-18

Terza sezione: Pastorale speciale 

Istituti secolari
Responsabile: don Giuseppe Angelo Tuninetti (ab. tei. 68 78 65)

Associazioni laicali
Responsabile per i movimenti ecclesiali: il Vicario Generale.

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18

Pastorale della famiglia
Ufficio pastorale della famiglia - Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 — 

15-18 (esclusi lunedì mattina e sabato) - tei. 54 70 45
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95 - 53 09 81: ore 9-12

Pastorale della cultura e della scuola - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
Ufficio scuola: ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Pastorale delle comunicazioni sociali - tei. 54 49 69 - 54 52 34
Responsabile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 522 42 19)

Pastorale sociale e del lavoro
Ufficio pastorale del lavoro - Via Vittorio Amedeo II n. 16 - tei. 54 31 56-51 58 13 

ore 9-12,30

Pastorale del turismo e del tempo libero
Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123 - 5 33 13)

Centro Diocesano Vocazioni • Via XX Settembre n. 83 - tei. 566 02 89 
ore 9-12 — 15-17,30 (esclusi lunedì e sabato)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero - tei. 53 72 66 54 84 18 
ore 9-12 (escluso sabato)

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese - tei. 54 09 03
ore 9,30-12 — 15,30-17,30



Delegati Arcivescovili

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 70 45 - ab. 39 17 77)
per la pastorale della famiglia e per la pastorale giovanile e dei ragazzi

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20) 
per la Caritas diocesana

Bircio don Leonardo (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 40 70) 
per la pastorale sociale e del lavoro

Favaro can. Oreste (tei. uff. 51 86 25 - ab. 54 95 84) 
per l’attività missionaria

Garbiglia can. Giancarlo (tei. ab. 566 16 30) 
per le Confraternite

Marocco can. Giuseppe (tei. ab. 566 17 13) 
per la formazione permanente del clero

Pignata don Giovanni (tei. ab. 967 63 23)
per il Diaconato permanente e per i ministeri istituiti

Pollano don Giuseppe (tei. uff. 53 53 76 - ab. 436 27 65) 
per la pastorale della cultura e per la pastorale della scuola

Sangalli don Giovanni, S.D.B. (tei. uff. 54 49 69 - ab. 522 42 19) 
per la pastorale delle comunicazioni sociali

Tuninetti don Giuseppe Angelo (tei. ab. 68 78 65) 
per gli Istituti secolari

Veronese don Mario (tei. uff. 53 09 81 - ab. 79 48 27) 
per la pastorale della sanità

Rivista
Diocesana
Torinese t= rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia

N. 11 - Anno LXVI - Novembre 1989

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - V. dell’Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - Corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(ccp 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: EDIGRAPH Coop. - Via Conceria n. 12, 10023 Chieri (To)

Spedito: Febbraio 1990


