
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

LXVII
Marzp 1990
Hientn abbonam. postale 

ns"e - Gruppo 3°-70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Uffici0
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti rivi'1' 

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - Via dell’Arcivescovado n. 12 _____x

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Don Francesco Peradotto (ab. tei. 248 23 91)
Segretario del Moderatore: can. Giuseppe Cerino (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Birolo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Ufficio per i religiosi e le religiose: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali

Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12

Ufficio per le Cause dei Santi
Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)

Archivio - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12 (escluso sabato)

Economo diocesano - tei. 53 24 59
Mons. Michele Enriore

Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23 
ore 9-12

Assistenza al clero - tei. 54 76 03 
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Assicurazioni clero - tei. 54 33 70
ore 9-12 (escluso sabato)

Opera diocesana della preservazione della fede - Torino chiese
tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 — 15-18,30 (escluso sabato)

(segue nella III di copC11



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXVII Marzo 1990

SOMMARIO

Pag.
Atti del Santo Padre

Alla Confederazione Italiana dei Consultori Familiari di Ispirazione Cri­
stiana (2.3)

Al Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale (3.3) 
Lettera nel cinquantesimo della morte di Don Orione 
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali (/5.3) 
Visita pastorale alla Chiesa Eporediese (/S-/9.3):

223
226
229
231

— Omelia nella Concelebrazione a San Benigno Canavese
— Incontro con il mondo rurale a San Benigno Canavese
— Discorso nelle Officine Olivetti ad Ivrea
— Discorso nello Stabilimento Lancia Auto a Chivasso

Durante la visita alla sede della C.E.I. (27.3)
Alla Penitenzieria Apostolica (3/3)

234
237
238
241
245
247

Atti della Santa Sede  
Congregazione delle Cause dei Santi: 
Promulgazione di Decreti riguardanti:
— un miracolo (Ven. Filippo Rinaldi)
— le virtù eroiche del Servo di Dio Fratei Teodoreto

249
249

Atti delia Conferenza Episcopale Italiana
Presidenza:
Comunicato in occasione della Giornata della donna

Consiglio Episcopale Permanente:
Comunicato dei lavori (26-28.3)

251

253

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 
Il lavoro festivo

Nomina
257
260

Atti dell’Arcivescovo 
Messaggio in occasione della visita del Papa ad Ivrea

Dichiarazione su Roberto Casarin e l’Associazione "Cristo nell'uomo”
Costituzione del "Servizio Migranti”

Statuti del "Servizio Migranti”

261
262
263
264



222

Curia Metropolitana
Vicariato Generale:

In preghiera per ottenere il dono della pioggia 269
Cancelleria: Termine di ufficio — Trasferimento di parroco — Nomine —

Conferma in istituzione — Variazione di confine parrocchiale 270
Caritas diocesana:

Stranieri a Torino 272
Ufficio scuola:

L’insegnamento della Religione cattolica nelle scuole pubbliche della 
diocesi 274

Documentazione
Reincarnazione e cristianesimo Walter Kasper) 281
Prima Giornata diocesana della Caritas (22-25 marzo 1990} 287
— Cronaca 288
— Giovedì 22.3 ■ Auditorium RAI

- Il Vangelo della carità, dall’alba al tramonto della vita Giovanni 
Saldarmi) 289

- Lettera d’invito dell’Arcivescovo per rincontro di giovedì 22 marzo 302
- Tabelle 303

— Sabato 24.3 - Valdocco
- Introduzione Giovanni Saldarmi) 309
- Carità e liturgia (don Aldo Marengo) 316
- Identità della catechesi in rapporto alla pastorale (don Dario Berruto) 320
- Spunti e proposte per la Caritas parrocchiale (don Sergio Baravalle) 323
- Rapporti tra Caritas parrocchiale e gruppi, associazioni, cooperative

(don Leonardo Birolo - doti. Stefano Lepri) 332
- Rapporti Caritas con Istituzioni civili (dott. Angela Bertero - sr. Angela 

Bozzoli) 336
- Come stare vicino a chi lascia la vita (don Mario Veronese) 340
- La Chiesa di Torino e la presenza degli stranieri (don Augusto Negri) 345
- Iniziative per il Terzo Mondo (dott. Edoardo Gorzegno) 349
- Itinerari di carità dei giovani (sr. Bianca M. Concettoni ■ dott. Jean .

Tefnin • don Giovanni Rege Gianas - don Giovanni Villata) 35*
- Conclusioni (mons. Francesco Peradotto) 355

— Domenica 25.3
Spunti per i sacerdoti e gli animatori liturgici per la liturgia eucaristica 35? 

— Dati statistici sulla partecipazione 359



Atti del Santo Padre

Alla Confederazione Italiana
dei Consultori Familiari di Ispirazione Cristiana

1 Consultori familiari siano luoghi rispettosi 
della loro vera natura di servizio alla famiglia

Venerdì 2 marzo, il Santo Padre ha ricevuto in udienza la Confederazione 
Italiana dei Consultori Familiari di Ispirazione Cristiana ed ha pronunciato 
il seguente discorso:

1. Ho accolto con gioia l’invito ad incontrarmi con voi che partecipate al sesto 
Convegno nazionale della Confederazione Italiana dei Consultori Familiari di Ispi- 
razione Cristiana. Rivolgo a tutti e a ciascuno il mio affettuoso e cordiale saluto. (...)

La Chiesa guarda con grande interesse l’attività che i vostri Consultori da anni 
vanno svolgendo con competenza professionale e profondo spirito umano e cristiano, 
dal momento che oggetto del vostro servizio è la famiglia che nella coscienza viva 
della Chiesa costituisce un bene fondamentale dell’uomo e riveste la dignità di 
Chiesa domestica” all’interno del Popolo di Dio.

La famiglia, che corrisponde, da un lato, all’eterno e immutabile progetto di Dio, 
risente, dall’altro, delle caratteristiche contingenti delle varie epoche storiche, 

incontra nella società e nella cultura d’oggi, accanto a stimoli positivi, molteplici 
difficoltà e pericoli. Essa vive oggi una stagione fortunata, per il crescente affermarsi 

suoi valori personalistici e sociali all’interno della comunità civile della Chiesa, 
Nello stesso tempo, però, i suoi valori fondamentali, quelli dell’amore e della vita, 
sono oggi pesantemente minacciati in più modi e a diversi livelli.

Fortunatamente, per la salvaguardia e la promozione della famiglia sono oggi 
disponibili risorse nuove e aiuti preziosi: tra questi si devono annoverare i Consul-

tori familiari, sempre che siano rispettosi della loro vera natura di servizio alla 
gamiglia.

persona: un ”io” aperto al ”tu”
2. L’argomento dei lavori del vostro Convegno è stato formulato in modo sug- 

« stivo con queste parole: « Nascere persona, crescere persone ». È un tema che 
Prime felicemente la logica propria dei Consultori di ispirazione cristiana, il cui

223



224 Atti del Santo Padre

servizio è rivolto alla persona, alla coppia e alla famiglia: dunque alla persona-in- 
relazionc. In realtà, la persona come tale deve definirsi come relazione vivente, co­
me "io” aperto al ”tu” dell’altro, in particolare in quella relazione fondamentale 
che si realizza nell’esperienza primordiale della vita di coppia e di famiglia.

Di questa relazione avete voluto approfondire due momenti essenziali: quello 
della nascita e quello della crescita. È senza dubbio di estrema importanza cogliere 
e proporre la dimensione "umana”, e quindi tipicamente personale del "nascere' 
e del "crescere" nel contesto di una cultura che troppo spesso affronta questi mo­
menti di vita considerandone solo alcuni aspetti parziali e superficiali.

Il servizio dei Consultori familiari, sia per la necessità di raggiungere le cause 
più profonde del disagio da cui sono segnate le relazioni interpersonali all'interno 
della coppia e della famiglia, sia per l’esigenza di sviluppare una tempestiva e allar­
gata opera di prevenzione, ossia di educazione della persona, si svolge innanzi tutto 
agli aspetti umani, psicologici, affettivi, relazionali della persona.

In questo senso, i vostri Consultori familiari possono trovare nell’ispirazione 
cristiana che li anima lo stimolo per una azione più incisiva a favore della globalità 
e unità dei valori e delle esigenze della persona, e, nello stesso tempo, lo spunto 
per un contributo del tutto nuovo e originale alla persona stessa: l’ispirazione cri­
stiana. infatti, si radica in quella fede che scopre, con meraviglia e stupore grandu­
la verità intera dell’uomo come essere creato in Gesù Cristo a immagine e somi­
glianza di Dio: di Dio-Persona, di Dio-Amore che si dona (cfr. Lett. Ap. MulierP 
dignitatem, 7).

Il figlio come dono
3. In questa luce, il "nascere” della persona si pone come fenomeno profo8' 

damente personalistico, non solo nel senso che coinvolge le persone dei genitori e 
del figlio, ma anche nel senso che gli uni e 1’altro sono chiamati in causa nella lof° 
dignità di persone che si donano.

Il "nascere” umano è frutto e segno di una donazione d'amore. Donazione dell0 
sposo nei riguardi della sposa e di questa nei riguardi dello sposo. Ma, ancor P*3' 
donazione dei due insieme al figlio, giacché essi diventano ”una carne sola” ufi1 
mamente nella "nuova carne” di lui. Nella prospettiva in qualche modo intuii3 
dalla stessa ragione umana e luminosamente chiarita dalla fede, la donazione coni*-1 
gale e parentale esprime nel tempo e rende visibile la donazione eterna di 
Creatore e Padre. Di questa donazione misteriosa, che è la radice primigenia 
cui scaturisce ogni uomo che viene in questo mondo, i genitori sono gli strume*1*1 
e i collaboratori coscienti e responsabili. È allora urgente, perché il "nascere P6,f 
sona” riveli e attui la sua verità integrale, che i coniugi, come scrive il Conciò0 
Vaticano II, « nel compito di trasmettere la vita umana e di educarla... sappi^ 
di essere cooperatori dell’amore di Dio Creatore e quasi suoi interpreti » (Gaudio 
et spes, 50).

Ne deriva che il figlio deve essere, dall’inizio e sempre, considerato e am8 
nella sua incommensurabile dignità di persona, come valore in sé e per sé, c°^ 
bene, come dono. Sì, come dono, perché questa è la sua identità profonda: «Se 
frutto della loro reciproca donazione di amore, è, a sua volta, un dono per ambed3^ 
un dono che scaturisce dal dono », come ho detto nel discorso al VII Simp°s 
dei Vescovi europei (17 ottobre 1989, n. 5 [RDTo 1989, 1031]).

4. La prospettiva del dono, che pone i genitori e il figlio sull’identico 
della dignità personale, diventa decisiva e qualificante per tutti i problemi che



Atti del Santo Padre 225

allegano alla crescita e maturazione umana delle persone, in particolare nel loro 
reciproco rapporto.

Tutte le relazioni interpersonali e in special modo le relazioni tra i coniugi e 
tra i genitori e i figli, che si configurano come fondamentali ed emblematiche rispetto 
alle altre, devono realizzarsi secondo la dignità e la finalità propria della persona 
umana. 11 Concilio Vaticano II, in un suo passo assai semplice ma di straordinaria 
densità, così qualifica tale dignità: « L’uomo è in terra la sola creatura che Dio ha 
v°luto per se stessa » e che non può « ritrovarsi pienamente se non mediante un 
dono sincero di sé » (Gaudium et spes, 24).

Il "crescere persone” significa allora offrire a ciascuno i mezzi e le condizioni 
Perché "si ritrovi pienamente”, ossia si realizzi come persona nella sua dignità di 
dono” e nella sua finalità di "donazione” agli altri.

Ed è questo il primo e fondamentale compito della famiglia, come ho scritto 
nell’Esori. Apost. Familiaris consortio: « Suo primo compito è di vivere fedelmente 
a realtà della comunione nell’impegno costante di sviluppare un’autentica comunità 

di persone » (n. 18).
Anche il servizio consultoriale può offrire un importante aiuto di consulenza per 

a migliore realizzazione di tale compito, soprattutto nelle situazioni nelle quali, 
Per difficoltà psicologiche, educative, ambientali e sociali, i rapporti all’interno della 
coppia e della famiglia si fanno problematici e tendono ad incrinarsi o addirittura 
a spezzarsi.

famiglia: luogo primario della "umanizzazione" della persona e della società

5. Questa visione della persona dono-che-si-fa-dono non legittima affatto un’in- 
erpretazione privatistica e chiusa delle problematiche coniugali e familiari; al con- 
„ario, se ben compresa, una simile prospettiva fonda e stimola un impegno speci- 
*camente sociale.

In realtà, la carica umanistica che ne scaturisce, arricchendo le relazioni inter- 
^rsonali all’interno della coppia e della famiglia, contribuisce beneficamente all’uma- 

’intera società. Questa, a sua volta, scopre in tale prospettiva precise 
nei riguardi della coppia e della famiglia, a cui capisce di dover 
bilità di sviluppare al massimo il caratteristico ruolo umanizzante.

Anche in questo senso ho voluto richiamare l’impegno apostolico dei fedeli laici, 
$ impegno che è assolto da voi operatori consultoriali in una forma privilegiata: 
Urge un’opera vasta, profonda e sistematica, sostenuta non solo dalla cultura ma 
che dai mezzi economici e dagli strumenti legislativi, destinata ad assicurare alla 

biglia il suo compito di essere il luogo primario della "umanizzazione” della per- 
d na e della società. L’impegno apostolico dei fedeli laici è anzitutto quello di ren- 

ei’e la famiglia cosciente della sua identità di primo nucleo sociale di base e del 
0 originale ruolo nella società, perché divenga essa stessa sempre più protagonista 
lva e responsabile della propria crescita e della propria partecipazione alla vita 

°ciale » (Esort. Ap. Post-Sinodale Christifideles laici, 40).
c Carissimi, ecco i nobili compiti che vi stanno dinanzi. Neìl’esortarvi a perseguirli 

n slancio rinnovato, tutti benedico di cuore.

"«azione dell 
^Ponsabilità 
°"rire la possi



226 Atti del Santo Padre

Al Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale

La cultura deve condurre alla Verità
Sabato 3 marzo, il Santo Padre ha ricevuto in udienza i partecipanti all’Asse111' 
blea Nazionale del Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale (M.E.I.C.) e° 
ha loro rivolto questo discorso:

1. Sono lieto di incontrarmi con voi, in occasione del vostro raduno a RoH13 
per la IV Assemblea Nazionale. (...)

11 tema della vostra Assemblea, « Una fede aperta allo Spirito e operosa 
mondo », ben si addice a chi, come voi, è chiamato a impegnarsi nel vasto e p^0- 
blematico mondo della cultura contemporanea con una precisa prospettiva di f^e 
cristiana, avendo come costante punto di riferimento il Magistero della Chiesa, and13 
a motivo dell’appartenenza all’Azione Cattolica, che caratterizza il vostro operar6'

2. La cultura è stata sempre oggetto di particolare attenzione da parte del*3 
Chiesa, perché esprime il sentire più elevato dell’uomo e ne guida le scelte. Per 
cristiano, poi, essa non può non confrontarsi con l’insegnamento del Vangelo. V®! 
sapete come il mio Predecessore Paolo VI, nella Esortazione apostolica Evang^11 
nuntiandi, abbia individuato il dramma della nostra epoca, più che di ogni altr3, 
nella rottura tra Vangelo e cultura e abbia impegnato quindi la comunità ecclesia^ 
a « fare tutti gli sforzi in vista di una generpsa evangelizzazione della cultura, P*3 
esattamente delle culture. Esse devono essere rigenerate mediante l’incontro 6011 
la Buona Novella » (n. 20).

Soprattutto la Costituzione conciliare Gaudium et spes ha dedicato pagine li111*1 
nose a questo tema. Nell’enunciare in particolare « alcuni princìpi riguardanti 1 
retta promozione della cultura », ne ha affermato la legittima autonomia (n. 
ed ha denunciato certi aspetti critici dell’odierno progresso delle scienze e della t6^ 
nica, individuando altresì quei valori della cultura attuale che possono costituì 
in qualche modo una praeparatio evangelica (n. 57).

Su questo tema del rapporto tra fede e cultura mi preme sottolineare qui quaftC 
dicevo in altra occasione: « Esiste, e non si deve temere di affermarlo, una qua 
ficazione cristiana della cultura, perché la fede in Cristo non è un puro e semP^ 
valore tra i valori che le diverse culture enucleano; ma per il cristiano è il giudi21 
ultimo che li giudica tutti, pur nel pieno rispetto della loro consistenza prop613 
(Insegnamenti VII/1 [1984], 261).

La fede dunque non è per nulla estrinseca alla cultura, ma anzi genera culti11’3' 
da qui emerge un compito da realizzare ed una tradizione da conservare e tras#, 
tere. Nel Convegno ecclesiale di Loreto, riferendomi all’impegno della Chiesa 11 , 
liana, ho offerto una indicazione di coraggio e di fiducia: anche nell’attuale c°otS 
sta di secolarizzazione e per tanti aspetti di scristianizzazione, dobbiamo guardi 
al futuro con l’obiettivo che la fede « abbia, o ricuperi, un ruolo-guida ed un’effic30 
trainante », mediante una presenza anche pubblica nella società e con la tensi° 
a « far sì che le strutture sociali siano o tornino ad essere sempre più rispett0 
dei quei valori etici, in cui si rispecchia la piena verità sull’uomo » (cfr. Insegò 
menti, VIII/1 [1985], 1001-1002).



Atti del Santo Padre 227

3. Pertanto il vostro impegno culturale di discepoli di Cristo e di appartenenti 
ad un Movimento tipicamente ecclesiale deve essere aperto a cogliere gli autentici 
valori umani, dovunque essi si trovino, per riportarli alla loro origine divina, per 
Purificarli dalle scorie dell’errore e del peccato e per poter dialogare con chi li 
esprime su una base di competenza e di sincerità.

Ma proprio questo impegno di dialogo vi domanda di coltivare e di difendere 
sempre quella identità culturale cristiana, che fa di voi degli autentici credenti ma- 
luri e vi permette di raccogliere, nel dialogo, frutti evangelici. Alle idee ed alle 
Proposte che, con la pretesa di superiore cultura e di modernità, contraddicono alla 
v>sione cristiana dell’uomo e della società, il credente non solo non si apre, ma 
e contesta senza ambiguità e ne afferma la natura illusoria e dannosa. Tanto più 

che è la storia stessa a dimostrare frequentemente il carattere fallace e antiumano 
* molte ideologie.

4- Anche oggi dunque, per essere vera ed efficace, la cultura cristiana non deve 
assumere schemi conoscitivi strutturalmente deboli, non deve rimanere soggetta all’in- 
ccrtezza, non deve lasciarsi guidare da dubbi non solo metodici, né condizionare 

a Problematiche inconcludenti.
La cultura deve condurre alla verità. La verità delle cose, della storia, della vita 

e dell'uomo, non deve essere acriticamente accettata, ma ricercata con sincerità e 
c°n fiducia, e coltivata con coraggio e con coerenza. Una strada culturale come 
<luesta non può non orientare a Cristo, che è la pienezza della Verità, la Verità 

le si fa Uomo per la nostra salvezza. Ogni uomo di cultura dovrebbe sentire il 
ascino di questo «itinerarium mentis in Deum », come il senso ultimo ed illumi- 

Pante del suo impegno.
La vostra cultura dovrà essere allora tendenzialmente universale: non chiudersi 

ln un settore o limitarsi a pochi àmbiti, ma, senza perdere la doverosa competenza 
Scientifica nel proprio campo, essere capace di aprirsi all’orizzonte di tutte le realtà, 

cominciare da quella spirituale e religiosa. Sia per voi fonte di gioia spirituale 
motivo di costante impegno puntare alla sintesi tra fede e cultura e tra fede e vita.

. 3- Questa sintesi affascinante non si realizza senza precise condizioni. Richiede 
•atti che la nostra fede pervenga a quella autentica maturità che consiste nell’assi- 

^."are intellettualmente il dato della Rivelazione, e ci domanda anche e soprattutto 
'essere "persone spirituali”, ricche di quella sapienza che dà il primato alla pre- 

>era e che permette di sentirsi in sintonia con le cose del Signore.
. La fede inoltre deve essere vissuta aH’interno della comunità ecclesiale. Il luogo 
^ cui germoglia la cultura cristiana è la realtà misteriosa della Chiesa, dove il popolo

1 credenti vive, riflette e prega in comunione con il Magistero che insegna, san- 
1 ’ca e guida.

La fede, ancora, deve essere sempre vissuta con coerenza, particolarmente nell’af- 
°ntare i problemi etici, antichi o nuovi: non è il caso di lasciarsi sedurre o inti- 
’u're da orientamenti di pensiero e stili di vita, seppure diffusi, che tendono a 

e at'vizzare le dimensioni e implicazioni morali della fede, subordinandole a scelte 
mteressi soggettivi.
Ed infine la fede autentica non tema la testimonianza anche in quei settori pub- 

fa’c' ddla società e della politica, dove, di fronte alle difficoltà dell’impegno, può 
S/S1 Strada tentazione della fuga nel privato, oppure lo stesso impegno assunto 

condizionato da interessi individualistici. Educarsi alla testimonianza nel sociale 
j.j?el politico è un dovere preciso per chi ha fatto della cultura cristianamente qua- 

lcata una scelta prioritaria di vita.



228 Atti del Santo Padre

6. Cari Fratelli e Sorelle, una fede aperta ai doni dello Spirito ed una presenza 
evangelicamente operosa nel mondo domandano a tutti voi uno sforzo continuo di 
ricerca, di formazione e di testimonianza, sempre sostenuto e alimentato dalla pre­
ghiera. È questo il cammino che vi attende a partire dalla vostra IV Assemblea- 
Auguro al vostro Movimento di essere per questa nostra società quel lievito, quel 
sale e quella luce di cui parla il Vangelo, mentre di cuore imparto a tutti voi l’Apo­
stolica Benedizione.



Atti del Santo Padre 229

Lettera nel cinquantesimo della morte di Don Orione

Vivere umili e

Piccola

piccoli ai piedi della Chiesa

Cinquant’anni or sono, il

Al diletto figlio
GIUSEPPE MASIERO

Direttore Generale della
Opera della Divina Provvidenza

12 marzo 1940, ritornava alla casa del Padre, invo- 
c«ndo il nome di Gesù, il Beato Luigi Orione, apostolo della carità e padre dei 
Poveri. Pertanto la Piccola Opera della Divina Provvidenza, da lui fondata, fa bene 
a ricordare quel suo dies natalis per rendere grazie a Dio e per riaffermare la volontà 

tutti i suoi figli spirituali di custodirne fedelmente il messaggio.
Mentre esprimo vivo compiacimento per tale iniziativa, incoraggio e benedico 
cuore il loro intento di approfondire, lungo tutto l’anno giubilare, lo spirito ed 

1 carisma del Fondatore per farne ragione di rinnovato slancio spirituale ed apo- 
st°Hco, alle soglie del terzo Millennio.

Se si osserva la multiforme attività caritativa, a cui si dedicano i Figli e le Figlie 
1 Don Orione, così pure se si considera la mole enorme di iniziative benefiche da 

intraprese, non si può trattenere una giusta ammirazione davanti ad un servitore 
ella Chiesa così fedele e generoso. È tuttavia importante che ci si domandi quale 

Sla il carisma unificante, sul quale la sua Opera è costruita, e che la distingue dalle 
a^re Congregazioni, sorte nello stesso periodo storico ed ugualmente dedite al ser- 
^tzio dei poveri.

. Per rispondere adeguatamente a tale interrogativo, occorre rifarsi alla tipica espe- 
'pnza spirituale di Don Orione. Egli, totalmente abbandonato nelle mani della Divina 

r°vvidenza, avvertì una bruciante passione per la salvezza dei fratelli espressa nel 
^do: « Anime! Anime », che lo spinse sulle strade del mondo facendo del bene 
^^pre, del bene a tutti.

Sentendosi chiamato dallo Spirito a riportare Cristo al popolo e il popolo a Cri- 
St°' in un periodo storico molto difficile di grandi cambiamenti sociali e culturali, 

duale tanta gente era attratta da ideologie materialistiche contrarie al Vangelo, 
un Orione fu ispirato da un profondo "sensus Ecclesiae”. Pose pertanto quale 

‘?e speciale della sua Congregazione quello di diffondere la conoscenza e l’amore 
1 Gesù Cristo, della Chiesa e del Papa, specialmente nel popolo; trarre ed « unire 

un vincolo dolcissimo e strettissimo di tutta la mente e del cuore i figli del 
°Polo e le classi lavoratrici alla Sede Apostolica », nella quale, secondo le parole 
,e Crisologo, « il Beato Pietro vive, presiede e dona la verità della fede a chi la 

bianda » (ad Eut. 2). E ciò mediante l’apostolato della carità fra i piccoli e i po- 
erl (Cap. I delle Costituzioni).

I Questo è stato, sin dal primo momento, l’insegnamento costante di Don Orione, 
s spirito che ha guidato il sorgere del suo Istituto. Del resto anche l’ultimo di- 

°rs° rivolto ai suoi Figli, a pochi giorni dalla morte, riprendeva il suo frequente 
Ulto: « Vi raccomando di stare e di vivere umili e piccoli ai piedi della Chiesa ».

lo CSt° suo testament0 spirituale lasciato in eredità alla sua Famiglia, perché 
custodisse e lo onorasse pienamente.



230 Atti del Santo Padre

Egli volle dimostrare che si può stare con la Chiesa e con i poveri. Costatò ch^ 
nella società scristianizzata esiste un solo linguaggio comprensibile, che smuove 1 
cuori: il linguaggio della carità. E comprese che « la causa di Cristo e della Chiesi1 
non si serve che con una grande carità di vita e di opere, la carità apre gli occhi all0 
fede e riscalda i cuori d’amore verso Dio. Opere di carità vogliono: esse sono l'apO' 
logia migliore della fede cattolica ». In lui dunque l’amore alla Chiesa e al Papa 
e l’amore ai poveri costituiscono le due punte dell’unica fiamma apostolica che divo­
rava il suo cuore senza confini. È stato giustamente affermato che si potrebbe capiti 
Don Orione anche senza i poveri, ma non senza il suo ardente amore alla Chiesti 
e al suo Pastore Universale. Fedeli a questa singolare spiritualità, i Figli della Divino 
Provvidenza, sacerdoti, fratelli, eremiti emettono nella loro professione religiosa, con 
i tre voti di povertà, castità, obbedienza, anche un quarto di ''speciale fedeltà d 
Papa”, mentre le Piccole Missionarie della Carità, sia le Suore di vita attiva cM 
le Sacramentine non vedenti adoratrici, aggiungono un quarto voto ”di carità”.

Siccome « torna a vantaggio stesso della Chiesa che gli Istituti abbiano una lor° 
propria fisionomia e una loro propria funzione » (Perfectae caritatis, 2) vi incorag­
gio, Sorelle e Fratelli carissimi, a proseguire su questa strada, resistendo ad ognl 
tentazione di conformismo e accomodamento alla mentalità del mondo, anche a co­
sto di sacrifici. Cooperate attivamente alla diffusione del Regno di Dio specialmen10 
fra i poveri, ponendovi generosamente al loro servizio e condividendone le sofff 
renze e le speranze. Dovunque operate siate testimoni dell’amore di Dio, con umiltà 
e nascondimento, in assoluta fedeltà agli insegnamenti della Chiesa e profondamene 
compenetrati nel mistero di Cristo crocifisso e risorto.

Scegliendo come motto programmatico per la sua Famiglia religiosa « Instaurar6 
omnia in Christo » (Ef 1, 10), Don Orione volle fare di Cristo il cuore del mondo 
dopo averne fatto il cuore del suo cuore. È necessario perciò che anche la sua Farfu­
glia Religiosa abbia il suo coraggioso ottimismo. « I popoli sono stanchi — 
scriveva — sono disillusi; sentono che tutta è vana, tutta è vuota la vita senza De­
siamo all’alba di una grande rinascita cristiana? Cristo ha pietà delle turbe: Crisi0 
vuol risorgere, vuol riprendere il suo posto. Cristo avanza: l’avvenire è di Cristo" 
fLettere II, 216).

Mi è caro auspicare che, saldamente ancorati al suo carisma, i Figli della DiviF0 
Provvidenza, le Piccole Missionarie della Carità, i membri degli Istituti Secolari ,rt' 
sieme con gli ex-Allievi, gli Amici dell’Opera siano pronti a rispondere con rina0' 
vato slancio alle sfide della nostra epoca e degli anni a venire, rivolgendo sempr° 
lo sguardo verso la figura e gli esempi del Fondatore per esserne la vivente co^' 
nuazione.

La Vergine Maria, Madre della Divina Provvidenza, alla quale Don Orio^ 
consacrò la sua esistenza e l’intera sua Famiglia, vi protegga sempre e continui a 
assistervi dal Cielo il vostro Beato Fondatore.

In pegno di questi voti, invoco dal Signore pienezza di grazie e di favori celestini, 
mentre di cuore imparto a Lei ed a tutti i membri della Famiglia Orionina 
speciale Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 12 Marzo 1990, cinquantesimo della morte di Don Luigi Orione.'

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 231

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali

Dobbiamo soddisfare il desiderio
di informazione religiosa

Giovedì 15 marzo, ricevendo i partecipanti all’Assemblea Plenaria del Ponti­
ficio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, il Santo Padre ha pronunciato il 
seguente discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. È una grande gioia per me questo incontro con i membri e con il personale 
e* Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali in occasione della vostra Assem- 
ea Plenaria. Rivolgo il mio speciale benvenuto ai nuovi membri che hanno accon- 

$entito volentieri a mettere a disposizione il loro tempo e i loro talenti per appro- 
°ndire l’importante lavoro di questo Consiglio.

Come sapete, questo Dicastero è stato istituito su specifica richiesta dei Padri 
e‘ Concilio Vaticano II, nella convinzione che i moderni mezzi di comunicazione 

s°ciale, se correttamente usati, « contribuiscono efficacemente a sollevare e ad arric- 
htre gli animi, nonché ad estendere e consolidare il Regno di Dio » (Jnter mirifica, 

2) Oggi più che mai, la promessa e, allo stesso tempo, la sfida delle comunicazioni 
Sciali esige da parte delle società umane e della Chiesa stessa una maggior atten- 

e un maggior sforzo in questo campo. Ciò è particolarmente vero alla luce 
eli 'urgente necessità, che si avverte in tutte le parti del mondo, di uno sviluppo 

spirituale, sociale e culturale.

2- I Paesi dell’Europa Centrale e Orientale, per esempio, offrono opportunità 
Senza precedenti di proclamare la Parola di Dio attraverso i media. Dobbiamo cer- 
Care di soddisfare la fame e la sete di verità e di istruzione religiosa di quanti, per 
molti anni, hanno avuto una stampa, una radio e una televisione che lasciavano 
Pochissimo spazio a temi specificamente cristiani. Adesso si presenta l’opportunità 

1 diffondere a mezzo stampa notizie e riflessioni che riguardano la religione e di 
^smettere per radio e per televisione importanti avvenimenti religiosi, per la grande 

^°<a di molti. Nel fornire un’accurata informazione e la possibilità dello scambio 
opinioni, il mezzo di comunicazione può inoltre promuovere quel dialogo e quella 
rtecipazione che sono fondamentali per la vita democratica e lo sviluppo sociale.
Nell’Europa Occidentale e in una certa misura in Nord America, i cambiamenti 

"“dotti da nuove politiche e tecnologie della comunicazione hanno creato nuove 
t e per la Chiesa. Come indicato nei « Criteri di collaborazione ecumenica ed in- 
p ehgiosa nel campo delle comunicazioni sociali », recentemente pubblicati da questo 
. ntificio Consiglio*, i cattolici devono lavorare insieme agli altri cristiani e a tutti 
laedenti, per garantire il diritto della presenza religiosa nei media. In particolare 
aj °nde radio sono una pubblica concessione in cui il profitto privato è subordinato 
ve erv*z'° per il bene comune. Esse devono essere usate in modo da contribuire 
y arnente al benessere integrale della persona umana. Alla fine di questo mese, 

escovi ed altre persone che operano ni campo dei media in Europa si riuniranno

" RDTo 1989, 1060-1064 [N.d.R.].



232 Atti del Santo Padre

a Fatima per riflettere su alcuni di questi stessi problemi. Che la loro riunione — con 
l’intercessione di Nostra Signora di Fatima — possa essere fruttuosa per la riscO' 
perta delle comuni radici cristiane della cultura europea e per una nuova evangeli2' 
zazione di questo Continente.

3. Volgendo la nostra attenzione all’America Latina, vediamo che quella Chiesa 
sta compiendo un rinnovato sforzo per predicare il Vangelo in preparazione al Ci”' 
quecentesimo Anniversario della prima evangelizzazione dell’emisfero Occidental6, 
Qui, come in Europa e altrove, vediamo ancor più chiaramente che l’evangelizZ3' 
zione non è uno sforzo che, una volta fatto, non ha bisogno di essere ripetuto. W 
realtà, in ogni tempo e luogo, la Chiesa evangelizza costantemente se stessa cosicch6, 
purificata e rinnovata, possa adempiere alla sua missione di vivere il Vangelo e 
portarlo agli altri.

Oggi, nell’assolvere a questo compito di evangelizzazione, la comunità ecclesia^ 
può far uso di forme di comunicazione sociale che cinque secoli fa non esistevano 
Sono felice di notare che la Chiesa in America Latina sta adottando misure concrei6 
per sviluppare una rete di computer allo scopo di diffondere informazioni sulla fe^6 
e la cultura cristiane. Come ho affermato nel mio Messaggio di quest’anno per la 
Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali: « Nella nuova "cultura del con1' 
puter”, la Chiesa può più rapidamente informare il mondo del suo "credo” e sp16' 
gare le ragioni della sua posizione su ogni problema o evento » *. Quanto ancori 
può e deve essere fatto, dagli sforzi creativi nei mezzi di comunicazione, per raff°f 
zare e approfondire la testimonianza vivente della fede di tanti cattolici in Ame 
rica Latina!

4. Anche in Africa si avverte l’urgente necessità di evangelizzazione attraverso 
i mezzi di comunicazione. Ciò ha spinto il Simposio delle Conferenze Episcopa. 
dell’Africa e del Madagascar (SECAM) a programmare a luglio un incontro con1’ 
nentale speciale, che tratterà esclusivamente questo tema. Sono fiducioso che queStC 
incontro condurrà ad una maggiore consapevolezza e ad un’azione efficace nell’1150 
dei mezzi di comunicazione sociale per la missione della Chiesa di predicare il 
gelo a tutti i popoli. I media inoltre sono importanti anche per l’Assemblea Speda 
per l’Africa de! Sinodo dei Vescovi. Attraverso il loro impiego creativo, le infort116 
zioni potranno essere scambiate e la partecipazione dei fedeli alla preparazione 
questo importante evento potrà essere accresciuta.

Il fatto che la Chiesa in Asia costituisca una piccola minoranza fra tante P0^ 
lazioni, presenta una sfida particolare nell’uso dei media. L’evangelizzazione e 
pre-evangelizzazione possono essere efficacemente sorrette da uno sforzo più inte11, 
in questo campo. Una prossima riunione dei rappresentanti dei Vescovi dell'A5*6 
prevista per luglio in Indonesia, sarà occasione di riflessione sulla presenza o£ 
Chiesa nei media in questo vasto Continente.

5. Infine vorrei menzionare il documento: « Pornografia e violenza nei 
di comunicazione: una risposta pastorale»*, pubblicato l’anno scorso da 
Pontificio Consiglio. Nel rivolgersi ai funzionari pubblici, ai professionisti dei rr,e<1 e 
e alle famiglie, il documento fornisce sagge direttive ed incoraggiamento per ®a ■ 
iniziative e per una solida programmazione nelle pubblicazioni, film, trasmiss1 
televisive e video-cassette. Sollecita allo stesso tempo quanti si occupano di que

* RDTo 1990, 22 [N.d.R.].
* RDTo 1989, 599-604 [N.d.R.].



Atti del Santo Padre 233

attività a tutelare tutti i membri della società, soprattutto le donne e i bambini, 
contro un basso sfruttamento.

11 documento termina con le parole di San Paolo: « Non lasciarti vincere dal 
male, ma vinci con il bene il male » (Rm 12, 21). In realtà occorre fare molto per 
vincere il male con il bene in ogni settore delle comunicazioni: film, radio e tele­
visione, così nella nuova cultura del computer.

Mentre dedicate i vostri sforzi a questo importante compito, prego che lo Spirito 
Santo riempia le vostre menti e i vostri cuori di saggezza e di perseveranza. A tutti 
Voi e ai vostri cari imparto di cuore la mia Benedizione Apostolica.



234 Atti del Santo Padre

VISITA PASTORALE ALLA CHIESA EPOREDIESE

Giovanni Paolo II in occasione della solennità di S. Giuseppe, Patrono de* 
lavoratori, quest’anno ha compiuto una Visita pastorale alla Chiesa di Ivre9 
incontrando rappresentanze qualificate di addetti a diversi tipi di lavoro.
Domenica 18 marzo, nel pomeriggio, il Papa è giunto all’aeroporto di Casella 
Torinese accolto da Mons. Arcivescovo e si è subito trasferito in elicottero ad 
Ivrea. In piazza Freguglia vi è stato l’incontro con la comunità diocesana; 
il Santo Padre ha presieduto la Concelebrazione Eucaristica con i Vescovi di 
origine eporediese, durante la quale un gruppo di fanciulli e fanciulle ha rie6" 
vuto la Prima Comunione. Successivamente, in Vescovado, vi è stato l’incontr0 
con le autorità cittadine e regionali. Nella Cattedrale di S. Maria Assunt9: 
il Papa ha rivolto un discorso ai sacerdoti, ai religiosi, alle religiose ed 91 
membri dei Consigli pastorali.
Lunedì 19 marzo, la giornata del Santo Padre è iniziata a San Benigno Can9' 
vese: nella chiesa dell’Abbazia di Fruttuaria — riaperta al culto per l’occ9' 
sione, dopo anni di restauro — vi è stata la Concelebrazione Eucaristica c°n 
i Vescovi della Conferenza Episcopale Piemontese ed i sacerdoti delle parroo 
chie comprese nel territorio dell’antica Abbazia. Successivamente, nella piazz9 
del Comune, il Papa si è rivolto ad agricoltori, coltivatori diretti e rapprese0; 
tanti delle Associazioni rurali del Canavese. Vi è stato poi l’incontro con P1 
operai e i dirigenti dell’Olivetti a Scarmagno, seguito da altro analogo ad Ivre9; 
Nel pomeriggio il Papa si è recato a Chivasso, dove si è incontrato con oper91 
e dirigenti della Lancia Auto. Dopo aver sostato nel locale cimitero press° 
il sacrario dove sono sepolti 188 polacchi caduti durante la prima guerra me”1' 
diale, il Santo Padre ha benedetto una nuova chiesa parrocchiale dedicata 9 
S. Giuseppe Lavoratore. Nell’ultimo incontro della giornata, che ha visto coi°e 
protagonisti i giovani della diocesi, Giovanni Paolo II ha loro consegnato un0 
specifico messaggio. Da Chivasso il Papa ha poi raggiunto in elicottero l’aer°" 
porto di Caselle Torinese da dove, salutato da Mons. Arcivescovo, è riparti10 
per Roma.
Pubblichiamo alcuni dei discorsi più significativi tenuti nella giornata di luned1 
19 marzo.

OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE
A SAN BENIGNO CANAVESE

1. Abramo credette a Dio... « Egli ebbe fede sperando contro ogni speranza e 
così divenne padre di molti popoli» (Rm 4, 18).

Egli « è padre di tutti noi » (Rm 4, 16).
Nella solennità di San Giuseppe la Chiesa fa riferimento alla fede di Abram0, 

E questa fede ha subito la prova della grande promessa di Dio. Dio gli aveva pr<?.’ 
messo il dono della paternità, pur essendo sua moglie Sara sterile. E quando, in eta 
già avanzata, ebbero il figlio Isacco, Dio li fece passare attraverso un’ulteriore prova' 
Ecco, chiese ad Abramo che Gli sacrificasse il suo unico figlio. Tuttavia, Dio ferm° 
la mano del padre, disposto a compiere tale volontà, ed accettò soltanto il sacrificl° 
del suo cuore paterno.

Il patriarca Abramo divenne padre della stirpe e capostipite del Popolo di D10’ 
Israele. Grazie alla fede, però, egli divenne e rimane, anche se non per generazior*e 
fisica, padre di molte nazioni: il padre di tutti i credenti.

La fede è un’eredità secondo lo spirito, non secondo la carne.



Atti del Santo Padre 235

Abramo credette a Dio stesso con una certezza superiore ad ogni calcolo umano. 
Credette nel Dio vero non a misura d’uomo, ma a misura del Mistero infinito, nel 
4uale l'Onnipotenza c l’Amore sono una cosa sola.

2. Così credette anche Maria al momento dell'annunciazione: « Ecco concepirai 
Un figlio, lo darai alla luce... Lo Spirito Santo scenderà su di te... Colui che nascerà 
Sara dunque santo e chiamato figlio di Dio... nulla è impossibile a Dio» (Le 1, 
31 35.37).

Così credette la Vergine di Nazaret, promessa sposa di un uomo, chiamato Giu- 
SePpe (cfr. Le 1, 26-27). E così credette pure lo stesso Giuseppe, 1’« uomo giusto».

Nella solennità a lui dedicata la Chiesa si richiama oggi alla fede di Abramo, 
Poiché anche lui, così come la sua sposa. « sperò contro ogni speranza ».

E questa volta la speranza andò più in alto, ben oltre la vicenda di Abramo. 
La speranza di Giuseppe aveva per oggetto il compimento definitivo delle promesse 
d* Dio mediante la nascita di un Figlio, che ero lo stesso Unigenito consostanziale 
all’Eterno Padre.

Giuseppe ascolta le parole dell’angelo: « Non temere di prendere con te Maria, 
tUa sposa, perché quel che è generato in lei viene dallo Spirito Santo. Essa partorirà 
Uri figlio e tu lo chiamerai Gesù: egli infatti salverà il suo popolo dai suoi peccati » 

1, 20-21).
A questo punto l’eredità della fede di Abramo raggiunge l’apice. Il Figlio di 

uaria, per il quale Giuseppe, qui sulla terra, deve fare le veci dell’Eterno Padre, 
S| offrirà effettivamente in totale sacrificio per la remissione dei peccati. Diversa­
mente da quanto era successo nel caso di Abramo e Isacco.

La prova della fede 
Croce, sul Golgota! E 

°n verrà risparmiata

di Maria, Madre del Redentore, andrà ancor oltre: fino alla 
lì la sua anima sarà trafitta da una spada (cfr. Le 2, 35). 
alla Madre la morte terribile del Figlio.

3. Giuseppe entrò insieme con Maria sulla via di questa fede. Come sposo 
trovò accanto a Lei sin dal primo momento. Fu il custode fedele della Madre e 

e' Bambino durante la fuga in Egitto, quando fu necessario sottrarsi alla crudeltà 
m Erode.

Poi fu capofamiglia della casa di Nazaret, dove il Figlio di Dio « cresceva in 
SaPienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini » (Le 2, 52) fino al trentesimo 
anno di vita.

E benché tutto questo periodo della vita nascosta del Redentore sia stato rias- 
Sunto appena in poche parole, è noto che in queste parole è racchiuso il ricco Van- 
^1O' del lavoro umano. Infatti Giuseppe lavorò come un artigiano-carpentiere, e 

esu crescendo stava al suo fianco, presso il banco di lavoro.
Per questo motivo, nella solennità di San Giuseppe, cerchiamo ogni anno di 

attualizzare il Vangelo del lavoro, mediante gli incontri in diversi luoghi con gli 
ambienti dei lavoratori.

A. San Giuseppe di Nazaret è un Santo molto umano. Pienamente umano si 
vela accanto a lui il Figlio di Dio, il quale « ha lavorato con mani d’uomo ». 
S| come « ha amato con cuore d’uomo » (cfr. Gaudium et spes, 22).
Jn questo modo sul lavoro umano è stato impresso — per tutti i tempi — un 

10 del Mistero di Dio, che non potrà mai essere tolto.
È una verità innegabile che l’uomo, mediante il suo lavoro, mediante la scienza 

a tecnica, continua ad andare sempre avanti nel suo dominio sul mondo visibile. 
Questo fatto è certamente degno di ammirazione, benché sia anche all’origine 
molteplici difficoltà, e perfino di vari pericoli.



236 Atti del Santo Padre

Pericoli del corpo: per l’incolumità fisica, che non di rado è posta a repentagl'0 
da tanti fattori di insicurezza e di rischio; e, più in generale, pericoli derivanti dal}3 
fatica spesso stressante e, alla fin fine, alienante; dall'anonimato e dalla monoton'3 
del lavoro.

Pericoli, soprattutto, per lo spirito: i ritmi di lavoro possono allentare l'assidili3 
richiesta dalla cura familiare, con la conseguenza che ne risentono la convive^3 
e l’educazione dei figli: si può anche diventare meno vigili nella difesa della propria 
integrità e onestà morale; e può anche subentrare un certo assenteismo dalla pr3 
tica religiosa.

Il lavoro non deve spegnere lo spirito: deve porsi a suo servizio. Ciò richie<) 
che sia svolto in modo umano e con ritmi umani. Di qui la necessità del rip°s° 
festivo, di una pausa di riflessione, durante la quale ricuperare in modo vivo e pief*° 
i valori spirituali

Ho saputo che voi venerati Fratelli nell’Episcopato — a cui rivolgo, unitami 
ai sacerdoti qui presenti, il mio affettuoso saluto ed apprezzamento per l’instaf®3 
bile ministero pastorale — avete recentemente preso in esame il problema del lavor° 
festivo. Questo fenomeno purtroppo si sta ora introducendo anche nel procesS° 
lavorativo delle fabbriche. Giustamente voi avete rilevato che, già sul piano urna110' 
il ritmo della vita dell’uomo non solo esige una sosta nel lavoro settimanale. 
chiede che essa sia possibilmente "contemporanea” per tutti i membri della famig^ 
onde venire incontro alle loro esigenze di coesione e di comunione. Ancor più s 
piano cristiano è necessario che si privilegi la domenica, che è il giorno del SignO1^ 
il giorno in cui la Chiesa si raccoglie nell’assemblea liturgica, il giorno di una 
intensa vita religiosa. La domenica costituisce per il cristiano una testimonianza 
fede non solo in Dio, ma anche nell’uomo e nei suoi valori soprannaturali. .

Il cristiano deve impegnarsi per il rispetto di questo suo diritto alla sacrai11 
della domenica. Egli dovrà dunque sostenere le forze sociali e politiche, per® 
orientino la pubblica opinione, e quindi i contratti e le leggi, in modo che gli 3 
assicurata la possibilità di vivere secondo i princìpi e i valori che trovano n® 
domenica il proprio punto di riferimento.

5. Che cosa significa che Gesù di Nazaret, il Figlio di Dio, sta presso il ban 
di lavoro umano, accanto a Giuseppe? }

Non significa forse che, dappertutto e sempre, in ogni dimensione dell’um3l1.| 
attività e delle sue massime conquiste creative, penetra il Mistero inscrutabil2. 
Mistero senza limiti? .

Non significa forse che, al di sopra di tutti i calcoli e programmi collegati c 
l’attività temporale, l’uomo è costantemente chiamato da Dio stesso, perché co” 
ogni speranza abbia fede nella speranza?

Il lavoro serve certamente alla realizzazione dei destini terreni dell’uomo. Ma 
esso è — può essere — il compimento di tutta la sua speranza? Di tutto ciò ve’’ 
cui tende il misterioso ”io” umano? ,

In verità la grandezza del lavoro umano — di ogni lavoro umano — c0°SlL|- 
nel fatto che, lavorando, l’uomo supera con la sua umanità lo stesso lavoro. Lo
pera con la speranza che porta in sé.

Infatti, l’umanità in ciascuno di noi è abbracciata dall’eterno disegno d’v^. 
creatura » (cfr. Col 1, 1È abbracciata nel Verbo che è « generato prima di ogni 

È redenta da lui.
Redenta con il sacrificio della Croce sul Golgota.
Redenta anche col sacrificio del lavoro a Nazaret, 

pentiere.
al fianco di Giuseppe



Atti del Santo Padre 237

Che questa umanità redenta apprenda dal Verbo incarnato, fattosi carpentiere 
^canto al carpentiere Giuseppe, il vero significato del lavoro, un significato che 

avalica il tempo e si proietta nell’eternità.
Amen!

INCONTRO CON IL
MONDO RURALE
A SAN BENIGNO CANAVESE

, b Saluto con affetto tutti voi, agricoltori, coltivatori diretti e rappresentanti 
e le Associazioni che tutelano i vostri diritti, ringraziandovi per la vostra presenza 

Per le parole che or ora mi sono state rivolte a nome di tutti.
fi desiderio d’incontrarvi in questo giorno celebrativo del lavoro umano era ben 

^stifìcato dal fatto che nel territorio di questa Diocesi l’attività agricola ha ancora 
notevole rilievo ed ha anzi conosciuto, grazie alle nuove tecnologie, confortanti 

q *nppi. Il risultato è che, se in questa zona è venuto formandosi uno dei poli più 
^nificativi dell’industria moderna, il suolo che si espande lungo il corso della Dora 
। mantenuto ed aggiornato la sua tradizione agricola, orientando opportunamente 

alture ed applicando nel lavoro la conquista della meccanica e dell’informatica.

^2. £ ben no(o quanto ]a tentazione dell’età industriale di trascurare il settore 
c attività primarie e di far defluire le unità lavorative verso altri ruoli, abbia 

n indamente segnato il lavoro agricolo sin quasi ad umiliarlo. Oggi, tuttavia, l’eco- 
n 'a mond'ale s’ vede costretta e riconsiderarne l’importanza fondamentale, rico- 
dgl^11^0 'I bisogno urgente di favorire, ancor più che nel passato, l’incremento 

e culture in corrispondenza con le accresciute necessità della popolazione del 
waneta.
j Por poter corrispondere a queste attese, l’agricoltura deve avvalersi delle mo- 
e , e tecnologie, avendo cura, tuttavia, di non recare danno alla vita dei coltivatori 
$ 1 consumatori. Diventa sempre più urgente intensificare una fattiva collabora- 
'erit2 -tra aSr’C0^tura efi altri settori dell’economia; ma è necessario resistere alla 
at azione del profitto ad ogni costo, ben sapendo che in realtà le prime vittime di

1 ecologici sarebbero proprio i lavoratori della terra. Perciò anche il rinnova- 
dell’agricoltura esige un rinnovamento delle coscienze, ed ogni lavoratore 

rat suPerare suggestioni egoistiche, obbedendo ad un severo impegno morale ispi- 
alla solidarietà.

trasf Car* Iavo'atori della terra, sappiate salvaguardare, nel contesto delle grandi 
tra inazioni contemporanee, i valori umani e religiosi della vostra tradizione, 

p 0 da essi ispirazione per suscitare concreti segni di fraternità.
fico °rtTlu^0 Per tutti voi l’auspicio e la speranza che possiate godere della giusta 
da Pensa per la vostra fatica ed ottenere pieno riconoscimento del valido apporto 
Aut . Jecato ai piani di sviluppo. Per questo desidero esortare ed incoraggiare le 
vOst°pta. Pubbliche a prodigarsi con coraggio e con fiducia per la giusta difesa dei 

diritti e per una intensa promozione di tutto il settore agricolo.
ieCj V01 raccomando di custodire i valori dell’operosità, della solidarietà e dell’aiuto 

°u°- Raccomando soprattutto di mantener vivo in voi il senso di Dio. Tra-



238 Atti del Santo Padre

smettete questi valori ai vostri figli, alimentandone lo spirito religioso nel forte ® 
sano contesto della cultura contadina. Siate operatori di vera fraternità e testim01” 
della carità di Cristo, aperta a tutti gli uomini.

Con questi sentimenti, imparto a tutti voi, alle vostre famiglie e a tutte le vost^ 
comunità di lavoro la mia Benedizione.

DISCORSO NELLE
OFFICINE OLIVET^1
AD IVREA

Carissimi Fratelli e Sorelle.
1. A tutti il mio saluto deferente e cordiale. Sono lieto d’incontrarmi con 

dirigenti, impiegati e operai di questa grande azienda, vanto della vostra citta 
s’è fatto interpr® 
ho potuto cogl'T 
il mondo azien“a

dell’Italia. Ringrazio il Signor Presidente della Olivetti e chi 
dei comuni sentimenti per le espressioni rivoltemi, nelle quali 
in rapida sintesi, le preoccupazioni e le speranze, che animano
in questo particolare momento. ra

È spontaneo, in una circostanza come questa, riandare col pensiero alla a 
dell’Ing. Adriano Olivetti, il coraggioso imprenditore che volle fare della fahb 
un luogo di autentica esperienza umana, attingendo sicuramente ispirazione, in 
sto suo progetto, anche dal patrimonio di valori cristiani tramandatogli dagli

Sa11' 
co^2. La Chiesa celebra oggi la solennità di San Giuseppe, sposo di Maria 

tissima, padre putativo di Gesù, ma anche "carpentiere” (Me 6, 3) e degno.
tale, di essere venerato quale patrono di tutti i lavoratori. jj

San Giuseppe, la persona più vicina al Signore dopo Maria, Madre Vergin6^ 
Gesù, era un lavoratore: non uno scienziato, non un dottore della legge, non 
dirigente politico, non un professionista, non un sacerdote, ma un "carpentiere

E questo non per caso, ma per volontà di Dio Padre. jji
Ciò sta ad indicare quanto il lavoro umano, anche il più umile, conti agli 

di Dio, agli occhi del suo Figlio Gesù Cristo, il quale volle nascere in una fan* si
di lavoratori e, come insegna San Paolo, « da ricco che era (perché era Di° \ „
fece povero per voi, perché voi diventaste ricchi per mezzo della sua pove 
(2 Cor 8, 9). . R e

In che senso "ricchi”? In un senso che trascende il semplice dato mater>a 
tocca la dimensione spirituale dell’uomo, quella in cui si fonda la sua dig11'*^.. 
persona. Scegliendosi come « padre putativo » un carpentiere e facendosi ca LfJ 
fiere egli stesso (cfr. Me 6. 3), Cristo ha "arricchito” il lavoro umano di una d>F j 
ineguagliabile. Ormai chi lavora sa di compiere qualcosa di divino, che hefl 
ricollegarsi con l’opera iniziale de! Creatore.

fi noto che nel mondo pagano il lavoro manuale era poco considerato, a> 
da essere ritenuto attività non degna di uomini liberi. Il cristianesimo ha ca^aflC° 
tale valutazione. Da quando il Figlio di Dio ha accettato di chinarsi sul 
di lavoro accanto al "carpentiere” Giuseppe, la fatica fìsica ha cessato d’ d' 
considerata disdicevole, ed ha anzi cominciato ad essere ritenuta un mot’ 
legittimo vanto.



Atti del Santo Padre 239

lu ^rma* ch’ s’affatica nell’adempimento del proprio dovere professionale — qua- 
h nque dovere, purché onesto — può sentirsi ”ricco” della dignità che il Signore 

a conferito ad ogni lavoro e a tutti i lavoratori.
Oggi guardiamo a San Giuseppe, modello e prototipo di tale "dignità”, e in lui 

uuiamo omaggio ad ogni persona che lavora per il proprio sostentamento e per 
^uello della sua famiglia. È la Chiesa stessa che, alla luce di questo modello, sente 
ggi il dovere di riconoscere e onorare la "dignità” di ogni lavoratore. È proprio 
r dare espressione a questo riconoscimento che il Papa è qui, oggi, tra voi.
Rendere onore al lavoro è celebrare l’uomo, la sua dignità, il suo ingegno, la sua 

Pacità produttiva. Alle nuove sfide che le trasformazioni sociali e le frontiere della 
a n°Iogia pongono alla coscienza cristiana, occorre rispondere guardando, come 

stella polare, al messaggio che ci viene dal Vangelo.

e Nelle parole che mi sono state rivolte si è fatto riferimento a conoscenze 
tecniche complesse, ancora in via di rapido sviluppo, sulle quali non è ovviamente 
libile formulare giudizi esaustivi o proporre orientamenti definitivi.

d. *1 ^att0, tuttavia, che si sia sentito il desiderio di mettermi a parte di problemi, 
coltà, aspirazioni oggi particolarmente avvertite, mi sembra una testimonianza 

ess ,at'va di quel cammino di confronto e di dialogo, che ritengo condizione 
oziale per risolvere situazioni di così vasta complessità.

Pur Va’or’ sPirituali e morali, peraltro, a cui nel dialogo si deve far riferimento, 
nel variare delle strutture tecniche non sono mutati né possono mutare.

Certo, chi utilizza un computer, sia digitando le informazioni necessarie sia 
d vvedendo alla elaborazione di nuovi programmi, compie un lavoro ben diverso 

a CU' era abituato l’uomo nel passato. Anche qui. tuttavia, resta il dato 
ante della necessaria applicazione della mente e delle forze umane alla trasfor- 

.] ione di una materia prima, che rimarrebbe altrimenti informe ed inerte. Neanche 
computer, con tutte le sue molteplici prestazioni, può compiere tutto da sé.

Pr Z°prio in questo si manifesta la vera "dignità” del lavoro: nel fatto cioè che i 
bri Ott’’ Per essere tali, richiedono il sigillo dell’uomo. Prima del marchio di fab- 
Ptod’ questo ® ’’ connotato che li distingue e quasi li qualifica dall’interno: l’essere 
j* Oh' umani. Dietro ciascuno di essi, per quanto sofisticato e perfetto, si celano 
3^ 'Senza. la volontà e le energie di un uomo o di una donna. La tecnologia. 

e quella più avanzata, non sopprime questa esigenza.

ratjv’ Di qui scaturisce anche la norma fondamentale che regola ogni attività lavo- 
Sc^’ essa non deve umiliare l’uomo, ma consentirgli di esprimersi nella sua tra- 

^ente dignità, attuando progressivamente le proprie capacità personali.
3]]a a^a luce di questa norma che occorre valutare anche 1a tecnologia applicata 
p’ù ?.roduz'one- Le finalità che con essa si perseguono sono note: rifinire un prodotto 
d9 . quanto non si potrebbe con 1e sole capacità naturali: agevolare il lavoro così 
'r'1Pe1Crernentare ’a Procluzione: ridurre i costi contraendo il numero delle persone 

Snate nel processo produttivo.
è i.. Der>e: in che misura tali finalità rispettano la norma ora enunciata? Questo 

sgio^^o che le nuove condizioni di lavoro pongono con urgenza sempre
cheCert0' '1 processo di 
8ra2.°Ccorre riconoscere 
il di ciò Iddio, che 
le 1

avanzamento tecnologico è irreversibile. È, questo, un dato 
senza indulgere a sterili rimpianti. 11 credente, anzi, rin-

! -, — ha trasmesso all’uomo non soltanto 1a capacità, ma anche
sviluppare le risorse del creato (cfr. Sollicitudo rei socialis. 29). Anche 

lta collegate con l’alta tecnologia fanno parte del lavoro "umano” e possono



240 Atti del Santo Padre

quindi rivestirne la medesima "dignità”. Esse, anzi, in quanto più complesse e p>-’r' 
fette, di regola rispecchiano meglio che non altre la dignità dell’uomo che le svolge- 
Al tempo stesso, però, proprio per la loro sofisticata complessità, esse possono anche 
nascondere insidie particolarmente sottili, dalle quali la dignità dell’uomo può essere 
messa a repentaglio.

È necessario, perciò, mantenere un atteggiamento di prudenza e vagliare con 
occhio attento natura, finalità e modi delle varie forme di tecnologia applicata. E 
chiaro, ad esempio, che non potrebbe essere accettata, al riguardo, una prograny 
mazione delle scelte tecnologiche governata dalla sola logica del profitto. Nell’atti' 
vità economica la ricerca del profitto è di per sé legittima e necessaria, ma la su3 
"massimizzazione" non può essere criterio né unico né assoluto. Di conseguenza- 
non si può moralmente accettare, né ci si deve passivamente rassegnare ad un3 
crescente disoccupazione come effetto inevitabile dell’applicazione di tecnologie avaH' 
zate. Ciò significherebbe, infatti, sacrificare l’uomo alla macchina e la "dignità” de 
lavoro, che ad un tale effetto conduca, verrebbe radicalmente pregiudicata.

È solo un esempio dei molti che si potrebbero fare. Da esso, tuttavia, già appart 
la complessità del problema, che non può essere opportunamente affrontato e risolte 
senza la previa considerazione di tutti i suoi aspetti. È perciò legittimo chiedere 31 
responsabili di voler tener conto, nelle loro decisioni, di ogni fattore, avendo semp^ 
presente che criterio supremo nelle scelte operative deve restare il rispetto dell 
"dignità” del lavoro umano e delle persone che lo esercitano. È solo a questa cof 
dizione infatti che la tecnologia può ottenere il suo giusto posto.

5. È necessario resistere alla tentazione di fare della tecnologia un nuovo idole- 
E ciò vale tanto per la tecnologia applicata al lavoro industriale che per i prodot 
da esso risultanti.

È vero che grazie al contributo di aziende come la vostra la società si è arric 
chita di notevoli "comfort” e che il peso di alcuni lavori gravosi si è di mol 
alleggerito. Tuttavia, occorre ripeterlo: la tecnologia e i suoi prodotti non sono tutt 
È infatti il caso di chiedersi, se il semplice incremento tecnologico, applicato 
lavoro e al tempo libero, porti di per sé ad un miglioramento della qualità de* 
vita nella sua globalità. Come dimenticare, ad esempio, gli effetti inquinanti, cd1 
ferali allo sviluppo tecnologico, dei quali ho parlato nel Messaggio per la Giorni 
della Pace di auest’anno? E si può forse ignorare l’interrogativo circa la destif3 
zione dei prodotti tecnologici? La loro qualità umana non si può certo decidere s°. 
tanto sulla base della loro "praticità”, della perfezione delle loro prestazioni te<X 
che, del "comfort” che ne risulta. Ci sono altri valori che occorre rispettare perC 
la qualità del prodotto possa considerarsi pienamente degna dell’uomo. :

Come credenti in Dio, che ha giudicato "buona” la natura da Lui creata, 3 
godiamo dei progressi tecnici ed economici, che l’uomo con la sua intelligenza rie® 
a realizzare. Restiamo, però, consapevoli che essi, come tutti i beni creati pori3 
in sé una radicale ambivalenza. Sta all’uomo farne il giusto uso. operando per l3^ 
pria crescita e per una più profonda solidarietà nei confronti del prossimo. Cosi, 
pende dal suo senso di responsabilità valersi delle nuove tecnologie informatiche Pj 
accrescere le proprie conoscenze ed ampliare la propria influenza sul creato, rifiutano^ 
tuttavia di ridurle a strumenti di sfruttamento irrazionale, di manipolazioni antinatur 
o di indebite pressioni psicologiche. Ugualmente dipende da lui servirsi della biotecn 
già e della ingegneria genetica, a vantaggio della vita e della salute, non cedendo 
tentazione di far violenza alla persona umana o di manipolarla in modo incorar 
tibile con la sua dignità.



Atti del Santo Padre 241

6. Tutto ciò presuppone, da parte degli imprenditori, ampiezza di vedute e vi- 
®de consapevolezza delle proprie responsabilità, le quali vanno ben oltre il campo 
Piamente manageriale e finanziario.
. Ma ciò chiama in causa anche il sindacato, che deve rivedere il suo ruolo ed
1 suoi metodi di azione, per non trascurare la funzione di promotore della solidarietà 

gli compete, non solo all’interno della fabbrica, ma anche nell’ambito più vasto 
eHa comunità civile.
. L’impegno, infine, del legislatore non mancherà di orientare i cittadini nella 

Pcerca dei necessari equilibri, secondo criteri di vera giustizia, specialmente verso 
! Più deboli e i meno abbienti, opponendosi ad ogni interferenza che tenti di piegare 
a norma a favore di interessi privati.

Cari amici, auspico di cuore che questa vostra azienda soppia progredire 
Verso gli obiettivi ora tratteggiati.

La Chiesa non può non rallegrarsi di ogni progresso umano che esalti l’intelli- 
®enza, sigillo di Dio nell’uomo, alleviando la fatica fisica e scongiurando l’appiatti- 
^nto psicologico e spirituale. Nella linea del Concilio Vaticano II, essa promuove 

Veri valori della scienza e della tecnica, al servizio della crescita personale e della 
s°'idarietà universale.

Cari dirigenti, impiegati, maestranze, amici tutti, affido voi e il vostro lavoro 
umile artigiano di Nazaret, a cui fu chiesto di sostenere, con il frutto della sua 

Perosità, la Sacra Famiglia, nella quale viveva il Figlio stesso di Dio fatto uomo. 
Su vi protegga e vi sostenga nel perseguimento delle vostre giuste aspirazioni.

A voi e alle vostre famiglie l’augurio cordiale di prosperità e di pace nel Signore!

DISCORSO NELLO 
STABILIMENTO LANCIA AUTO 
A CHIVASSO

Lari amici!

Voi Sono qui tra voi per corrispondere all’invito che mi è stato gentilmente ri- 
° e che ho accolto volentieri.

LIat^0'®0 '' mio salut0 cordiale al Presidente e all’Amministratore Delegato della 
fa^b .’ aI Direttore ed ai Dirigenti dello Stabilimento, come pure al Consiglio di 

riCa e a voi tutti, carissimi lavoratori e lavoratrici, ed esprimo un particolare 
p^^mento Per le Par°le che mi sor|o state rivolte da coloro che hanno ben inter- 

ato sentimenti, preoccupazioni, speranze, presenti nel cuore di tutti.
Vuoi? m'a venuta tra V°L ne’ giorno del celeste Patrono dei lavoratori, S. Giuseppe, 
e . e essere una rinnovata attestazione della sollecitudine della Chiesa per l’uomo 
dua Partmolare, per l’uomo che lavora. Una sollecitudine fatta di attenzione assi- 
Pubbr* con^’visione profonda, di sincera amicizia, di sensibilizzazione dell’opinione 
e j . ca aLe esigenze ed ai problemi emergenti, nello spirito della "carità pastorale” 

e Vangelo del lavoro”.

delle Visitando i vari reparti di questa fabbrica, ho potuto ammirare l’espansione 
moderne tecnologie e i "prodigi” dell’automazione e rilevare gli effetti che



242 Atti del Santo Padre

ne derivano sulla stessa organizzazione del lavoro.
Lo sviluppo tecnologico, che da un ventennio contrassegna e condiziona l’attività 

umana, è un fenomeno certamente complesso. Meraviglioso e affascinante per l'alt0 
livello delle sue conquiste, esso suscita al tempo stesso non lievi preoccupazioni p°f 
i mutamenti che comporta nell'assetto lavorativo e nella compagine sociale.

L’avvento dell’automazione ha accresciuto il volume del capitale delle impresi 
con l’introduzione di costose e sofisticate apparecchiature, generando però non pochi 
e non facili problemi sul versante dell’uomo lavoratore, della sua famiglia, dell3 
società. La disoccupazione e la sottoccupazione sono alcune delle conseguenze P’° 
evidenti della nuova situazione con cui si deve oggi misurare il mondo del lavoro

Eppure, considerata in se stessa e nelle sue enormi potenzialità, la tecnica « è if 
dubbiamente un’alleata dell’uomo. Essa gli facilita il lavoro, lo perfeziona, lo acero 
sce e lo moltiplica » (Laborem exercens, 5).

Perché tale "alleanza” possa tradursi nella realtà, si impone tuttavia con sempr° 
maggiore urgenza il passaggio dalla concezione meccanicistica del lavoro a quell3 
personalistica. Ora, punto focale della concezione personalistica è il grande prind' 
pio, che la Chiesa va propugnando fin dall’insorgere di quella che si è soliti chi3' 
mare « la questione sociale », il principio cioè del primato dell’uomo sul lavor0, 
col conseguente principio del primato dell’uomo sulla tecnica, nella quale si esprirn5 
la sua attività lavorativa.

Il fondamento originario di tale principio è di carattere teologico. Ce lo off^ 
con spiccato "realismo” il libro della Genesi, quando descrive Dio che affida all’00' 
mo il compito di dominare le forze del creato. Le conquiste della scienza sono tufi0 
frutto delle ricerche dell’uomo, il quale va scoprendo sempre nuove energie nel n0

della sua natura razionale, che nessuna macchina, per

chissimo patrimonio affidatogli dal Creatore. Egli, da autentico protagonista, le tf3 
sforma e le applica ai vari settori della vita, mediante l’intelligenza, facoltà specifi03 

quanto perfezionata, potr
mai sostituire.

3. Nella nostra epoca ”post-industriale” incombono sul mondo del lavoro p1^ 
blematiche multiformi, complesse, talvolta laceranti, fra le quali, come accennaV0, 
la diminuzione di post: lavorativi, la competitività incalzante a raggio mondiale, 
necessità di adeguare la produttività alle richieste del mercato, l’urgenza di tefl°f 
dietro al progresso tecnologico in costante accelerazione.

Sono problemi gravi. Non bisogna tuttavia dimenticare che il lavoro, per l3 
sua stessa indole, unisce. « La realtà del lavoro è la medesima: il lavoro manu3^ 
e il lavoro intellettuale; il lavoro agricolo e il lavoro dell’industria; il lavoro 
servizi nel settore terziario e il lavoro di ricerca; il lavoro dell’artigiano, del tecni°°' 
dell’educatore, dell’artista o della madre nella sua famiglia; il lavoro dell’oper3* 
nelle fabbriche e quello dei dirigenti e dei responsabili. Senza voler mascherare 
differenze specifiche... la realtà del lavoro crea l’unione di tutti in un’attività 
ha uno stesso significato e una stessa fonte» (Insegnamenti V/2 [1982], 2272).

Scaturisce da ciò, come impegno del tutto connaturale, il dovere della soli^3 
rietà, che è un’esigenza primaria, irrinunciabile, da sostenere e promuovere infat! 
cabilmente, da difendere con convinzione. Essa si ramifica in molteplici dimensiOI1, 

C’è innanzi tutto la solidarietà all’interno delle aziende: essa mira a stabili.’ 
fra le diverse categorie impegnate nel processo produttivo, le necessarie condizi°° 
di giustizia e di equità, grazie alle quali tutti possano sentirsi rispettati nella 1°^ 
dignità e valorizzati nelle loro rispettive capacità professionali. Occorrerà per0’, 
fare in modo che l’impiego delle nuove ed avanzate tecnologie non si svolga 
a danno del lavoratore, il cui primato sulla macchina, anche la più perfetta e



Atti del Santo Padre 243

P'ù moderna, dovrà esser sempre salvaguardato.
Così, perché il luogo del lavoro conservi sempre il suo volto "umano” ed esprima 

^Uesti legami di solidarietà, è anche importante promuovere tra i lavoratori un clima 
1 mutuo rispetto, di aiuto reciproco, di sostegno vicendevole nelle difficoltà connesse 

l’adempimento della faticosa missione del lavoro, « dimensione fondamentale 
^l’esistenza umana, da cui dipende anche il senso di questa stessa esistenza » (Inse­

rimenti V/2 11982], 2277).
Il senso di solidarietà deve, inoltre, orientare la stessa funzione delle organiz- 

*azioni sindacali, alle quali compete il ruolo delicato di mediazione fra i lavoratori 
gli organi dirigenti. Le vie del dialogo e della trattativa vanno tenacemente perse­

rite a preferenza di altri strumenti rivendicativi. Anche se talora più faticose, esse 
S1 rivelano in definitiva più feconde, perché atte a promuovere la reciproca com- 
Prensione e ad assicurare una miglior base per la stabilità delle conquiste.

In una simile prospettiva, le varie categorie dovranno certo mettere in conto 
falche sacrificio. Esso sarà tuttavia compensato dal conseguimento di una miglior 

tesa della dignità umana, specialmente dei più deboli — giovani, emarginati, por- 
।a ri di handicap — e del loro diritto di essere associati dal « grande banco di 

voro » (Laborem exercens, 14).
La solidarietà, quindi, si allarga e spezza ogni barriera di divisione e di in- 

"rprensione. Essa supera tutte le frontiere, a cominciare da quelle che vorrebbero 
ridere i vari ceti lavorativi, ancorandosi ai frammenti di ideologie tramontate o in 

di esaurimento, che considerano il lavoro una merce o un mero mezzo di pro- 
°- La solidarietà diventa così una categoria morale, quale « determinazione ferma 
Perseverante di impegnarsi per il bene comune: ossia per il bene di tutti e di 
seuno, perché tutti siano veramente responsabili di tutti » (Sollicitudo rei socia- 

s' 38).
M°n basta: la solidarietà supera anche le frontiere politiche per aprirsi all’acco- 

enza di ogni lavoratore semplicemente per la sua qualità di membro della famiglia 
^p. atla- A ciascuno, infatti, deve essere riconosciuto il diritto di cercare le occasioni 
s^lrnpiego necessarie per il sostentamento e per lo sviluppo della sua persona e della 

a ^miglia, anche oltre i confini zonali e continentali.
t0}.. Uesto non esclude certo la legittimità di una regolamentazione dei flussi migra- 

' a^a 'uce bene comune di ogni singola Nazione, considerata però nel contesto 
e altre Nazioni del mondo. In effetti, i problemi del lavoro hanno da tempo 

Zjo'nto una rilevanza tale da trascendere i confini geografici, locali, regionali, na­
ie ?ab’ continentali. Anche il vostro stabilimento ha un respiro, che va molto oltre 

rontiere d’Italia.
j L umanità vive ormai, si può ben dire, in un solo villaggio, non soltanto perché 
stesezz> di comunicazione sociale le rendono presenti gli avvenimenti nel momento 
u “ in cui si compiono, ma anche per l’interdipendenza sempre più marcata tra 

^'ni e Nazioni.
c0n* ddla creazione sono destinati a tutti: ciò che l’industria umana produce 

la lavorazione delle materie prime, col contributo del lavoro, deve servire ugual- 
alp^e al bene di tutti » (Sollicitudo rei socialis, 39). E tutti, dal Nord al Sud, dall’Est 

vest, devono poter recare con il loro lavoro un apporto al benessere comune. 
e tal modo anche la solidarietà del mondo del lavoro diventa via allo sviluppo 

al'a pace.

^ell’ * solidarietà è una virtù cristiana (Ivi, 40), che si misura sulle dimensioni 
fe(jeap10re- Essa non è sentimento passeggero, ma si radica profondamente nella 

’n Dio, Padre di tutti, e in Cristo, fonte della fratellanza universale.



244 Atti del Santo Padre

Questa solidarietà-amore, che lo Spirito Santo alimenta nel cuore dei credenti’ 
qualifica il senso cristiano del lavoro, irrobustendo ed elevando il suo carattere uman°' 
nobilitando la sua fatica ed inserendo pienamente il lavoro nel disegno globale dell3 
vita. Così l’attività lavorativa diventa mezzo di progresso spirituale e stimolo a 
pensieri profondi sul senso ultimo dell’esistenza. Diventa preghiera.

Nella casa di Nazaret Gesù fu per trent’anni sottomesso a Maria e a Giusepp0' 
il quale assicurava il sostentamento della famiglia esercitando il mestiere di carpe11' 
tiere. « Questa sottomissione... viene intesa anche come partecipazione al lavoro dj 
Giuseppe... [Così] il lavoro umano e, in particolare, il lavoro manuale trovano 
Vangelo un accento speciale. Insieme all’umanità del Figlio di Dio esso è stato accolt° 
nel mistero dell’Incarnazione, come anche è stato in particolar modo redento » 
demptoris Custos, 22).

6. Carissimi Fratelli e Amici!
L’umile e luminoso esempio del lavoro svolto nella casa di Nazaret non è stai0 

superato dall’evoluzione scientifica e tecnologica del nostro tempo, né verrà supe' 
rato da ulteriori conquiste.

Esso richiama la dignità del lavoro umano. Ne proclama il valore. E conter11' 
poraneamente mostra che si tratta di un valore relativo, non assoluto, perché finali 
zato ad altri valori, che si riassumono, come abbiamo detto, nel valore-uomo: crea 
tura di Dio, dotato di una vocazione trascendente, che egli è chiamato ad assecof' 
dare e a sviluppare anche mentre adopera le proprie risorse accanto a potenti mal;' 
chinari. Allora egli avverte il timbro intensamente umano dell’avvertimento del 
gnore: « Che giova all’uomo guadagnare il mondo intero, se poi perde o rovi113 
se stesso? » (Le 9, 25).

Affidandovi queste riflessioni, vi auguro che possiate trovare nel lavoro una for,te 
di serenità e di pace per voi e per le vostre famiglie, mentre mi è caro invocafe 
su tutti i componenti della comunità della "Lancia”, e sull’avvenire della Fabbri3 
stessa, la protezione di San Giuseppe e di Gesù, divino lavoratore.



Atti del Santo Padre 245

Durante la visita alla sede della C.E.I.

Questa sede sia faro di luce 
per i Pastori e i fedeli 

centro propulsore di fede e di vita cristiana
Martedì 27 marzo, durante i lavori della sessione primaverile del Consiglio 
Episcopale Permanente, il Santo Padre si è recato nella sede della C.E.I. ed 
ha pronunciato il seguente discorso:

Amati e venerati Fratelli del Consiglio Episcopale Permanente!

L A voi il mio saluto deferente e cordiale. Ringrazio il Cardinale Ugo Poletti 
r t sentimenti che, a nome di tutti, ha espresso, accennando alla ragione specifica 

1 Questa mia visita.
q l’odierno incontro in questo edificio, nel quale ha il suo centro operativo la 

referenza Episcopale Italiana, intende infatti sottolineare un dato significativo: la 
nsegna definitiva che la Santa Sede fa di questi locali alla C.E.I. Tale gesto vuole 

, ere una manifestazione ancora più profonda e concreta del vincolo di comunione 
e esiste appunto tra il Successore di Pietro e i Vescovi italiani, tra la Chiesa uni- 
sale e quella che vive ed opera in questa amata Nazione.

• Questa sede di preghiera, di riflessione e di programmazione ha indubbia- 
p te il suo significato. Qui infatti si riunisce periodicamente il Consiglio Episcopale 
e Manente per riflettere sui problemi più importanti del Popolo di Dio in Italia 
r ^er indicare il piano di lavoro pastorale, che sarà presentato poi all’Assemblea 

enerale dei Vescovi.
Paz^U6Sta m’a Presenza con v°i vuole appunto sottolineare la mia piena parteci- 
l’im'One a^e vostre ansie pastorali, come a quelle di ogni Vescovo in Italia, per 
HiesPe®n,° * continuare l’opera del Divin Redentore e di trasmettere integro il 
cq della Salvezza. Il Signore vi illumini sempre nelle vostre decisioni e vi
sta °rtl’ affinché la chiarezza e la fermezza nelle indicazioni si accompagnino co- 

ernente alla prudenza ed alla lungimiranza.

' tempi in cui viviamo, come ben sappiamo, sono ricchi di promesse, ma 
ij e regnati da gravi difficoltà. Infatti, mentre da una parte assistiamo al crollo 

°®1C0 e Politico di un sistema ateo e materialista, che aveva profetizzato l’eli- 
Zio^10?16 °®n' religiosa, dall’altra vediamo purtroppo numerose manifesta­
si 1 di. materialismo pratico, che ostacolano l’affermarsi di una coerente conce- 
Vi r- c.ristiana della vita. Qui, nella sede della Conferenza Episcopale Italiana, voi 
9hri plte aPPunto per riflettere insieme sulla situazione sociale dell’Italia come di 
doi . aesL specialmente in Europa, e per indicare le linee di impegno e le meto- 

e concrete con le quali la Chiesa vuole rispondere alle esigenze emergenti.
ASs Programma di lavoro di questi giorni, nella prospettiva delle due prossime 
di b ee Generali, comprende diversi temi di notevole importanza: la procedura
catjAProvaz>one dei catechismi da parte dell’Episcopato e quella per il rinnovo delle 

e elettive nell’Assemblea Generale del prossimo maggio, i problemi pastorali



246 Atti del Santo Padre

deH’Università e della cultura in Italia, alcuni problemi concernenti il sostentameli10 
del clero e il sostegno economico alla vita della Chiesa e all’attività della Sant® 
Sede, la promozione dei Consultori familiari nel quadro di un’organica pastora^0 
familiare, la sensibilizzazione delle Chiese locali alla celebrazione del centenan0 
della « Rerum novarum », il collegamento informatico di questa sede centrale co0 
le varie diocesi italiane ed, infine, l’esame dello statuto dell’Associazione Religi°sa 
Istituti Socio-Sanitari. La semplice elencazione degli argomenti dà la misura dell® 
complessità dei compiti che vi stanno dinanzi.

Vi sia di orientamento e di conforto l’ammonimento del Divin Maestro a c°” 
struire la casa sulla roccia della Verità rivelata da Gesù Cristo, il Verbo Incarna*0' 
e costantemente insegnata dalla Chiesa (cfr. Mt 7, 24 s.).

Compito primario del Vescovo è di vigilare a difesa della « sana dottrina » (c, ' 
2 Tm 4, 3). Fate in modo che questa sede della Conferenza Episcopale Italiana s* 
sempre un faro di luce per i Pastori e per i fedeli e un centro propulsore di 
e di vita cristiana.

Di fronte alle immense necessità spirituali della società e della Chiesa di
le quali peraltro fanno parte anche dell’ineffabile mistero della Provvidenza di P|0 
creatore e redentore, sentiamo vivo e impellente il dovere di attingere daH’assid1'8 
dedizione alla preghiera, luce e fervore per il nostro lavoro pastorale.

Vi accompagni 1a Benedizione, che di gran cuore vi imparto, e che abbraccia cOfl 
affetto l’intero Episcopato italiano.



Atti del Santo Padre 247

Alla Penitenzieria Apostolica

Il senso pasquale della Penitenza: 
in essa si rinnova la risurrezione spirituale

Sabato 31 marzo, incontrando i Prelati e gli Officiali della Penitenzieria Apo­
stolica ed i religiosi che svolgono il ministero della Confessione nelle Patriar­
cali Basiliche Romane, il Santo Padre ha pronunciato il seguente discorso:

$ 1- Siate i benvenuti nella casa del Padre! Ricevete e trasmettete ai vostri con- 
°cesani, o confratelli nelle rispettive Famiglie religiose, il mio saluto. Come Ve- 
v° di Roma, e Successore di Pietro, avverto la necessità di richiamare a voi sa­

rà a°d’ corne ^che a voi che vi apprestate a ricevere entro breve tempo il Presbite- 
p  il precipuo dovere di offrirvi costantemente e pazientemente al ministero della 
pe^'tenZa’ riconciliazione e della pace. Dio, infatti « Reconciliavit nos sibi
fu ^r‘stum et dedit nobis ministerium reconciliationis... Pro Christo ergo legatione 
,ngirnur tamquam Deo exhortante per nos: obsecramus pro Christo, reconciliamini 

e°» (2 Cor 5, 18.20).

]a La fonte divina del perdono, che è per noi la radice vigorosa da cui deriva 
«r01?a Perseverante di dedicarci al ministero del sacramento della Penitenza è la 

ri^as Christi »: l’amore, cioè, di colui il quale « prò omnibus mortuus est, ut et, 
Cor V^Unt' 'am nOrl vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est et resurrexit » (2 

$ II sacerdote è così chiamato a restituire ai morti nello spirito la vita divina. 
e$Se ruote ed ostia, con Gesù Sacerdote ed Ostia nell’Eucaristia, egli deve parimenti 
thè Te ^^ma immolata e pegno di risurrezione quando ascolta le Confessioni sacra- 
Vien a^’ Pei ’mPos’zlone delle mani da parte del Vescovo ordinario, ogni presbitero 
£ e consacrato e totalmente offerto al suo ministero per le anime a lui affidate. 
torn°'C^ questa offerta corrisponde ad un vero e fondamentale diritto dei fedeli, 
Ba .a °PP°rtuno a questo proposito quanto ebbi a dire ai Padri Penitenzieri delle 
tere . e Patriarcali dell’Urbe nella allocuzione del 31 Gennaio 1981: « Desidero met­
tigli ln lUce che non a torto la società moderna è gelosa dei diritti imprescrittibili 
de]] Persona: come mai — allora — proprio in quella più misteriosa e sacra sfera 
per Personalità, nella quale si vive il rapporto con Dio, si vorrebbe negare alla 
Sopa]na umana, alla singola persona di ogni fedele, il diritto di un colloquio per­
ii si ’ Unico’ con D'O- mediante il ministro consacrato? Perché si vorrebbe privare 
Hai; . 0 fedele, che vale « qua talis » di fronte a Dio, della gioia intima e perso- 

d' Questo singolare frutto della grazia?» (Insegnamenti IV/1 [1981], 193 
sf°tzi -981’ Ne''3 Confessione collettiva il sacerdote si risparmia, certo,
^bli 1S1CL e fors’anche psicologici, ma, quando, viola la normativa gravemente 
dolla d • della Chiesa a! riguardo, defrauda il fedele e priva se stesso del merito 
0ia edizione che è testimonianza del valore di ciascuna anima redenta. Ogni ani- 
^nche nta tempo. attenzione, generosità, non solo nella compagine comunitaria, ma 
^Uni ’ un aspetto teologico si direbbe soprattutto, in se stessa, nella sua inco- 
duai '*e identità e dignità personale, e nel delicato riserbo de! colloquio indivi- 

e segreto



248 Atti del Santo Padre

3. Nella Confessione sacramentale seguita dalla assoluzione ci si riconcilia con 
Dio e con la Chiesa: su questo ultimo elemento in particolare verte la disciplina 
canonica relativa al sacramento della Penitenza e in genere al foro interno, materia 
della quale vi siete occupati negli incontri con la Penitenzieria Apostolica. Vi esorto 
a considerare attentamente che la disciplina canonica relativa alle censure, alle irrO' 
golarità e ad altre determinazioni di indole o penale o cautelare non è effetto di 
legalismo formalistico: al contrario, è esercizio di misericordia verso i penitenti Per 
guarirli nello spirito e per questo le censure sono chiamate medicinali.

La privazione, infatti, di beni sacri può essere stimolo al pentimento e alla con' 
versione: è monito al fedele tentato, è magistero di rispetto e di culto amoroso verso 
l’eredità spirituale lasciataci dal Signore, il quale ci ha fatto dono della Chiesa e 
in essa dei Sacramenti. Non a caso la Penitenzieria Apostolica, emanando un do' 
cumento destinato ai confessori, così si esprime: « Suprema Ecclesiae bona ita ips> 
Ecclesiae cordi debent esse et sunt, ut non modo iugiter de illis tradatur doctri^ 
et circa ea iugiter exerceatur pastoralis sollicitudo, sed etiam iuridica adhibeatur 
tela, eo vel maxime quia in illis bonis stat, et illis spretis vel iniuria affectis partiti 
mystica Ecclesiae communio ».

4. Nella imminenza della Santa Pasqua è bello ricordare il senso pasquale dell3 
nostra carità esercitata mediante la celebrazione del sacramento della Penitenza: 13 
essa si rinnova la risurrezione spirituale dei nostri fratelli, e perciò è degno e gitisi0 
« gaudere... quia frater tuus hic mortuus erat et revixit, perierat et inventus 
(Lc 15, 32). Nella Enciclica Dives in misericordia ho espresso ciò che si potrebbe 
chiamare la teologia del perdono: da essa deriva il carattere pasquale del sacra- 
mento della Riconciliazione: « Paschale ideo mysterium culmen huius revelatiorl,S 
et exsecutionis est misericordiae, quae hominem potest iustum facere iustitiatndlie 
ipsam reficere» (n. 7).

Con questi sentimenti vi affido alla Vergine SS.ma, Madre del Redentore e Mad^ 
della Chiesa, rifugio dei peccatori, e con paterna benevolenza vi imparto l’Apostlz 
fica Benedizione.



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE
DELLE CAUSE DEI SANTI

Promulgazione di Decreti

Oggi, 3 marzo 1990, alla presenza del Santo Padre, sono stati pro­
mulgati i seguenti Decreti riguardanti:

— un miracolo, attribuito all’intercessione del Venerabile Servo di
FILIPPO RINALDI, religioso e Rettore Maggiore della Società di 

San Francesco di Sales; nato a Lu Monferrato il 28 maggio 1856 e morto 
a Torino il 5 dicembre 1931;

— le virtù eroiche del Servo di Dio FRATEL TEODORETO (al 
secolo: Giovanni Garberoglio), religioso dell’Istituto dei Fratelli delle 
Scuole Cristiane; nato a Vinchio d’Asti il 9 febbraio 1871 e morto a 
Torino il 13 maggio 1954;

L Osservatore Romano, 4 marzo 1990)

249





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Comunicato della Presidenza

In occasione della Giornata della donna

La Giornata dell’8 marzo ritorna anche quest’anno come momento di festa 
Per tutte le donne, con i suoi molti richiami passati e con le sue richieste per il 
Presente e per il futuro.

È abbastanza scontato che questa Giornata non debba essere motivo per vuoti 
sentimentalismi o per sterili rivendicazioni. Più importante e doveroso è coglierne

senso e rintracciarne il valore propositivo.
b L’8 marzo è per noi l’occasione per esprimere un grazie sincero per i contri- 
utl di intelligenza e di dedizione che le donne italiane danno quotidianamente 
7a Chiesa e al Paese. Ringraziamo anzitutto le mamme, che generosamente e con 

si donano per le proprie famiglie, preoccupate per il bene vero dei loro figli, 
eJe religiose, che liberamente si sono ritirate in un convento per una testimo- 

nianza più decisa di fede e di preghiera o che si prestano per tanti servizi di 
assistenza, di educazione cristiana, di missione in terre lontane, senza limiti di 
ternpo e senza miraggi di ricompensa terrena.

È anche il momento per rinnovare ed estendere il pensiero del conforto cri- 
stlano alle tante donne che si sentono sole, che vivono dimenticate, che giacciono 
ammalate, che soffrono il peso di una sofferenza perché ferite nel corpo o deluse 

cuore. Ed insieme vogliamo condividere le preoccupazioni delle molte donne 
e hanno davanti un futuro troppo incerto dal punto di vista dell’occupazione.

È certamente doverosa una parola di incoraggiamento alle donne che si im- 
gnano generosamente nel mondo del lavoro, della politica, della cultura, della 

^Uola, degli ospedali e in quel settore in crescita che è il volontariato. Né pos- 
1110 dimenticare le numerose e fresche energie femminili, che si mettono a di- 

eposizione per la catechesi nelle nostre comunità cristiane.
Esprimiamo anche un invito cordiale a coltivare con fiducia quelle doti di 

fusibilità e di finezza d’animo che costituiscono l’invidiabile ricchezza tipicamente 
femminile; nessun trascorrere degli anni può deturpare questo patrimonio umano;

L e una bellezza che può migliorare con l’esperienza della vita.

251



252 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Alle giovani donne sentiamo di poter assicurare che lo spazio delle loro re-' 
sponsabilità sarà sempre più grande, in questo mondo in rapida evoluzione, e che 
per questo più devono ricercare quella forza interiore che viene dalla fede.

Infine, non può mancare il giusto richiamo perché sempre sia rispettata e sia 
valorizzata la dignità personale di ogni donna, che non dovrà mai essere degli 
data ad oggetto o strumento, come purtroppo frequentemente avviene, con pesanti 
conseguenze di violenza fisica e morale.

In questa Giornata rivolgiamo con gioia un fervido augurio a tutte le donne 
delle nostre comunità cristiane e dell’intero Paese, perché amino e mettano a frutto 
la propria vocazione femminile, riconoscendo in essa il dono di Dio. Con quest1 
sentimenti affidiamo tutte alla protezione della Vergine Maria, Madre di Gesù 
e Madre di ogni persona umana.

Roma, 7 marzo 1990

La Presidenza
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 253

Consiglio Episcopale Permanente (26-28 marzo 1990)

COMUNICATO DEI LAVORI

II Consiglio Permanente della Conferenza Episcopale Italiana si è riunito a 
^°ma, presso la sede della C.E.I., dal 26 al 28 marzo 1990.

1. Con gioia profonda il Consiglio Permanente ha accolto nella giornata del 
27 marzo la visita del Santo Padre Giovanni Paolo II, che con la sua presenza 

voluto sottolineare la consegna definitiva da parte della Santa Sede alla Confe- 
tenza Episcopale Italiana dello stabile di Circonvallazione Aurelia, 50, sede della 
C.E.I. stessa. È questa una rinnovata concreta manifestazione del vincolo di comu- 
htone che esiste tra il Successore di Pietro e Primate d’Italia e i Vescovi italiani.

Il Cardinale Presidente ha espresso al Santo Padre la ri conoscenza vivissima 
ei Vescovi per il Suo alto magistero, per il conforto e l’autorevole sostegno 

impegno pastorale in un momento storico di grande rilievo. Il Papa ha sotto- 
neato che « I tempi in cui viviamo, come ben sappiamo, sono ricchi di promesse, 

anche segnati da gravi difficoltà. Infatti, mentre da una parte assistiamo al crollo 
geologico e politico di un sistema ateo e materialista, che aveva profetizzato la 
'minazione di ogni fede religiosa, dall’altra vediamo purtroppo numerose mani- 

estazioni di materialismo pratico, che ostacolano l’affermarsi di una coerente 
concezione cristiana della vita ». Si è inoltre felicitato con i Vescovi per la solle- 
c^udine del loro servizio pastorale, che ha come compito primario vigilare alla 

Resa della sana dottrina: « Fate in modo — ha detto il Papa — che questa 
s^dc della Conferenza Episcopale Italiana sia sempre un faro di luce per i Pastori 

Per i fedeli e un centro propulsore di fede e di vita cristiana ».

2. Di fronte agli avvenimenti inattesi e provvidenziali dell’Europa centrale 
. orientale i Vescovi hanno sottolineato che anche la vita del nostro Paese ne 
cne progressivamente interessata, sul piano economico e sociale, ma anche cultu- 

. e e politico. Forti ragioni di fiducia e di speranza si trovano non solo nella 
libr°Vata ^erta Ucgli uomini e dei popoli, ma nell’impronta cristiana che questa 
। erta sembra assumere. Si conferma infatti che quando i nostri popoli cercano 

Vla della ricostruzione morale e sociale il riferimento alle radici cristiane e ai 
°ri che ne derivano è spontaneo e quasi inevitabile.

c I Vescovi hanno sottolineato come in questo processo di costruzione di una 
il U.ne dimora europea non possa essere dimenticato il Sud depresso del mondo, 
j sviluppo integrale è impegno ineludibile per un’Europa costruita sui valori 

a pace e della solidarietà.
$ • Il Consiglio Permanente ha espresso profonda vicinanza alle ansie e alle 

d occupazioni del popolo italiano, particolarmente in ordine ai fenomeni della 
a °^a> ^ei sequestri di persona, della violenza e della delinquenza organizzata, 

curandosi che la legislazione trovi sollecitamente provvedimenti efficaci.
so Vescovi invitano il Paese, alla scuola della sua storia cristiana, a riflettere 

attutto sulle cause dei mali, assicurando un impegno incondizionato della



254 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Chiesa in tutte le sue espressioni per l’educazione delle famiglie e dei giovani 
al valore dell’onestà, alla rivalutazione del pudore e della castità, al rispetto e 
all’accoglienza della vita e della dignità della persona umana a tutti i livelli, a 
cominciare da quelli più comuni e quotidiani.

In particolare, a proposito del lavoro festivo, il Consiglio ha condiviso il recente 
documento dei Vescovi piemontesi ed ha espresso gratitudine al Santo Padre per 
il puntuale riferimento che vi ha fatto in occasione della sua visita alla diocesi 
di Ivrea.

Ha inoltre espresso piena e affettuosa solidarietà a Mons. Antonio Ciliberti, 
Vescovo di Locri-Gerace, e a tutti i Pastori e i fedeli fatti oggetto di attacchi e 
minacce da parte della delinquenza organizzata.

4. Informati dei recenti sviluppi riguardo alla questione dell’insegnamento 
della religione cattolica, i Vescovi del Consiglio Permanente hanno confermato 
la necessità di giungere rapidamente ad un assetto normativo sicuro e rispettosi 
degli Accordi concordatari; tale quindi da evitare discriminazioni o emarginazioni 
dell’insegnamento della religione cattolica, che continua a essere richiesto dalla 
grandissima maggioranza dei giovani e delle famiglie.

5. Sulla complessa questione degli immigrati il Consiglio Permanente 
ribadito che la Chiesa ha il dovere di esporsi in prima persona. Occorre formare 
una vera coscienza di rispetto e di accoglienza, fondata sulla pari dignità della 
persona umana e sull’uguaglianza dei diritti e dei doveri, onorati per se stessi 
e non per motivi di interesse. Il problema si presenterà infatti in forme ancora 
più rilevanti nei prossimi anni, con tutti i suoi risvolti di ordine morale, religioso 
ecumenico, e non solo economico e sociale, come logica conseguenza di una più 
vasta mobilità dei popoli e mescolanza di nazionalità e culture.

6. Il Consiglio Permanente si è poi occupato dell’ordine del giorno delle 
due Assemblee Generali che si terranno nel corso di quest’anno.

La prima, che avrà luogo a Roma dal 14 al 18 maggio prossimi, si occuperà 
soprattutto di problemi giuridici e di adempimenti statutari. Si dovrà, tra l’altro, 
procedere all’elezione di due Vice Presidenti della C.E.I., dei Presidenti delle 
Commissioni Episcopali e dei membri del Consiglio di amministrazione. Al riguardo 
i Vescovi hanno esaminato alcune proposte di modifiche relative alle attuali 
missioni e organismi della Conferenza.

La seconda Assemblea, che si terrà a Collevalenza dal 19 al 22 novembre 
affronterà tematiche più direttamente pastorali, a cominciare dal documento "Evan- 
«elizzazione e testimonianza della carità”, programmatico per gli anni 90.

Il Consiglio ha inoltre definito il calendario delle riunioni degli organismi 
direttivi della C.E.I. per il 1990-1991 ed ha nuovamente preso in esame il piano 
per l’automazione degli uffici della C.E.I. e delle Curie diocesane e per il collega- 
mento informatico della sede della C.E.I. con le varie diocesi.

7. Il Consiglio Permanente ha approvato la "Lettera su alcuni problemi 
Università e della cultura in Italia", indirizzata al mondo universitario, che sarà 
resa pubblica tra breve.

Con essa i Vescovi del Consiglio intendono favorire una maggiore comumca- 
zione delle comunità ecclesiali con le istituzioni accademiche delle rispettive città



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 255

e dell’intero Paese, ed incoraggiare le iniziative che già fioriscono a questo riguardo 
iti varie parti d’Italia. Esprimono, inoltre, il loro sincero apprezzamento verso 
l’Università e le sue funzioni, invitano i cattolici ad impegnarsi in essa con la 
massima dedizione e sottolineano il crescente bisogno di personalità che sappiano 
coniugare in profondità fede e cultura nella propria vita, nella ricerca e nell’inse­
gnamento. 

8. Il Consiglio Permanente ha anche approvato la proposta, da sottoporre 
aH’Assemblea Generale del prossimo maggio, riguardante la procedura di appro- 
vazione da parte dell’Episcopato dei catechismi della C.E.I., di cui è in corso la 
re visione.

9. I Vescovi del Consiglio hanno preso in esame alcune questioni relative 
al sostentamento del clero ed hanno approvato le proposte da sottoporre alla 
Prossima Assemblea Generale, relative ai criteri di assegnazione delle somme pro- 
venienti dal gettito dell’8 per mille IRPEF, secondo le finalità stabilite dalla Legge 
222/1985. Hanno inoltre sottolineato l’importanza dell’opera di informazione in 
°rdine alle scelte dei contribuenti per la destinazione dell’8 per mille IRPEF, con 
Particolare riferimento alla Giornata di sensibilizzazione del 22 aprile prossimo.

10. I Vescovi hanno esaminato alcune proposte da sottoporre all’Assemblea 
Generale per sollecitare una vasta preparazione e partecipazione di tutta la comu- 
nità ecclesiale italiana al centenario dell’Enciclica Rerum novarum che avrà luogo 
M prossimo anno. Si tratta di dare un rilievo più consistente alla pastorale sociale 
e del lavoro, facendo sì che la dottrina sociale della Chiesa venga meglio e più 
diffusamente conosciuta e che siano studiate e realizzate nuove forme di presenza 
e di testimonianza cristiana, affinché la fede sia animata dei valori della civiltà nei 
Su°i molteplici aspetti, secondo le indicazioni già fornite dalla Nota pastorale ”Res 
^ovae e solidarietà”.

11. Il Consiglio Permanente è stato, poi, informato sulla situazione dei 
Consultori familiari in Italia.

A fronte di circa 2200 Consultori pubblici, sono 146 quelli aderenti alla 
°nfederazione dei Consultori di ispirazione cristiana, ai quali vanno aggiunti altri 

non confederati ma di iniziativa ecclesiale e un numero analogo di Consultori 
drenti all’UCIDEM.

. Promuovere consapevolezza e responsabilità nei confronti del matrimonio, della 
. ta coniugale e familiare, della procreazione, di fronte a difficoltà che richiedono 

Pegno morale motivato e illuminato, sono le finalità del Consultorio familiare, 
s°Ptattutto se cristianamente ispirato.
p I Vescovi hanno sottolineato la necessità di una migliore conoscenza delle 

alità e dei servizi resi dai Consultori familiari di ispirazione cristiana da parte 
su operatori pastorali e delle comunità ecclesiali, anche per suscitare nuove soli- 

^arietà e risorse di persone e di competenze professionali, indispensabili per il 
°n funzionamento dei Consultori stessi.

^2. Con riferimento alla Giornata "Per la carità del Papa”, che si celebrerà 
omenica 24 giugno prossimo, il Consiglio Permanente ha vivamente raccoman- 

at° che ogni fedele e tutte le comunità ecclesiali italiane diano concreta testi-



256 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

monianza di comunione e solidarietà con il servizio apostolico del Santo Padre alla 
Chiesa e al mondo, anche attraverso il necessario sostegno economico.

13. Il Consiglio Permanente ha confermato Mons. Carlo Ghidelli, della 
diocesi di Crema, Assistente Ecclesiastico Generale dell’Università Cattolica del 
Sacro Cuore; Don Guido Genero, deH’arcidiocesi di Udine, Consulente ecclesia­
stico della Federazione Italiana addetti al culto (sacristi); ha nominato P. Carlo 
Huber, S.I., Assistente Ecclesiastico centrale dell’Agesci per le branche esploratori­
guide; il Prof. Avv. Giulio Conticelli, dell’arcidiocesi di Firenze, Presidente del 
Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale (MEIC).



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Il lavoro festivo
Premessa

" Siate l’anima di questa società 
Complessa e tecnologicamente in svi­
luppo » disse a noi Vescovi del Pie­
monte Giovanni Paolo II al termine 
sella "Visita ad Limina"*. Questo 
Selliamo ci spinge oggi a porre alla 
nostra attenzione, tra gli altri proble- 

il fenomeno del lavoro festivo, il 
9uale, mentre si estende nel settore 
terziario e nell’agricoltura, si sta svi- 
(uppando anche nel settore produttivo 
'ndustriale.

Il problema non può lasciare indif- 
erenti noi Vescovi del Piemonte e il 

Popolo cristiano che fin dall'inizio vis- 
la Domenica come ”il Giorno del 

P'gnore” e, conseguentemente, come 
’l giorno dell’uomo” in cui è possi- 
'•e dedicare tempo alla propria di­

mensione religiosa e alla vita perso- 
a'e e sociale.
Riteniamo di avere il diritto e il do- 

ere di richiamare i cristiani e "gli 
omini di buona volontà” sul fenome- 
? del "lavoro festivo” e dei problemi 
.e ne conseguono. Ciò che, infatti, 

'Pustifica l’intervento della Chiesa e 
i suoi Pastori è la missione ricevuta 

; Cristo di salvare l’uomo nella sua 
ntegrale dignità.

La natura del fenomeno
p Problema del "lavoro festivo”, già 

esente e praticato nella società indu­

Cfr. Discorso ai Vescovi piemontesi in "Visita ad Limina", 31 gennaio 1987: 
IN.d.R.].

striale del passato, ha subito una pro­
fonda trasformazione con la progres­
siva introduzione delle "nuove tecno­
logie” e con il nuovo modo di organiz­
zare il lavoro. Si intravedono, inoltre, 
su questa linea diverse tendenze di 
sviluppo nel futuro.

Si registra un aumento crescente di 
"mano d’opera” festiva nel lavoro ter­
ziario e dei servizi in genere (trasporti, 
attività turistiche, servizi sanitari, ecc.). 
La giustificazione per tale lavoro è 
reale nei "servizi” essenziali, anche se 
non vengono meno problemi a riguar­
do della vita umana e cristiana di que­
sti lavoratori, spesso abbandonati a se 
stessi e con tempi assai lunghi di la­
voro, tanto da non permettere né suf­
ficiente riposo, né vita familiare, né 
vita comunitaria, né vita religiosa, ecc. 
Grave appare, inoltre, la condizione 
delle Colf i cui tempi di lavoro sono a 
volte illimitati.

Rimane di una certa gravità il feno­
meno del lavoro agricolo in giorno fe­
stivo, da parecchi esercitato come 
"doppio lavoro”; la cultura di oggi ha 
accettato con troppa facilità questo 
stato di cose.

Negli anni recenti, poi, si va esten­
dendo il lavoro festivo anche in alcuni 
settori dell’attività produttiva indu­
striale. Questo fatto viene motivato 
con la necessità di far fronte ad una 
concorrenza spietata da parte dei Pae­
si in nuovo sviluppo, e con la neces-

RDTo 1987,

257



258 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

sità di "sfruttare” le strutture produt­
tive al massimo e, se possibile, in mo­
do continuativo, per ammortizzare il 
costo di impianti e di macchine assai 
sofisticate. In questa situazione si ri­
chiede e si progetta da più parti una 
nuova organizzazione dei tempi di la­
voro in modo da operare non solo al 
sabato ma anche alla domenica; ove 
poi si lavora al sabato, la manutenzio­
ne degli impianti viene operata la do­
menica.

Non si può dimenticare il lavoro 
domestico, specie delle donne, per la 
sua incidenza sul "senso della vita” e 
della festa.

Si fa notare che per molti lavoratori 
il giorno festivo della domenica ha per­
so il suo senso originario; molti in­
fatti non legano il giorno festivo (del 
non lavoro) alla domenica, e ipotiz-
zàno un diverso modo di regolamen-

La "quantità” del fenomeno
È molto difficile una valutazione 

globale della quantità del fenomeno 
del lavoro festivo. Tuttavia pare ac­
certato che nel lavoro industriale pro­
duttivo il fenomeno sia in reale espan­
sione. Chiediamo, perciò, alle organiz­
zazioni dei lavoratori e agli Istituti di 
ricerca di fare un rilevamento scienti­
fico dei dati del problema e dei suoi 
dinamismi poiché lo si ritiene presen­
te, in varie forme, in tutto il Piemonte. 
In molti casi si presenta come strut­
turale, quindi tendente a permanere, 
ed è particolarmente presente nel set­
tore tessile e in quello meccanico.

Pare opportuno, per le ragioni so­
pra esposte, seguire attentamente lo 
sviluppo del problema e non solo nel 
settore industriale, ma anche nei set­
tori dell’agricoltura e del terziario.

Il nostro servizio di Vescovi chiede 
che ci si pronunci proprio in questa 
fase nella quale il fenomeno è ancora 
agli inizi per contribuire ad orientare 
le scelte secondo i valori umani rispon­
denti al "piano di Dio”.

L'orientamento culturale 
dei giorni nostri

Il dibattito tra gli esperti, che ha 
preceduto ed ha offerto elementi e sug­
gerimenti per questo nostro pronuncia­
mento, ha fatto risaltare una pluralità 
di giudizi a riguardo del significato 
della domenica, quale si va caratteriz­
zando nella mentalità e nella cultura 
di oggi.

tare i giorni lavorativi ed i giorni fe; 
stivi. Questa tesi propone un alternarsi 
di lavoro e di riposo in cui la dome­
nica non assume affatto il significato 
di unico giorno (o perlomeno anch’es- 
so) non lavorativo; e il comportamento 
concreto dell’uomo di oggi dà ragione 
ad una simile ipotesi.

Tra le forze sociali da noi interpel­
late, questo nuovo modo di organiz­
zare la vita di lavoro e di tempo 
libero, anche se non in tutti i casi, e 
accettato e lo ipotizzano come orienta­
mento per il futuro.

Nella situazione di crisi e di con­
fronti sempre più marcati tra le cul­
ture moderne, il lavoro è inevitabil­
mente coinvolto. In tale situazione f 
dovere di tutti, e non solo dei cri­
stiani, evidenziare il valore soggettivo 
del lavoro, che comprende anche 11 
senso della festa per una realizzazione 
completa dell’uomo.

Le difficoltà economiche di oggi p0®’ 
sono permettere accomodamenti pa5' 
seggeri anche per i tempi di lavorO' 
va invece combattuta la mentalità, 
presente, di far diventare norma de3' 
nitiva ciò che può essere solo conces-' 
sione momentanea.

Il senso umano della domenica
Anche l’uso del tempo contribuis^ 

alla qualità della vita. Nell’attua* 
"economia di mercato” il tempo è 3 
naro per cui tutto nella vita è riferì 
all’impegno economico e al guadagb0’ 
sia nel momento produttivo che 
momento dell’uso del tempo libero; 
ritenuto valido solo quello che faV 
risce le possibilità economiche.

Questa concezione del tempo che . 
diffonde nei Paesi sviluppati non 
può lasciare indifferenti, perché co , 
tiene in sé anche la svalutazione 3 
giorno festivo e impedisce una ve . 
crescita personale, una sana vita fa3\, 
liare, un doveroso impegno comuni 
rio nella società e una vera e propr^ 
"socializzazione" che comporti 
l’assunzione di doverose responsabu



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 259

di partecipazione alla vita civile e 
Politica.

Già nella Nota* del 1984 i Vescovi 
‘taliani affermavano: « E sempre più 
Pecessario ripensare a fondo il ruolo e 
gli scopi del "fine-settimana” alla luce 
della nuova realtà socio-culturale e 
c°n il contributo di tutti coloro che vi 
s°no interessati, se non si vuole che 
anche la domenica, anziché rappresen- 
tare un momento di crescita per la 
convivenza umana, finisca con il di- 
ventare non solo un’evasione dall’impe­
gno cristiano ma anche un ulteriore 
motivo di disgregazione e di aliena­
tone » (n. 29).

h significato religioso della domenica
Per i cristiani la domenica è ”il 

Giorno del Signore”. « Osserva il gior­
no di sabato per santificarlo », suona 
d comandamento dell’antica alleanza; 
la Chiesa prese invece a celebrare il 
Storno della Risurrezione del suo Si­
gnore: la domenica. Il cristiano non 
Ppò più vivere senza celebrare quel 
Storno e quel mistero.
r La domenica è il giorno in cui la 
। niesa è convocata in assemblea per 
a celebrazione della "frazione del pa- 
ae”> cioè dell’Eucaristia, per la pro- 
c'arnazione della Parola di Dio e per 
e opere di carità.
.La domenica è il giorno della "mis- 

^°ne”, poiché l’Eucaristia non è sola- 
jPente rito ma anche scuola di vita per 

credente che è inviato a testimoniare 
?n le opere nella vita personale e so- 
’ale il Vangelo proclamato.

•. n domenica è il giorno di festa. 
Lugni festa nasce dalla concorrenza

due fattori: un evento importante 
3 vivere e il bisogno di ritrovarsi per 

febrario gioiosamente insieme. Tale 
la domenica del cristiano » (Il Gior- 

0 del Signore, n. 15).

Che cosa fare
SJ- .Invitiamo, innanzi tutto, i cri- 
. ani a riflettere su questo impor- 
dente Problema ed a reagire alle ten- 
Se^e culturali e normative che voles- 
s. ° snaturare il significato della fe- 

a scapito dei valori religiosi e dei

valori umani e personali, familiari e 
sociali. Chiediamo loro, inoltre, di co­
gliere il significato autentico della do­
menica per testimoniare di fronte al 
mondo il loro modo originale e alter­
nativo di vivere la festa. Tutto ciò 
richiede una seria opera formativa e, 
in particolare, una puntuale azione 
catechistica a partire dai bambini fino 
agli adulti.

2. Proponiamo queste nostre rifles­
sioni alle forze sociali imprenditoriali 
e sindacali, perché riflettano seriamente 
sugli effetti di uno snaturamento dei 
tempi di vita degli uomini. Chiediamo 
loro che non si limitino a ragioni 
puramente economiche di produttività 
e di concorrenza, ma trovino modi 
veramente umani per affrontarli. Si sa, 
infatti, che la produttività dipende in 
larga parte anche dalle condizioni di 
lavoro e dalla qualità della vita. Una 
società che si organizzi con ritmi con­
tro l’uomo sarebbe un grave regresso 
culturale.

Ci permettiamo di ricordare, a que­
sto proposito, alcune affermazioni del­
l’Enciclica di Giovanni XXIII Mater et 
magistra: « Se le strutture, il funziona­
mento, gli ambienti di un sistema eco­
nomico sono tali da compromettere 
la dignità umana di quanti vi espli­
cano le proprie attività, o da ottun­
dere in essi sistematicamente il senso 
della responsabilità, o da costituire 
un impedimento a che comunque si 
esprima la loro iniziativa personale, 
un siffatto sistema economico è ingiu­
sto, anche se, per ipotesi, la ricchezza 
in esso prodotta attinga quote elevate 
e venga distribuita secondo criteri di 
giustizia e di equità » (n. 88).

3. Ai Sindacati, in particolare, di 
cui comprendiamo il travaglio per do­
ver coniugare assieme il diritto al la­
voro e le reali possibilità di occupa­
zione, ricordiamo che in larga parte 
la difesa della domenica dipenderà 
anche dal loro impegno. Si potranno 
accettare situazioni di emergenza pur­
ché gestite in modo da non alimentare 
una mentalità già troppo confusa sul 
modo di vivere il giorno di festa, e, 
queste, non siano rese definitive.

Sui problemi, pur giusti, riguardanti

C.E.I., Nota pastorale II Giorno del Signore, 15 luglio 1984: RDTo 1984, 552-564 [N.d.R.].



260 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

la flessibilità degli orari e la dinami­
cità nel processo produttivo è bene 
aprire una seria riflessione per evitare 
conseguenze negative sull’uomo e sul 
suo bisogno di vivere tutte le dimen­
sioni dell’esperienza umana.

4. Alle forze politiche ricordiamo 
che già nel passato fu regolamentato 
il lavoro domenicale in quei comparti 
lavorativi che ne manifestavano la 
necessità come i servizi essenziali e il 
turismo, codificandolo come eccezione. 
Crediamo che anche oggi un proble­
ma di tale gravità non possa essere 
lasciato alla sola contrattazione tra le 
parti sociali, ma vi debba essere, a 
tutela del cittadino, la presenza attiva 
dello Stato. Inoltre riteniamo che deb­
ba esser riconosciuto ai cristiani il di­
ritto di non lavorare la domenica, come 
realizzazione della libertà religiosa. 
Come chiediamo che si rispetti la do­
menica come giorno del Signore, così 
rispettiamo la gioia dell’uomo per il 
riposo festivo.

5. I mezzi della comunicazione so­
ciale possono svolgere un ruolo for­
mativo ed educativo per consolidare 
la mentalità che l’uomo non può im­
punemente violare le leggi fondamen­
tali del suo vivere come la svalutazione

istituzionalizzata della festa senza su­
birne gravi contraccolpi sulla qualità 
della vita.

Conclusione
Riteniamo, in futuro, di dover nuo­

vamente ritornare su questo problema 
con più compattezza; ora ci limitiamo 
a questo grido di allarme e a questo 
richiamo alle coscienze di tutti gl* 
uomini "di buona volontà”, poiché la 
Chiesa "esperta in umanità” vuole che 
l’uomo viva nella pienezza la sua espe­
rienza su questa terra; essa si sente 
tutrice della dignità umana.

Concludendo, sentiamo il dovere di 
ripetere con forza l’appello già inviato 
dai Vescovi italiani nel 1984: « AH6 
parrocchie, alle comunità, alle fami' 
glie, ai gruppi e movimenti ecclesiali; 
tutti ugualmente sorretti e animat* 
dalla carità e dallo Spirito di Cristo, 
al loro entusiasmo, al loro coraggio e 
alla loro fantasia creatrice è affidato 
il compito, grave ed urgente, di resti­
tuire al giorno del Signore tutta la 
sua pienezza di cristiana umanità » (' 
Giorno del Signore, n. 41).
Torino, 6 marzo 1990

I Vescovi del Piemonte

Nomina

CRIVELLARI don Federico, nato a Loreo (RO) il 15-6-1943, ordinato sacer- 
dote il 12-4-1969, è stato nominato in data 9 marzo 1990 consulente ecclesiastico 
nel Consiglio regionale del Centro Sportivo Italiano (C.S.I.) per il quadriennio 
1990-marzo 1994.



Atti dell’Arcivescovo

Messaggio in occasione 
della visita del Papa ad Ivrea

Carissimi,

Giovanni Paolo II ritorna ancora una volta nelle nostre terre piemon- 
esi. Ad accoglierlo è, questa volta, la nostra Chiesa sorella di Ivrea con 
l suo Vescovo Mons. Luigi Bettazzi. Tutti i Vescovi del Piemonte saranno 

attorno al Santo Padre per una solenne concelebrazione eucaristica e per 
Un colloquio pastorale.

La Visita apostolica del Papa alla diocesi di Ivrea veda dunque par- 
ecipe spiritualmente tutta la nostra Chiesa. Vi invito ad unirvi nella 

Preghiera per il Santo Padre, secondo le intenzioni che ispirano il suo 
faggio pastorale. Cercate, inoltre, di accogliere e condividere l’insegna- 

c^e il Papa vorrà riservare, nei vari "appuntamenti”, circa i pro- 
erni che riguardano la Chiesa di Ivrea ma che, per la sua contiguità con 

a nostra soprattutto nel Canavese e nella zona di Chivasso, sono per molti 
Spetti simili ai nostri, soprattutto per quanto riguarda il mondo del lavoro.

H Papa sarà ad Ivrea nei giorni in cui la Chiesa celebra la solennità 
San Giuseppe, Sposo della Beata Vergine Maria e Custode del Reden- 

re. Un motivo in più per vivere liturgicamente con fervore questa festa, 
Prendo le preghiere e le riflessioni all’Esortazione Apostolica ”Redem- 
°ris Custos”, rivolta da Giovanni Paolo II a tutto il mondo cattolico per 
Proporre le virtù di San Giuseppe e richiamare la sua protezione sulla 

resa universale.
Viviamo anche questi avvenimenti sentendoli come rinnovata grazia 

Signore. Arricchiscono il nostro cammino quaresimale verso la Pasqua 
G‘ Signore.

^i benedico con affetto.

'Porino, 12 marzo 1990

Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

261



262 Atti dell’Arcivescovo

Dichiarazione su Roberto Casarin 
e l’Associazione “Cristo nell’uomo”

In data 15 giugno 1982 il mio Predecessore, il Card. Anastasio Bal- 
lestrero, emanò una Dichiarazione * nella quale si affermava non constare 
la presenza di caratteristiche autenticamente soprannaturali nei fatti stra­
ordinari attribuiti al giovane Roberto Casarin.

In essa venivano pure proibite l’organizzazione di preghiere o comunque 
celebrazioni religiose, aventi riferimento alla persona o ai fatti attribuiti 
al detto giovane, nei luoghi aperti al culto nell’ambito dell’Arcidiocesi di 
Torino.

Siccome in questi ultimi tempi diverse persone si sono rivolte alla Curia 
Metropolitana per chiedere indicazioni sull’atteggiamento da tenere ne1 
confronti dell’Associazione "Cristo nell’uomo”, sorta per interessamento 
di Roberto Casarin, e nei confronti dei raduni di preghiera che continuano 
ad organizzarsi dallo stesso, dai suoi collaboratori e simpatizzanti in modo 
particolare a Leinì (TO), frazione Tedeschi:

Al fine di evitare confusione tra i fedeli e di garantire alla celebrazione
dei Sacramenti il carattere autenticamente ecclesiale:

Dopo aver vagliato attentamente la situazione:

DICHIARO

1. Il signor Roberto Casarin non ha ricevuto alcun ordine sacro e nep' 
pure alcun ministero istituito che lo autorizzino a presiedere celebra­
zioni o a impartire benedizioni.

2. L’Associazione "Cristo neH’uomo” non è un’associazione ecclesiale, per-' 
ché non riconosciuta dall’Autorità ecclesiastica.

3. Resta tuttora valido e vincolante per i fedeli quanto precisato e disp0' 
sto nella citata Dichiarazione del Card. Anastasio Ballestrero in data 
15 giugno 1982;

4. in particolare non è autorizzata, nell’ambito dell’Arcidiocesi, la cde' 
brazione dell’Eucaristia e degli altri Sacramenti in luoghi sacri, e tanto 
meno in altri luoghi, in occasione di raduni facenti riferimento al 
persona di Roberto Casarin e alla Associazione suddetta.

Torino, 21 marzo 1990
Giovanni Saldarini

Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi
---------  ---- —_ cancelliere arcivescovile

* RDTo 1982, 435 [N.d.R.].



Atti dell'Arcivescovo 263

COSTITUZIONE DEL "SERVIZIO MIGRANTI"

« Alla luce della fede, oltre che della ragione, [il fenomeno 
delle migrazioni] non è solo un evento troppo spesso nega­
tivo per il carico di sofferenza e di umiliazione che comporta, 
ma è anche un’importante realtà umana che può e deve inse­
rirsi nella storia della salvezza. Mentre, infatti, ricorda alla 
Chiesa la sua condizione di popolo pellegrinante sulla terra 
alla ricerca della città futura, la migrazione può anche es­
serle di aiuto nell’adempimento del mandato, ricevuto dal 
Signore, di annunciare il Vangelo a tutte le creature. Questa 
corrispondenza tra vicenda migratoria e vocazione della 
Chiesa può suggerire, pertanto, di considerare il contributo 
specifico che i migranti, proprio per la loro posizione, sono 
chiamati a dare alla diffusione del Regno di Dio nel mondo » 
(Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale del 
Migrante, 10 settembre 1989).

La Chiesa che è in Torino ha cercato di considerare il fenomeno migra- 
torio alla luce di quanto espresso dal Sommo Pontefice e si è impegnata 
a vivere atteggiamenti di carità e di cristiana ospitalità verso i fratelli 
e le sorelle che, per vari motivi, hanno dovuto lasciare la loro patria o il 
oro Paese di origine, con speciale riguardo alle persone provenienti da 
aesi extracomunitari e ”in via di sviluppo”.

Eale opera si è realizzata grazie all’ufficio del Delegato arcivescovile per 
e migrazioni e all’attività del "Centro Internazionale per gli Scambi Cul- 
Orali e l’Accoglienza agli Stranieri in Torino” (C.I.S.C.A.S.T.), Organismo 
l°cesano sorto all’interno del "Servizio Diocesano Terzo Mondo”.

lutate ora situazioni ed esigenze, con l’intento di conservare detto patri- 
^onio spirituale e di esperienze, si intende tuttavia adattarlo alle nuove 
Clrcostanze.

ertanto, dopo attenta considerazione del caso e sentiti i pareri dei diretti 
decessati :

Avuto il consenso del Consiglio Episcopale:

^isti i canoni 383 e 394 del Codice di Diritto Canonico:

CON IL PRESENTE DECRETO

a) COSTITUISCO nell’Arcidiocesi di Torino il "SERVIZIO MIGRANTI” 

^ale Sezione della "CARITAS DIOCESANA” e

ne approvo gli allegati STATUTI.



264 Atti dell’Arcivescovo

È mia intenzione e volontà che il nuovo Organismo assuma i compiti che 
fino ad ora sono stati svolti dal Delegato arcivescovile per le migrazioni 
e dal C.I.S.C.A.S.T., ufficio e Organismo che sono contestualmente sop­
pressi.

Auspico che il nuovo Organismo favorisca sempre più nella Chiesa che 
è in Torino l’attuazione della cristiana carità verso i migranti e lo zelo 
per la diffusione del Regno di Dio.

Dato in Torino il 26 marzo 1990, solennità dell’Annunciazione del Signore-

►R Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi 
cancelliere arcivescovile

STATUTI DEL ' SERVIZIO MIGRANTI”

Natura

Art. 1 - Il "Servizio Migranti” è Organismo pastorale costituito dal' 
l’Arcivescovo per favorire l’evangelizzazione dei migranti, con particolare 
attenzione all’attuazione della cristiana accoglienza e del dialogo inter' 
religioso e interculturale con i migranti presenti a tempo determinato e 
indeterminato nell’Arcidiocesi di Torino, nel rispetto delle indicazion1 
date dal Magistero della Chiesa in materia.

Art. 2-11 "Servizio Migranti” è Sezione della Caritas Diocesana 
ha sede in Torino, Via dell’Arcivescovado n. 12.

Art. 3-1 migranti a cui si rivolge il "Servizio” sono le persone, singole 
e/o associate, coinvolte dal fenomeno della mobilità umana, e in modo 
particolare:
— i migranti italiani;
— gli immigrati provenienti da Paesi extracomunitari e i profughi;
— i circensi e i fioranti;
— i nomadi;
— gli addetti alla navigazione marittima e aerea.

Ognuna delle suddette categorie potrà essere seguita da Incaricò1 
particolari.



Atti dell’Arcivescovo 265

Compiti

Art. 4-1 principali compiti del "Servizio Migranti”, in conformità 
all’art. 1 sono:
— favorire la vita cristiana dei migranti cattolici, promovendo in parti­

colare la catechesi, la liturgia, la diaconia della carità per un loro 
libero e originale inserimento nella Chiesa particolare;

— testimoniare l’accoglienza e il dialogo verso tutti i migranti, singoli e/o 
associati, contribuendo al superamento di pregiudizi e ostacoli quali il 
razzismo, lo sfruttamento, l’intolleranza, e instaurando rapporti di 
fraternità;
contribuire alla costituzione e al sostegno e adattamento di opere eccle­
siali di ospitalità, di cura, di promozione del migrante e della sua fami­
glia, mediante la collaborazione con parrocchie e zone vicariali, con 
Istituti religiosi, con Associazioni, Gruppi e Movimenti; mediante la 
sensibilizzazione della Chiesa particolare alla responsablità del dialogo 
con il migrante; mediante il rapporto costante con gli Organismi eccle­
siali, regionali e nazionali, preposti al problema, in particolare con la 
Fondazione "Migrantes” della Conferenza Episcopale Italiana;

' promuovere iniziative di studio e di formazione sui valori religiosi e 
culturali dei migranti;
curare rapporti con realtà e istituzioni ecumeniche e aperte al dialogo 
interreligioso;

• curare rapporti con le strutture civili che hanno compiti analoghi, sti­
molando l’elaborazione e l’osservanza di leggi di tutela dei migranti 
per una convivenza più giusta e pacifica;
curare un’adeguata informazione dell’opinione pubblica;

" promuovere la Giornata annuale per i migranti;
tenere i contatti con i sacerdoti diocesani cappellani degli emigrati 
italiani e con i sacerdoti extradiocesani incaricati di seguire pastoral­
mente i loro connazionali all’estero.

Struttura

Art. 5-11 "Servizio Migranti” è retto da un Responsabile, coadiuvato 
a Incaricati per le singole categorie.

_ Tutti agiscono in stretto rapporto con il Delegato arcivescovile per la 
aritas, secondo i princìpi della collaborazione e della sussidiarietà.

Il "Servizio Migranti” dispone di una Commissione permanente com­
posta da un massimo di dodici membri.

Art. 6 - Attualmente il "Servizio Migranti” gestisce due Centri in 
orino (in Via Principi d’Acaja n. 42 bis e in Via Giuseppe Parini n. 7) 

p svolgono un particolare servizio per gli immigrati provenienti da 
Paesi extracomunitari e per i profughi.

Essi hanno una cassa comune.



266 Atti dell’Arcivescovo

Art. 7-11 Responsabile, gli Incaricati, i membri della Commissione 
sono nominati dall’Arcivescovo per la durata di un quinquennio e possono 
essere riconfermati.

Per la nomina dei membri della Commissione, l’Arcivescovo sentirà il 
parere del Delegato arcivescovile per la Caritas e il Responsabile del 
"Servizio”.

Fanno parte di diritto della Commissione gli Incaricati per le singole 
categorie e i due animatori degli attuali Centri per gli immigrati prove­
nienti da Paesi extracomunitari e per i profughi in cui opera il "Servizio”.

Art. 8-11 Responsabile:
— elabora insieme con il Delegato arcivescovile per la Caritas, con gli 

Incaricati per le singole categorie e con il "Servizio Diocesano Terzo 
Mondo” il programma annuale del "Servizio Migranti”, da sottoporre 
all’approvazione dell’Arcivescovo;

— promuove e guida l’attuazione del programma;
— convoca e presiede le riunioni della Commissione;
— armonizza le attività del "Servizio Migranti” con i programmi degli 

altri Uffici diocesani;
— in accordo con il Delegato arcivescovile per la Caritas e gli Incaricati 

per le singole categorie, redige i bilanci preventivo e consuntivo e 
amministra le risorse economiche.
Il Responsabile è membro di diritto del Consiglio della Caritas dio­

cesana.

Art. 9 - Gli Incaricati:
— collaborano con il Responsabile all’elaborazione del programma an­

nuale, alla preparazione del bilancio preventivo e consuntivo del "Ser­
vizio Migranti”, apportando la loro specifica competenza;

— promuovono l’attuazione del programma nell’ambito della loro cate­
goria;

— collaborano con il Responsabile alla gestione delle risorse economiche 
assegnate loro annualmente.

Art. 10 - La Commissione:
— offre la sua consulenza nella redazione dei programmi annuali;
— esprime pareri sulle decisioni da assumere, comprese quelle di carat' 

tere amministrativo;
— partecipa allo svolgimento delle attività e dei servizi.

Si riunisce con periodicità bimestrale.

Volontari

Art. 11 - Al "Servizio Migranti” collaborano membri del volontaria!0 
cattolico, nel rispetto delle sue finalità e modalità.



Atti dell'Arcivescovo 267

Finanziamento

Art. 12 - Il "Servizio Migranti” trae i mezzi economici per lo svolgi­
mento dei suoi compiti da offerte dei fedeli, delle parrocchie e delle altre 
Istituzioni religiose, oltre che dal contributo del "Servizio Diocesano Terzo 
Mondo” quale quota parte delle offerte raccolte durante la Quaresima di 
Fraternità. Il contributo del "Servizio Diocesano Terzo Mondo” è determi­
nato ogni anno di comune accordo, tenendo conto delle varie esigenze e 
disponibilità.

Il "Servizio Migranti” si avvale pure di eventuali contributi messi 
a disposizione da Enti pubblici.

Il bilancio consuntivo e preventivo è presentato ogni anno all’Arcive­
scovo, quale allegato del bilancio della Caritas Diocesana.

Visto, si approva.

Torino, 26 marzo 1990, solennità dell’Annunciazione del Signore.

Giovanni Saldarini 
Arcivescovo di Torino

sac. Pier Giorgio Micchiardi 
cancelliere arcivescovile





Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

IN PREGHIERA 
PER OTTENERE IL DONO DELLA PIOGGIA

In occasione del cambio della stagione, nella settimana che segue la 
1 Domenica di Quaresima, la Chiesa ci propone un particolare motivo di 
Preghiera collegato alla santificazione del tempo: siamo invitati a pregare 
'I Signore per le necessità degli uomini, soprattutto per i frutti della terra 
e per la santificazione del lavoro.

La perdurante situazione di siccità, che sta suscitando notevoli preoc­
cupazioni per le coltivazioni delle nostre campagne e per la ricostituzione 
delle indispensabili riserve idriche, si è resa anche più grave per le gior­
nate di vento che hanno causato parecchi incendi.

Per i cristiani è consuetudine radicata nel Vangelo rivolgere al Signore, 
°ltre alla preghiera di adorazione e di ringraziamento, anche la supplica 
Per ottenere aiuto in particolari circostanze: « Chiedete..., cercate..., bus- 
sate... » (Mt 7, 7), ha detto Gesù.

Per questo motivo l'Arcivescovo, a conclusione delle Tempora di Prima- 
Vera, indice speciali preghiere per Domenica 11 marzo, seconda di Qua- 
resima.

In tutte le chiese della diocesi, durante ogni celebrazione, tra le inten- 
2|oni proposte nella "preghiera universale o dei fedeli” si preghi espressa­
mente per implorare il dono tanto necessario della pioggia. I parroci ed i 
Rettori delle chiese potranno ispirarsi ai formulari proposti nel volume 
frazionale per la preghiera dei fedeli” (pp. 71-74), o nel "Messale 
ornano” (pp. 1043-1045), concludendo con l’orazione "per chiedere la 

P'oggia" pubblicata nel "Messale Romano" (p. 825).
Anche nella pubblica celebrazione delle Lodi mattutine e dei Vespri si 

feriscano intenzioni particolari nelle invocazioni e intercessioni (cfr. 
r^clPi e Norme per la Liturgia delle Ore, n. 188).

_ La preghiera che unisce tutte le comunità della diocesi in un’unica voce 
un cuore solo e un’anima sola — ottenga dalla misericordia del Signore 

questo dono ormai indilazionabile.
T°fino, 6 marzo 1990

sac. Francesco Peradotto
Vicario Generale

269



270 Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Termine di ufficio

— di vicario parrocchiale
SEVERE René p. Gildas, O. Praem., nato a Quimper (Francia) il 23-10-1930. 

ordinato sacerdote il 20-9-1958, trasferito dai suoi Superiori ad altro incarico, 
ha terminato in data 1 aprile 1990 l’ufficio di vicario parrocchiale nella parroc­
chia Beati Federico Albert e Clemente Marchisio in Torino. 

— di cappellani di ospedale
* FISANOTTI don Giuseppe, nato a Torino il 23-9-1921, ordinato sacer­

dote il 29-6-1944, parroco della parrocchia Natività di Maria Vergine in Venaria 
Reale, e

* SAREI don Pasquale, nato ad Abriola (PZ) 1’1-12-1930, ordinato sacerdote 
il 3-7-1955, vicario parrocchiale nella medesima parrocchia,

hanno terminato, in data 1 aprile 1990, l’ufficio di cappellano del Presidi0 
Ospedaliero dell’U.S.S.L. n. 26, sito in Venaria Reale.

Trasferimento di parroco

GARBERO don Bernardo, nato a Racconigi (CN) il 28-4-1935, ordinato saceT 
dote il 27-6-1965, è stato trasferito in data 11 marzo 1990 dalla parrocchia S- 
Lorenzo Martire in Collegno alla parrocchia S. Francesco d’Assisi in 10045 
PIOSSASCO, p. L. Nicola n. 2, tei. 906 41 51.

Nella stessa data è stato nominato amministratore parrocchiale della parto0' 
chia S. Lorenzo Martire in Collegno.

Nomine

— in ufficio di Curia
NEGRI don Augusto, nato a Motta Visconti (MI) il 6-8-1949, ordinato sac®r 

dote il 30-5-1982, è stato nominato in data 26 marzo 1990 — per il quinquenh*0 
1990-marzo 1995 — responsabile del Servizio Migranti, sezione della CaritaS 
diocesana, con particolare incarico della pastorale per gli immigrati extracoh11* 
nitari ed i profughi.

— di amministratore parrocchiale
SCUCCIMARRA don Teresio, nato a Torino il 24-3-1950, ordinato sacer d°^ 

il 28-3-1982, è stato nominato in data 5 marzo 1990 amministratore parrocchia 
della parrocchia S. Francesco d’Assisi in Piossasco.



Curia Metropolitana - Cancelleria 271

— di collaboratore parrocchiale
FASSERO don Giuseppe, nato a Forno Canavese IT-4-1920, ordinato sacer­

dote il 19-9-1942, è stato nominato in data 4 marzo 1990 collaboratore parroc­
chiale nelle parrocchie Assunzione di Maria Vergine in Forno Canavese e Santi 
Michele, Pietro e Paolo in Favria.

Abitazione: 10084 FORNO CANAVESE, fraz. Bosume n. 2, tei. (0124) 
7 76 92.

— di cappellano di ospedale
CAGLIO don Domenico, nato a Fiano il 14-10-1946, ordinato sacerdote il 

26-9-1970. è stato nominato in data 1 aprile 1990 cappellano del Presidio Ospe­
daliero dell’U.S.S.L. n. 26, sito in Venaria Reale, p. Annunziata n. 4, tei. 4 99 11.

Egli continua ad esercitare l’ufficio di parroco della parrocchia Sacro Cuore 
di Gesù in Collegno - Savonera.

Conferma in istituzione

L’Arcivescovo, in data 14 marzo 1990 — per il biennio 1990-31 dicembre 
1991 — ha confermato, a norma di Statuti, membri del Consiglio di ammini­
strazione dell’Opera Madonna della Provvidenza - Pozzo di Sichar con sede in 
Torino, str. Vaipiana n. 78, i Signori: BARBERIS Luciano, BORDELLO Giu- 
seppe, COLOMBARA Carlo, FRIZZI Raffaele, VENDITTI Luisa.

Variazione di confine parrocchiale

L’Arcivescovo, con decreto in data 29 marzo 1990 e avente effetto giuridico 
dal 15 aprile 1990, ha variato il confine parrocchiale tra le parrocchie:

Distretto pastorale Torino Sud Est
Zona vicariale n. 23 - Moncalieri:

S. Pietro in Vincoli in Moncalieri - fraz. Moriondo e
S. Martino Vescovo in Moncalieri - fraz. Revigliasco
Il confine è variato nel modo seguente:
La parrocchia S. Pietro in Vincoli cede alla parrocchia S. Martino Vescovo 

1 numero civico 40/25 di Strada Gorrée, nel Comune di Moncalieri.



272 Curia Metropolitana

CARITAS DIOCESANA

STRANIERI A TORINO

La Caritas della diocesi di Torino, insieme con le organizzazioni di volon­
tariato, si è ritrovata per una riflessione sulla situazione degli stranieri a Torino, 
dopo l’entrata in vigore della "sanatoria”, e nella prospettiva di che cosa potrà 
accadere nel prossimo futuro.

C’è stato finora, nei confronti degli stranieri terzomondiali, un notevole e 
generoso impegno di accoglienza da parte delle parrocchie, degli Istituti religiosi, 
dei gruppi di volontariato come degli Organismi istituzionali e di molti cittadini, 
in Torino come in tutte le comunità della diocesi.

Ma la situazione per la città di Torino è ormai all’emergenza, per quanto 
riguarda le mense e la distribuzione dei pasti, e i posti letto:

— al Cottolengo vengono distribuiti 350 pasti ogni giorno a mezzogiorno, 
e consegnati fino a 430 sacchetti per la sera; lo scorso anno si distribuivano 250 
pasti;

— al Centro Vincenziano di via Nizza 18 b, attrezzato per 60 persone, si 
arriva a servire 200 pasti a mezzogiorno e a distribuire fino a 300 sacchetti 13 
sera;

— presso la parrocchia del Sacro Cuore di Gesù in via Brugnone: 140 pasti, 
distribuiti a turno (i posti a sedere sono 60);

— a Sant’Alfonso giungono 160-170 persone ogni giorno, e molti devoti0 
essere mandati indietro (si servono circa 120 persone);

— a Sant’Antonio da Padova vengono serviti 70 pasti a mezzogiorno e 120' 
130 "merende” a metà pomeriggio.

Nei giorni festivi funzionano anche le mense di via Vignale, largo Tabacchi e 
via Saccarelli, con problemi analoghi per soddisfare tutte le richieste.

Impossibile registrare le infinite richieste presso le varie comunità parrocchia^ 
e religiose e presso le Istituzioni. Il maggiore afflusso di stranieri terzomondia^ 
ha messo a dura prova le strutture religiose di accoglienza, esaurendo i post* 
disponibili e saturando i servizi oltre ogni ragionevole misura.

Sappiamo che sono allo studio altre iniziative, da parte dell’Ente pubbli00, 
per mettere a disposizione posti Ietto e posti di lavoro.

Guardando alla situazione attuale, vogliamo formulare alcune richieste e
proposte.

1. Alle comunità cristiane chiediamo di continuare ad impegnarsi come 51
è fatto finora, e anzi ancora di più, finché non si sia usciti dall’emergenZ0; 
Un’idea di impegno ulteriore, che rilanciamo alle parrocchie, è questa: pere0 
queste comunità di cristiani e, in esse, le famiglie più sensibili e consapev° 
non prendono l’iniziativa di invitare, al pasto della domenica, uno o due str$



Curia Metropolitana - Caritas diocesana 273

nieri presso di loro, avviando così più cordiali rapporti? Sarebbe un "segnale” 
di accoglienza particolarmente importante e visibile. Le parrocchie interessate 
Possono mettersi in contatto con il CISCAST (tei. 447 71 78, 53 39 62).

2. Al Comune di Torino chiediamo di mettere a disposizione almeno alcuni 
alloggi per l’ospitalità temporanea, in attesa di soluzioni più definitive.

Questi alloggi siano resi disponibili con la condizione che qualcuno, nella 
stessa casa, o nell’ambito di gruppi di volontariato, ne segua il regolare funzio­
namento. I servizi per gli stranieri devono essere realizzati presto, ma anche 
gestiti bene, con coscienza e responsabilità. Altrimenti c’è il rischio di veder 
vanificato ogni risultato, e di creare spazi pericolosamente aperti alle bande, alla 
delinquenza, allo sfruttamento.

3. Agli stranieri terzomondiali che verranno accolti nei servizi pubblici chie­
diamo:

— di accogliere le iniziative che possono aiutarli ad imparare presto e bene 
gli elementi essenziali della lingua italiana, per integrarsi più facilmente nella 
nostra realtà;

— e per quelli che hanno un lavoro, di rendersi disponibili ad un regolare 
rimborso delle spese di vitto e alloggio per i servizi che ricevono.

4. A chi ha responsabilità legislative chiediamo di realizzare una politica dei 
flussi migratori che consenta un’integrazione graduale e non forzata degli stra­
veri; un’integrazione che avvenga sulla base della programmazione regionale, 
Aitando aree troppo "intasate”, in cui sarebbe impossibile garantire anche un 
minimo di servizi dignitosi. Non è possibile continuare 1’ "accoglienza” ai ritmi 
attuali ma occorre, al termine del periodo di sanatoria, applicare precise norme.

5. A tutti chiediamo di riflettere a fondo sull’attuale fenomeno, che sta 
Codificando la struttura stessa della nostra società, per assumere un nuovo stile 
At rapporti interpersonali e sociali.

* * «

Intorno all’accoglienza ai terzomondiali non mancano polemiche; cresce anche 
ln alcuni una mentalità di conflitto interetnico che si esprime in scelte e gesti 
Colto negativi.

C’è una forma di razzismo particolarmente dolorosa, quella dei "nostri” 
Poveri, dei deboli e degli emarginati non di colore. Abbiamo il dovere di evitare 
Cc nuova "guerra tra poveri”; a chi è già bisognoso non si possono chiedere 

Seriori sacrifici. Occorre che altri, provvisti di maggiori risorse, facciano la 
Pr°Pria parte.

Vogliamo ricordare, ai credenti e a tutti i cittadini, da una parte il dovere 
efl’accoglienza di chi è pellegrino e bisognoso (anche Cristo è stato ospite e pel­
ano); ma vogliamo anche, d’altra parte, sottolineare che i problemi dell’immi- 

grazione si risolvono anche con un impegno dei Paesi ricchi a creare, in Terzo 
ondo, condizioni di vita, posti di lavoro, situazioni tali che aiutino a ridurre 

Migrazione.



274 Curia Metropolitana

UFFICIO SCUOLA

L’INSEGNAMENTO DELLA RELIGIONE CATTOLICA 
NELLE SCUOLE PUBBLICHE DELLA DIOCESI

L’insegnamento della Religione cattolica ( = IRc) nella scuola pubblica di Stato 
costituisce uno degli aspetti più delicati e contrastati dell’attuazione dell’Accordo 
di revisione del Concordato, come documentano le cronache nazionali passate e 
recenti.

Queste difficoltà sembrano particolarmente accentuate ed esasperate nella realtà 
torinese e nostra Comunità diocesana, per cui è importante non allentare l’impegno 
su questo problema.

Qui vengono offerti alcuni elementi per una fotografia della situazione; in 
secondo luogo sono proposte alcune linee operative.

1. Fotografia della situazione

I - Una considerazione sull’ambiente in cui questo insegnamento si colloca

Per conoscere i termini in cui si pone oggi l’IRc nella nostra diocesi è util6 
tenere presente che l’IRc si colloca:

a) in una città egemonizzata da una cultura che ritiene irrilevante e marginai6 
l’aspetto religioso della vita. Si vive condizionati da mezzi di comunicazione so­
ciale per lo più ostili all’IRc, sempre pronti ad assecondare e ad enfatizzare ogn1 
progetto di emarginazione della materia stessa. La conseguenza è che tra gli inse­
gnanti di Religione cattolica si creano disorientamento, apprensioni, desiderio di 
trovare al più presto sistemazioni più sicure e meno esposte ad attacchi polemici' 
Tra la gente si consolida una mentalità che tende a non prendere posizione a favor6 
dell’IRc, a considerarlo insignificante. Si ha timore di andare controcorrente.

b) in una comunità ecclesiale che sembra distratta, estranea al problema del' 
l’IRc e talvolta, in alcune sue componenti, anche avversa per pregiudizi ideologici' 
Nella catechesi dei genitori, dei fanciulli, dei giovani, la scelta dell’IRc raramente 
viene presentata come una doverosa conseguenza della sensibilità religiosa e dd' 
l’appartenenza ecclesiale. La pastorale giovanile ha bisogno di dare ampia pr°' 
spettiva all’IRc nella scuola ed al fatto che i giovani sono chiamati ad esercitar6» 
nei confronti del medesimo, una scelta responsabile che interpella la loro coscienza 
di cattolici. Non avere attenzione e non fare la proposta dell’IRc è un peccat0 
di disimpegno;



Curia Metropolitana - Ufficio scuola 275

c) in una realtà scolastica in cui la presenza dei cattolici sembra abbastanza 
dispersa e quindi scarsamente incisiva, in particolare per tutto ciò che riguarda 
1 IRc. Eccetto rari casi, l’atteggiamento più consueto dei cattolici nella scuola 
verso l’IRc è quello di stare a vedere, quasi rassegnati, che fine farà. Certi orga­
nismi preposti al funzionamento delle scuole si ritengono autorizzati ad adottare, 
’n materia di IRc, decisioni estranee e anche contrastanti con le direttive mini­
steriali. Al massimo si arriva ad una solidarietà privata e personale con gli inse­
gnanti di Religione cattolica cosicché, nelle varie strutture collegiali della scuola, 
tl più delle volte, essi devono difendere, motivare, giustificare se stessi e la ma­
teria da soli.

L’ambiente descritto produce una realtà che ci identifica di fronte alla comu­
nità nazionale: la percentuale di coloro che scelgono l’IRc risulta a Torino infe- 
ftore alla media nazionale. Infatti, se la media nazionale degli ”avvalentisi” si 
aggira attorno al 96-98%, da noi le cose stanno purtroppo ben diversamente: 
Per le scuole materne si aggira attorno all’84%; per le scuole elementari all’87%; 
Per le scuole medie inferiori al 90%; per le scuole medie superiori tende a 
collocarsi al di sotto dell’85%. È, comunque, sempre una percentuale alta: la 
grande maggioranza di alunni e famiglie scelgono l’IRc.

H - Fragilità delle ragioni per cui si sceglie l’IRc

Se dal numero degli ”avvalentisi’’ si passa a considerare le ragioni della loro 
scelta, i motivi di preoccupazione non diminuiscono.

Ce chi sceglie per convinzione e per ragioni culturali; altri invece solo per 
abitudine; altri per l’incertezza dell’attività alternativa, o anche per non rompere 
' unità della classe; altri per il metodo e la persona dell’iinsegnante, ...

Il motivo vero, cioè il riconoscimento del valore culturale della Religione catto- 
*ca, non sembra determinante nel caratterizzare la scelta: ci sono non credenti che 
Panno scelto l’insegnamento della Religione e ci sono dei credenti-praticanti, in­
aiti nei gruppi parrocchiali, che non lo hanno scelto. È poi negativo l’influsso 

di insegnanti di classe, soprattutto maestre elementari, avverse all’insegnamento 
della Religione nella scuola. Il loro condizionamento può indurre classi intere a 
Scegliere ’Talternativa”. La loro pressione scoraggia le famiglie. Particolare ama­
nza e sconcerto provoca la constatazione che tra i ”non avvalentisi” si trovano, 
c°n una certa frequenza, figli di genitori ecclesialmente impegnati, studenti appar- 
tenenti a movimenti e associazioni cattoliche, animatori cui il rifiuto dell’IRc non 
Cfea alcun problema di coscienza, né lo crea ai sacerdoti che loro affidano attività 
Pastorali e, specialmente, educative.

III - La situazione degli insegnanti di Religione cattolica

Gli insegnanti di Religione cattolica in diocesi sono attualmente 447, così ri- 
Partiti; 77 sacerdoti; 18 religiose; 352 laici.

1) Il primo dato emergente è costituito dal rapidissimo calo dei sacerdoti 
C°n conseguente presenza sempre più numerosa di insegnanti laici.



276 Curia Metropolitana - Ufficio scuola

Il calo è dovuto a tanti e noti fattori non esclusa però (va riconosciuto since­
ramente) una certa e difficilmente comprensibile sfiducia nell’IRc. Non pare molto 
considerata la rilevanza che, agli effetti della pastorale giovanile scolastica, riveste 
la presenza di un insegnante sacerdote, pur pienamente rispettoso delle finalità 
della scuola.

2) La componente laica degli insegnanti di Religione cattolica offre enco­
miabili esempi di dedizione motivata, competente e anche sacrificata se si pensa 
ai numerosi capi-famiglia che accettano di essere insegnanti di Religione cattolica, 
pur nella precarietà dello stato giuridico in cui vengono a trovarsi. Pone però 
anche alcuni problemi:

a. Problemi di professionalità nell’insegnamento
La precarietà che caratterizza l’attuale stato giuridico degli insegnanti di Reli­

gione cattolica non incoraggia sempre a rimanervi: spesso, appena si trova di me­
glio, lo si lascia. Così l’IRc riparte da zero, pagando il prezzo della incompetenza 
didattica, mediocrità culturale, strumentalizzazione dell’impiego in vista di mète 
più ambite.

b. Problemi di formazione spirituale
È difficile curarla ed ancor più difficile verificarla, almeno nella misura in cui 

i criteri di idoneità lo esigono. Pare di poter dire che due sono i punti più critici 
della formazione spirituale degli insegnanti di Religione cattolica: la vita interiore 
e il senso di appartenenza ecclesiale.

c. Problemi di formazione culturale e di reclutamento
Gli insegnanti di Religione cattolica non si possono più "attingere” già "con­

fezionati” da una "riserva” di clero o personale religioso.
Oggi l’IRc si configura come professione che va scelta con la ovvia conseguenza 

che vanno escluse tutte le altre. Non si può più pensare all’IRc come momento 
di parcheggio in vista di altre professioni per cui non si è ancora qualificati.

La conseguenza è che ci vuole forte impegno nel sensibilizzare comunità par­
rocchiali e movimenti perché avviino studenti all’Istituto Superiore di Scienze 
Religiose (= I.S.S.R.). Particolare attenzione va riservata alle zone più periferiche 
della diocesi, che devono poter contare su insegnanti locali, in quanto gli inse­
gnanti di Religione cattolica di Torino difficilmente accettano di fare i pendolari-

Prima dell’istituzione dellT.S.S.R., tutta la formazione degli insegnanti di Re' 
ligione cattolica era a carico di una scuola diocesana non abilitata a rilasciare titoli 
di studio, successivamente richiesti dal nuovo Concordato.

Con l’entrata in vigore del nuovo Concordato gli insegnanti di Religione catto­
lica che non avevano la prevista anzianità di servizio o (caso non frequente) 
titolo di studio teologico riconosciuto, si sono trovati nella necessità di riprender0 
gli studi. Solo ora coloro che con grandi fatiche non si sono scoraggiati, e no° 
hanno lasciato, stanno mettendosi in regola per l’appuntamento del 1990-9L

Realisticamente al massimo solo 1/3 di coloro che iniziano 1T.S.S.R. giungon0 
al termine del corso e conseguono il titolo. Siccome negli ultimi anni si son°> 
mediamente, nominati 25/35 insegnanti nuovi per anno, si deve concludere 
per avere ogni anno un numero sufficiente di insegnanti di Religione cattoli03



Curia Metropolitana - Ufficio scuola 277

idonei, bisognerebbe che ogni anno al I corso dell’I.S.S.R. non si iscrivessero 
mai meno di 90 studenti.

Si tenga presente che, in realtà, i nuovi iscritti all’I.S.S.R. per l’anno scola­
stico 1989-90 sono stati solo 39 e di essi 32 della diocesi di Torino, così di­
stribuiti: IV corso 2

III corso 2
II corso 1
I corso 27

Quanti di questi 27 arriveranno alla fine?

2. Le proposte operative

Di fronte alla situazione che caratterizza l’ambiente in cui l’IRc si colloca, alla 
consistenza delle convinzioni di chi lo sceglie, ai problemi di chi lo svolge, che 
c°sa fare? Pare di poter formulare tre proposte. Non richiedono iniziative nuove, 
da semplicemente alcune particolari sensibilità all’interno dell’attività pastorale 
ih atto.

i • Conversione culturale
La soluzione del problema dell’IRc da noi esige una conversione culturale 

cue consiste nel promuovere una cultura che consideri i rapporti Chiesa e Stato 
(o società civile) secondo le indicazioni della Gaudium et spes (nn. 75-76) e non 
secondo un criterio di rigida separazione che finisce per condurre alla cancella­
tone di ogni rilevanza e incidenza sociale della dimensione e dei valori religiosi.

Nella nostra diocesi la cultura separatista (non mescolare il sacro con il pro- 
*ano...; non fare opera di supplenza...; non interferire...;) ha trovato compiaciuta 
°spitalità e oggi sembra prevalere su quella di una autentica collaborazione, con 
fotte le sue implicanze...: una sana collaborazione che va giustificata in modo con­
ducente, offerta in modo efficiente e dignitoso ma anche fermamente rivendicata 
uno dove le leggi lo consentono.

■ Sensibilizzazione alla scelta dell’IRc
Tutti coloro che in qualche modo sono coinvolti dall’atto della "scelta” vanno 

Sensibilizzatì: personale scolastico, docente e non docente; comunità ecclesiale 
neI suo insieme; genitori e studenti in particolare.

Le ragioni per la scelta dell’IRc sono forti e degne della più attenta conside- 
r3zione. Come contributo alla riflessione è utile proporne alcune sinteticamente.

Per lo Stato l’insegnamento religioso scolastico è un’occasione per:
— dimostrare rispetto alla libertà religiosa;
— riconoscere il valore della cultura religiosa; 
— riconoscere che i princìpi del cattolicesimo fanno parte del patrimo­

nio storico e culturale del popolo italiano;
— realizzare una esemplare collaborazione con la Chiesa senza preva­

ricazioni reciproche per promuovere l’uomo; per il bene del Paese;



278 Curia Metropolitana - Ufficio scuola

per attuare il fine pieno della scuola; per correggere una sua ten­
denziale invadenza degli spiriti rispettando il principio di sussidia­
rietà, facendosi strumento di servizio vero delle esigenze concrete 
della persona, promuovendo collaborazione, corresponsabilità, con­
fronto costruttivo.

b) Per la Chiesa l’insegnamento religioso scolastico è un’occasione per:
— avviare una esemplare collaborazione con lo Stato in vista della pro­

mozione dell’uomo, del bene del Paese, della realizzazione del fine 
della scuola;

— sentire un forte stimolo ad una più robusta promozione della cul­
tura religiosa e della conoscenza del cattolicesimo;

— prodigarsi, con mentalità di servizio e di dialogo, ritenendo il Van­
gelo un bene insostituibile per la promozione dell’uomo, e propo­
nendo un insegnamento religioso scolastico nel rispetto di tutti.

c) Per la scuola l’insegnamento religioso è un’occasione per:
— realizzare la sua finalità di non essere solo luogo di semplice trasmis- 

sione di idee, ma momento di educazione mediante la cultura, isti­
tuzione educativo-formativa della persona nella sua globalità e quindi 
anche nella dimensione religiosa;

— riconoscere la cultura religiosa e prendere atto che i princìpi del 
cattolicesimo fanno parte del patrimonio storico del popolo italiano;

— contribuire alla promozione della libertà religiosa;
— tutelare lo spirito di tolleranza, la capacità di dialogo, la ricerca sin' 

cera della verità, l’educazione a scelte libere e responsabili;
— tutelare un diritto delle famiglie credenti di non vedere compro­

messa dal silenzio o dall’ostilità della scuola la crescita religiosa de1 
figli.

d) Per gli studenti l’insegnamento religioso scolastico è un’occasione per:
— conoscere in modo obiettivo la Religione cristiana cattolica con ci» 

la loro vita personale e sociale inevitabilmente si incontra e si con­
fronta;

— avviarsi alla ricerca di un senso globale e definitivo della propri 
esistenza;

— rivedere criticamente la propria situazione nei confronti dell’esp^' 
rienza religiosa;

— superare i pregiudizi religiosi;
— essere facilitati nella conoscenza interdisciplinare del contesto di P*' 

recchie materie scolastiche;
— comprendere meglio la cultura e la società nel loro insieme;
— allenarsi a scelte libere e responsabili.

e) Per le famiglie l’insegnamento religioso scolastico è un’occasione per:
— tutelare il proprio diritto di assicurare ai figli l’educazione e rios£



Curia Metropolitana - Ufficio scuola 279

gnamento conformi ai propri convincimenti religiosi e filosofici (cfr. 
"Convenzione Europea di salvaguardia dei diritti dell’uomo", art. 2);

— esercitare la piena responsabilità educativa in collaborazione con la 
scuola;

— avviare un dialogo formativo con i figli sulle tendenze religiose.

Per i più diretti interessati alla "scelta”, cioè le famiglie e gli alunni, pare 
se ne possano concentrare le ragioni soprattutto su due generi di motivazioni;

— La prima per tutti, credenti e non credenti:
si sceglie l’IRc per i contenuti culturali e formativi che Io caratterizzano. Que­

sta motivazione è apprezzata nella misura in cui si conoscono i nuovi programmi 
ministeriali dell’IRc che, pertanto, vanno diffusi e attentamente conosciuti anche 
da chi non è direttamente coinvolto nella realtà scolastica.

— La seconda vale soprattutto per i credenti che, però, con il loro atteggia­
mento possono offrire anche ai non credenti un’occasione di confronto e di ri­
flessione.

I credenti devono riconoscere che la scelta dell’IRc è una precisa questione 
di coerenza con le proprie convinzioni. In particolare:

— per i genitori credenti la scelta dell’IRc significa coerenza con il pro­
prio progetto educativo; significa curare un’armonica e libera integra­
zione tra i vari ambienti educativi che il figlio frequenta: famiglia, 
comunità ecclesiale, scuola;

— per gli studenti credenti delle scuole medie superiori la scelta del- 
l’IRc oltre che coerenza, è pure espressione di testimonianza, segno 
che le convinzioni religiose guidano l’agire: chiamato ad essere stu­
dente, in un preciso contesto scolastico, la coerenza e la testimo­
nianza di fede impegna anche a scegliere l’IRc e a condividere re­
sponsabilmente tutto ciò che tale scelta comporta. Così la scelta 
dell’IRc ad un tempo rivela e consolida la formazione religiosa dei 
giovani e li allena a non separare mai la Religione dalla vita.

II periodo pasquale, oltre alla normale attività pastorale, prevede spesso mo- 
menti particolarmente significativi di vita ecclesiale. Visite alle famiglie, Prime 
comunioni, Cresime, ... potrebbero essere occasioni utilissime, anche per sensibi- 
*«are alla responsabilità di scegliere l’IRc in ogni ordine e grado di scuola.

■ Reclutamento di futuri insegnanti

Questo problema costituisce una precisa scelta di Chiesa che coinvolge la 
responsabilità di tutti, dal Vescovo ai sacerdoti, alle parrocchie, alle scuole catto- 
c"e> Istituti religiosi e Società di vita apostolica.

Con il nuovo regime concordatario gli insegnanti di Religione cattolica non si 
Possono più improvvisare, né reperire con arrangiamenti più o meno dignitosi, 
questo costituisce certamente un fatto positivo, perché garantisce una migliore 
Palificazione degli insegnanti. C’è però anche il pericolo di non avere più un nu-



280 Curia Metropolitana - Ufficio scuola

mero sufficiente di insegnanti di Religione cattolica in regola con le disposizioni 
di legge-

Per questo sono sempre necessari la vigilanza e l’impegno delle comunità 
ecclesiali ad interessare persone ritenute idonee a intraprendere gli studi teologici 
in vista dell’lRc, sostenendole e stimolandole poi in modo adeguato. L’impegno 
è tanto più urgente, se si considera che lo stato giuridico, per ora non ancora pie­
namente soddisfacente, può rendere meno allettante la scelta dellTRc come atti­
vità professionale.

Per la comunità ecclesiale la situazione bloccata sa di sfida; va però affrontata 
con deciso impegno se non si vuole che l’IRc scompaia dalle scuole per mancanza 
di docenti preparati e idonei.

Ora mentre alcune zone e comunità della diocesi sono sensibili a questa ur­
genza, altre sembrano del tutto disinteressate, salvo poi ad esigere insegnanti di Re­
ligione cattolica preparati o a lamentarsi di docenti che lasciano a desiderare.

Nella carenza di vocazioni più impegnative, quali quelle al sacerdozio e alla 
vita consacrata, se la nostra diocesi non è capace di reclutare un numero adeguato 
di insegnanti di Religione cattolica seriamente preparati, che svolgano tale attività 
con vero intento educativo, si deve essere seriamente preoccupati per il futuro 
della vita cattolica nella nostra diocesi. Tutti 'siamo tenuti ad agire con maggior 
responsabilità nella nostra attività pastorale.

Agli effetti di una sensibilizzazione ecclesiale al reclutamento di insegnanti di 
Religione cattolica è utile aggiungere ancora una considerazione, che coinvolge la 
pastorale giovanile.

L’IRc si prefigge l’istruzione religiosa e la formazione della personalità del­
l’alunno secondo la finalità della scuola; la pastorale giovanile si prefigge dove­
rosamente mete più globali ed esigenti in fatto di vita di fede. Tra le due finalità 
non ci deve essere confusione, ma integrazione e correlazione.

È chiaro però che la pastorale giovanile non può prescindere da una informa­
zione e cultura religiosa scientificamente valida: è la base su cui costruire. Molte 
volte è già un obiettivo di tutto rispetto arrivare a tanto, dopo anni e anni di 
pastorale giovanile.

Si tenga presente che un insegnante di Religione cattolica che abbia 18 class1 
può presentare il cattolicesimo, per un numero di ore oscillanti tra le 20-30 annue, 
almeno a 360 alunni.

Quante comunità parrocchiali e centri di formazione giovanile in un anno d1 
attività pastorale possono contattare, anche solo a fini di cultura religiosa, un nu­
mero superiore di giovani dai 15 ai 19 anni e per una serie più prolungata 
incontri?

Si può dire che una diocesi affronta appieno la pastorale giovanile, se non st 
preoccupa del numero e della qualità dei docenti di Religione cattolica che coifl' 
piono con la loro professione una funzione propedeutica indispensabile per l’esp0' 
rienza religiosa?

È iniziato il periodo finale dell’anno scolastico. I giovani maturandi vann° 
compiendo le loro scelte per gli studi futuri: bisognerebbe avere il coraggio 
proporre ai più idonei di questi giovani anche gli studi teologici e l’avviament0 
all’IRc, senza escludere altri che rivelassero attitudini e disponibilità adeguate.



Documentazione

REINCARNAZIONE E CRISTIANESIMO

La morte è un problema fondamentale dell’umanità. In realtà da sempre gli 
uomini si sono chiesti: che cosa accade con la morte? Che cosa c’è dopo la morte? 
È semplicemente tutto finito con la morte, ovvero c’è una vita oltre la morte? 
Con la risposta all’interrogativo sulla morte si decide anche il problema del senso 
della vita. Per quale motivo siamo sulla terra? Per quale motivo e per quale scopo 
le esperienze negative: ingiustizia, sofferenza e alla fine la morte?

L Reincarnazione nelle religioni non cristiane

La dottrina della reincarnazione, cioè il ritorno in un corpo e la rinascita o 
anche la trasmigrazione delle anime (metempsicosi), è una delle risposte più an­
tiche a questa domanda. In forme differenti essa è diffusa nelle più diverse reli­
gioni '. Si trova presso molti dei cosiddetti popoli primitivi, presso gli antichi 
Egizi, presso i Celti così come nella filosofia greca (Orfici, Pitagora, Empedocle, 
Piatone, Plotino), nel poeta latino Virgilio così come fra gli gnostici cristiani, 
Presso i manichei ed i catari ed anche nella Kabbala giudaica. In tutte queste 
religioni e scuole filosofiche tuttavia la teoria della reincarnazione era solo un ele- 
mento fra gli altri. In India invece (Induismo e Buddismo) divenne un dogma 
dominante l’intera religione e l’insieme del pensiero.

Il comune dominatore delle teorie indiane, che pure nei particolari sono ben 
diverse, è la dottrina del Karma ( = azione, opera). Secondo essa il destino di 
°gni persona in questa vita ed in quella futura è determinato dalle conseguenze 
di precedenti o attuali azioni buone o cattive.

La dottrina della reincarnazione è quindi una dottrina della giusta ricompensa 
e della compensazione riparatrice. Dietro di essa vi è l’idea della giustizia. Allo 
stesso tempo essa deve rispondere al problema della teodicea, cioè della giusti- 
reazione di Dio di fronte al fatto che spesso ai buoni le cose vanno male, mentre 
d cattivo trionfa.

_______________
1. Peruna prima panoramica si veda H. von Glasenapp, art. Seelenwanderung I, in: RGG 

(1961), 1637-39; G. Adler, Wiedergeboren nach dem Tode? Die Idee der Reinkarnation, 
Francoforte 1977; G. Adler - H. Aichelin, Reinkarnation - Seelenwanderung - Wiedergeburt. 

Eine religiose Grundidee im Aujwind (Ev. Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen. Information 
Nr 76), Stoccarda 1979; H. Torwesten, Sind wir nur einmal auf Erden?, Friburgo 1983; 
M. v. Bruck, art. Reinkarnation, in: Lexikon der Religionen, ed. da H. Waldenfels, Friburgo- 

Basilea, Vienna 1987, 525-531; M.C. Albrecht, Reinkarnation ■ die todlicbe Lebre, Berlino 1988.

281



282 Documentazione

2. La risposta della Bibbia e della Chiesa primitiva

Anche se oggi spesso si afferma il contrario, la 'Bibbia non conosce affatto la 
reincarnazione e neppure la Chiesa primitiva. L’affermazione avanzata per la prima 
volta da J. Head e S.L. Cranston, secondo cui la Bibbia sarebbe stata posterior­
mente censurata e la dottrina della reincarnazione dei primi Padri della Chiesa, 
di Origene per es., sarebbe stata condannata solo dal terzo Concilio Ecumenico 
di Costantinopoli (553), manca di ogni seria base storica2.

Non pochi passi biblici parlano chiaramente contro la reincarnazione ’. I primi 
Padri della Chiesa polemizzarono in parte violentemente contro di essa, definendo 
questa dottrina ridicola ed assurda4. La diceria, diffusasi tra il popolo al tempo 
di Gesù, che Giovanni Battista sarebbe stato Elia redivivo (Mt 11, 14; 17, 12 s.) 
non solo è respinta dal Battista stesso (Gv 1, 22), ma non ha niente a che fare 
con la reincarnazione, in quanto si tratta dell’attesa di quell’Elia che era stato 
rapito in cielo. Si è spesso affermato che l’Origene condannato nel 533 avrebbe 
insegnato la reincarnazione.

Si tratta qui però di un equivoco. Origene insegnava la preesistenza delle ani­
me, una graduale possibilità di purificazione nell’al di là (!) e una palingenesi finale 
(apokatastasi), escluse però, almeno nei suoi scritti più tardivi, la reincarnazione 
come dottrina estranea alla S. Scrittura e alla fede della Chiesa ’. Gli altri Padri 
della Chiesa rifiutano che dopo la morte dell’uomo ci sia ancora un’ulteriore pos­
sibilità di conversione, di merito o demerito 6. Ciò che invece insegna la Chiesa 
cattolica7 è la possibilità di una purificazione passiva nell’al di là, mediante il 
fuoco rinnovatore dell’amore di Dio che noi incontriamo nella morte (Purgatorio)-

La risposta del cristianesimo all’interrogativo sulla vita dopo la morte e sulla 
giustizia di Dio non è determinata da una riflessione che si limiti a questo mondo 
come la dottrina della reincarnazione, ma dalla speranza nella futura risurrezione 
corporea dei morti e nel giudizio finale di Dio sui vivi e sui morti. Al cristia­
nesimo non sta a cuore una rinascita nel vecchio mondo, ma una nuova nascita 
”dall’alto” per mezzo dello Spirito (Gv 3, 3. 5s.), una nuova vita nel nuovo mon­
do, cioè una vita in Dio e con Dio ’. Le teorie di reincarnazione in questo mondo 
apparvero sin dall’inizio come totalmente inconciliabili con questa speranza cristiana-

2 Cfr. J. Hick, Death and Eternai Life, Londra 1976, 392-394; M.C. Albrecht, o.c., 41-4^;
3 Cfr. 2 Sam 12, 23; 14, 14; Sai 78, 39; Le 23, 43; At 17, 31; 2 Cor 5, 1.4.8; 6, 2; W 

1, 23; Eb 9, 27 s.
' Cfr. Giustino, Apologia I, 8 (BKV, voi. 12, 17 s.); Dialogo con il Giudeo Trifone IV, 6 s- 

(BKV, voi. 33, 8 s.); Minucio Felice, Dialogo Ottaviano, 6 (BKV, voi. 14, 195); Ireneo p 
Lione, Contro le Eresie II, 23, 1-5 (BKV, voi. 3, 200-203); Tertulliano, Apologetico 4® 
(BKV, voi. 24, 169-176); Gregorio di Nissa, Dialogo con Macrina, 14, 1-8 (BKV, voi. 
300-309). j

5 Cfr. Origene, Commento al vangelo secondo Matteo 13, 1. Traduz. di H.J. Vogt, voi- 
(Bibl. der Griech. Lit., voi. 18), Stoccarda 1983, 240.

6 Cfr. 2 Clemente 8, 2 s. (BKV, voi. 35, 299); Cipriano, A Demetrio (Ench. patristici^.’ 
560 s.); Ad Antoniano (ibid., 575.578); Ilario, Trattato sui Salmi (ibid., 886 s.); Basilio, Om?" 
7, 8 (ibid., 966); Gregorio Nazianzeno, Discorsi 16, 7 (ibid., 980); Giovanni CrisostoM ’ 
Omelia sulla penitenza, 9 (ibid., 1138); Omelia su Matteo, 14, 4 (ibid., 1172), ecc.

7 Cfr. Katbolischer Erwachsenenkatecbismus, 424-426.
* Sul significato specifico delle affermazioni escatologiche della fede cristiana cfr. Katbo 

scher Erwachsenenkatecbismus, 399-431; soprattutto 404-410, 420-422.



Documentazione 283

3. Moderne teorie di reincarnazione

Nondimeno la teoria della reincarnazione trovò rinnovato interesse nell’epoca 
moderna a partire dal periodo neoclassico e romantico. Poeti e pensatori come 
Kant, Lessing, Lichtenberg, Herder, Goethe e Schopenhauer vi si riconobbero. 
L’antroposofia di R. Steiner contribuì molto alla sua diffusione. Nei cosiddetti 
nuovi movimenti religiosi, soprattutto nel movimento "New Age” e nei movi­
menti apparentati ha un ruolo importante ’.

Spesso si cerca si sostenerla con argomenti empirici, e cioè che vi sono per­
sone che dicono di ricordarsi di una vita precedente (E. Cayce, M. Bernstein; Th. 
Dethlefsen), oppure ci si rifà ad esperienze di morenti (iR.A. Moody; E. Kubler- 
Ross). Tuttavia i fenomeni ivi osservati restano, anche là dove meritano di essere 
Presi sul serio, ambigui e secondo l’opinione della maggioranza degli scienziati 
Permettono anche interpretazioni molto diverse (per es. la criptomnesia, cioè l’e­
mergere di contenuti di coscienza dimenticati). La teoria della reincarnazione quindi 
n°n è una teoria scientificamente dimostrata, ma una credenza indimostrabile, oggi 
ampiamente diffusa. Non si deve tuttavia pensare che con le nuove teorie di rein­
carnazione si sia ripreso contatto con l’antica saggezza della spiritualità orientale, 
Per imparare da essa. Al contrario, fra le teorie di reincarnazione orientali (induista 
e buddista) e quelle occidentali moderne c’è una diversità fondamentale. Per la 
religiosità orientale il ciclo delle rinascite è qualcosa di temibile, al quale si vuole 
sfuggire e dal quale ci si vuole liberare; la teoria del ritorno in un corpo è inse­
parabilmente connessa con il tema della colpa e dell’espiazione, della purificazione 
0 catarsi; la ruota della rinascita è punizione e maledizione ed evoca orrore e 
spavento.

Nel nostro pensiero occidentale al contrario la possibilità della reincarnazione 
S1gnifica una nuova occasione positiva, per la quale una singola vita è troppo breve, 
al fine di realizzare tutte le possibilità umane e recuperare una vita fallita e sba­
gliata. Le reincarnazione qui non è affatto un peso, ma piuttosto un conforto: ti si 
aprono ulteriori possibilità. Non sta sotto il segno dell’affrancamento dalla sete 
ddr esistenza, ma dell’autorealizzazione nell’esistenza. Anzi viene inserita nel tipico 
ottimismo occidentale del progresso, il quale, dal momento che ha più o meno 
Patti i mezzi esterni per l’esistenza, guarda ormai ad un allargamento spirituale 

dela coscienza e ad una sempre più vasta manifestazione della scintilla divina 
nel mondo e nell’uomo. Da questo punto di vista spesso oggi la teoria della rein­
carnazione viene collegata anche con nuove teorie dell’evoluzione, che prendono 
spunto da una dinamica di autoorganizzazione e di autotrasformazione dell’uni­
verso che si trascende sempre più (F. Capra, H. von Dithfurt)l0.

Ma veda: Sudbrack, Neue Religiositiit. Herausforderung jiir die Christen (Topos TB 168), 
“gonza 1987; M. Kehl, New Age oder Neuer Bund? (Topos TB 176), Magonza 1988.

veda al riguardo: St. N. Bosshard, Erschafft die Welt sich selbst? Die Selbstorga- 
nisation v°n Natur und Mensch aus naturwissenschaftlicher, philosophischer und theologischer 
Sicht (Questiones disputatae, voi. 103), Friburgo-Basilea-Vienna 1985, soprattutto 106-121. 

Una puntuale discussione critica in: Evolutionismus und Christentum, edd. R. Spaemann, R. 
Low p. Koslowski (Civitas Resultate, voi. 9), Weinheim 1986; Intera. Kath. 7.eitschrilt Com- 

munio 17 (1988) Quaderno 3.



284 Documentazione

4. Inconciliabilità fra cristianesimo e teoria della reincarnazione

Che cosa dobbiamo dire come cristiani di fronte a questa nuova visione sin- 
cretistica del mondo e della vita?

Il giudizio di tutti i teologi cattolici è assolutamente chiaro: le moderne teorie 
della reincarnazione sono inconciliabili con la speranza cristiana nella vita nuova 
ed eterna. Esse contraddicono non solo singoli passi della S. Scrittura o singole 
affermazioni dogmatiche della Chiesa; esse vanno nel senso contrario alle idee 
essenziali della fede cristiana e si collocano così in contrasto con l’insieme di 
questa fede

Un primo argomento deriva dalla visione biblica del tempo e della storia. 
Mentre quasi tutte le altre religioni si raffigurano tempo e storia sotto l’immagine 
di un eterno ritorno circolare e vedono ogni evento quale ciclico ripetersi di un 
evento primordiale, la Bibbia pone tutto l’accento sull’unicità e sull’irripetibilità 
dell’agire di Dio nella storia 12. Soprattutto la vita, la morte e la risurrezione di 
Gesù Cristo è qualcosa che è accaduto una volta per tutte. La categoria biblica 
fondamentale dell’una volta per tutte vale analogamente anche per la vita umana. 
Ad ogni persona umana è dato un periodo di tempo unico. Perciò l’uomo, per 
divenire saggio, deve contare i giorni (Sai 90, 12) e utilizzare appieno il tempo 
(Ef 5, 16; Col 4, 5). Per questo nella lettera agli Ebrei si dice: « Esortatevi a 
vicenda ogni giorno, finché dura quest’oggi » (Eb 3, 13). Si dice anche molto chia­
ramente: così come Gesù Cristo si è offerto una sola volta, così «è stabilito per 
gli uomini che muoiano una sola volta, dopo di che viene il giudizio » (Eb 9, 27 s.). 
Solo questa unicità del vivere e del morire dà alla vita la sua tensione e la sua 
serietà. La vita non è un giuoco disimpegnato; nella vita si devono prendere deci­
sioni definitive. Ogni istante è qualcosa che non ritorna più e quindi qualcosa 
di unico 11.

Un secondo argomento riguarda la concezione cristiana dell’unità di anima e 
corpo. Secondo questa visione anima e corpo non sono due realtà, che sono state 
accostate e unite insieme. L’anima è piuttosto la forma sostanziale del corpo, il 
corpo è l’espressione ed il simbolo reale dell’anima ”, Pertanto l’uomo è "corpore 
et anima unus" ”. Perciò la speranza cristiana al di là della morte non concerne 
solo l’immortalità dell’anima ma tutto l’uomo, come dice la fede nella risurre­
zione della carne, cioè del corpo. In confronto con questo pensiero unitario le 
teorie della reincarnazione sono espressione di un dualismo estremo, al riguardo

" Un conciso riassunto degli argomenti più importanti si trova nel Kathoiischen Erwachse­
nenkatechismus, 409. Nello stesso senso si sono recentemente espressi diversi teologi cattolici 
G. Bachl, Ueber den Tod und das Leben danach, Graz-Vienna-Colonia 1980, 241-257; G. Gke' 
shake, Seelenwanderung oder Aujerstehung?, in: G. Greshake, Gottes Heil - Gliick des Men 
schen, Friburgo-Basilea-Vienna 1983, 226-244; M. Kehl, Eschatologie, Wiirzburg 1986, 68-76; 
Anche un teologo così disponibile ad un accomodamento nei confronti delle rappresentazion) 
delle altre religioni come H. Kong ritiene che qui « un’accomodamento fra le diverse mentali14 
sia impossibile ed una scelta inevitabile » (Ewiges Leben?, Monaco-Zurigo 1982, 85).

12 Cfr. M. Eliade, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkeher, Dussel­
dorf 1966.

13 Cfr. Katholischer Erwachsenenkatechismus, 401-404.
“ Così, riprendendo S. Tommaso d’Aquino, il Concilio di Vienna (1312): Denz.-Sch. 9021 

Neuner-Roos 329.
15 Concilio Vaticano II, Costituzione pastorale Gaudium et spes, 14. Cfr. Katholischer 

Erwachsenenkatechismus, 120-123.



Documentazione 285

del quale ci si deve porre un duplice interrogativo: può ancora essere garantita 
l’identità dell’anima, ovvero della persona, se questa si manifesta successivamente 
in diverse forme corporee? Non significa forse una totale svalutazione del corpo, 
concepirlo solo come una scorza esterna, che alla fine semplicemente ci si toglie 
di dosso?

Il terzo ed ultimo argomento si colloca al centro della fede cristiana. Infatti 
il messaggio centrale del Vangelo è che il compimento dell’uomo non è opera no­
stra e frutto del nostro proprio impegno, ma piuttosto dono della grazia di Dio. 
Nel cristianesimo non vale, come nella dottrina del Karma, la legge della presta­
zione e della ricompensa, ma il principio della Grazia. Che cosa ciò significhi, si 
rivela dalla parabola dei vignaioli. Poiché il padrone della vigna è buono, anche 
quelli che hanno lavorato un’ora sola ricevono la ricompensa completa di una 
giornata lavorativa, esattamente come quelli che hanno sopportato il peso e la 
calura di tutto il giorno (Mt 20, 1-16).

Soprattutto Paolo afferma più volte in modo molto accentuato che noi veniamo 
giustificati non per le nostre opere e realizzazioni, ma per la fede nella grazia di 
Dio in Gesù Cristo (Rm 3, 20-28; Gal 2, 16). «Per questa grazia infatti siete 
salvi mediante la fede; e ciò non viene da voi, ma è dono di Dio; né viene dalle 
opere, perché nessuno possa vantarsene » (E/ 2, 8 s.).

La dottrina della reincarnazione è d’altronde fondamentalmente una dottrina 
dell’autoredenzione ovvero dell’autorealizzazione. Il cristianesimo al contrario af­
ferma con forza: l’ultima perfezione dell’uomo è solo Dio. La comunione con Dio 
e la vita in Dio però non possono mai essere propriamente opera dell’uomo, ma 
solo dono gratuito di Dio. Perciò né una vita né molte vite possono bastare per 
giungere alla perfezione. In fin dei conti tutto è grazia.

Qual è dunque la risposta cristiana all’interrogativo posto all’inizio circa il 
senso della vita e della morte? Qual è l’alternativa cristiana alla teoria della rein­
carnazione?

La risposta del Vangelo suona: Dio ama ogni singolo uomo dall’eternità; egli 
ha detto il suo Si ad ogni uomo in Gesù Cristo. Ora quel che conta è vivere in 
questa vita del SI di Dio e renderlo totalmente proprio. Allora niente ci può sepa­
rare dall’amore di Dio, né vita né morte (Rm 8, 38); sia che viviamo sia che mo­
riamo, siamo di Gesù Cristo (Rm 14, 8). L’amore di Dio divenuto visibile in 
Gesù Cristo è incrollabile; non ha frontiere neppure di fronte alla morte. In esso 
anche noi siamo per sempre custoditi nella morte e al di là della morte.

Walter Kasper
Vescovo di Rottenburg-Stuttgart

L’Osservatore Romano, 16 marzo 1990)





22-25 marzo 1990

Prima Giornata diocesana
della

Caritas

287



288 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

CRONACA

L’annuncio di una "Giornata della Carità” è stato proposto formalmente con una 
lettera personale di Mons. Arcivescovo a tutti i parroci 1’11 gennaio 1990 (RDTo 
1990, pp. 57 s.) a cui era allegato il programma (Ivi, pp. 55 s.), ma evidentemente 
le radici di questa iniziativa vanno molto più lontano, come risulta dall’intervento 
dell’attuale direttore della Caritas diocesana, don Sergio Baravalle, qui pubblicato.

L’opera di coinvolgimento è stata molto vasta; confortanti sono anche i dati 
numerici della partecipazione (qui pubblicati al termine delle relazioni) e gli echi 
registrati dai mass media.

Giovedì 22 marzo, nell’Auditorium RAI, Mons. Arcivescovo ha tenuto una 
relazione sul tema ”11 Vangelo della carità, dall’alba al tramonto della vita”, davanti 
ad un’assemblea numerosa e di varia estrazione (una lettera personale di invito era 
stata inviata a medici e operatori sociali, che per la loro professione hanno rile­
vanti responsabilità sui problemi della vita).

Sabato 24 marzo, a Valdocco, è stata la giornata dedicata allo studio ed alla 
riflessione per gli operatori della Caritas nei suoi vari livelli, diocesana-zonale- 
parrocchiale.

Dopo un momento di preghiera comune ed una riflessione proposta da Mons. 
Arcivescovo, la visione d’insieme è stata offerta dalle relazioni dei responsabili dei 
tre Uffici diocesani della pastorale fondamentale: liturgia, catechesi, carità.

Nel pomeriggio vi sono state alcune comunicazioni su particolari aspetti del­
l’impegno caritativo. Si è iniziato con la proposta di indicazioni per il rapporto tra 
Caritas e gruppi di varia tipologia, tra Caritas e Istituzioni civili. Si è scesi poi 
all’esame di specifiche situazioni, presentate da esperti: i malati e i morenti, il 
Terzo Mondo presente in casa nostra e quello lontano, i malati di AIDS, itinerari 
di carità dei giovani.

Le conclusioni della giornata sono state affidate ad un intervento di Mons- 
Vicario Generale.

Domenica 25 marzo è stata la volta delle singole comunità, che sono state invi­
tate a pregare ed a riflettere sul proprio impegno caritativo.

Celebrare la "Giornata della Caritas” è stato, dunque, riprendere, da uno dei 
suoi fondamenti, l’opera della Chiesa nel mondo riconoscendo che il dovere della 
carità riguarda tutti i credenti in modo proprio e particolare e che al lodevole 
impegno di quanti già operano in maniera professionale o volontaria nelle strutture 
sanitarie, assistenziali e di prevenzione, deve unirsi la preoccupazione di tutta la 
comunità cristiana nel restare fedele al comandamento della carità.

Le diverse occasioni di incontro che hanno arricchito la Giornata diocesana della 
Caritas hanno fornito, infine, preziose indicazioni per le parrocchie e le zone vica­
riali al fine di renderle sempre più attente e consapevoli nell’impegno quotidiano 
per la carità.

Le strutture diocesane continuano nella loro opera di coordinamento e di coin- 
volgimento ma tocca soprattutto a chi vive nella realtà di ogni giorno l’impegno d* 
rendere visibile il volto caritatevole della comunità cristiana.

Pubblichiamo i vari interventi nell’ordine in cui sono stati proposti dai singoli 
relatori.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 289

Giovedì 22 marzo 1990
AUDITORIUM RAI

IL VANGELO DELLA CARITÀ
DALL’ALBA AL TRAMONTO DELLA VITA

Mons. Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

Porgo a tutti il benvenuto a questo incontro che ho voluto in prepa­
razione alla Giornata Diocesana della Caritas, che vorrei diventasse una 
tradizione. La Caritas non è la carità, ma è al servizio della carità, e la 
Chiesa vive di carità, perché è carità, fatta tale dall’Eucaristia. La Chiesa 
è, e tutti in essa dovrebbero essere, il Vangelo vivente della carità di Dio, 
rivelata in Cristo morto e risorto per tutti. Vangelo della carità e quindi 
della vita. Di questo Vangelo vorrei parlare con voi stasera.

1. Il Vangelo della carità e della vita

La Chiesa esiste per annunciare il Vangelo a tutte le creature: « Andate 
in tutto il mondo e predicate il Vangelo ad ogni creatura » (Me 16, 15). È 
la consegna che Gesù, il crocifìsso, ha lasciato ai suoi Apostoli apparendo 
loro da Risorto.

Un Vescovo, successore degli Apostoli, ha per primo questo compito, 
che è gravissima responsabilità, di cui gli sarà chiesto conto. Anche stasera 
sono qui per proclamare questo Vangelo.

Vangelo significa "lieta notizia nuova”. Il Vangelo di Gesù, che in 
realtà è Gesù, è lieta notizia e notizia assolutamente nuova perché ci rivela 
e ci comunica il mistero di Dio come Carità, perché Dio è Trinità, Padre, 
Figlio e Spirito. È il segreto di Dio. Ci è stato dato di conoscerlo. È la 
vita stessa di Dio. Ci è stato concesso di parteciparla, fin d’ora e per 
sempre. Dio è il Vangelo della carità. Creati sulla forma di Gesù Cristo, 
il Figlio primogenito tra molti fratelli, siamo fatti a immagine di Dio- 
Trinità e quindi a immagine della sua carità. La vita umana è vita di 
carità. L’amore umano nella sua verità profonda è carità.

È il Vangelo della carità. Ma ne deriva anche la carità del Vangelo, 
cioè la carità di far conoscere a tutti e sempre meglio questo Vangelo 
che riguarda la vita di ogni persona e tutta la vita dall’alba al suo tramonto



290 Documentazione - / Giornata diocesana della Caritas

nella sua forma temporale per aprirsi a quella eterna. Questa è la prima 
e più grande carità.

Questo Vangelo la nostra Europa lo conosceva. Oggi, sembra, non più. 
I Vescovi europei, riuniti a Roma nell’ottobre dello scorso anno per il loro 
VII Simposio, si sono chiesti: « Come viene annunciato il Vangelo ai nostri 
contemporanei in Europa nel momento della nascita e della morte? ».

E proseguiva il Card. Martini nella sua prolusione: « L’argomento in 
oggetto si presta a considerazioni molto pratiche. Ci invita a fissare la 
nostra attenzione su un campo d’azione nel quale la Chiesa incontra la 
grande maggioranza degli europei, cioè quando essi sperimentano le mera­
viglie e gli enigmi della condizione umana, nella maniera più fondamen­
tale. Ma sarebbe giusto aggiungere: ”La sperimentano oggi come ieri?” » 
(RDTo 1989, p. 1129).

Il tema del Simposio era appunto espresso così: « Gli atteggiamenti 
contemporanei di fronte alla nascita e alla morte: una sfida per l’evange­
lizzazione ». È una sfida che tocca e interessa anche la nostra Chiesa. Per 
questo mi è parso doveroso proporlo in uno specifico incontro e sono grato 
a tutti coloro che questa sera hanno voluto essere presenti e a tutti coloro 
che hanno aiutato, in diversi modi, a renderlo possibile, in particolare alla 
Caritas diocesana e aH’Ufficio per la sanità, ai direttori, ai loro collabo­
ratori, e ai responsabili della RAI che gentilmente e generosamente ci 
ospitano.

L’intenzione non è tanto di ripetere denunce, del resto ben note e 
sacrosante; vorrei soltanto dare voce a tante sofferenze che su questo tema 
sono celate nei vostri cuori, perché insieme ritroviamo speranza, e non 
cessi il coraggio di continuare a vivere la carità della vita e a donare 
carità a chi è tentato di perdere l’amore alla vita.

Dicevo nell’omelia in Cattedrale nella Giornata della vita — commen­
tando il brano del Vangelo del giorno che riportava la straordinaria parola 
di Gesù ai suoi discepoli: « Voi siete il sale della terra, ... voi siete la luce 
del mondo » (Mt 5, 13. 14) —: « Il "salare”, 1’ "illuminare”, cioè la capacità 
di dare il gusto di Dio e far vedere la sua bellezza, annunciando con 
la parola e la vita la sua natura di Dio-Trinità, Padre, Figlio e Spirito 
Santo, e dunque Carità, donatore di ogni vita, e di vita divina, dipenderà 
da quanto sapremo compiere noi nella nostra vita, noi sale e noi luce: 
"Risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre 
opere buone e rendano gloria al vostro Padre che è nei cieli” (Mi 5, 16) » 
[RDTo 1990, p. 169],

I cristiani non possono tacere la verità di Dio, come « amante della 
vita », Colui di cui è detto nel libro della Sapienza: « Tu ami tutte le 
cose esistenti e nulla disprezzi di quanto hai creato; se avessi odiato 
qualcosa, non l’avresti neppure creata. Come potrebbe sussistere una cosa, 
se tu non vuoi? O conservarsi se tu non l’avessi chiamata all’esistenza? 
Tu risparmi tutte le cose, perché tutte son tue, Signore, amante della vita, 
poiché il tuo spirito incorruttibile è in tutte le cose » (Sap 11, 24 - 12, 1)-

Per non tacere i cristiani proclamano ad alta voce il Vangelo della vita, 
ma poi sono chiamati a farlo vedere con le loro opere in favore della vita-



Documentazione - / Giornata diocesana della Caritas 291

Lo fanno per amore e con amore, anche se il mondo non li capisce, 
li deride o li combatte. Ancora nel libro della Sapienza sta già scritto: 
« Gli empi — i pagani di allora materialisti e i giudei rinnegati cinici e 
gaudenti che ne condividevano i princìpi — invocano su di sé la morte 
con gesti e con parole, ritenendola amica si consumano per essa e con essa 
concludono alleanza, perché son degni di appartenerle » — e dicono —: 
« Tendiamo insidie al giusto, perché ci è di imbarazzo ed è contrario alle 
nostre azioni; ... proclama di possedere la conoscenza di Dio e si dichiara 
figlio del Signore. È diventato per noi una condanna dei nostri sentimenti; 
ci è insopportabile solo al vederlo, perché la sua vita è diversa da quella 
degli altri, e del tutto diverse sono le sue strade » (Sap 1, 16; 2, 12-15). 
Non essere dalla parte della morte e essere sempre dalla parte della vita, 
dono della carità di Dio e partecipazione al suo vivere, è la prima forma 
della carità da usare verso coloro, e sono tutti, che noi consideriamo, nella 
fedeltà a quel Dio che ama tutti e tutti vuol salvi, facendoci suoi figli, 
nostri fratelli e sorelle. « Siamo, dunque, chiamati a fare opere in favore 
della vita mentre predichiamo la santità della vita, di ogni vita » (Omelia, 
cit.).

La prima opera, possibile realmente e necessaria, è quella appunto, per 
noi e per gli altri, di approfondire questa compenetrazione del mistero 
della Carità e della vita che si arricchiscono a vicenda, fino a identifi­
carsi — come si è detto — nella loro origine in Dio e anche nei loro desti­
natari, in noi uomini e donne.

Questo approfondimento, che deve creare una mentalità e un costume, 
può essere compiuto riascoltando due parole ancora dalla Bibbia, accostan­
dole l’una all’altra, secondo la felice suggestione di Don G. Angelini, 
docente della Facoltà Teologica dellTtalia Settentrionale (in ”La cultura 
della vita”, Milano 1989, p. 222).

La prima parola si legge nel libro della Genesi: « Dell’albero della 
conoscenza del bene e del male non devi mangiare, perché, quando tu ne 
mangiassi, certamente moriresti » (Gen 2, 17), cioè « si imporrebbe a te 
l’evidenza della tua morte ineluttabile ». A questa prima parola del 
Creatore corrisponde l’altra del Figlio incarnato: « Chi vorrà salvare la 
propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa mia 
e del Vangelo, la salverà » (Me 8, 35). « La vita può salvarsi soltanto a 
condizione che l’uomo riconosca nella fede una buona causa per la quale 
spendersi. Una buona causa è come dire una speranza, e quindi una 
promessa che autorizzi una speranza ».

Ora, a questa verità, fa rilevare lo stesso Autore, non si accede solo 
per fede nella Rivelazione ma anche a partire dall’evidenza dischiusa dalla 
esperienza pratica universale. Dice: « La vita è per l’uomo un’esperienza 
spontanea, un’esperienza che si produce prima che l’uomo possa volere 
e decidere. La vita è un accadimento sorprendente, che riempie di mera­
viglia, deve riempire di meraviglia ».

È un dato inoppugnabile che nessuno si dà la vita da sé. Ognuno si 
trova "vivente” senza aver potuto deciderlo. L’origine della vita appar­
tiene all’ordine del mistero, cioè a quell’ordine che tocca la realtà di Dio



292 Documentazione - 1 Giornata diocesana della Caritas

e solo da Lui dipende e da Lui ci è svelato. Di qui lo stupore religioso 
di fronte alla vita che nasce e alla vita che muore per passare alla vita 
eterna. Siamo delle creature e non dei creatori. Purtroppo questo stupore 
sembra perduto, occorre ritrovarlo e aiutare a ritrovarlo. Se le cose stanno 
come si è detto, e noi sappiamo — non da noi ma dalla Rivelazione — 
che le cose stanno così, allora la vita dell’uomo si configura come risposta 
a questo accadimento, che è vocazione e dono: ciascuno di noi è stato 
chiamato alla vita ed è stato donato agli altri come un "altro” davanti 
a loro, tra loro e con loro. Una vocazione e un dono che interpellano e 
attendono una risposta e un consenso. Nel momento in cui l’uomo si decide 
di consentire, coglie la vita e la sua promessa.

Il consenso alla vita come dono, configura poi il dono della vita. Carità 
e vita, anche nella creatura, vengono così a coincidere. Il Vangelo della 
carità risplende nell’esperienza della vita accolta, donata e sperata. Nes­
suno, perciò può considerarsi proprietario, padrone e gestore in esclusiva 
della propria vita e della vita dell’altro.

Questa prospettiva pone dei limiti invalicabili all’orientamento oggi 
prevalente di dominio, controllo, produzione della vita, nel suo nascere, 
nel suo crescere, nel suo morire, che per noi cristiani è il suo "passare” 
alla vita piena ed eterna della risurrezione. Gli stessi cristiani si devono 
interrogare e verificare sul modo con cui, nei loro discorsi, atteggiamenti 
e scelte, pensano la vita, la malattia, l’invecchiamento, la morte e ne 
parlano agli altri. Per esempio, in riferimento alla nascita, si tratta di 
vedere se e come nelle nostre comunità cristiane si crede ai Dio creatore 
di ogni vita, e quindi alla vita propria e a quella del figlio come dono di 
Dio prima e non come una "cosa” che si può produrre o non produrre. 
Per quanto si riferisce al morire, si tratta di vedere se e come nelle nostre 
comunità cristiane si crede nella vita eterna e nella risurrezione della 
carne e quindi la si riconosce come il valore ultimo e, perciò, si vive 
e si testimonia la speranza anche di fronte alla vita di handicap, alla 
malattia, alla morte, e si può parlare e annunciare la bellezza della vita 
eterna con Dio.

2. Difficoltà e resistenze della cultura contemporanea

Bisogna riconoscere che gli sconvolgimenti avvenuti nel corso degli 
ultimi trent’anni circa il modo in cui solitamente si nasce e si muore sono 
veramente impressionanti e sono sotto gli occhi di tutti.

La vita dell’uomo contemporaneo è diventata sempre più influenzabile 
e strutturabile da parte dell’uomo stesso. Ma già prima del verificarsi 
di certe manipolazioni della vita che incomincia o sta per concludersi, era 
già mutato l’atteggiamento nei confronti della vita e della morte e la soglia 
che portava a un’ottica ben diversa della vita umana era stata da tempo 
varcata. Prima, ad esempio, che possano essere realizzati esperimenti che 
consumano embrioni umani, l’embrione è già considerato come una "cosa” 
e quindi tali manipolazioni, diventando possibili, sono ritenute lecite. Così 
si è formato tutto un modo di pensare e di agire, insomma una cultura



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 293

che ha molte e dure difficoltà ad accettare la visione cristiana, il Vangelo 
della carità e della vita.

Per comunicare questo Vangelo, oggi bisogna rendersi conto di queste 
resistenze e passare, da un atteggiamento puramente difensivo, a una chia­
rificazione concreta che precisi i punti corrispondenti e quelli contraddit­
tori dal punto di vista evangelico, poiché, come scriveva il Papa nel 1986 
ai Presidenti delle Conferenze Episcopali d’Europa, una nuova evangeliz­
zazione deve essere in grado di rispondere ai profondi cambiamenti cultu­
rali, politici ed etico-spirituali, cambiamenti che hanno dato una nuova 
struttura alla società europea. La nuova evangelizzazione deve poter pre­
sentare l’eterno Vangelo in una forma convincente e viverlo in modo 
nuovo (cfr. RDTo 1986, p. 5). Diceva già Teilhard de Chardin: « Salva il 
proprio tempo solo chi lo ama », ma insieme va aggiunto « ama la propria 
generazione se si ha anche il coraggio di contestarla », credendo che le 
forze del Vangelo, nascoste a molti contemporanei, ma deposte anche nel 
loro cuore ignaro, possono sempre e ancora agire nel nostro mondo.

Mi limito a un brevissimo e schematico elenco delle difficoltà più deci­
sive per fermarmi un poco su una sola, a volte disattesa.

a) Una prima difficoltà è data dal fatto che si è passati, grazie alle 
enormi acquisizioni scientifiche e tecniche che hanno dato la possibilità di 
cambiare, alterare o addirittura eliminare i fattori del destino umano, da 
una interpretazione della vita come problema che ognuno ha diritto di 
risolvere fino ad eliminarla se non piace e a volerla a tutti i costi in qua­
lunque modo se piace.

b) Una seconda difficoltà risiede nella conseguente esaltazione della 
onnipotenza soggettiva, e quindi del narcisismo che ha drammatiche rica­
dute nel nichilismo.

Durante gli ultimi 150 anni la durata media della vita umana è salita 
da circa 60 a quasi 80 anni. La vita però deve offrire più della sola esi­
stenza o sopravvivenza. La vita deve anche riuscire. Per tale pretesa quasi 
dappertutto oggi si usa la formula della qualità della vita.

Si pretende che la qualità della vita sia migliorata, una pretesa che 
al giorno d’oggi può persino essere presentata per via giuridica. Dove 
esistono pretese, esse possono e vogliono anche essere controllate. La vita 
è sottoposta a controllo di qualità. I criteri utilizzati per tale controllo 
sono felicità — qualunque cosa sia — e riduzione o addirittura elimina­
zione della sofferenza. Viene fatto di tutto per assicurare questa qualità 
della vita, per migliorarla e per maggiorarla sempre di più in un processo 
di sviluppo.

Quando questo proposito non riesce, subentra spesso l’idea che una 
tale vita non sia "degna di essere vissuta”. Di qui il rifiuto della soffe­
renza, il rifiuto di ogni limitazione, fino al suicidio non solo di adulti, 
ma di ragazzi e giovani e soprattutto di anziani.

c) Una terza difficoltà, e non certo di poco conto, è che il simbolismo 
religioso è stato compromesso. Il simbolo non svolge più la sua funzione 
di mediazione del senso e della verità. E anche i nostri riti cristiani per



294 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

il nascere e il morire, il Battesimo, l’Unzione degli infermi, il Viatico, le 
esequie rischiano di non essere più capiti nella loro verità significante 
anche presso coloro, e sono grazie a Dio ancora molti, che li richiedono. 
Non li avvertono più come capaci di interpretare e dare senso a quei 
momenti esistenziali decisivi.

d) Vi è però una ulteriore difficoltà, in qualche modo più di fondo, 
che sta nel modo di concepire la coscienza secondo il registro del senti­
mento. Difatti si parla di "coscienza privata". Il singolo ritiene di provve­
dere da se stesso, e insieme vi si sente obbligato, alla propria identità 
personale, senza riferimenti univoci offerti dalla cultura ambiente. Ma 
questa condizione di liberazione e di libertà nella sfera privata « costi­
tuisce la base per quel senso alquanto illusorio di autonomia che caratte­
rizza la persona, tipica della società moderna » (Tu. Luckmann, La reli­
gione invisibile, Bologna, 1969, p. 137).

In questo modo si realizza, drammaticamente, un grande condiziona­
mento (si può parlare di "colonialismo della coscienza”) da parte della 
cultura ambiente, e, per altro verso, l’uomo sente sulle sue spalle il peso 
insopportabile di scelte a lui sproporzionate. In qualche modo sperimenta 
la tragicità di quella parola di Dio detta alla coppia umana dopo il pec­
cato originale, la prima e radicale pretesa di autonomia a fronte del Dio 
creatore e della vita come dono e non come proprietà privata: « Ecco 
l’Adàm è diventato come uno di noi, per la coscienza del bene e del male. 
Ora, egli non stenda più la mano e non prenda anche dell’albero della 
vita, ne mangi e viva sempre! » (Gen 3, 22).

Il ripristino della domanda etica, nella sua accezione universale, il rife­
rimento insomma della coscienza a una legge morale, si pone come compito 
preliminare e indispensabile per poter istruire la causa della vita nella 
prospettiva del dono e quindi del Vangelo della carità. L’etica di questo 
Vangelo cristiano si potrebbe chiamare "etica eucaristica”, cioè etica della 
gratitudine. "Eucaristia” significa ringraziamento, poiché è l’azione di 
grazie del Figlio di Dio incarnato che riconosce di essere tutto dono del 
Padre e perciò vive e offre la sua vita umana come dono, fino alla croce, 
e così perdendo la vita la ritrova glorificata nella risurrezione. L’etica 
della gratitudine è quella che fonda l’etica del dono, riconoscendo ricono­
scenti la vita come dono di Dio e del suo amore e quindi riconoscendola 
come inviolabile e destinata in ogni momento, sia come amore che come 
sessualità, al dono.

Questo ripristino della domanda etica già nella sua accezione universale 
permette di dare contenuto edificante e non solo polemico e conflittuale, 
o contrapposto, alle varie iniziative di carità per la vita, nella sua aurora 
e nel suo tramonto, nella sua qualità di benessere e in quella di malessere 
fisico, intellettuale, morale.

La tradizione sapienziale, quella biblica ma anche quella proverbiale di 
molte culture, conserva memoria di questa domanda etica e della relativa 
risposta. La cultura odierna che diffida delle grandi domande a beneficio 
del puro sentimento, dell’emozione, dell’effimero, occulta quelle possibilità-



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 295

3. Alcuni dati per la nostra Regione

« La responsabilità di fronte alla vita » e ai suoi problemi di oggi, 
aggravati e moltiplicati, mentre nel contempo se ne è migliorata durata 
e qualità — dicono i Vescovi italiani in "Evangelizzazione e cultura della 
vita umana” —, grava su tutti e su ciascuno. Ma certamente « soggetto 
primo di tale responsabilità è la comunità ecclesiale in quanto tale » (n. 54).

Prima di ricordare e suggerire alcune proposte può essere utile 
fermarci un momento a considerare la situazione della nostra Regione 
secondo i dati che, per quanto noti, fa sempre bene risentire (si vedano 
le tavole allegate).

— La popolazione dopo il massimo raggiunto nel 1974 (1.202.846) è 
scesa a Torino a 1.002.000.

I nati nel 1981 rappresentavano l'8,5°/o, oggi il 7,4% della popolazione; 
i morti sono passati dall’11,4% al 12,2%.

I nati sono sempre meno dei morti, e i matrimoni sono ancora note­
volmente di meno. La morte continua a sorpassare la vita, con un saldo 
passivo del —4,8%!

— Gli aborti sono globalmente in diminuzione, dagli 8.616 del 1981 si 
è passati ai 6.003 del 1989. Occorre però subito precisare che aumentano 
gli aborti precocissimi; soprattutto il tasso di fecondità è sceso all’1,15 in 
Piemonte, mentre il livello di sostituzione (quello che assicura la crescita 
zero della popolazione, cioè la non crescita!) è di 2,05 per coppia.

La vita si è allungata, così che in proiezione avrà nel 1997 un’inci­
denza sulla popolazione del 22,8% e con un indice di vecchiaia del 200,7%, 
come dire: oggi in Piemonte c’è un anziano per ogni bimbo o adolescente, 
e fra vent’anni ce ne saranno 2 ogni giovanissimo.

— Decessi istituzionalizzati: 50% dei morti nell’anno di ricovero, entro 
60 gg. dall’ingresso; il 20% dei decessi avvengono nel tempo di attesa di 
ricovero in Istituto.

Circa 70.000 persone in città vivono sole, su 150.000 anziani ultra 
65enni.

— AIDS (vedi scheda da Assessorato Sanità Regione Piemonte):
Dal 1984 al 31.12.89 i malati di AIDS in Piemonte sono 370 (stima per 

difetto) su 5.307 in Italia.
Il 65,4% è da ricondursi all’assunzione per via endovenosa di sostanze 

stupefacenti.

— Sepolture:
2/3 delle persone muoiono in ospedale, a volte sconosciute.
Tutto ciò deve far pensare ogni persona seria, attenta e consapevole 

di essere in un modo o in un altro anch’essa responsabile e in ogni caso 
soggetto e oggetto di questa nostra storia. Ciò obbliga ad alcune consi­
derazioni che possono diventare, e in tanta parte già sono, proposte.



296 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

4. Considerazioni e proposte

4.1. La prima considerazione di fondo (che diventa poi proposta) fa 
leva sul ruolo svolto in questi anni dalla famiglia, pur in presenza di 
segnali vistosi di crisi. « Gli anni ’90 — dice P.P. Donati — non potranno 
consentirsi il lusso delle illusioni coltivate negli anni ’70 e '80, allorché 
la famiglia è stata oggetto di discorsi immaginari, privi di fondamento. 
Commettere altri errori vorrebbe dire produrre patologie forse irrever­
sibili, comunque vaste, e soprattutto inafferrabili. La distruzione dell’am­
biente naturale e della crescita delle tendenze alla violenza fra i giovani 
sono due esempi. Poiché, come dice giustamente L. Roussel, con la "fami­
glia incerta” del presente momento storico, risulta più chiaro che, se 
si rinuncia all’istituzione, non resta che l’incitamento selettivo del desi­
derio o la strada della violenza » (Primo rapporto sulla famiglia, Milano. 
1989, p. 39).

La famiglia svolge di fatto una moltitudine di ruoli sociali: pensiamo 
ai portatori di handicap, ai malati, agli anziani che rimangono presso le 
loro famiglie.

Il problema è: come valorizzare la famiglia?

Tre indicazioni o orientamenti:

— che la famiglia sia riconosciuta come la palestra delle virtù umane 
e sociali: « Senza una famiglia minimamente funzionale vengono meno le 
connotazioni di base della società, come la fiducia, la solidarietà, la lealtà, 
la capacità di reciprocità nelle relazioni sociali interpersonali e generaliz­
zate, che sono tratti essenziali per un sistema della personalità minima­
mente coerente e capace di senso » (Donati, cit., p. 51);

— che la famiglia sia ritenuta un bene comune, per tutti, e non per 
qualcuno un "piacere o lusso” (le classi privilegiate), e per altri quasi 
una condanna (in quanto senza la famiglia verrebbero meno le condi­
zioni di sopravvivenza);

— che la famiglia veda riconosciuti i suoi diritti, la sua "cittadinanza”. 
« La politica familiare non può essere una serena e positiva affermazione 
di qualcosa che ha valore in sé e per sé », indipendentemente da ogni 
opportunismo politico o utilitarismo etico. « Se, come diceva Adamo Smith, 
non è possibile aver la carne del macellaio facendo leva sul suo senso di 
altruismo, ma occorre far leva sul suo interesse usando denaro, la società 
odierna deve prendere atto che ci sono cose nella vita che il denaro non 
può comperare. Allo stesso modo, non si può avere la famiglia usando il 
potere, oppure la legge (il diritto). Denaro, potere, diritto non sono mezzi 
che possano corrisponderci quei beni che solo la famiglia può dare. La 
famiglia si può ottenere solo a mezzo di famiglia: questa è stata la scoperta 
degli anni ’80. Chi vuole una certa qualità di vita per sé e per l’altro (il 
partner, i figli, ecc.), deve pagarla con la stessa moneta, non può ottenerla 
con altri mezzi » (Donati, cit., p. 53).



Documentazione ■ I Giornata diocesana della Caritas 297

La solidarietà non può essere garantita per legge; sono necessari degli 
interventi ma, nello stesso tempo, occorre suscitare una "coscienza” corri­
spondente. Diversamente il sistema delle provvidenze sociali degenera in 
sistema di opportunità ambientali di cui ciascun soggetto sociale farà l’uso 
"privato” che gli sembrerà più conveniente. Per quanto riguarda il nostro 

campo, si pensi ai cosiddetti "portatori di handicap”, espressione non certo 
felice già sotto il profilo linguistico poiché rivela il disagio della coscienza 
corrente di fronte a tale condizione. Le provvidenze pubbliche in loro 
favore sono cresciute in questi anni, e, dunque vi è stato un progresso 
in fatto di solidarietà sociale.

Tuttavia, sotto un altro aspetto, non è cresciuta la solidarietà comples­
siva della società nei riguardi di questi fratelli e sorelle svantaggiati. 
Difatti spesso si rivelano nelle gestanti sentimenti di panico di fronte al 
pensiero di avere un figlio con qualche handicap. Ora, tali sentimenti 
dimostrano che c’è una percezione quasi demonizzante di tale condizione 
umana, cioè una percezione che non permette di pensare come una condi­
zione come quella possa essere vissuta con una speranza, con sue specifiche 
ragioni di dignità, di prossimità umana, di bene.

I modelli culturali di tali persone sembrano essere fondamentalmente 
due: "riabilitazione” e "socializzazione”; si tratta di criteri che tendono 
univocamente all’omologazione pura e semplice del portatore di handicap 
rispetto ai suoi fratelli sani. Occorre certo riabilitare e socializzare, ma 
non omologare. Chiediamoci qual è la "filosofia” soggiacente: sostanzial­
mente è quella della rimozione della diversità.

Che cosa ne deriva? Da una parte, di indurre negli interessati compor­
tamenti e ideali di vita stridenti rispetto alla loro condizione e, dall’altra, 
di indurre una percezione più dolorosa della propria condizione.

Gli operatori pubblici, in ragione della specializzazione professionale, 
si professano praticamente incompetenti nei riguardi della questione 
umana fondamentale: cioè la questione di come aiutare la persona disa­
bile ad elaborare un progetto personale di vita che sia nello stesso tempo 
veramente suo e veramente degno.

Questo discorso può essere ripetuto, con poche varianti, per altre 
condizioni di tendenziale marginalità sociale, come quelle della malattia 
grave o dell’età avanzata.

La società del benessere moltiplica le provvidenze materiali ed è 
doveroso; ma sembra non essere in grado di far qualcosa per quanto 
riguarda ciò che in definitiva importa di più, cioè la solidarietà nei con­
fronti del destino umano di tali persone, l’attestazione convincente di una 
partecipazione effettiva alla loro causa come a causa non estrema. Al 
contrario, avviene che, proprio a misura che vengono aggravati dal 
compito di provvedere a malati e anziani coloro che effettivamente sono 
ad essi più vicini, proporzionalmente diminuisca per costoro l’esperienza 
di un’effettiva solidarietà.

Le provvidenze materiali non bastano, occorre arrivare a una prassi 
reale di prossimità umana e quindi a una crescita dei livelli di coscienza 
etica nei confronti di chi è più svantaggiato.



298 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

La questione è quella di ”farsi prossimo” ad ogni persona e l’atten­
zione dell’intervento pubblico deve volgersi ad una istanza troppo trascu­
rata: quella del costume. Ignorando la mediazione del costume, si finisce 
per sancire quella separazione tra sistema "pubblico” e "privato”, che 
rappresenta una delle ragioni principali della scarsa solidarietà che carat­
terizza i rapporti sociali attuali.

La solidarietà — o, cristianamente, la carità — della famiglia potrà 
affrontare umanamente i problemi dell’accoglienza della vita al suo inizio 
e al suo tramonto.

La responsabilità primaria della famiglia, che non può distaccarsi né 
può essere distaccata dalla vita che nasce e dalla vita che muore, « scatu­
risce — come ricordano i Vescovi italiani — dalla natura stessa e dalla 
missione propria della famiglia voluta da Dio come comunità di vita e 
di amore. Del resto, proprio all’interno della famiglia la vita umana si 
presenta in tutto l’arco del suo sviluppo, dall’infanzia alla vecchiaia, dalla 
nascita alla morte » (doc. cit., n. 55).

Occorre investire di più nella pastorale familiare: tocca alla famiglia 
la « missione educativa [di] insegnare e testimoniare ai figli il vero senso 
del vivere, del soffrire e del morire, come pure il dovere di rispettare, 
amare e servire ogni vita umana, a cominciare dalla vita più indifesa e più 
provata » (Ivi). Occorre che Stato e società mettano la politica familiare al 
primo posto, ne rispettino la primazialità e le assicurino quel sostegno, 
anche economico, che renda « possibile una risposta più umana e umaniz­
zante ai molti problemi della vita e della salute » (Ivi). È intollerabile che 
nella legge di Riforma Sanitaria (833/78) non si parli neppure una volta 
della famiglia!

Nelle strutture ospedaliere occorre rendere accessibile alla famiglia, 
padre, figli, nonni, la vicinanza alla mamma in gravidanza.

Sono stato lieto di avere incontrato un medico che opera in un Ospe­
dale di Torino che mi ha omaggiato un suo libro in cui illustra proprio 
questa linea di comportamenti.

La stessa Chiesa deve farsi più presente in questa fase della vita, che 
ormai non comincia più dalla nascita, ma dal concepimento. Allo stesso 
modo « si impone il compito — come dicono ancora i Vescovi — di assi­
curare concretamente all’anziano il diritto a non essere sradicato dal suo 
ambiente familiare e sociale. I figli hanno il dovere di essere vicini ai 
genitori quando sono al termine del loro cammino, e le famiglie stesse 
devono essere educate e aiutate a svolgere questo loro compito nativo. 
Quando situazioni drammatiche e senza via d’uscita imponessero scelte 
diverse dalla dimora in famiglia, occorrerebbe trovare soluzioni che con­
sentano qualche forma di vicinanza familiare e in ogni caso modalità di 
accoglienza umana e dignitosa » (doc. cit., n. 53). Forse, si impone la neces­
sità di un vero patto generazionale.

4.2. Alcune categorie di persone, poi, sono chiamate in causa più 
direttamente dai problemi della vita proprio in ragione della professione, 
« in quanto il loro stesso lavoro quotidiano — come si esprimono i



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 299

Vescovi — li qualifica come custodi e servitori della vita umana: sono i 
medici e più diversi operatori sanitari » (doc. cit., n. 57).

Molti sono qui presenti, a loro va il mio vivo apprezzamento. Conosco 
— anche per le mie visite agli Ospedali — la costanza, la tenacia, lo 
spirito di sacrificio che vi caratterizza. Ringrazio per il bene che fate, 
poiché è un bene difficile, sia per il pluralismo culturale in atto e la 
pressione dell’opinione pubblica, legislativa e persino sindacale, sia per 
le possibilità offerte dal progresso scientifico-tecnico che può rappresentare 
una tentazione verso la manipolazione della vita e della morte.

Avverto, però, il dovere di segnalare un altro pericolo, quello della 
gestione "corporativa" degli interessi e dei beni.

Nel contenzioso aperto tra cittadini e pubblica amministrazione, si 
rischia di generare una riduzione sistematica dei rapporti allo schema 
della trattativa sindacale, peraltro certamente legittima. Non piccola 
responsabilità in questo senso hanno i politici (si pensi alla legge quadro 
1983 sul pubblico impiego).

In questo modo la legge è solo frutto di contrattazione corporativa 
senza sufficiente riferimento al bene comune, che al contrario dovrebbe 
essere la prima finalità ricercata. È urgente che le varie componenti e 
associazioni di professionisti riconoscano sostanziose convergenze attorno 
al bene comune.

Da parte della Chiesa ci dovrebbe essere un dialogo più costante con 
le varie professioni — e me lo auguro — consolidando e incrementando 
esperienze che qua e là hanno già occasioni di proficuo esercizio.

4.3. Alla fine non posso tralasciare di ricordare, per rallegrarmi e 
incoraggiarle, le iniziative ecclesiali all’insegna della carità.

— Un plauso e grato apprezzamento per i dieci Centri di aiuto alla vita 
C.A.V. (2 sono nati negli ultimi mesi, a Nichelino e a Venaria). Auspico 
una più grande armonia sugli obiettivi perseguiti e sui metodi di approccio.

— È allo studio la costituzione di una struttura di Consulenza sani- 
taria-giuridica-psicologica-sindacale per i vari operatori.

— Ringrazio il Signore per tutti i medici obiettori di coscienza: nono­
stante certe intimidazioni e certe possibili difficoltà che ne derivano alla 
carriera professionale, restano fedeli al giuramento di Ippocrate e soprat­
tutto alla loro coscienza cristiana.

— Lieto per le giovani e i giovani che ho trovato nelle scuole per 
infermieri, rinnovo l’appello a queste vocazioni, oggi anch’esse così scarse, 
soprattutto per certi servizi come quelli per i malati di AIDS e sollecito 
i responsabili politici di adeguare gli stipendi alla concretezza e all’impe­
gno di tale servizio.

— Mi rallegro e ringrazio per le esperienze di affidamento spesso 
vissuto in condizione di difficoltà, spesso specificamente orientato a situa­
zioni difficili (a Torino, nel 1988, 193 avviati, 165 conclusi, 448 in corso) 
(cfr. C.E.I., Evangelizzazione e cultura della vita umana, n. 51).



300 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

— Come già dissi nell’omelia per la Giornata della vita, ripeto l’esor­
tazione a continuare l’insegnamento e la proposta dei metodi naturali per 
la regolazione della fertilità, a proposito dei quali sembra ridursi l’oppo­
sizione preconcetta e acritica. Certamente questi metodi godrebbero di ben 
altri finanziamenti per la ricerca e di ben più equa presentazione all’opi­
nione pubblica se le multinazionali dei contraccettivi innaturali vi avessero 
i profitti che ricavano da questi.

— Per quanto riguarda gli anziani, segnalo e lodo alcune esperienze 
di assistenza domiciliare, organizzate in cooperative di servizi o in comu­
nità alloggio, senza dimenticare il tradizionale servizio negli Istituti, spesso 
nascosto ma sempre prezioso.

Certo si pone il problema dell’adeguamento di molte strutture eccle­
siali attualmente in funzione per anziani autosufficienti, a poter rispon­
dere alle molte domande di anziani non autosufficienti (nel 1989 a Torino 
gli anziani non autosufficienti in lista d’attesa erano 524, quelli autosuffi­
cienti 154; vedi scheda). I costi delle strutture private sono proibitivi per 
la maggioranza. Certo, escluso il Cottolengo, bisogna purtroppo riconoscere 
la notevole difficoltà anche da parte delle strutture religiose ad aprirsi 
all’accoglienza dei non autosufficienti. Un invito fraterno nel nome della 
carità mi può essere concesso.

— Ancora, per gli anziani è in fase di elaborazione una ricerca del­
l’Ufficio pastorale della sanità per conoscere le esigenze degli anziani non 
autosufficienti, per favorire una risposta adeguata alle loro richieste e per 
sensibilizzare la comunità cristiana in merito.

Non si può dimenticare poi l’opera benemerita del Movimento anziani 
guidato con passione da Don Lino Baracco.

Infine due iniziative particolari e particolarmente generose:
— il "Progetto Giobbe" per i malati di AIDS e le loro famiglie;
— gli "Amici di Porta Palatina” per la prossimità con i malati di 

mente.
Anche nelle parrocchie è cresciuta la sensibilità sui problemi di acco­

glienza a persone con disturbi psichici.

Conclusione

« Avete inteso che fu detto agli antichi: ”Non uccidere”; ... Ma io vi 
dico... » (Mt 5, 21 s.). Troviamo nel Vangelo non appena il rispetto della 
vita, interpretato dal comandamento « non uccidere », ma l’esaltazione 
della vita nella carità esplicitato in tutte le antitesi introdotte dal peren­
torio « ma io vi dico... ».

La storia di Pier Giorgio Frassati, prossimamente Beato, ne è ulte­
riore esempio e manifestazione gloriosa del primato della vita di carità. 
Tra le tante possibili parole — commento della sua vita — eccone una: 
« Non bisogna abbandonare nessun essere umano. Importa fare il bene:



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 301

questa è la cosa principale. Il prossimo ha bisogno di noi e noi dobbiamo 
essere al suo servizio in qualunque giorno ».

La carità è il dono di Dio più grande che ci sia stato fatto sulla terra 
ed essa è indissociabile dalla vita. Ma, proprio per questo, la carità — 
come la vita — è esigente.

Fa’, o Signore, che non ci stanchiamo.
Fa’ che non ci venga mai meno l’entusiasmo di proporre il lieto 

annunzio della vita dataci da Dio in Gesù Cristo. È la più grande carità 
che ci è stata affidata. È il più vero amore che uomini e donne, anche 
inconsapevolmente, attendono dai credenti nel Dio-Trinità, il cui nome 
è Carità.



302 Documentazione - 1 Giornata diocesana della Caritas

LETTERA DI INVITO DELL’ARCIVESCOVO 
PER L'INCONTRO DI GIOVEDÌ 22 MARZO

Gent.mo Signore,
chissà quante volte anche Lei è stato colpito dal gemito di sofferenza 

di chi vive le più svariate circostanze di prova e di difficoltà.
Come Arcivescovo della Chiesa che è in Torino e per fedeltà al 

Vangelo del suo Signore, raccolgo questo gemito e me ne faccio interprete 
rilanciandolo anche a Lei, sicuro della sua sensibilità umana.

L’occasione propizia sarà la Giornata della Caritas.
La invito pertanto all’incontro del 22 marzo (dalle 18,30 alle 19,30) 

presso l'Auditorium Rai di Via Rossini, 13.
Come già scrissi nella recente Lettera Pastorale, « Il mondo è pieno 

di innamorati, ma tanto povero di persone che sappiano amare. Anche per 
amare non ci si improvvisa. È l’arte più alta e difficile, perché è ciò che 
di più "bello” esista sulla faccia della terra, poiché è l’immagine più 
somigliante dell’unico Dio vivente, che è "Amore" perché è Trinità, 
Padre Figlio e Spirito Santo » (n. 23).

Quale eco ha questo fatto stupendo sulle circostanze di prova e di 
sofferenza della vita specialmente nel suo nascere e nel suo morire? Ecco 
perché il tema che vorrò sviluppare sarà: ”11 Vangelo della carità, dal­
l’alba al tramonto della vita”.

L’invito è rivolto a quanti come Lei, per ragioni professionali o di 
impegno sociale, politico od amministrativo, portano gravi responsabilità 
sulla vita umana.

Spero vivamente di poterLa incontrare.
Cordialmente La saluto.

Torino, 6 marzo 1990

Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 303
Ta

be
lla

 I -
 AN

ZI
AN

I A
U

TO
SU

FF
IC

IE
N

TI
 - C

IT
TA

 DI
 TO

R
IN

O

19
84

 
19

85
 

19
86

 
19

87
 

19
88

 
19

89
M

 
F 

To
t. 

M
 F

 
To

t. 
M

 
F 

To
t. 

M
 

F 
To

t. 
M

 
F 

To
t. 

M
 

F 
To

t.

70
 

16
2 

23
2 

78
 1

79
 

25
7 

97
 2

35
 

33
2 

12
0 

22
7 

34
7 

84
 1

62
 

24
6 

89
 

14
4 

23
3

7 
11

 
18

 
10

 
10

 
20

 
17

 2
4 

41
 

12
 

19
 

31
 

8 
13

 
21

 
5 

7 
12

24
 

85
 1

09
 

32
 1

03
 

13
5 

37
 1

19
 

15
6 

60
 

11
7 

17
7 

24
 

76
 

10
0 

8 
16

 
24

10
 

2 12 
4 11 

15
 

35
8 

52
7 

32
5 

—
 

22
29

 
64

 
93

 
32

 
55

 
87

 
40

 8
7 

12
7 

40
 

89
 

12
9 

42
 

62
 

10
4 

25
 

16
 

41

—
 — 

—
 

_ _
 _ 

_ _
 _ 

3_
 

3 
7 

9 16 
51

 103
 154

80
 

87
 

13
5 

13
3 

12
2 

99

D
om

an
de

 pe
rv

en
ut

e 
al

 31
-1

2 
D

ec
ed

ut
i 

Ri
nu

nc
ia

ta
ri 

Re
sp

in
ti

En
tra

ti 
Pr

at
ic

he
 in 

lis
ta

 
al

 31
-1

2 
In

gr
es

si c
om

pl
es

siv
i 

ne
ll’

an
no

Ta
be

lla
 II 

- A
N

ZI
A

N
I N

O
N

 AU
TO

SU
FF

IC
IE

N
TI

 - C
IT

TÀ
 DI

 TO
R

IN
O

19
84

 
19

85
 

19
86

 
19

87
 

19
88

 
19

89
M

 F To
t. M F 

To
t. Ai F

 Tot. Ai
 F T

ot
. Al F 

To
t. Ni F 

To
t.

D
om

an
de

 pe
rv

en
ut

e
al

 31
-1

2 
24

4 
62

7 
87

1 
29

4 
70

9 
10

03
 

28
2 

65
6 

93
8 

26
4 

65
9 

92
3 

24
8 

60
6 

85
4 

25
8 

62
8 

88
6

D
ec

ed
ut

i 
81

 
15

5 
23

6 
78

 2
37

 
31

5 
76

 2
35

 
31

1 
95

 2
35

 
33

0 
86

 1
93

 
27

9 
56

 1
06

 1
62

Ri
nu

nc
ia

ta
ri 

38
 

11
4 

15
2 

71
 1

85
 

25
6 

77
 1

64
 

24
1 

66
 1

72
 

23
8 

56
 1

18
 

17
4 

28
 

15
 

43
Re

sp
in

ti
(p

riv
i D

D
.S

. . 
A

ut
o)

 
12

 
37

 
49

 
8 

25
 

33
 

12
 

21
 

33
 

9 
16

 
25

 
2 

13
 

15
 

6 
4 

10
En

tra
ti 

11
3 

32
1 

43
4 

12
7 

24
1 

36
8 

93
 1

90
 

28
3 

77
 

19
5 

27
2 

78
 1

59
 

23
7 

36
 

53
 

89
Co

m
pe

te
nz

e U
.S

.L
. 

—
 

—
 

—
 

11
 

20
 

31
 

24
 

46
 

70
 

17
 

41
 

58
 

26
 

36
 

62
 

25
 

33
 

58
Pr

at
ic

he
 in 

lis
ta

al
 31

-1
2 

_ 
_ 

_ 
_ 

_ 
_ 

_ 
_ 

_ 
_ 

_ 
_ 

_ 
87

 
87

 
10

7 
41

7 
52

4
In

gr
es

si c
om

pl
es

siv
i

ne
ll’

an
no

 
41

4 
37

0 
29

3 
22

8 
29

6 
23

1



304 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

Ta
be

lla
 III

 - D
A

TI
 DE

M
O

G
R

A
FI

C
I D

EL
LA

 PO
PO

LA
ZI

O
N

E A
N

ZI
A

N
A

 DE
LL

A
 CI

TT
À

 DI
 TO

R
IN

O

Fa
sc

e d
’e

tà
 

19
71

 
19

81
 

19
87

 
19

88
Al

 F Tot. 
Al

 F Tot. 
Al

 F Tot. 
Al

 F Tot. 
65

-7
4 

34
.0

81
 4

9.
90

7 
83

.9
88

 
38

.1
31

 
55

.1
09

 
93

.2
40

 
33

.1
48

 4
8.

40
6 

81
.5

54
 

35
.7

64
 5

0.
57

6 
86

.3
40

ol
tre

 75
 

14
.5

00
 2

8.
08

8 
42

.5
88

 
17

.7
21

 
38

.4
21

 
56

.1
42

 
18

.1
45

 
41

.5
14

 
59

.6
59

 
22

.7
31

 4
7.

23
8 

69
.9

69
To

ta
le

 
48

.5
81

 7
7.

99
5 

12
6.

57
6 

55
.8

52
 9

3.
53

0 
14

9.
38

2 
51

.2
93

 
89

.9
20

 1
41

.2
13

 
58

.4
95

 9
7.

81
4 

15
6.

30
9

To
ta

le
 

po
po

la
zi

on
e 

1.
16

7.
96

8 
1.

11
4.

95
0 

1.
03

5.
18

1 
1.

01
2.

44
0

to
rin

es
e

D
A

TI
 DE

M
O

G
R

A
FI

C
I - 

PR
O

IE
ZI

O
N

E 1
98

6

Fa
sc

e d
’e

tà
 Al F

 
To

t.

65
-7

4 
44

.6
06

 
58

.7
04

 
10

3.
31

0
ol

tre
 75

 
17

.7
65

 
41

.7
25

 
59

.4
90

To
ta

le
 

62
.3

71
 

10
0.

42
9 

16
2.

80
0

To
ta

le
 

po
po

la
zi

on
e 

83
2.

21
0

to
rin

es
e



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 305

Ta
be

lla
 IV

 - I
N

TE
R

R
U

ZI
O

N
I VO

LO
N

TA
R

IE
 DE

LL
A

 GR
A

V
ID

A
N

ZA
 NE

G
LI

 OS
PE

D
A

LI
 PU

BB
LI

C
I T

O
R

IN
ES

I - 
A

N
N

I 19
81

-8
9

O
sp

ed
al

i 
19

81
 

19
82

 
19

83
 

19
84

 
19

85
 

19
86

 
19

87
 

19
88

 
19

89
N

. N. N
. N. N

. N. N
. N. N. 

Sa
nt

’A
nn

a 
5.

94
2 

5.
86

2 
5.

48
5 

5.
93

2 
5.

27
8 

4.
94

4 
4.

75
6 

4.
41

5 
4.

52
0

M
ar

ia
 V

itt
or

ia
 

99
3 

1.
43

5 
1.

27
0 

1.
13

4 
86

3 
90

2 
70

7 
58

8 
50

4

M
ar

tin
i N

uo
vo

 
93

8 
95

7 
93

5 
66

5 
79

8 
75

1 
63

5 
54

1 
53

1

M
au

riz
ia

no
 U

m
be

rto
 I 

74
3 

60
2 

51
4 

51
1 

40
7 

41
8 

47
0 

49
4 

44
8

TO
TA

LI
 

8.
61

6 
8.

85
6 

8.
20

4 
8.

24
2 

7.
34

6 
7.

01
5 

6.
56

8 
6.

03
8 

6.
00

3



306 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

ITALIA
Tabella V

1981 1985 1986

Natalità 1,1% 1,01% 0,96%
Nati 575.495 553.750
Mortalità
Morti
Incremento popolazione

0,96% 0,95% 0,94% 
541.033

(o saldo naturale) + 1,4 * + 0,6 + 0,22
Aborti legali 224.067 210.597 197.676
Abortività4 360,8 365,9 357,0
IVG minorenni

Recidive

228 <15 anni 
13.650 <19 anni 

28,2%

150 < 15 anni
10.952<19 anni

Suicidi 2.755 3.679 
(6,4 x 100.000 ab.)

3.749

Suicidi minorenni 39 <17 anni
233 <24 anni

46 < 17 anni
257 <24 anni

Morti per droga 242 2808
Popolazione 57.264.344 57.156.787

PIEMONTE

1981 1985 1986

Natalità 0,85% 0,76% 0,74%
Nati 38.152 33.679 32.390
Mortalità 1,14% 1,18% 122%
Morti 50.919 50.414 53.535
Incremento popolazione
(o saldo naturale) — 3,1’ -4,2 — 4,8
Aborti legali 21.895 18.642 16.866
Abortività * 553,55 520,7
IVG minorenni 33 <15 anni —

1.397 <19 anni —
Recidive 33,9% —
Suicidi 4187 418

(9,5 x 100.000 ab.)
Suicidi minorenni
Morti per droga
Popolazione 4.473.195 4.394.312 4.387.018

Alcuni dati relativi a Torino: 1981 nati 9.579 morti 10.553 IVG 9.047
1985 8.056 10.052 non pubblicati
1986 7.484 10.165 non pubblicati
1987 (stima) 7.300 9.831 non pubblicati



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 307

VALLE D’AOSTA

1981 1985 1986

Natalità 
Nati 
Mortalità 
Morti

— 826 801

Incremento popolazione 
(o saldo naturale)
Aborti legali — 490 463
Abortività ' — 593,2 578
IVG minorenni — 1<15 anni 0<15 anni

— 48 <19 anni 39 <19 anni
Recidive — 23,7% 20,5%
Suicidi
Suicidi minorenni

— 12 24

Morti per droga
Popolazione

Fecondità

Il tasso di fecondità nel 1986 in Italia è stato di 1,3 figli per coppia e inferiore 
a 1,15 in Piemonte. Il livello di sostituzione (quello cioè che assicura la crescita 
zero della popolazione) è di 2,05 per coppia.

L’Italia è al penultimo posto tra i Paesi occidentali, seguita solo dalla Repub­
blica Federale Tedesca.

In Piemonte diminuiscono le famiglie con figli e 
composte o composte da coniugi senza figli.

aumentano le famiglie mono-

Le variazioni dal 1981 al 1985 sono: + 1 per le famiglie monocomposte 
+0,8 per le famiglie con 2 componenti 
—1,6 per le famiglie con 3 componenti 
—4,1 per le famiglie con 4 componenti

NOTE
' Il saldo naturale del 1901 era di 1,11% con una natalità del 3,27%.
2 I recenti dati ISTAT per il 1987 (ancora incompleti) parlano di saldo naturale negativo 

in corso.
3 Fino al 1980 il saldo naturale negativo era mimetizzato dal saldo migratorio altamente 

positivo. Dopo di allora divenne negativo anche il saldo netto (saldo naturale + saldo migra­
torio ossia somma algebrica delle nascite e iscrizioni di residenza da una parte, e delle morti e 
cancellazioni di residenza dall’altra) il quale raggiunse il —7,7 nel 1983.

4 Abortività = n. aborti legali per 1.000 nati vivi.
3 11 Piemonte si colloca al 3° posto dopo Liguria ed Emilia Romagna.
6 In Piemonte si registra il più alto intervento dei consultori pubblici (vi passa il 60,3% 

delle donne che decide l'IVG contro il 23,8% della media nazionale - dati del 1983).
7 II dato corrisponde a 6,3 casi su 100.000 abitanti rispetto alla media nazionale del 4,6 - 

il doppio della Lombardia.
’ Al 30.11.1987 i morti per droga erano già 440 di cui circa 30 in Piemonte.

Fonti
Dati ISTAT.
Relazioni ministeriali sull’attuazione della legge 194.
Relazioni IRES sulla situazione economica sociale e territoriale del Piemonte.
Elaborati dell’Osservatorio demografico territoriale dell’IRES.



308 Documentazione - 1 Giornata diocesana della Caritas

Tabella VI - AFFIDAMENTI FAMILIARI A PARENTI - A TERZI - IN CORSO 
(DAL 1981 AL 1989)

Anno 1981 1982 1983

Avviati Conclusi
In 

corso Avviati Conclusi
In 

corso Avviati Conclusi
In 

corso

Parenti 121 dato non 
rilevato

156 61 dato non 
rilevato

dato non 
rilevato

88 dato non 
rilevato

dato non 
rilevato

Terzi 140 82 216 114 91 dato non 
rilevato

111 106 dato non 
rilevato

Totali 261 dato non 
rilevato

372 175 dato non 
rilevato

dato non 
rilevato

199 dato non 
rilevato

dato non 
rilevato

Anno 1984 1985 1986

Avviati Conclusi
In 

corso Avviati Conclusi
In 

corso Avviati Conclusi
In 

corso

Parenti 74 67 204 67 39 255 67 76 239

Terzi 103 120 241 100 103 219 82 104 197

Totali 177 187 445 167 142 474 149 180 436

rilevato

Anno 1987 1988 1989

Avviati Conclusi
In 

corso Avviati Conclusi
In 

corso Avviati Conclusi
In 

corso

Parenti 44 55 228 33 65 196 31 dato non 
rilevato

176

Terzi 109 114 192 160 100 252 160 dato non 
rilevato

222

Totali 153 169 420 193 165 448 191 dato non 398



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 309

Sabato 24 marzo 1990
VALDOCCO

INTRODUZIONE

Mons. Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

Vi saluto tutti nel nome del Signore, nella comune letizia di esser qui 
in questa Giornata dedicata alla "Caritas diocesana”, Giornata che intanto 
permette di vivere già un momento di carità fraterna.

Io darò soltanto un saluto, perché poi andrò a fare anch’io un gesto 
di carità celebrando una S. Messa per i laringectomizzati.

Vorrei partire dal testo paolino che è stato letto or ora (Ef 5, 8-14) 
e che riascolteremo domani nella celebrazione eucaristica della quarta 
domenica di Quaresima.

1. Il brano va collocato all’interno della sezione del capitolo 5, versetti 
1-20, dove si notano tre articolazioni scandite da un verbo che ritorna tre 
volte, il verbo "camminare”, e da una qualificazione che ne precisa il modo.

Nei versetti 1-7 si è invitati a vivere nell’amore come imitatori di Dio: 
« Fatevi dunque imitatori di Dio, quali figli carissimi, e camminate nella 
carità, nel modo che anche Cristo vi ha amato e ha dato se stesso per noi, 
offrendosi a Dio in sacrificio di soave odore ». Dunque, vi è l’invito a 
vivere nella carità: "camminare” vuol dire comportarsi, vivere, condursi; 
ha un senso dinamico, è una cosa che non finisce, il cammino continua.

Nel brano che abbiamo ascoltato (vv. 8-14) siamo invece invitati a 
vivere da figli della luce; nel successivo brano (vv. 15-20) siamo invitati 
a vivere da saggi, nella saggezza e non da stolti. Sono le indicazioni che 
in qualche modo disegnano l’identikit del discepolo di Gesù, più esatta­
mente del "battezzato”, perché il testo si riferisce con molta chiarezza, 
soprattutto il brano che abbiamo letto, al momento del Battesimo. Nel 
Battesimo siamo stati introdotti nella carità di Cristo, nel Battesimo siamo 
stati introdotti nella luce che è Cristo, nel Battesimo siamo stati introdotti 
nella sapienza che è Cristo.

Anche nel brano che abbiamo ascoltato, il primo elemento che viene 
indicato da Paolo come frutto della luce consiste « in ogni bontà, giustizia 
e verità ». La luce fruttifica dunque questa benignità, questa capacità di 
essere buoni; poi, questa capacità di essere giusti e questa capacità di 
essere veri. Per quanto interessa il nostro discorso di oggi, si deve dire 
che il battezzato partecipa alla bontà di Cristo, anzi alla carità di Cristo



310 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

che, come tutti sappiamo, è l’incarnazione della Carità trinitaria, che in 
Lui è resa visibile nella storia.

Tutto questo è legato al fatto che nel Battesimo noi siamo stati fatti 
diventare "santi”, partecipi cioè della santità di Dio. Di conseguenza, tutto 
ciò che si oppone alla santità di Dio non può né deve esserci in chi è 
stato immerso col Battesimo nella morte di Cristo, ed è stato fatto risalire 
con Lui nella risurrezione. È poi interessante notare che di noi non è 
detto semplicemente che dobbiamo essere degli "illuminati” — (uno dei 
tanti termini usati per indicare i neo-battezzati) — ma è detto: « Voi 
siete luce nel Signore » (v. 8). Allora appunto perché « siete luce », il 
modo di vivere diventa anche "comunicazione” di questa luce. La luce 
illumina, illumina anche il resto, illumina anche gli altri: illuminati, illu­
miniamo. Per questo Paolo, più avanti, dirà che « tutte queste cose che 
vengono apertamente condannate sono rivelate dalla luce » (v. 13). La 
traduzione italiana non è molto chiara: il testo greco afferma che noi, 
precisamente perché siamo luce, riusciamo a far vedere anche ai pagani 
che le loro opere sono tenebre; per questo riusciamo anche ad aiutare 
i pagani a riconoscersi "tenebrosi” e quindi a desiderare di passare dalle 
tenebre alla luce e diventare anch’essi "illuminati”: « Tutto quello che si 
manifesta è luce » (v. 13).

Dunque, il cristiano che cammina nella carità di Cristo diventa luce, 
e la luce di questa carità fa sì che anche le opere delle tenebre vengano 
convinte di essere tenebre, e perciò siano convertite e trasformate in luce. 
Questa è la potenza della carità di Cristo che, mediante il Battesimo, ci 
viene comunicata, ci trasforma in luce, e ci rende capaci di illuminare 
e di convertire anche gli altri ad opere luminose, che sono appunto e 
soprattutto le opere della carità.

Questo è il cristiano. Pertanto il discorso sulla carità non è un discorso 
a margine, un discorso successivo, non si pone prima come qualcosa da 
fare, ma qualcosa che si è, o meglio che si è stati fatti diventare. Si tratta 
del nostro "essere”, che, se viene vissuto, in quanto grazia, finisce per 
operare una vera trasfigurazione, uri cambiamento di mentalità e un cam­
biamento di comportamento anche da parte di quelli che non credono, 
anche da parte di coloro che non appartengono alla discepolanza di Cristo 
e che ancora non hanno ricevuto la luce di Cristo. In sostanza, San Paolo 
insegna che i cristiani sono nel mondo, per grazia di Cristo e come Cristo, 
conformati a Cristo in maniera tale che, essendo stati fatti diventare 
carità, diventano luce per questo mondo tenebroso di ateismo, e quindi 
di egoismo che si esplicita in tante opere ingiuste che vanno condannate. 
Per lo stesso motivo, aiuta questo mondo a scoprire la luce, a lasciarsi 
avvolgere da questa luce e a cambiare. Penso allora che siamo tutti invitati 
a renderci consapevoli che la carità non soltanto ci definisce, ma ci costi­
tuisce "fruttificanti” per la conversione del mondo. Attraverso la carità, la 
luce di Cristo si espande e può cambiare la società e cambiare il mondo 
stesso.

Un cristiano, che sa queste cose, non può essere estraneo alle opere 
della carità e non può non condurre la propria vita sotto il governo della



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 311

carità così che essa fruttifichi opere di carità in modo tale da illuminare 
i cuori e convertirli alla medesima carità.

2. Certamente la "Caritas” non è la carità. Questo è chiaro e credo 
che tutti lo sappiamo molto bene. La "Caritas” è al servizio della "carità”. 
È un segno e uno strumento per la "carità” (così giustamente è scritto in 
un pieghevole diffuso dalla Caritas diocesana). È uno strumento mediante 
il quale si intende aiutare i cristiani ad essere "luce del mondo” a causa 
dell’esercizio della carità, essendo stati fatti diventare carità, capaci cioè 
di vivere nel modo in cui anche Cristo è vissuto, cioè nel modo in cui 
Cristo ha amato, precisamente il modo che tutti conosciamo e che contem­
pliamo continuamente nel Crocifìsso: « ha dato la vita per noi ». È il modo 
di vivere che continuamente riceviamo nell’Eucaristia, la quale ripresenta, 
per opera dello Spirito Santo, questo darsi di Cristo per noi e per tutti. 
Egli, una volta per tutte, prima di morire, ha consegnato ai segni sacra­
mentali del pane e del vino, in maniera reale, la sua vita d’amore fino al 
dono totale di sé sulla croce, così che, alimentandoci di essi, anche noi 
siamo alimentati della sua medesima carità, cioè della sua capacità di 
dare se stesso per gli altri, che è il sacrificio di soave odore gradito a Dio, 
l’unico sacrificio a Dio gradito.

L’unico sacrificio e vero olocausto è precisamente il sacrificio della 
carità che radicalmente e globalmente consiste nel dono di se stessi. La 
"Caritas” esiste per aiutare a non dimenticare mai questa dimensione 
costitutiva e strutturale dell’essere cristiano. Insieme alla "liturgia” (cioè 
alla vita sacramentale celebrata nella Chiesa e nella quale la Chiesa si 
alimenta per vivere, per essere Chiesa), insieme alla "catechesi” che ci 
conduce a capire il dono della liturgia in tutta la sua verità — Cristo che 
è "via”, "verità” e "vita” — e ci rende saggi nel guidare la storia, cono­
scendone l’origine, il destino e la strada, la "carità" ci fa compiere preci­
samente le opere della vita stessa di Cristo, della vita stessa di Dio, che 
è Carità, "Agape”.

Perché questo non venga dimenticato, insieme agli organismi che ali­
mentano la liturgia e a quelli che sostengono la catechesi, abbiamo un 
organismo pastorale al servizio della carità: la "Caritas” appunto. Io devo 
ringraziare i tre responsabili, come ringrazio tutti gli altri collaboratori 
che lavorano insieme, in Curia; senza la loro collaborazione il Vescovo non 
potrebbe esercitare il suo compito di "presidente della Carità”.

La "Caritas”, dunque, è lo strumento che la Chiesa si è dato e che 
oggi è considerato "istituzionale” a livello di Conferenza Episcopale 
Italiana, precisamente per offrire alla comunità cristiana un segno visi­
bile, unitario e organico (diocesano e parrocchiale) che aiuti la comunità 
cristiana a non dimenticare di "essere carità” e di essere perciò impegnata 
come luce a illuminare, ad evangelizzare il nuovo modo di esistere e di 
vivere là dove ci sono ancora le tenebre perché diventino anch’esse luce, 
e ricordare continuamente a tutti che devono compiere opere di carità. 
Questa è la "Caritas”.



312 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

3. La "Caritas” allora non si sovrappone a tutte le altre iniziative, 
agli altri eventuali strumenti, agli altri eventuali gruppi e movimenti che 
già operano, già hanno operato, e ad altri che possono ancora nascere nella 
vasta area mai esaurita ed esauribile dell’esercizio della carità; ma è stata 
voluta ed ora esiste istituzionalmente per animare in maniera comunionale 
e in maniera ecclesiale questo esercizio della carità delle nostre comunità 
cristiane e dei singoli cristiani.

Io credo che sia molto importante che tutte le comunità cristiane 
sentano, non dico il dovere, ma il desiderio di poter essere coordinate 
nell’opera di carità, in comunione col Vescovo, attraverso le indicazioni 
diocesanamente autoritative del Vescovo, mediante questo suo strumento 
che, in questo campo, è quello della "Caritas”.

La "Caritas” non esiste per conto proprio, è un organo della vita della 
Chiesa universale, della vita della Chiesa italiana, della vita della Chiesa 
particolare. Don Baravalle questo lo sa benissimo, gliel’ho ripetuto molte 
volte; abbiamo rivisto lo Statuto, e lo rivedremo ancora, perché sia sempre 
più chiaro che la "Caritas” non è un’organizzazione a sé stante, autonoma, 
ma è lo strumento attraverso il quale il Vescovo con tutta la sua Chiesa 
particolare cerca di animare la vita di carità e le opere di carità di tutti 
i discepoli del Signore, sia individualmente, sia organizzati in tante forme, 
in tanti gruppi, in tante aggregazioni, in tante istituzioni. È molto impor­
tante che noi riusciamo a capire questa funzione della Caritas: non si 
sostituisce alle originalità create dallo Spirito Santo che ha dato vita a 
tante forme, espressioni, raggruppamenti per il servizio della carità, le 
quali perciò mantengono tutto il loro valore, tutto il loro significato, custo­
discono e trasmettono tutta la loro storia, mantengono e custodiscono tutta 
la loro singolare originalità. Proprio questo pomeriggio nel Consiglio 
pastorale diocesano, che si riunirà qui a Valdocco, si rifletterà precisa- 
mente sul rapporto tra l’originalità delle iniziative pastorali e l’unità 
pastorale, perché è molto importante che si dia spazio alla creatività fanta­
siosa dello Spirito Santo, ma non si dimentichi che questa fantasia crea­
trice dello Spirito, mai esaurita, è sempre per l’unità e, dunque, si mani­
festa solo nell’unità e non nella dispersione e tanto meno nella concor­
renza, ancor meno nell’opposizione.

Ecco perché è stato giudicato molto importante che anche nell’area 
della carità esistesse uno strumento ecclesiale operante in favore della 
unità nell’esercizio della carità, così che rimanga veramente carità, segno 
di comunione, segno di Chiesa, segno dell’amore di Cristo che è rivela­
zione dell’amore trinitario. Sarebbe un po’ triste, doloroso e controprodu­
cente, se nell’esercizio della carità si manifestasse la disunione tra coloro 
che esercitano la carità; tutti, naturalmente, in nome di Cristo!

Sarebbe veramente triste se, appunto, nell’esercizio della carità entras­
sero le logiche delle tenebre che sono le logiche del privilegio e della 
concorrenza: « Io sono più bravo di te, ...io ho cinquant’anni più di te e 
tu arrivi solo adesso, ...io sono più importante! ». Ecco la logica appunto 
del prestigio, la logica del cercare sempre di essere primi. Magari si 
volesse essere primi nella consegna di se stessi per amore! Sono forse



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 313

reazioni naturali all’inizio e non ci si deve scandalizzare più di tanto per 
questo modo di pensare ancora governato dall’uomo vecchio. Però, dob­
biamo desiderare tutti di convertirci alla carità, anche chi fa carità.

L’ufficio "Caritas” cerca precisamente di educare alla carità; suo com­
pito è di coordinare nell’unità tutte le forme e le opere caritative, in 
maniera che siano veramente segni di Chiesa, dappertutto e con tutti, con 
ciò che sono e in ciò che dicono, in ciò che insegnano e in ciò che fanno. 
È per questo che io non posso non desiderare, non posso non domandare 
che la "Caritas” sia accolta, sia riconosciuta da tutte le comunità parroc­
chiali e in tutti gli istituti, anche religiosi ovviamente, e da tutte le altre 
espressioni operative dell’esercizio della carità cristiana. Non per essere 
dominati dalla "Caritas”, non per sentirsi imposta dalla "Caritas” l’unica 
forma di vivere e fare la carità, ma perché ogni ricchezza di carità susci­
tata dallo Spirito Santo rimanga dono dello Spirito e quindi sia espres­
sione della comunione dell’unica Chiesa del Signore che ama fino ad essere 
disposta a dare se stessa perché gli altri, tutti gli altri, fratelli e sorelle, 
siano salvi e perfino le tenebre siano convertite in luce.

Perciò esorto, come Vescovo, tutte le comunità parrocchiali, e in parti­
colare quindi tutti i parroci, ad accogliere la presenza della "Caritas”: 
presenza della "Caritas” che vuol dire presenza di uomini e donne, di 
giovani e adulti, di suore e di religiosi, in ogni comunità parrocchiale, 
presenti non per fare delle cose oltre a quelle che magari già si fanno, 
ma per animare, guidare, ispirare di vera carità cristiana le cose che già 
si fanno.

È chiaro che là dove certe cose non si fanno, la "Caritas” può e deve 
prendere lei l’iniziativa; là dove si fanno non è necessario che sia la 
"Caritas” a prendere l’iniziativa, toccherà però alla "Caritas” la funzione 
di animazione, di coordinamento, di collegamento con l’esercizio della 
carità della Chiesa particolare. Questo vale anche all’interno stesso della 
diocesi, credo di averlo detto con chiarezza a Don Baravalle: la "Caritas” 
non esiste prima per fare essa delle cose, magari dovrà farle, perché altri 
non le fanno, altri non possono farle, dovrà dare orientamenti, dovrà dare 
indicazioni, prendere posizione, dovrà anche mettere in piedi magari degli 
interventi e delle iniziative, ma non è questo il suo primo compito.

Il suo è un compito, ripeto, di vivificazione e insieme di unificazione di 
tutto il grande mondo della carità cristiana, che si esprime in tante forme; 
lo stesso Spirito che ha arricchito ieri la Chiesa con i suoi doni, la arric­
chisce oggi e la arricchirà ancora domani.

Se la Caritas è vista così, è chiaro che non può entrare "in concor­
renza” con nessuno (per usare questo linguaggio mondano e "pagano”), 
come qualcuno ha pensato. « Noi abbiamo già la San Vincenzo, che biso­
gno c’è della Caritas? ». Cito la San Vincenzo perché è la più diffusa 
e, in alcuni casi, qualcuno ha appunto reagito dicendo; « Che bisogno 
abbiamo della Caritas? Abbiamo la San Vincenzo! » La San Vincenzo ha 
tutto il diritto e il dovere di continuare ad esistere ed a lavorare. La 
"Caritas” non è un’altra San Vincenzo; è un gruppo di persone, coordi­
nate dall’Ufficio Caritas Diocesana, che aiuta ad animare tutta la parroc-



314 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

chia, non solo la San Vincenzo, a sapersi comunità di carità, e aiuta 
anche la San Vincenzo a essere San Vincenzo, coordinandola natural­
mente anche con le opere e le iniziative diocesane che sono di tutti e per 
tutti e il Vescovo desidera e vuole che siano di tutta la Chiesa.

È importante che tutta la comunità cristiana, e non soltanto i gruppi 
della comunità cristiana che operano nell’area della carità, sappia che è 
cristiana non soltanto perché va in chiesa la domenica, ma perché, andando 
in chiesa la domenica, è chiamata a vivere della verità di Cristo e perciò 
desidera di conoscere sempre di più questa verità nella sua totalità e nella 
sua integrità e conseguentemente celebra ciò che ha vissuto nell’Eucaristia 
e capito nella catechesi nella vita di carità, perché la carità non solo appar­
tiene alla struttura essenziale della vita cristiana, ma rappresenta la veri­
fica decisiva dell’autenticità della fede e della liturgia.

Questa mentalità non è ancora così avvertita e luminosa in tutte le 
coscienze cristiane. Che i cristiani esistano per donare se stessi per la 
salvezza del mondo, e che per questo vanno a nutrirsi dell’Eucaristia e 
della Parola di Dio, per poter essere Gesù Cristo, cioè Dio che ama il 
mondo e dà se stesso per salvarlo è ciò che ancora molti praticanti hanno 
bisogno di sapere e di capire.

Il compito della Caritas è precisamente di far sì che la comunità 
cristiana nella sua totalità sappia di essere questo e non creda di ridursi 
solo al gesto rituale o al gesto catechistico.

In questa prospettiva mi pare di poter dire e di dover dire come 
Vescovo che la Caritas non può mancare in alcuna comunità parrocchiale, 
non può non essere voluta e dev’essere stimolata da coloro che hanno 
la responsabilità di guida della comunità locale. Adulti e adulte, in parti­
colare anche le giovani e i giovani, che sentono più vivacemente questa 
esigenza, possono sentirsi chiamati a dare una mano alla "Caritas” per 
poter svolgere questo suo compito, insieme con gli operatori della Caritas, 
già esistenti, che proprio per questo io ringrazio e in nome del Signore 
lodo, benedicendo Dio che ce li dona. Però devono vivere e operare con 
quello spirito che si è cercato di spiegare! Proprio per questo ho desiderato 
che ci fosse questa Giornata della "Caritas” ed è mio desiderio e mia 
intenzione che questa "Giornata della Caritas" si tenga ogni anno in una 
data possibilmente fissa — potrebbe essere appunto il sabato prima della 
IV domenica di Quaresima —, precisamente perché ritengo che sia molto 
importante che su di essa la diocesi intera sia ogni anno richiamata, e 
ogni anno sia scelto un tema specifico con riferimento a una urgenza parti­
colare, sulla quale anche il Vescovo in prima persona, se lo ritiene neces­
sario, possa intervenire in maniera autorevole parlando non soltanto alla 
propria Chiesa particolare ma anche a tutta la società civile, in mezzo alla 
quale la Chiesa esiste, per convertire alla carità anche la società civile- 
La Chiesa, nei suoi membri, ha bisogno anch’essa di convertirsi, come tutti 
ben sappiamo: non siamo tutti ancora diventati soltanto luce, abbiamo 
ancora uno spazio noi stessi di tenebre, che ha bisogno di essere conver­
tito. Però, per quella luce che ci è stata data, noi siamo collocati all’interno 
della società civile per aiutare anche questa società, come dice Paolo, a



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 315

passare « dalle tenebre alla luce ». Quanto bisogno ci sia per questa società 
di oggi di questa conversione, lo sappiamo molto bene.

Questa è la ragione per cui ho desiderato questa Giornata e dico oggi 
che desidero che ci sia tutti gli anni con questo spirito con cui la cele­
brate anche oggi. Il Signore allora sia con noi e ci aiuti veramente a cam­
minare nella carità, ad essere luce che attraverso la bontà produca questo 
frutto di bontà, attraverso cui si convertano anche le tenebre nella luce 
e ci faccia essere in mezzo al mondo presenza della sapienza di Cristo.



316 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

CARITÀ E LITURGIA

don Aldo Marengo
direttore dell’Ufficio liturgico diocesano

Nella vita cristiana liturgia e carità interagiscono fra loro? Come?
Premessa ineludibile per rispondere a questo interrogativo è quanto ci insegna 

la Parola di Dio per mezzo dell’Apostolo Paolo: al di sopra di tutto sta la carità '. 
Tutta la vita del cristiano deve cioè tendere soprattutto alla carità. In altre parole: 
la carità deve essere la prima e permanente preoccupazione del cristiano. Il cristiano 
però non può vivere autenticamente la carità senza la liturgia, così come non può 
vivere autenticamente né la carità né la liturgia senza una catechesi che lo aiuti 
ad affinare il dono della fede.

È ovvio che, quando si parla di "carità”, ci si riferisce a quella virtù che, 
assieme alla fede e alla speranza, costituisce uno dei cardini della vita cristiana. 
Senza dimenticare le opere della carità — prime fra tutte le opere di misericordia 
spirituale e corporale — per "carità” si intende Vagire complessivo del cristiano 
che, per la fede ricevuta in dono, è consapevole di essere amato da Dio e cerca 
di rispondere a questo amore improntando tutta la propria vita all’amore verso Dio 
e verso tutti i suoi figli, considerati come fratelli. È attraverso una tale vita che 
il cristiano offre a Dio il vero culto « in spirito e verità » 2.

Di questa vita cristiana intesa come "culto a Dio” fa parte anche la liturgia. 
Quando si parla di "liturgia”, ci si riferisce a quell’agzr<? del cristiano che celebra 
la salvezza in Cristo attraverso azioni simboliche in cui si fa memoria di ciò che 
Dio ha compiuto, si realizza la reale presenza di Cristo nella nostra esistenza e 
si esprime l’attesa di partecipare alla sua gloria nell’eternità. Non si tratta quindi 
di "belle cerimonie”, di quelle cerimonie di cui il "Decreto conciliare sul ministero 
e la vita dei presbìteri” dice:

Di ben poca utilità saranno le cerimonie più belle, se non sono volte 
a educare gli uomini alla maturità cristiana. E per promuovere tale matu­
rità i presbìteri potranno contribuire efficacemente a far sì che ciascuno 
sappia scorgere negli avvenimenti stessi — siano essi di grande o di minore 
portata — quali siano le esigenze naturali e la volontà di Dio. I cristiani 
devono essere educati a non vivere egoisticamente, ma secondo le esigenze 
della nuova legge della carità, la quale vuole che ciascuno amministri in 
favore del prossimo la misura di grazia che ha ricevuto e che, in tal modo, 
tutti assolvano cristianamente i propri compiti nella comunità umana (n. 6). 

In questa prospettiva si trova il giusto legame tra la liturgia e la vita quoti­
diana, tra la liturgia e l’evangelizzazione, tra la liturgia e la carità.

1 Prima lettera ai Corinzi 12, 31 - 13, 13.
2 Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, ad offrire i vostri corpi come sacri­

ficio vivente, santo e gradito a Dio: è questo il vostro culto spirituale (Lettera ai Romani 12, 1).



Documentazione - l Giornata diocesana della Caritas 317

Le nostre liturgie educano alla carità? Come la esprimono?
Si può tentare una certa verifica facendo riferimento alla Messa, sia perché è 

l’azione liturgica più conosciuta, sia perché è quella che raccoglie un maggior 
numero di persone rispetto a tutte le altre riunioni di cristiani, sia, soprattutto, 
perché l’Eucaristia è « fonte e apice di tutta la vita cristiana »

Ora, se uno dei tanti non cristiani che si incontrano oggi nelle nostre città 
entrasse per caso in una chiesa alla domenica durante la Messa, che impressione 
ne ricaverebbe? Esclamerebbe, come nei primi secoli della Chiesa: « Guarda come 
come si amano! » o piuttosto vedrebbe un insieme di individui caratterizzato dalla 
assenza pressoché totale di quei rapporti interpersonali, di quella reciproca cordia­
lità che invece manifesterebbero anche esternamente lo spirito di carità? * Forse 
in qualche viaggio all’estero, o almeno nei film, capita di vedere sulla soglia della 
chiesa il pastore protestante o il parroco cattolico che accoglie e saluta tutti quelli 
che entrano. Proprio in questi giorni un parroco del centro di Torino ha provato 
a fare la stessa cosa nella sua parrocchia. Apriti cielo! Tutti giravano alla larga 
per mantenere il loro anonimato. È dunque vero che il chiamare "comunità” le 
nostre parrocchie indica più una meta a cui tendere che un’effettiva realtà? Così 
pure, capita di vedere qualcuno che, prima di mettersi al suo posto nei banchi, 
saluta almeno i più vicini? « Scandalo! In chiesa si fa silenzio! »... Del resto, la 
stessa disposizione dei banchi nelle nostre chiese non permette di vedere in faccia 
i nostri fratelli nella fede: si vedono solo schiene... In quelle poche chiese, poi, in 
cui si è cercata una disposizione dei banchi che favorisse — come nei cori mona­
stici o canonicali — un miglior senso di fraternità, subito qualcuno ha manifestato 
la sua protesta: « Il vedere gli altri mi distrae! »... Viene in mente quel prefazio 
di Avvento in cui si afferma: Ora il Cristo viene incontro a noi in ogni uomo e in 
ogni tempo, perché lo accogliamo nella fede e testimoniamo nell’amore la beata 
speranza del suo regno ’. L’evitare di guardare in faccia il nostro prossimo ci fa 
perdere, dunque, una reale occasione di incontrare il Signore Gesù. La Prima 
lettera di Giovanni (4, 20) non ci dice forse che « chi non ama il proprio fratello 
che vede, non può amare Dio che non vede »?

Sovente si ricorda il passo del Vangelo di Matteo in cui Gesù afferma che « dove 
sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro » (18, 20). Giusta- 
mente il documento dei Vescovi italiani su II giorno del Signore ‘ (ripreso in questi 
giorni dai Vescovi del Piemonte in merito al riposo festivo) ricorda che

La Chiesa vive e si realizza innanzi tutto quando si raccoglie in assem­
blea convocata dal Risorto e riunita nel suo Spirito. Una comunità riunita 
nella fede e nella carità è il primo sacramento della presenza del Signore 
in mezzo ai suoi (n. 9).

Lo ricordano anche le Premesse al Messale Romano: « Nella Messa, o Cena 
del Signore, il popolo di Dio è chiamato a riunirsi insieme sotto la presidenza 
del sacerdote. Cristo è realmente presente nell’assemblea dei fedeli riunita in suo 
nome ». Il fatto da verificare, però, sta proprio in quella parola "riunirsi”, che

3 Concilio Ecumenico Vaticano II, Costituzione dogmatica sulla Chiesa (Lumen gentium), 11. 
.. Cfr. Concilio Ecumenico Vaticano II, Costituzione sulla Liturgia (Sacrosanctum Conci­
lium), 2.

Messale Romano, Prefazio dell’Avvento I/A.
In Rivista Diocesana Torinese 1984, 552-564.



318 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

non consiste semplicemente nel trovarsi insieme, come capita, ad esempio, in una 
discoteca o in un cinematografo. Consiste piuttosto nel tendere a togliere tutti 
quegli ostacoli che impediscono di divenire in Cristo « un solo corpo e un solo 
spirito », sforzandosi di superare nella carità fraterna il nostro individualismo 
egoistico. Quante volte tutti constatiamo quanto sia difficile condividere con gli 
altri la nostra vita, come ci ricordano le prime parole della Costituzione pastorale 
sulla Chiesa nel mondo contemporaneo:

Le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli uomini d’oggi, 
dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono, sono pure le gioie 
e le speranze, le tristezze e le angosce dei discepoli di Cristo, e nulla vi è 
di genuinamente umano che non trovi eco nel loro cuore.

Viene quindi utile all’inizio della Messa, appena riuniti, l’atto penitenziale, per 
riconoscere non solo le fratture che ci allontanano da Dio, ma anche quelle che 
ostacolano la nostra reciproca carità.

Nelle nostre assemblee eucaristiche si verifica anche un inconveniente — segna­
lato dai Vescovi del Piemonte al n. 23 della loro Nota pastorale su I cori nella 
liturgia, pubblicata il 22 maggio 1988 — riguardante i movimenti ecclesiali che, 
alla domenica, confluiscono doverosamente nelle celebrazioni parrocchiali. A questo 
riguardo il citato documento su II giorno del Signore afferma, al n. 10:

Il gruppo o il movimento, da soli, non sono l’assemblea; essi stessi 
sono parte dell’assemblea domenicale così come sono parte della Chiesa. 
Per tutti vale la raccomandazione della Chiesa antica a « non diminuire 
la Chiesa e a non ridurre di un membro il Corpo di Cristo con la propria 
assenza ». E il Corpo del Signore non è impoverito solo da chi non va 
affatto all’assemblea, ma anche da coloro che, rifuggendo dalla mensa 
comune, aspirano a sedersi a una mensa privilegiata e più ricca: non 
sembrano infatti somigliare a quei cristiani di Corinto che rifiutavano di 
mettere in comune il loro ricco pasto con i più poveri? Se l’Eucaristia è 
condivisione (espressa nel gesto dello spezzare il pane) sull’esempio di 
Colui che non ha risparmiato nulla di sé, allora chi ha più ricevuto, più 
sia disposto a donare, anche quando donare potrà sembrare perdere.

Un esempio piuttosto diffuso di mancanza di condivisione, e quindi di carità 
vera, si verifica nelle nostre assemblee allorché questi movimenti — come anche 
molti "gruppi parrocchiali” — assumono l’esecuzione dei canti con una totale 
indifferenza nei confronti dell’assemblea. Il rifarsi unicamente a canti dei propri 
repertori, ignorando completamente il repertorio approntato dai Vescovi piemontesi 
per costituire una base comune a tutte le assemblee, impedisce ai singoli fedeli 
di esprimersi con canti conosciuti.

Per correggere queste lacune, segnalate come esempio di trascuratezza nei con­
fronti della carità, è ancora il documento su II giorno del Signore che sottolinea, 
al n. 9, alcune indicazioni:

L’assemblea cristiana, sacramento della presenza di Cristo nel mondo, 
deve saper esprimere in se stessa la verità del suo "segno’’:

— nell’amabilità dell’accoglienza che sa fare unità fra tutti i presenti;
— nell’intensità della preghiera che sa aprire alla comunione con tutti 

i fratelli nella fede, anche lontani;



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 319

— nella generosità della carità che sa farsi carico delle necessità di tutti 
i poveri e dei bisognosi, il cui grido la raggiunge da ogni parte della terra;

— nella varietà dei ministeri, infine, che sa esprimere tutta la ricchezza 
dei doni che lo Spirito effonde nella sua Chiesa e i diversi compiti che 
la comunità affida ai suoi membri.

Sono indicazioni che possono influire, per esempio, sul modo di impostare la 
introduzione alla Messa, la preghiera dei fedeli, la questua, il gesto della pace, 
affinché siano manifestazioni di vera carità.

Si diceva, all’inizio, che il cristiano non può vivere autenticamente la carità 
senza la liturgia. Del resto, le stesse lacune ora citate dimostrano che i nostri poveri 
sforzi umani hanno ben poche prospettive di riuscita, se non sono sostenuti dalla 
presenza di Cristo risorto e dalla forza dello Spirito. È proprio questo Spirito che 
in ogni Messa viene invocato sul pane e sul vino perché Gesù sia presente in 
mezzo a noi con il suo Corpo e il suo Sangue ’. Ma è anche il medesimo Spirito che 
invochiamo poco dopo perché ci faccia diventare in Cristo un solo corpo, quel corpo 
della Chiesa che è un altro segno della presenza di Cristo nel mondo.

Il già citato Decreto conciliare sul ministero e la vita dei presbìteri afferma, 
al n. 6:

La celebrazione eucaristica, per essere piena e sincera, deve spingere 
sia alle diverse opere di carità e al reciproco aiuto, sia all’azione missio­
naria e alle varie forme di testimonianza cristiana.

Tanto più si riuscirà a realizzare questo ideale, quanto più ci si riferirà a quelle 
parole che vengono ripetute in ogni Messa: «Fate questo in memoria di me». 
Dicendo « Fate questo », il Signore ci chiede non solo di celebrare l’Eucaristia, ma 
di cercare anche noi di donare noi stessi agli altri, come lui ha offerto il suo Corpo 
per noi, come lui ha versato il suo Sangue per noi e per tutti '. Da queste parole 
della liturgia eucaristica ci venga ogni giorno lo stimolo per una sempre più auten­
tica carità.

Messale Romano, Preghiera eucaristica V.
* Vedi Sant’Agostino, Trattati su Giovanni 84, 1-2 (è il brano che si legge nella Liturgia 

delle Ore all’Ufficio delle Letture del Mercoledì Santo): « Il Signore, o fratelli carissimi, ha 
definito la pienezza dell'amore con cui dobbiamo amarci gli uni gli altri con queste parole: 
Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici” (Gv 15, 13). 

Ne consegue ciò che il medesimo evangelista Giovanni dice nella sua lettera: Cristo ”ha dato 
la sua vita per noi, quindi anche noi dobbiamo dare la vita per i fratelli” (1 Gv 3, 16), 
amandoci davvero gli uni gli altri, come egli ci ha amato fino a dare la sua vita per noi. [...] 
Che cosa è questo porre mano a far le medesime cose, se non ciò che ho detto sopra, e cioè: 
come Cristo ha dato la sua vita per noi, così anche noi dobbiamo essere disposti a dare la 
nostra vita per i fratelli? £ quello che dice anche l’apostolo Pietro: "Cristo patì per voi, 
lasciandovi un esempio, perché ne seguiate le orme » (1 Pt 2, 21). Questo significa fare le mede- 
sime cose. Così hanno fatto con ardente amore i santi martiri e, se non vogliamo celebrare 
futilmente la loro memoria, se non vogliamo accostarci infruttuosamente alla mensa del Signore, 
a quel banchetto in cui anch’essi si sono saziati, bisogna che anche noi, come loro, siamo 
Pronti a ricambiare il dono ricevuto ».



320 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

IDENTITÀ DELLA CATECHESI
IN RAPPORTO ALLA PASTORALE

don Dario Berruto
direttore dell’Ufficio catechistico diocesano

1. Definizione di catechesi
« È esplicitazione sempre più sistematica della prima evangelizzazione, educa­

zione di coloro che si dispongono a ricevere il Battesimo o a ratificarne gli impegni, 
iniziazione alla vita della Chiesa e alla concreta testimonianza di carità » (Docu­
mento Base, 30).

Osservazioni
Caratteristica irrinunciabile della catechesi è l’integrazione tra fede e vita. Non 

potrà mai ridursi a una esclusiva conoscenza di verità astratte.
Se la catechesi è iniziazione alla vita ecclesiale e alla testimonianza di carità 

emergono due istanze ineludibili:
1) necessità di situare ogni forma di catechesi all’interno di concrete espe­

rienze di comunità cristiana. « La moltitudine di coloro che eran venuti alla fede 
aveva un cuore solo e un’anima sola e nessuno diceva sua proprietà quello che gli 
apparteneva, ma ogni cosa era fra loro comune » (At 4, 32). Recita il Documento 
Base: « Prima sono i catechisti e poi i catechismi; anzi, prima ancora, sono le 
comunità ecclesiali » (n. 200);

2) necessità di stringere sempre più la catechesi dentro a legami indissolubili 
con la liturgia, particolarmente con l’Eucaristia, "fonte e culmine” della vita 
cristiana e con la sua immediata e concreta conseguenza di carità in atto: « Non 
c’è amore più grande di chi dà la vita» (Gv 15, 13).

2. Obiettivi della catechesi

« Intende portare alla maturità della fede attraverso la presentazione sempre 
più completa di ciò che Cristo ha detto, ha fatto e ha comandato di fare » (Docu­
mento Base, 30).

« Crescendo nella conoscenza di Cristo mediante la fede, ciascuno fa proprio 
il pensiero di Lui, i suoi giudizi, la sua volontà, la sua croce e la sua gloria, in 
una operosa vita di carità » (Ivi, 33).

« La fede opera nella carità. Educare alla maturità cristiana significa, pertanto, 
insegnare che la fede, senza le opere, è morta » (Ivi, 47).

Osservazioni
Resta sempre indispensabile per tutti una personale e comunitaria attenzione 

alla persona di Cristo che « fa e insegna » (cfr. At 1, 1).



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 321

La comunità cristiana continua l’opera di Cristo in un intreccio vitale di Parola, 
Preghiera e Testimonianza. Sotto questo profilo non si può intendere la ri-evangeliz­
zazione e una rinnovata catechesi soltanto come un aumento quantitativo di parole.

L’Arcivescovo ha definito la pastorale come « la traduzione in termini di prassi 
della identità cristiana che è rivelazione della Salvezza mediante la Grazia ». Se 
le cose stanno così, diventa sempre più impraticabile una catechesi considerata sia 
come sola docenza, sia come una tra le tante attività ecclesiali non collegata a un 
progetto pastorale unitario.

3. Modi della catechesi e configurazione di chi esercita questo ministero

« Per alimentare una mentalità di fede, che consenta di vivere da figli di Dio, 
la catechesi deve raggiungere gli uomini nel tempo e nel luogo in cui essi operano, 
vale a dire nella situazione di vita che è loro propria » (Documento Base, 128).

« La catechesi non può ignorare i problemi specifici, che investono e talora 
travagliano l’adulto del nostro tempo: la preoccupazione per la casa, per il lavoro, 
per i figli; il disagio di fronte a un mondo e a una cultura vertiginosamente in 
progresso; l’insicurezza e la tensione per il mancato raggiungimento della pace 
e della giustizia sociale » (Ivi, 139).

Osservazioni
Il catechista non potrà più considerarsi come ”un navigatore solitario”, appa­

gato nella misura in cui ha svolto, anche lodevolmente, la sua lezione di catechismo. 
Dovrà crescere nelle sue competenze di "insegnante”, facendo riecheggiare dal­
l’Alto una verità che non gli appartiene, diventando con l’aiuto di altri fratelli un 
suscitatore e un animatore di concrete comunità cristiane dove a tutte le età ci si 
può mettere « non solo in contatto, ma in comunione, in intimità con Gesù Cristo » 
(Catechesi tradendae, 5).

Giovanni Paolo II, parlando ai catechisti durante il primo Convegno Nazionale, 
fra le altre cose ha detto: « Il catechista deve essere un maestro di umanità, cioè 
profondamente attento alla sensibilità e ai problemi delle persone a cui fa cate­
chesi. La catechesi deve poter esprimere una intensa significatività, deve cioè 
prolungare l’atteggiamento di Gesù che, mentre dona la Parola della vita, incontra 
ciascuno nella concretezza dei suoi bisogni, delle sue attese, delle sue capacità di 
comprendere. Il catechista deve adeguare il suo insegnamento al contesto sociale, 
in cui vivono i catechizzandi. Egli non deve ridurre il proprio servizio alla Parola 
di Dio a forme puramente interiori di adesione e di culto, ma deve aprisi alle 
grandi questioni morali e sociali del nostro tempo. Annuncia il Vangelo agli 
nomini di oggi chi li aiuta a crescere secondo una forte e intensa moralità, che 
S1 misura sul rispetto e l’elevazione della persona umana, specialmente dei più 
Poveri, in ogni parte del mondo, tenendo sempre unite insieme la solidarietà e la 
libertà ».

4- Urgenze

— Rifondazione di una seria evangelizzazione e messa in opera di una cate­
chesi capillare e diffusa che tenga conto dell’unitarietà dell’azione pastorale.



322 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

— Le motivazioni sono evidenti:
« Solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero del­

l’uomo » (Gaudium et spes, 22).
« Chiunque segue Cristo, l’Uomo perfetto, si fa lui pure più uomo » (Ivi, 41).
— Si tratta allora di offrire a tutti, nessuno escluso, e in modo esplicito, 

l’incontro con Cristo poiché « in nessun altro c’è salvezza » (At 4, 12). Gli 
Apostoli diranno: « Noi non possiamo tacere quello che abbiamo visto e ascoltato » 
(At 4, 20). E S. Paolo: « Guai a me se non predicassi il Vangelo! » (1 Cor 9, 16).

— Sotto questo aspetto di annuncio integro e sistematico del Vangelo, alcuni 
appelli devono costituire permanentemente la coscienza critica di ogni comunità 
cristiana:

1) la carità deve interpellare la catechesi e metterla in guardia dall’essere un 
semplice fatto di parole;

2) la catechesi deve interpellare la carità, stimolandola a percorrere tutta la 
strada dell’aiuto all’uomo che « non vive di solo pane, ma di ogni parola che esce 
dalla bocca di Dio » (Mi 4, 4).



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 323

SPUNTI E PROPOSTE PER LA CARITAS PARROCCHIALE

don Sergio Baravalle
direttore della Caritas diocesana

« L’esser stati amati fino ad avere avuto in dono da Dio "il suo Figlio 
unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita 
eterna" (Gv 3, 16), e Tesser stati amati da questo Figlio "fino alla fine” 
(Gv 13, 1), non può tollerare che si risponda con un amore a "mezzo 
servizio”.

Di qui la priorità dell’educazione ad amare nel lavoro formativo. Il 
mondo è pieno di innamorati, ma tanto povero di persone che sappiano 
amare. Anche per amare non ci si improvvisa. È l’arte più alta e difficile, 
perché è ciò che di più "bello" esista sulla faccia della terra, poiché è la 
immagine più somigliante dell’unico Dio vivente, che è "Amore”, perché 
è Trinità, Padre Figlio e Spirito Santo (cfr. 1 Gv 4, 8-16). Dio si può 
conoscerlo e incontrarlo, addirittura vederlo, solo amando » (Mons. Gio­
vanni Saldarini, Lettera pastorale "Chiamati a guardare in alto”, Torino 
1989, n. 25).

1. Introduzione e correlazione con interventi precedenti

« La vita come dono e il dono della vita » : mi pare che questa formula rias­
suma bene il messaggio col quale l’Arcivescovo ha voluto aprire questa Giornata 
Caritas, con il suo intervento di giovedì scorso. A quel tema e alle ulteriori preci­
sazioni date in mattinata, mi riferisco nella riflessione che vi presento, sforzandomi 
di indicare i passaggi che possono essere percorsi per realizzare quell’appello. Ovvia­
mente, in sintonia con le indicazioni di don Berruto, per la catechesi, e di don 
Marengo, per la liturgia.

2• In ascolto e continuità con la nostra storia di carità

È nota a tutti la parola del Santo Padre nel suo ultimo incontro con Torino. 
La presenza di tanti Santi deve essere letta come un particolare appello alla 
conversione.

« Ci vuole una conversione solida, e questi Santi torinesi, incomin­
ciando da Giovanni Bosco, sono come i profeti del Vecchio Testamento. 
È una grande sfida per la città di Torino, e il Cardinale lo sente; è una 
grande sfida per tutto il Piemonte. Ma soprattutto per questa città che 
se Dio ha privilegiato con tanti Santi, Santi moderni, Santi significativi, 
vuole dire che aspetta una conversione eccezionale, superiore... » (cfr. 
Nella terra di Don Bosco, Torino 1989, p. 129).

In questa prospettiva, vogliamo riascoltare per un momento, indicandolo come



324 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

passaggio metodologicamente inevitabile, il Vangelo della Carità come risuona nella 
vita di alcuni testimoni privilegiati, presto forse santi della Chiesa, per tentare 
di misurarne la lunghezza la larghezza l’altezza e la profondità, e così lasciarci 
coinvolgere e convertire.

— La testimonianza del Ven. Pier Giorgio Frassati (1901-1925):
cfr. L. Frassati, La carità, SEI 1957, e C. Casalegno, Una vita di carità, 
Casale 1990.

— La testimonianza di Fr. Luigi Bordino (1922-1977):
cfr. D. Carena, La ballata di fratei Luigi, Torino 1988.

— La testimonianza del Ven. Giuseppe Allamano (1851-1926):
cfr. C. Bona, La fede e le opere, spigolature e ricerche su G. Allamano, Torino 
1989.

Possiamo pure soffermarci sull’esperienza più feriale, meno eroica ma certo 
genuina delle nostre comunità cristiane nel più recente periodo storico, con i feno­
meni dell’immigrazione dal Sud, dell’emarginazione e disagio diffusi, della disoc­
cupazione e delle molteplici crisi esistenziali.

La nostra Chiesa operò uno sforzo notevole di accoglienza, di servizio, di dedi­
zione, sia attraverso gli organismi centrali sia attraverso le parrocchie, come attra­
verso gli istituti religiosi, e guppi associazioni movimenti. In quegli anni, successivi 
al grande evento conciliare, si avviò pure la stagione della verifica e modifica di 
alcune regole assistenziali che avevano ispirato l’intervento ecclesiale nei decenni 
precedenti: mi riferisco alla stagione della deistituzionalizzazione, che ci costrinse 
a dibattiti e revisioni non certo indolori e nemmeno conclusi.

Non potendo richiamare qui le vicende nelle varie fasi, mi è caro ricordare 
una parola del Card. Michele Pellegrino, parola pronunciata in una trasmissione 
televisiva, poi raccolta in un volumetto, purtroppo poco noto:

« La carità. Perché? La risposta la lascio a uno che di carità s’inten­
deva, ne sapeva parlare e la sapeva praticare, mentre tante volte noi di 
carità parliamo molto, ma... costa poco parlare di carità; quanto a prati- 
caria forse è un altro affare. Uno dunque che se ne intendeva, che la 
praticava, era colui che si chiamava Paolo di Tarso. Scrivendo ai Corint* 
cominciava così il cap. XIII della sua prima lettera: ”Se parlassi le lingne 
degli uomini e degli angeli, ma l’amore non ho, sono un bronzo echeg' 
giante, un cembalo sonoro. Avessi pur la profezia, conoscessi i misteri tutti 
e tutta la scienza, possedessi una fede da trasportar le montagne, 
l’amore non ho, io sono un niente”, e così continuava per un bel pezz°-

Molti anni fa commentavo questa pagina di S. Paolo nei boschi ° 
Casteldelfino a un gruppo di studentesse universitarie. Ricordo che Per 
qualcuna fu una scoperta. Dio volesse che sapessimo veramente scopr*re 
e soprattutto vivere la carità.

Mi piacerebbe porre ai giovani una domanda: voi siete per il vecchi0 
o per il nuovo della Chiesa? Nessuno risponde, ma la risposta è abbastanza 
facile. Non credo che siate per il vecchio, siete per il nuovo.

Ebbene vorrei citarvi una parola di P. Ernesto Balducci, che mi e 
piaciuta molto: ”Ciò che determina le scelte della Chiesa non è né 1



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 325

vecchio né il nuovo, ma è la carità” (La Chiesa in cammino, cit. in Huma­
nitas 1968 n. 4, p. 455). Già, vorrei dire che se anche trovassimo gente 
che vuol rinnovare tutto, che vuole riformare tutto, ma non sente la carità, 
non vive la carità, credo di potervi dire, meglio un conservatore che ha 
veramente la carità, che la vive (ma poi vedremo che non si può essere 
conservatori, in un certo senso, se si vive la carità), di chi ha sempre 
in bocca la parola riforma, protesta e violenza e non sa che cosa sia la 
carità » (cfr. M. Pellegrino, Il momento della carità, pp. 11-12).

Questa parola è testimonianza e insieme promotrice di fedele continuità con 
la storia della nostra Chiesa.

Gli anni ’70 furono anni di lotte a volte aspre alla ricerca di nuovi assetti e 
nuovi stili di carità, sotto la pressione non sempre consapevolmente avvertita, di 
una cultura che tendeva a mettere in questione (ma forse proprio perché non la 
aveva veramente conosciuta), la stessa testimonianza della carità. Attraverso un 
nuovo vocabolario e con la scusa del nuovo, si introduceva un pensiero e una 
prassi tendenzialmente portata a prescindere dalla carità, o, comunque, a delegarla 
a qualche gruppo o associazione, considerato come residuale.

Arrivammo così ad alcuni grandi appuntamenti ecclesiali che, se pure abbastanza 
distanti ne! tempo, conservano notevole importanza e possono essere interpretati 
ha loro strettamente connessi. Mi riferisco a "Evangelizzazione e promozione 
umana” (1979) e "Sulle strade della riconciliazione" (1986). Al di là di più precisi 
rilievi, penso si possa dire che abbiamo fatto l’esperienza della premurosa mater­
nità della Chiesa che ha assunto i nostri itinerari e li ha ringiovaniti e incoraggiati, 
Mostrandoci con più chiarezza le fonti e le modalità delle nostre azioni caritative. 
Rileggiamo due passaggi significativi per il nostro argomento:

— Il primo è tratto dal documento di indizione del Convegno 1979 dell’Arci­
vescovo A. Ballestrero:

« Evangelizzazione e promozione si rivelano attuazioni di una sola 
carità che moltiplica il suo dono creatore e vivificante. La benedizione 
veterotestamentaria che si concretizza in terra da abitare, fecondità, abbon­
danza, successo, vita nella pace, serenità familiare, non è sconfessata nel 
Nuovo Testamento; essa tuttavia è trascesa in modo irreversibile e non 
potrà più, per la Chiesa, restare nei limiti delle realtà terrene. Gesù di 
fatto sfama la gente, guarisce ogni malattia, dona gratuitamente il pane 
moltiplicato e compie ogni sorta di gesti umani per l’uomo. Tuttavia si 
mostra attentissimo a evitare che il popolo d’Israele lo interpreti come 
un re elargitore di benefici essenzialmente terreni. Egli distingue siste­
maticamente la verità dai segni. Questi segni procedono da un amore auten­
tico, non sono certo soltanto strumenti di successo; egli guarisce e fa 
risorgere in forza del profondo e pietoso affetto che lo lega agli uomini. 
Con tutto ciò pretende che essi non si accontentino dei segni e che lo 
seguano nel mistero della fede. È il primato assoluto dell’evangelizzazione » 
(cfr. Torino per l’evangelizzazione e la promozione umana, pp. 6-7).

— Il secondo è tratto dalla Lettera pastorale per la Quaresima 1987, promessa 
a conclusione del Convegno 1986. In essa dopo aver ricordato il mistero della 
r,conciliazione, e dopo aver esplicitato alcune istanze precise e fondamentali emerse



326 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

dal Convegno e dalla rilettura dei documenti, il Cardinale elencava alcuni impegni, 
e tra questi nominava « la pratica della carità » e « le opere di misericordia » 
(nn. 22-23).

Scriveva tra l’altro:
« Sarà dunque necessario ripensare, nella comunità diocesana e in tutte 

le comunità pastorali — parrocchia, zona, ecc. — l’impegno della vita 
caritatevole proprio a cominciare dalle grandi prescrizioni che ce ne ven­
gono dalla Parola: ”La carità è paziente, è benigna la carità; non è invi­
diosa la carità, non si vanta, non si gonfia, non manca di rispetto, non 
cerca il suo interesse, non tiene conto del male ricevuto” (1 Cor 13, 4-5)- 
Non è altro, in realtà, che il "comandamento nuovo” (Gv 13, 34) assunto 
sinceramente come nuovo comportamento quotidiano. Qui si può com­
prendere allora la funzione della Caritas diocesana, zonale, parrocchiale: 
tocca a lei non settorializzare l’esercizio della autentica fraternità, bensì 
coinvolgere tutti nei modi che di volta in volta paiono opportuni. Inutile 
dire che questa pastorale della carità avrà i suoi "luoghi” privilegiati, 
ossia quel mondo di persone che più aspettano amore, fraternità, aiuto in 
ogni senso: e qui certo le nostre comunità hanno ancora cammino da 
compiere, per "edificare se stesse nella carità” (cfr. Ef 4, 16), "camminare 
nella carità” (cfr. Ef 5, 2), "stimolarsi a vicenda nella carità (cfr. Eh 10, 
24). Questa e non altra è la volontà del Signore della carità » (cfr. Card- 
A. Ballestrero, Sulle strade della riconciliazione, n. 22).

Nessuno è stato giudicato e meno che meno escluso. Tutti abbiamo avvertito 
la forza materna della Chiesa che ci aiutava a sentirci suoi figli fino in fondo, 
senza riserve mentali, quindi con il requisito insostituibile e meraviglioso dell” 
carità.

Anche se lì per lì abbiamo avuto la sensazione che quei due Convegni (e 1 
libri che ne raccolgono la documentazione) abbiano lasciato solo lievi tracce, ad 
una lettura più attenta la sensazione è del tutto diversa: sensazione di provviden­
ziale beneficio per la nostra Chiesa!

Questo itinerario si veniva inoltre a sommare con quello italiano che, dal 1971 
e con qualche fatica, aveva avviato l’esperienza della Caritas. Per cui il confluir0 
dei due filoni era inevitabile e provvidenziale. Più precisamente, e accogliendo 
l’osservazione di un teologo pastoralista, si andava affermando nella Chiesa italiana» 
nel suo Magistero e nella coscienza di molti fedeli, la consapevolezza che l’agife 
caritativo non era visto più come un prodotto della vita della Chiesa ma com° 
realtà che investe la sua natura stessa (cfr. B. Seveso, La diaconia nella Chie^ 
come tema di teologia pastorale, pro-manuscripto, pp. 25-26). Più esplicitament0 
ancora: « L’assunzione effettiva dell’azione caritativa entro il vissuto ecclesial0 
chiede una riconsiderazione complessiva dell’agire ecclesiale » (Ivi, p. 62).

All’alba degli anni ’90, in questo incontro della prima Giornata Caritas, c' 
troviamo dunque a soppesare questa eredità: la nostra storia, che è storia d1 
salvezza, ci consegna i suoi tesori ma pure i suoi appelli, sollecitando la nostfa 
responsabilità.

Mi pare di poterla identificare così (e in ogni caso, ben vengano contribuì 
per una più puntuale ricognizione e proposta): non solo la testimonianza dell3



Documentazione - J Giornata diocesana della Caritas 327

carità non è venuta meno, anche se ha trovato minori spazi nei nostri discorsi e 
nelle nostre proposte, a beneficio di altre istanze per quei tempi apparentemente 
vincenti; ma si offre ora alla nostra esperienza ecclesiale in virtù di una migliore 
predisposizione.

C’è innanzi tutto una predisposizione di tipo interpersonale: mi riferisco a 
quegli incontri con uomini e donne di carità che ce ne hanno mostrato il superiore 
profilo e il fascino indiscutibile.

C’è poi una predisposizione culturale: abbiamo cioè acquisito nel nostro 
costume o mentalità il superamento di alcuni luoghi comuni che han cercato di 
depotenziare, delegittimare la testimonianza della carità in virtù di un totaliz­
zante "stato del benessere" che doveva in qualche modo provvedere a tutto (cfr. 
in proposito le osservazioni di P.P. Donati, I servizi sociali in Italia - Analisi degli 
obiettivi e orientamenti di politica sociale, in Wellfare State, Problemi e alter­
native, Milano 1983).

Rispetto ad una tendenza onnicomprensiva dei servizi sociali, le formazioni 
sociali, il volontariato, le cooperative, i movimenti, e quindi la Chiesa hanno occu­
pato spazi e luoghi loro propri, del resto riconosciuti, sanciti dalla Carta costitu­
zionale (quella Carta alla cui elaborazione non poco contribuirono uomini di chiara 
'spirazione cristiana): mi riferisco in particolare agli artt. 2. 3. 38, oltre che per 
quanto riguarda la Chiesa all’art. 7 e al Nuovo Concordato del 1984.

Dunque, la nostra storia ecclesiale e civile vede la presenza di queste predi­
sposizioni, che si offrono alla nostra responsabilità. Quanto agli appelli, alcuni 
stands del pomeriggio se ne occuperanno.

Ci pare di interpretare in modo coerente questa responsabilità facendo a tutte 
le parrocchie la proposta della Caritas quale strumento pastorale al servizio della 
carità di tutta la comunità in questi nostri anni.

Non dunque gruppo in più, o associazione o movimento (anche se talvolta 
1 mass media ci danno questa immagine) ma dimensione di Chiesa a tutti i livelli, 
dimensione che ha bisogno di un organismo propulsore e, inevitabilmente, chiamato 
all’esemplarità. Non si può infatti proporre la testimonianza della carità, senza 
esserne interiormente compresi e plasmati.

Quanto al fatto che la Caritas non è movimento o associazione, forse è oppor- 
tuna la seguente considerazione: se per movimento o associazione si intende una 
aggregazione di fedeli, in virtù di una chiamata particolare e per una iniziativa 
Particolare, con relativa autonomia, non si possono riscontrare nella Caritas i requi- 
Slti delle associazioni e movimenti, pur avendo più di una analogia. Il suo riferi­
mento fondamentale è la parrocchia e la Chiesa locale. Forse è più giusto assimilarla 
ai grandi movimenti liturgico, biblico, ecumenico che hanno preparato il Concilio.

Rispetto alle associazioni e movimenti e gruppi, la Caritas si pone in atteggia­
mento di sincero rispetto, collaborazione.

Alcune precisazioni di vocabolario

A questo punto, sembrano necessarie alcune precisazioni, sia pure in modo 
molto sommario.

La carità in senso proprio, secondo la Rivelazione, è Dio stesso, Padre Figlio 
e Spirito Santo. Questo riconoscimento, questa confessione non può diventare



328 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

marginale e accessoria, ma contro ogni tentazione deve restare centrale, proprio 
nella sua irraggiungibile "differenza” o mistero. Per cui, quando noi parliamo 
della nostra carità, ne parliamo sempre in senso derivato, analogico. E di questa 
« gelosa cura della differenza » (P. Sequeri) dovremmo sempre essere consapevoli 
e testimoni.

Secondo una ulteriore accezione, per carità si intende la virtù teologale donataci 
nel Battesimo e destinata a crescere senza fine attraverso la conformazione a Cristo, 
soprattutto alla sua Pasqua. Per la verità, oggi di virtù e di virtù teologali si parla 
poco, in ogni caso con poco successo, anche perché la nostra cultura civile ed eccle­
siastica ci ha abituati a parlare delle cose da fare, dei programmi, delle organizza­
zioni, dei progetti di fattibilità... e molto meno di colui che queste cose è chiamato 
ad elaborare e a realizzare.

Una ripresa della pedagogia delle virtù in genere e della mistagogia delle virtù 
teologali, ci consentirà di riscoprire questo patrimonio prezioso e di adattarlo 
al nostro tempo. Certo, questo compito non compete in esclusiva alla Caritas ma 
a tutta la Chiesa e ai suoi organismi pastorali. Comunque, non se ne può prescindere-

Ce poi un terzo aspetto, anche derivato, secondo cui quando parliamo di carità 
intendiamo riferirci alle opere di carità, piccole o grandi, occasionali e prolungate, 
aventi come punto di riferimento gli ambiti dell’assistenza, della sanità e del lavoro-

Come si vede, il campo è più delimitato, e anche convenzionalmente delimitato 
(restano fuori ambiti come la cultura, la scuola, la politica...).

La Caritas si colloca a questo terzo livello come organismo pastorale che in 
virtù dell’esperienza liturgica ("culmen et fons") alla luce del discernimento cate­
chistico, si fa promotrice di opere di carità, secondo i tempi e i luoghi e nella 
piena libertà dello Spirito (cfr. Statuto, art. 1).

Il fatto che a livello diocesano ci siano più Uffici (Caritas, Sanità, Lavoro, 
Servizio Diocesano Terzo Mondo) non significa che a livello parrocchiale si debba 
riprodurre in miniatura la stessa divisione.

Infine — ed è l’ultima precisazione — occorre intendersi bene su che cosa 
significa l’espressione « secondo i tempi e i luoghi ». Consapevoli della relatività 
temporale e spaziale delle varie forme storiche della carità possono essere coloro 
che, attraverso l’esperienza degli anni e le possibilità di conoscenze offerte da una 
rete di rapporti (quale può essere offerta dalla Caritas diocesana e dalla Caritas 
nazionale), acquisiscono il senso del limite delle opere stesse, mentre possono assi­
milare una certa elasticità e disponibilità all’adattamento quando questo sia propizio 
o necessario. Tale impegno di adattamento sembra essere caratteristico di questi 
nostri anni e il poterlo favorire nel modo giusto può essere compito non secondario 
della Caritas parrocchiale e zonale.

4. La Caritas in parrocchia

Perché queste precisazioni non paghino un prezzo troppo alto alla loro gene­
ralità, le dobbiamo vedere collocate nel contesto delle parrocchie, cellule vivent1 
della Chiesa. Il rimando alla "Christifideles laici" (nn. 26-27, 40-41) è obbligato 
e costante, ma non scontato nella prassi pastorale.

Contemporaneamente all’ideale di parrocchia che il Magistero pontificio ci indicai



Documentazione - 1 Giornata diocesana della Caritas 329

dobbiamo riferirci alla reale situazione delle nostre parrocchie, valorizzando per 
comodità alcune tipizzazioni elaborate dalle indagini di alcuni esperti pastoralisti:

— la parrocchia come agenzia di servizi,
— la parrocchia come comunità e/o comunità di comunità,
— la parrocchia in ricerca di volto nuovo.

Sarebbe senza speranza la proposta di un modello unico di Caritas parrocchiale. 
Trattandosi di organismo vivente, deve poter avere un alto grado di compatibilità 
con i modelli di parrocchia che incontra e in cui vive. Ovviamente, a condizione 
che questo atteggiamento di compatibilità non venga inteso come permissivo e 
rinunciatario delle ragioni profonde della carità inseparabile dalla verità. Se ce un 
dovere di compatibilità con il modello di parrocchia incontrato, a maggior ragione 
e a costo di qualche tensione ci deve essere una compatibilità o comunione con 
il modello di Chiesa e di carità proposto dall’Arcivescovo. Proprio in forza della 
sua identità cristologica, la Caritas cercherà di declinare incessantemente adatta­
mento e fedeltà senza essere mai paga di nessuna posizione acquisita.

In qualche caso, potrà prevalere la dimensione del servizio operoso, là dove 
mancano gruppi attivi in tal senso; in altri casi, potrà prevalere il servizio di comu­
nione e del rispetto benevolo tra i vari gruppi esistenti e operanti, sostenendo e 
favorendo in loro il ricambio con nuove leve, aprendo nuove possibilità in risposta 
a nuove esigenze; in altri casi ancora, potrà essere prevalente la dimensione di 
ricerca di forme nuove di presenza caritativa, in armonia con i nuovi equilibri 
parrocchiali...

Sempre comunque dovrebbe essere la carità nella verità a determinare iniziative 
e fisionomie varie, a seconda dei vari contesti.

Un luogo prezioso, quasi una camera di compensazione delle varie differenze 
e di esaltazione dell’unica carità, dovrebbe essere la dimensione zonale, ormai 
entrata nella prospettiva istituzionale della nostra Chiesa. Possiamo contare su un 
nucleo di Commissione zonale della Caritas presente in ogni zona. In proposito, 
ri deve ribadire la proposta della Commissione zonale come luogo di ripensamento 
0 di riflessione per la pastorale della carità delle zone, senza per questo disatten­
dere iniziative o opere zonali vere e proprie che. mentre rispondono a bisogni 
Coperti emergenti, riescono ad aggregare e a introdurre in una esperienza di 
carità più intensa e grande. Resta il pericolo che, in questo secondo caso, si disat­
tenda il rapporto con la parrocchia che è prioritario, e si incorra nel rischio della 
delega che per certi servizi o iniziative è inevitabile e benedetto, per altri è 
deviante e incongruo.

« Le Caritas zonali — dice il Card. A. Ballestrero — potrebbero essere 
realtà animatrici sia al livello del rendersi conto delle cose, sia a livello 
dello studiare i problemi concreti, e sia a livello di procurare gli inter­
venti operativi opportuni per superare queste difficoltà e per rendere vis­
suta appunto la carità cristiana... ».

E poco oltre proseguiva precisando ulteriormente lo specifico ruolo zonale:
« A me pare che non si possa diventare operatori di niente senza 

impadronirsi con molta serietà e con molto impegno delle realtà nelle quali



330 Documentazione - 1 Giornata diocesana della Caritas

si vuole operare. E per essere operatori Caritas non basta avere il cuore 
grande e il portafoglio pieno, si potrebbe diventare anche complici di 
tante strutture. Su questo vorrei insistere un po’ perché, evidentemente, 
specialmente la grande città è una giungla nella quale si vive in molti 
senza conoscersi, non si conosce l’identità praticamente di nessuno e 
troppe volte fenomeni che somigliano ad autentiche necessità di carità sono 
invece semplice conseguenza di situazioni o immorali o illegali o, insomma, 
prevaricanti che nella grande città trovano sempre rifugio o patria acco­
modante. Anche questo credo che abbia bisogno di essere precisato e quindi 
esiga da tutti gli operatori Caritas, specialmente da quelli zonali, non sol­
tanto la generosità operativa di chi vive e fa la carità, ma anche quell’im­
pegno che vorrei chiamare globalmente culturale per cui s’impara a leggere 
le situazioni, ad analizzarle e a ricavarne quelle indicazioni profittevoli 
per aiutare quelli che hanno più bisogno, prima di aiutare chi ha bisogno » 
(RDTo 1988, p. 664).

5. Conclusione

Concretamente, proponiamo quanto segue.

— Mettendo ulteriormente a fuoco le nostre proposte precedenti, chiediamo 
che due o tre persone costituiscano la Caritas parrocchiale con i compiti di anima­
zione della carità della comunità tutta e il coordinamento di varie realtà parroc­
chiali e rispettivamente zonali. Secondo un bel suggerimento di Mons. G. Pasini, 
sarebbe significativo che fossero due coniugi a costituire il nucleo della Caritas 
parrocchiale. Meglio ancora, una intera famiglia.

— Provino a identificare il loro compito, prevedendo almeno un paio d’anni 
di apprendistato (analogamente a quanto avviene per ogni catechista) e sperimen­
tando nella loro vita la fecondità e la beatitudine delle opere di misericordia (cfr- 
Mi 5, 7), predisponendo così il loro rilancio a tutti i livelli (diceva S. Francesco 
di Sales: « Stando al detto di un grande uomo di lettere, un buon metodo pef 
imparare è studiare, più efficace è ascoltare, ma l’ottimo è insegnare » in Filotea'i- 

A proposito delle opere di misericordia, ascoltiamo che cosa dice il Papa:
« La carità verso il prossimo, nelle forme antiche e sempre nuove delle 

opere di misericordia corporale e spirituale, rappresenta il contenuto piu 
immediato, comune e abituale di quell’animazione cristiana dell’ordine 
temporale che costituisce l’impegno specifico dei fedeli laici » (Christi^ 
deles laici, 41).

— Promuovano un fraterno e generoso sostegno alle iniziative già presene 
(Società di S. Vincenzo o Volontariato vincenziano, F.A.C., cooperative di solid3' 
rietà, ...), conoscendole e stimandole (non è bene fermarsi ai ”si dice”), favorendo 
la loro piena collocazione nella comunione ecclesiale. Non è bene che a costituir6 
la Caritas siano persone già molto impegnate in gruppi e associazioni. L’avvia-' 
mento della Caritas non può significare assolutamente l’esclusione o la preclusion6 
di altre presenze quali il Volontariato vincenziano, ecc., e viceversa.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 331

— Partecipino attivamente alla Commissione zonale, dando e ricevendo. 
L’esperienza incoraggia la presenza di un prete al livello zonale, a fianco di diaconi 
o suore o laici.

— Vivano intensamente la dimensione missionaria della carità. Ad analogia di 
quanto avviene nei Paesi ”di missione”, privilegino l’andare incontro alle persone 
là dove sono, per le strade, nelle case, negli uffici, negli ospedali, nelle case di 
riposo... Il prossimo Beato Pier Giorgio Frassati profeticamente insegna.

— Il punto di riferimento fondamentale per la formazione degli operatori 
Caritas è il Centro diocesano per la formazione di operatori pastorali e gli Uffici 
diocesani competenti.



332 Documentazione ■ 1 Giornata diocesana della Caritas

RAPPORTI TRA CARITAS PARROCCHIALE
E GRUPPI, ASSOCIAZIONI, COOPERATIVE

don Leonardo Bircio 
dott. Stefano Lepri

Per cercare di affrontare il tema dei rapporti tra Caritas parrocchiale e gruppi, 
associazioni, cooperative, è anzitutto opportuno definire i soggetti in campo.

Della Caritas parrocchiale si è già detto: è l’organismo pastorale voluto dal 
Vescovo per sensibilizzare e coinvolgere l’intera comunità parrocchiale, affinché 
quest’ultima realizzi la testimonianza della carità sia al suo interno, sia nel terri­
torio in cui è inserita.

La Caritas parrocchiale, quindi, non è un nuovo gruppo che si sostituisce 
o fa concorrenza a gruppi che già esistono; non è un’associazione di volontariato 
che lavora per combattere un determinato tipo di emarginazione. Soprattutto, non 
è una sovrastruttura che vincola, soffoca e controlla le molteplici forme organiz­
zate di carità e la libera iniziativa dei singoli. Il suo ruolo è invece quello della 
animazione comunitaria, per cui ad essa spetta soprattutto una funzione pedagogica, 
affinché la solidarietà diventi virtù comune.

Secondo la Nota pastorale della C.E.I. sui "Criteri di ecclesialità dei gruppi, 
movimenti e associazioni" dei fedeli nella Chiesa (1981), pur nella consapevolezza 
di una certa variabilità nell’uso dei termini, l’associazione presenta almeno le 
seguenti caratteristiche:
— struttura organica e istituzionale, definita in uno Statuto;
— condivisione da parte dei membri degli scopi espressi nello Statuto;
— stabilità dell’associazione in quanto istituzione, al di là del variare dei membri.

Il gruppo è invece caratterizzato da una maggiore spontaneità progettuale e orga­
nizzativa, da una certa omogeneità anche "affettiva”, da dimensioni relativamente 
ridotte e da una diffusione piuttosto limitata.

La nostra attenzione nei confronti dei gruppi e delle associazioni si riferisce 
evidentemente a quelle che intendono realizzare la vocazione e la missione della 
Chiesa con il proprio operoso servizio a favore di persone in difficoltà. Di solito, 
quando si fa riferimento a tali gruppi e associazioni, si parla di volontariato orga­
nizzato, ossia di organizzazioni che perseguono un obiettivo solidaristico attraverso 
l’impegno "disinteressato” dei propri membri.

La stessa ispirazione cristiana informa sovente quelle cooperative, solitamente 
denominate 'cooperative di solidarietà sociale”, che operano nei vari campi della 
emarginazione: anziani, portatori di handicap, tossicodipendenti, immigrati, de­
vianza minorile, ecc.

Al di là dei connotati partecipativi e della loro esplicita funzione sociale, tali 
iniziative si caratterizzano per il fatto di essere un’espressione organizzata della 
società civile. Ciò è dimostrato dal fatto che le cooperative di solidarietà sociale 
nascono spesso a seguito di preesistenti gruppi di volontariato che hanno maturato



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 333

l’esigenza di un impegno più continuativo e professionalizzato, per meglio rispon­
dere ai bisogni emergenti. Dal fatto che, a fianco di soci lavoratori, si registri 
la presenza di soci volontari o di volontari non soci. Senza contare, inoltre, la 
presenza del volontariato organizzato "satellite” alla cooperativa.

Quali rapporti, allora, tra Caritas parrocchiale e gruppi, associazioni, coope­
rative? Per cercare di rispondere, conviene prima partire da alcuni rischi che pos­
sono essere corsi nell’impegno caritativo.

Rischi

1) La comunità parrocchiale è chiamata a testimoniare la propria fede attra­
verso l’amore verso i fratelli. Ciò tuttavia non significa che ci si debba impegnare 
esclusivamente in risposta ai casi di emarginazione più evidenti. Certo, questi casi 
vanno affrontati con priorità, ma ciò non basta. Occorre anche sperimentare una 
condivisione di tempo, di beni e di esperienze tra persone "comuni”. Sennò si 
corre il rischio di considerare la carità come rivolta esclusivamente alle persone 
più emarginate, quasi che non si abbia tutti vicendevole bisogno del confronto, 
dell’amicizia e dell’affetto di altri fratelli.

2) L’apostolato della carità, che trova concreta espressione nell’aiuto alle per­
sone in difficoltà, rappresenta in diverse parrocchie un settore delegato, che non 
impegna tutti ma soltanto un’élite di volontari. Il risultato è che tale apostolato 
finisce talvolta per diventare una dimensione marginale, se non estranea alla comu­
nità parrocchiale. Un esito, questo, talvolta inconsciamente alimentato da coloro 
che operano entro gruppi, associazioni e cooperative, qualora essi siano esclusiva- 
mente attenti, se non gelosi, degli aspetti più direttamente operativi.

3) In questi ultimi anni si è assistito ad una fioritura di nuove organizzazioni 
solidaristiche. A ciò tuttavia non è corrisposto un paritario impegno nell’avvia­
mento di collaborazioni. Si tratta di una lacuna evidente: non è possibile incidere 
realmente ed essere segno visibile se nella pratica della carità si manifestano diffi­
denze o particolarismi.

4) Talvolta, seppure fortunatamente con sempre minore frequenza, si regi­
strano risposte emotive, occasionali o pietistiche a fronte di bisogni emergenti. 
H rischio in questo caso è di perpetuare le situazioni di emarginazione invece di 
affrontarle, quando possibile, alla radice.

5) La missionarietà evangelica non si esaurisce nell’annuncio verbale della 
salvezza, ma va declinata in opere. Le comunità parrocchiali, in questo senso, appa­
ino talvolta poco missionarie, poiché chiuse nella carità: si aspettano i poveri, 
bon si va verso di loro.

6) Talvolta si considerano poveri solamente coloro che denunciano evidenti 
Situazioni di malessere "materiale”: mancanza di vitto, alloggio, vestiario, reddito. 
Invece le povertà sono anche ”post-materialistiche”: solitudine, mancanza di senso, 
di accoglienza, uso di droghe e di alcolici, ecc. Quindi: la carità va estesa anche 
a quanti non trovano risposta a bisogni "vitali”.

7) Molti credenti sarebbero disponibili ad un impegno concreto. Tuttavia 
Capita spesso che essi non trovino modo di manifestare tale disponibilità. Il motivo: 
manca quasi sempre un’analisi dettagliata delle povertà esistenti nel territorio,



334 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

nonché uno studio approfondito circa le possibili modalità di risposta. Altro possi­
bile motivo: si indicano ai potenziali volontari dei percorsi di impegno troppo 
difficili (es. impegnarsi a favore dei tossicodipendenti), con il risultato di disin­
centivarli.

Percorsi di collaborazione

Questi sono alcuni dei pericoli, non di poco conto, in cui si può inconsape­
volmente incorrere. Guardiamo allora in positivo alcuni dei possibili percorsi di 
collaborazione tra Caritas parrocchiale e gruppi, associazioni, cooperative.

a) Un primo percorso è quello che porta alla nascita della stessa Caritas 
parrocchiale, qualora essa non sia ancora stata formata: possono essere i respon­
sabili delle diverse iniziative caritative, insieme ad altre persone disponibili e sen­
sibili, a prendersi carico della sua costituzione.

b) Al di là dei modi con cui esse viene costituita, resta fondamentale la 
presenza al suo interno di rappresentanti di gruppi, associazioni e cooperative.

c) La Caritas parrocchiale studia e analizza le povertà vecchie e nuove e indi­
vidua le risorse umane e finanziarie attuali e potenziali. In ciò può essere suppor­
tata soprattutto da quanti già operano con continuità nel territorio.

d) Essa informa sistematicamente la comunità parrocchiale sulle situazioni di 
maggior bisogno. In particolare, fa presente come vi siano povertà diverse da 
quelle tradizionali, ma altrettanto gravi. Anche in questa sua attività informativa 
può essere aiutata in modo determinante dalle stesse iniziative organizzate.

e) Indica occasioni concrete e realistiche di impegno, da attuarsi sia perso­
nalmente che in famiglia: solidarietà di vicinato, famiglie affidatarie, accoglienza 
"conviviale” di immigrati, partecipazione alla vita politica, ecc. Le "solidarietà 
intermedie” possono rafforzare non poco tale azione, così da diventare moltipli­
catori di "solidarietà corte”. Ad esempio, un gruppo di volontariato può attivare 
un’assistenza "di pianerottolo” verso un anziano solo. Oppure, un gruppo di fami­
glie affidatarie può invitare nuove coppie a prendersi carico di un bambino abban­
donato.

f) La Caritas suggerisce alla comunità parrocchiale eventuali percorsi di impe­
gno anche all’interno degli organismi di volontariato e di cooperazione operanti 
nel sociale. Occorre perciò una disponibilità all’accoglienza da parte degli stessi 
organismi.

g) Indica uno stile di intervento promozionale, che superi il pietismo e la 
improvvisazione. La collaborazione con le iniziative organizzate, allora, sta in 
questo: nell’indicare modelli di intervento, presenti eventualmente anche all’interno 
delle stesse iniziative, tali da indicare modalità d’azione efficaci.

h) Favorisce la nascita di nuove iniziative, in risposta a bisogni che non trovano 
attualmente una qualche risposta. Ciò evitando per quanto possibile di gestirle in 
proprio, poiché il suo compito è anzitutto pedagogico. In questa sua funziono 
propulsiva e innovativa può ottenere preziose indicazioni da quanti già operano 
attivamente, seppure in ambiti diversi.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 335

i) Fa presente come la condivisione vada rafforzata anche all’interno della 
comunità parrocchiale, e non solo con quanti denunciano con più evidenza una 
situazione problematica. In questo senso i gruppi, le associazioni e le cooperative 
possono essere, anzitutto al loro interno, un segno visibile di reciprocità.

1) Da quanto detto, appare evidente come la Caritas parrocchiale diventi per 
molti aspetti un punto essenziale di collegamento, se non di coordinamento tra le 
diverse realtà organizzate di ispirazione cristiana.

Per concludere. Se l’obiettivo della Caritas parrocchiale è l’assunzione comu­
nitaria del precetto dell’amore evangelico, così da superare una sorta di "delega 
della carità”, allora il suo rapporto con le iniziative organizzate è anzitutto di 
moltiplicazione: le "solidarietà intermedie” (gruppi, associazioni, cooperative) 
possono favorire lo sviluppo delle "solidarietà corte” (rapporti interpersonali, 
famiglia, vicinato), ma anche far crescere una più forte comunione entro la 
comunità parrocchiale.



336 Documentazione ■ I Giornata diocesana della Caritas

RAPPORTI CARITAS CON ISTITUZIONI CIVILI

dott. Angela Bertero 
sr. Angela Pozzoli

Prima di affrontare in prospettiva la questione dei rapporti tra Caritas e il 
mondo delle Istituzioni, forse non è inutile porsi alcuni interrogativi di fondo per 
sgombrare il campo da eventuali perplessità ed incertezze.

Non è infatti ancora così scontato per tutti il fatto che, in un tessuto sociale 
come quello in cui ci muoviamo, queste due realtà non possono in nessun modo 
ignorarsi o procedere su binari paralleli destinati a non incontrarsi mai.

E allora chiediamoci. Al di là di un assenso di massima su cui ormai quasi tutti 
concordano, nel vostro vissuto concreto di cristiani impegnati nel sociale, siamo 
davvero convinti che il dialogo con le istituzioni sulla qualità della vita, sui pro­
blemi della gente, sull’organizzazione della città, è un nostro preciso dovere e non 
qualcosa che possiamo fare o non fare a seconda dei momenti?

Se a persuaderci di questo non fosse sufficiente l’esperienza quotidiana, uno 
stimolo ed un incoraggiamento in tal senso ci viene dal Magistero della Chiesa che 
fin dal Vaticano II non si è mai stancato di pronunciarsi in merito. Alcuni passi 
di documenti recenti possono essere emblematici degli innumerevoli altri che una 
ricerca mirata e sistematica avrebbe evidenziato.

Forse sono sufficienti per tutti alcune affermazioni del n. 42 della Christiffdeles 
laici, là dove si richiama anche il Vaticano II:

La carità che ama e serve la persona non può mai essere disgiunta 
dalla giustizia-, e l’una e l’altra, ciascuna a suo modo, esigono il pieno 
riconoscimento effettivo dei diritti della persona, alla quale è ordinata la 
società con tutte le sue strutture ed istituzioni.

Per animare cristianamente l’ordine temporale, nel senso detto di ser­
vire la persona e la società, i fedeli laici non possono affatto abdicare alla 
partecipazione alla "politica”, ossia alla molteplice e varia azione econo­
mica, sociale, legislativa, amministrativa e culturale, destinata a promuo­
vere organicamente e istituzionalmente il bene comune. Come ripetuta- 
mente hanno affermato i Padri sinodali, tutti e ciascuno hanno diritto 
e dovere di partecipare alla politica, sia pure con diversità e complemen­
tarietà di forme, livelli, compiti e responsabilità. Le accuse di arrivismo, 
di idolatria del potere, di egoismo e di corruzione che non infrequente­
mente vengono rivolte agli uomini del governo, del parlamento, della 
classe dominante, del partito politico; come pure l’opinione non poco 
diffusa che la politica sia un luogo di necessario pericolo morale, non 
giustificano minimamente né lo scetticismo né l’assenteismo dei cristiani 
per la cosa pubblica.

È, invece, quanto mai significativa la parola del Concilio Vaticano 
« La Chiesa stima degna di lode e di considerazione l’opera di coloro che



Documentazione ■ I Giornata diocesana della Caritas 337

per servire gli uomini si dedicano al bene della cosa pubblica e assumono 
il peso delle relative responsabilità » (Gaudium et spes, 75).

Una politica per la persona e per la società trova il suo criterio basi­
lare nel perseguimento del bene comune, come bene di tutti gli uomini 
e di tutto l’uomo, bene offerto e garantito alla libera e responsabile acco­
glienza delle persone, sia singole che associate: « La comunità politica 
— leggiamo nella Costituzione Gaudium et spes — esiste proprio in fun­
zione di quel bene comune, nel quale essa trova piena giustificazione e 
significato e dal quale ricava il suo ordinamento giuridico, originario e 
proprio. Il bene comune si concreta nell’insieme di quelle condizioni della 
vita sociale, con le quali gli uomini, le famiglie e le associazioni possono 
ottenere il conseguimento più pieno della propria perfezione» (n. 74).

Inoltre, una politica per la persona e per la società trova la sua linea 
costante di cammino nella difesa e nella promozione della giustizia, intesa 
come "virtù” alla quale tutti devono essere educati e come "forza” morale 
che sostiene l’impegno a favorire i diritti e i doveri di tutti e di ciascuno, 
sulla base della dignità personale dell’essere umano.

Nell’esercizio del potere politico è fondamentale lo spirito di servizio 
che, solo, unitamente alla necessaria competenza ed efficienza, può rendere 
"trasparente” o "pulita” l’attività degli uomini politici, come del resto 
la gente giustamente esige. Ciò sollecita la lotta aperta e il deciso supera­
mento di alcune tentazioni, quali il ricorso alla slealtà e alla menzogna, 
lo sperpero del pubblico denaro per il tornaconto di alcuni pochi e con 
intenti clientelati, l’uso di mezzi equivoci o illeciti per conquistare, man­
tenere e aumentare ad ogni costo il potere.

E allora?
Il problema non è partire lancia in resta con la politica del "mugugno”, la 

critica distruttiva, la teoria "dell’oggi va tutto male e domani sarà peggio”.
Il primo passo è forse quello di diventare, come Caritas parrocchiale, interlo­

cutori credibili delle Istituzioni, in quanto conoscitori attenti della realtà territo- 
fiale in cui operiamo.

Questo presuppone vivere incarnati nell’ambiente sapendo che la storia, la cul­
tura, le tradizioni, la struttura di una zona, di un quartiere, di una città non sono 
'ndifferenti per la qualità della vita di chi ci abita e ci lavora.

Richiede poi una conoscenza dei gruppi, delle associazioni di volontariato, dei 
servizi pubblici e privati, in una parola delle risorse su cui è possibile contare per 
far fronte alle necessità.

Porta con sé la capacità di fare un’analisi seria, condotta con metodi e stru- 
Menti adatti, nonché raffrontata con l’esperienza sul campo, per individuare le 
Povertà, soprattutto le più nascoste e ignorate.

Necessita di un confronto con gli altri gruppi che si occupano di problemi 
analoghi, che — per quanto riguarda la città — lavorano in zone limitrofe, per 
cercare insieme risposte ai problemi più urgenti ed essere di stimolo oltre che alla 
comunità cristiana anche alle sedi istituzionali.



338 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

Non può fare a meno di una continua opera di aggiornamento sia sui contenuti 
sia sugli aspetti tecnici, in quanto la preparazione e la qualificazione degli operatori 
è uno dei presupposti fondamentali per qualsiasi dialogo costruttivo e alla pari.

Implica ancora il coraggio della denuncia là dove è necessaria, non denigra­
toria o carica di conflittualità, ma accompagnata da proposte serie e costruttive. 
La dialettica nei confronti delle Istituzioni dovrebbe essere di questo tipo: « Ti 
chiediamo di ... e siamo disposti a ... ».

È evidente che si tratta di un cammino ”in fieri”, qualche cosa cioè da con­
solidare man mano che il dialogo procede e che la Caritas diventa visibile sul 
territorio, non tanto e non solo per l’attività operativa che può compiere, quanto 
piuttosto per la capacità di sensibilizzazione e coinvolgimento che è in grado di 
esercitare sulla comunità, cristiana e non.

Questo è davvero uno dei punti nodali su cui soffermarsi per non rischiare 
di confondere i ruoli e trascurare spazi che poi nessuno copre.

In sintesi compito della Caritas non è tanto quello di intervenire direttamente 
sulle Istituzioni quanto piuttosto di stimolare la comunità e gli organismi pre­
posti a farlo.

In un momento come questo, nel quale tutti gli studi di sociologia ed anche 
lo stesso vissuto quotidiano confermano l’idea che le Istituzioni sono sempre meno 
mondi vitali per la gente, uno dei ruoli della Caritas potrebbe davvero essere 
individuato in quello di far da raccordo tra le esigenze della base e quelle sedi 
in cui la qualità della vita e la vivibilità dell’ambiente si opera o si dovrebbe 
operare.

A conferma di questa tesi il riconoscimento della profezia del volontariato, il 
quale nei confronti degli Enti e delle Istituzioni esercita un ruolo anticipatore 
rispetto a quei servizi indispensabili non tanto alla società di oggi, quanto a 
quella del futuro

Tutto ciò nella chiarezza dei compiti, essendo ben consapevoli che la Caritas 
non deve e non vuole accettare posizioni strumentali di supplenza nei confronti 
di situazioni a cui altri devono pensare e provvedere.

Nella convinzione peraltro che il compito non può considerarsi esaurito con 
un elenco di bisogni di fronte ai quali mettere ipso facto l’Ente Locale o chi pef 
esso, senza intenzione di condividere o collaborare.

Certo, questo è estremizzare il problema, forse però in questa sede non è 
inutile ricordare che la tentazione della critica non sempre accompagnata da un3 
progettualità fattiva è un rischio ricorrente. Ed è un rischio che la Caritas non 
può permettersi. Se davvero il suo ruolo può essere individuato nel fare da rac- 
cordo all’interno delle forze di volontariato presenti sul territorio e con l’Ente 
Pubblico, è forse l’organismo che meglio di ogni altro può farsi carico di progetti 
di intervento o quanto meno di suggerire idee in proposito.

Questo anche per evitare che sui temi della povertà vengano date disposte 
prefabbricate, scritte a tavolino, mutuate esclusivamente dalle statistiche e non 
dall’analisi sul campo di chi con esse si confronta quotidianamente.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 339

Quali allora le modalità perché i rapporti di collaborazione tra Caritas ed Ente 
Pubblico non rimangano un libro dei sogni, ma abbiano una ricaduta concreta 
sulla vita di chi non ha voce, di chi non conta in questa società?

I canali sono numerosi ma passano tutti attraverso una partecipazione povera 
e disarmata, per riprendere una affermazione che la Chiesa italiana riunita nel 
Convegno di Loreto ha fatto sua nei confronti dell’impegno sociale e politico.

Esistono gli organismi di partecipazione nelle circoscrizioni, i gruppi e le com­
missioni di lavoro, in particolare quelle che riguardano l’assistenza, la sanità, la 
cultura, il tempo libero, settori in cui la Caritas più o meno direttamente è chia­
mata in causa.

È fondamentale il raccordo con i servizi sociali di base nel duplice ruolo di 
sensibilizzazione e, per quanto possibile, di condivisione e di cammino comune.

È però soprattutto indispensabile che la Caritas sia in grado di andare oltre 
i gesti di solidarietà immediata per intraprendere un’azione di risposta ai bisogni 
che parta dalla formazione e preparazione dei volontari e degli operatori.

Potrebbe farsi carico di corsi di formazione che riguardino la conoscenza del 
territorio e delle urgenze che in esso si registrano, ma soprattutto la qualificazione 
per i servizi ausiliari a domicilio e nelle strutture protette.

Un altro ambito di intervento andrebbe individuato nel fare da stimolo da 
una parte alle Istituzioni, perché prendendo atto del consolidarsi del volontariato 
non lascino mancare il supporto necessario alle iniziative, dall’altra nello svolgere 
un’azione di affiancamento del volontariato stesso perché gradualmente passi da 
un rapporto occasionale con le Istituzioni ad uno più stabile anche attraverso la 
stipula di convenzioni.

I poveri si aiutano anche così, forse il gesto concreto e immediato di solida­
rietà, che continua ad essere indispensabile, è più gratificante; se però la politica 
sociale deve diventare sempre più a misura d’uomo, la strada da seguire è davvero 
quella di un dialogo concreto che porti la realtà del territorio più vicina alle sedi 
istituzionali.



340 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

COME STARE VICINO A CHI LASCIA LA VITA

don Mario Veronese

Dolore, malattia e morte pongono dei problemi di fondo ad ogni uomo.
Il mondo ed i suoi modelli ci aiutano molto poco a guardare a questa realtà, 

certamente più vera, più reale per noi di tante altre per cui spendiamo con facilità 
tempo, denaro, vita.

Sarebbe monco affrontare un tema come questo senza i primi protagonisti 
di questa realtà: i malati, i moribondi.

Leggiamo allora insieme la testimonianza di un’allieva infermiera così come 
ce la presenta la studiosa americana Elizabeth Kùbler-Ross:

« Sono un’allieva infermiera e sto per morire... Mi rimane da vivere un 
periodo di tempo che va da uno a sei mesi, forse un anno. Ma è un 
argomento che a nessuno piace affrontare. Mi trovo dunque di fronte 
a un muro compatto e deserto: è tutto quello che mi resta. Il personale 
non vuole considerare il malato che sta per morire nella sua dimensione 
di persona; di conseguenza non può comunicare con me.

Sono diventata il simbolo della vostra paura, qualunque essa sia. Paura 
di ciò che tutti, comunque, dovremo affrontare un giorno.

Vi infilate nella mia stanza per portarmi le medicine o per provarmi 
la pressione, e vi eclissate non appena avete compiuto ciò che dovevate 
fare... Avverto la vostra paura, e questo non fa che accrescere la mia.

Di che cosa avete paura? Sono io che muoio.
Mi rendo conto del vostro imbarazzo, ma... se vi interessate un po­

chino a me, non potete farmi del male. Fatemi capire soltanto che la mia 
situazione vi sta a cuore: non ho bisogno di altro..

Non scappate via. Fermatevi un momento. Tutto quello che ho biso­
gno di sapere, è che qualcuno mi terrà la mano quando ne avrò bisogno. 
Ho paura.

Forse siete stanche di aver a che fare con la morte. Per me è una cosa 
nuova. Non mi è mai capitato di morire. In un certo senso è un’occa­
sione unica.

Parlate della mia giovane età, ma quando si sta per morire non si è 
più tanto giovani. Ci sono tante cose di cui mi piacerebbe parlare. Non 
vi ruberei troppo tempo... Se soltanto avessimo il coraggio di confessare 
quello che abbiamo dentro e di riconoscere, voi ed io, le nostre paure..- 
È davvero impossibile che noi comunichiamo come persone, di modo che 
quando verrà il mio turno di morire in ospedale, io abbia accanto a me 
delle amiche? ».

Mi sembra giusto, in un momento di riflessione operativa come la nostra, 
avere presente una situazione concreta, come concrete saranno tutte le situazioni 
umane che dovremo affrontare all’interno della nostra comunità.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 341

La morte non esiste, ma esistono infatti uomini e donne che muoiono. Sarà 
allora necessario che reimpariamo a meditare la realtà del morire.

Il kerigma cristiano ha un suo nucleo fondamentale: Cristo è risorto, il Figlio 
di Dio fatto Uomo ha vinto per noi la morte e ci ha donato una vita nuova. 
Non potremo stare vicino a chi sta per morire, a chi sta morendo se prima non 
saremo riusciti a pacificare noi stessi con il morire.

Unica domanda seria, o meglio indispensabile, a cui dovremmo saper rispon­
dere con sincerità è proprio questa: ”Che cosa è la morte per me?”.

Se non avremo almeno cercato di pacificarci con la morte, sarà ben difficile 
che possiamo essere una presenza fraterna, di sostegno, autenticamente cristiana, 
accanto a chi sta finendo di morire questa vita terrena.

Quando muore una persona cara, a cui avevamo dato almeno un po’ di noi 
stessi, è un poco della nostra storia, un poco della nostra vita che se ne sono andati.

Una prima scommessa sarà quella di accogliere il dono dell' impossibile per 
renderlo reale. Questa realtà, a mio parere, ci propone un percorso che dovrà 
necessariamente passare attraverso la riscoperta senza ipocrisie degli autentici va­
lori della vita.

Alcuni passaggi fondamentali
— La nostra vita è sempre un dono gratuito di Dio; in questa realtà che 

non abbiamo scelto noi perché è Dio che ci ha chiamati alla vita, Lui stesso ha 
messo un germe di nostalgia infinita.

— Condizioni fondamentali di ogni vita umana, sempre relativa nel tempo 
e nello spazio, sono quelle della condivisione e solidarietà, si tratterà allora di 
cercare di mettersi nei panni dell’altro, è uno come me, è un po’ di me stesso, 
il suo morire è il mio morire.

— Il terzo passaggio sarà allora quello di sapersi dare la mano in modo pro­
fondo, sincero, il più delle volte anche silenzioso. 'Mi viene in mente la sicurezza 
che mi ha sempre dato nei momenti di sofferenza, o nel momento in cui l’anestesia 
totale mi toglieva la conoscenza, il poter dare la mano a mia mamma che mi dava 
la mano come nessun altro.

— Essere capaci di accettare il limite ma non in modo passivo. Se Dio è bontà 
tton può mandare il dolore, contro il dolore ho il diritto di lottare. È assurdo 
legare, rimuovendo o fuggendo, dolore, malattia, sofferenza con tutto il loro carico 
di solitudine ed abbandono; allora probabilmente a noi, piccole cose, spetta il 
Empito di saper scoprire le dimensioni positive nella stessa direzione rivelata 
da Gesù Cristo.

So di balbettare ma, probabilmente, si tratta di scoprire lo stesso momento 
del morire non come un punto finale ma come una virgola, messa lì dall’Autore 
della vita, per dare un significato globale a tutta la frase, la nostra vita, prima 
e dopo la morte del corpo.

Rispettando questi passaggi, potremo accorgerci di quanto nel concreto non 
Sla la morte ad interpellarci ma invece l’uomo che muore interpella noi e l’am­
biente che lo circonda per vincere la paura di passare dal conosciuto all’ignoto. 
Tu, morte, non sei più forte di me, sei già stata vinta da Gesù Cristo.



342 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

È indubbio che sarà necessario mettere in evidenza almeno le principali richie­
ste e le risposte sbagliate o possibili nel contesto di questa situazione.

Che cosa chiede il morente

Ogni uomo è chiamato a vivere la sua morte con la massima dignità.

a) Chiarezza sul suo stato
Costruire sulla menzogna è costruire sulla sabbia.
L’uomo per vivere bene, anche in questa situazione (vedi i suggerimenti di 

"Farsi prossimo a chi muore”, pag. 33) chiede che gli sia detto il vero, propor­
zionatamente alle sue capactià. Per questo scopo, occorre un contatto umano 
usando il proprio ruolo, senza imporlo, consci che deve essere soltanto un mezzo. 
Riuscire a far dialogare il morente rompendo l’accerchiamento per offrirgli ami­
cizia e amore, supporto per ripensare la propria vita.

La tecnica può essere così riassunta:
1) Esercitare l’attenzione per il malato nello spirito dell’« Io mi prendo cura 

di te », una frase che in certe circostanze ha effetti dirompenti più di qualsiasi 
medicina. Solo per questo, moribondi tristi ed isolati si aprono spesso ad un 
sorriso di speranza per un qualcuno che si proclama amico e manifesta "attenzione”.

2) L’operatore aiuta il sofferente richiamando i suoi desideri che in questi 
frangenti vanno spesso alle cose che non si sono potute compiere. Bisogna saper 
attendere, non dare giudizi, non far fretta, saper stimolare prudentemente perché, 
in questo modo, il sofferente le porta ad un livello di coscienza. È indispensabile, 
certo, immedesimarsi nell’altro, tanto da usare il suo stesso linguaggio: non si 
possono trattare allo stesso modo due persone diverse, ma bisogna ricordarsi che 
esigenze e dubbi più profondi sono i medesimi. Inoltre si faranno emergere ele­
menti che il malato non avrebbe mai detto e la verità sui problemi profondi della 
vita. Sempre òhe si abbia la pazienza di aspettare che il sofferente dica prima la 
verità su di sé.

È evidente che in questo lavoro l’operatore farà uso di tutte le tecniche verbali 
che conosce; si può inoltre invitare il sofferente a fare un "diario” quotidiano, 
ed ogni tanto l’operatore farà con lui il punto della situazione.

3) Quel che è stato detto dal sofferente viene ripresentato a lui dall’operatore 
che gli ripropone le sue stesse parole, dopo averle filtrate nella sua coscienza con 
l’esperienza della fede. Non per dare giudizi sui suoi progetti, ma per fargli acqui­
stare consapevolezza di essere o non essere soddisfatto di sé, aiutandolo a vivere 
i giorni che gli restano come sono.

4) Con l’estrema discrezione del ”se vuoi”, è possibile l’annuncio evangelico, 
perché si arriva alla domanda fondamentale della vita, ed è necessario dare una 
risposta. Si deve presentare l’annuncio in modo tale che susciti una risposta per­
sonale.

5) Ogni operatore deve essere sostenuto dalla revisione dei suoi intervent* 
con altri membri del gruppo, perché da "catechizzante” non diventi lui "cate­
chizzato”.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 343

Se un malato disperato ha dinanzi a sé il fallimento della sua vita (che nel 
99% dei casi è basata su valori fasulli), chiede di finire la sua vita. Ma se è stato 
adeguatamente aiutato, anche il suo fallimento può essere visto e assunto in pro­
spettiva nuova.

Noi dimentichiamo che ogni uomo è un ricercatore etico e realizza se stesso 
in proporzione di come in vita sa cercare il vero, dire il vero, testimoniare il vero. 
Con Dio, con se stesso, con gli altri.

Naturalmente questo procedimento va curato fin dall’inizio.

b) Scelta cosciente della terapia
Da un punto di vista morale è tutto il problema che va sotto il titolo del 

consenso informato”.
Attenti a non proiettare sul malato o moribondo le nostre paure, il primo a 

vivere la sua situazione è il malato o moribondo stesso.
Si tratta di accompagnare nella massima dignità di vita la persona verso una 

morte vivibile.

c) Corretta sedazione del dolore
La scienza medica ha fatto dei grandi progressi, ma ogni caso va affrontato 

con tutta la necessaria scienza e coscienza.
In ogni caso sarebbe sempre da evitare la fuga nel tecnicismo. Può essere fatto 

molto, e tutto quello che può essere fatto va messo in opera.

d) Condivisione umana del suo stato di precarietà
Questo vale per tutti: familiari, operatori sanitari, volontari. Grandissima 

^portanza ha in questo momento la capacità di ascolto.

e) Anche questo momento della vita va vissuto con la ricerca di un significato 
e con un grande sentimento di speranza.

f) Nel lavoro scientifico della prof. Elizabeth Kubler-Ross, La morte ed il mo- 
rire vengono ampiamente descritti cinque possibili stadi, in cui emerge, nella gene- 
ralità dei casi, l’appello al Divino:

rifiuto o negazione,
rabbia,
miracolo - scommessa, 
patteggiamento - sconforto, 
confidenza, fiducia, speranza.

Quali sono le risposte che normalmente vengono date:
a) rispondere a fin di bene, nascondendo la verità,
b) eccessiva fretta nel rapporto umano e professionale, si fugge perché 

si proiettano sull’altro le proprie paure,
c) occultamento ed isolamento tanto sotto l’aspetto di una presenza 

fisica (ci si nasconde dietro alle proprie paure e si abbandona a 
se stesso chi ha più bisogno di ogni altro di una vicinanza amica); 
come sotto l’aspetto tecnico logico: quello che si dice, si cerca di 
nasconderlo dietro termini difficili.



544 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

N.B. Occultamento ed isolamento sovente perdurano anche dopo la morte del­
l’individuo.

In molte realtà parrocchiali non si conosce che in minima parte chi è deceduto, 
sarebbe sufficiente fare la differenza tra i decessi (la media statistica è dell’1,2%) 
ed il numero delle sepolture.

Bibliografìa

Aa. V.v., Atti del Convegno Diocesano Stiamo vicini a chi lascia la vita, Ufficio 
diocesano salute.

A.a. V.v., Farsi prossimo a chi muore, Appunti dell’Ufficio diocesano in collabora­
zione con la zona Parelia per accompagnare il morente ed i suoi familiari.

A. Orlandi, La medicina di fronte al malato - Problemi di etica affiancati alla 
medicina. Ufficio diocesano salute.

C.E.I., La pastorale della salute nella Chiesa italiana - Linee di pastorale sanitaria.
C.E.I., Documento pastorale Evangelizzazione e cultura della vita umana.



Documentazione ■ I Giornata diocesana della Caritas 345

LA CHIESA DI TORINO
E LA PRESENZA DEGLI STRANIERI

don Augusto Negri

A - Situazione degli stranieri a Torino e nella diocesi

Dopo l’emanazione del Decreto Legge del 31-12-1989 e la recente modifica e 
riconferma dello stesso, a seguito della sanatoria prevista e tuttora in atto, la 
situazione degli stranieri a Torino e Provincia si presenta più o meno così:

alla data del 3-3-1990 l’Ufficio stranieri della Questura di Torino for­
nisce questi dati che ritiene "fortemente probabili”:

Stranieri attualmente REGOLARI con permesso di soggiorno, a 
Torino: 20.000 (di cui 5.000 circa provenienti dai Paesi CEE).

In ordine di presenza sono: marocchini, tunisini, senegalesi, altre 
Nazioni.

Regolarizzati con la recente sanatoria entro tale data sono 6.500 
persone circa.

Non è ovviamente possibile prevedere gli esiti della sanatoria né conseguente­
mente la presenza numerica di "regolari” e "clandestini” allo scadere dei termini 
di regolarizzazione stabiliti dalla legge. Questa in sé è comunque un doveroso 
atto di recezione della situazione di presenza degli extracomunitari in Italia e di 
affermazione dei diritti fondamentali dei migranti stranieri.

Occorre invece indicare nella carenza strutturale di beni e servizi (alloggi, 
lavoro, strutture scolastiche, posti mensa, posti letto in dormitorio...) un reale 
appello all’autorità civile competente perché la legge trovi congrui finanziamenti 
oltreché strutture e personale idoneo per l’attuazione della stessa.

Il rischio inversamente è il protrarsi di un disagio ingiustificabile e insoppor­
tabile da parte degli stranieri, di situazioni di sfruttamento già diffuse e della 
crescita di malcontento strumentalizzato in chiave di razzismo da partiti o parti- 
tucoli pronti a cavalcare il fenomeno per gestire politicamente tale consenso.

B - Istituzioni per l’accoglienza degli stranieri a Torino

Il Comune di Torino e la Regione Piemonte (competenti Assessorati), in colla­
borazione con l’Ufficio stranieri e nomadi di Torino e con gli organismi di carità 
e volontariato, hanno iniziato ad attuare le norme della recente legge per soccor­
rere almeno i problemi di più grave urgenza.

La Chiesa torinese (Organismi diocesani, associazioni, parrocchie, zone vica­
riali, Istituti religiosi, singole persone, ecc.) ha recitato un ruolo essenziale per 
1' accoglienza del fratello straniero migrante e un impegno più diffuso e competente 
sembra chiamata ad assumere nel futuro.

L’aiuto è stato "morale” (ascolto, consiglio, conforto, colloquio, ...), ”mate-



346 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

riale” (denaro, reperimento di alloggio momentaneo e talvolta per un tempo pro­
lungato o indeterminato, reperimento del lavoro, espletamento delle pratiche più 
diverse e di una pluralità di servizi, corsi di lingua italiana e alfabetizzazione, 
accoglienza nelle mense e nei dormitori, assistenza medica e farmaceutica, ecc...), 
”di sensibilizzazione e informazione” (verso le parrocchie, gli Istituti religiosi, le 
scuole, i mass-media, ecc...).

Il soccorso si è specializzato secondo le esigenze diversificate di lavoratori, stu­
denti, famiglie, rifugiati politici, apolidi, donne.

Vari progetti sono in corso di studio e/o attuazione da parte di vari enti eccle­
siali per soccorrere ulteriormente tali persone secondo carità.

C - Prospettive di impegno della Chiesa torinese per l’accoglienza

Il primo importante contributo della Chiesa alla soluzione del problema della 
presenza di migranti stranieri tra noi è sollecitare le compententi strutture civili 
e la società nelle sue articolazioni affinché recepiscano lo spirito della recente legi­
slazione e ne ricerchino attuazioni concrete in termini di precise scelte etico­
politiche.

La Chiesa deve inoltre contrastare, per quanto in suo potere, l’insorgenza di 
mentalità razziste e di rifiuto, mostrandone le radici nell’ignoranza de! fenomeno 
storico dell’attuale migrazione, nella disinformazione a più livelli, nella paura del- 
1’ ”uomo qualunque”, nei fondamenti biblici della fraternità universale. Sembra 
pertanto opportuno segnalare i ripetuti interventi del recente Magistero ecclesiale 
in merito al fenomeno migratorio dai Paesi in via di sviluppo:
— Sollicitudo rei socialis, Lettera Enciclica del Papa Giovanni Paolo II (30 dicem­

bre 1987)
— La Chiesa di fronte al razzismo - Per una società più fraterna, Pontificia Com­

missione lustitia et Pax (3 novembre 1988)
— Assemblea Ecumenica di Basilea - Documento finale (20 maggio 1989)
— Le migrazioni veicolo di fede e di fraternità per un mondo sempre più inter­

dipendente e solidale, Messaggio del Papa Giovanni Paolo II per la Giornata 
Mondiale del Migrante (10 settembre 1989)

— Documentazione Convegno C.E.I. su La futura Legge sulla migrazione (ottobre 
1989)

— Pace con Dio Creatore - Pace con tutto il creato, Messaggio del Papa Giovanni 
Paolo II per la Giornata Mondiale della Pace 1990 (8 dicembre 1989)

— Omelia nella solennità dell’Epifania 1990 di Mons. Giovanni Saldarini nella 
Cattedrale di Torino

— Messaggio per la Quaresima 1990 del Papa Giovanni Paolo II.
Per una documentazione anche di testimonianze si può ricorrere all’inserto 

per la "Quaresima di Fraternità 1990”, La Voce del Popolo.

In questo momento è più che mai compito della Chiesa sostenere ulteriormente 
il già oneroso impegno caritativo e anzi incrementarlo nei settori di primaria neces­
sità; se così non fosse, si creerebbero condizioni di pericolosa emergenza per la 
presenza stessa degli stranieri in Italia.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 347

È pertanto compito auspicabile di un crescente numero di parrocchie, zone 
vicariali, associazioni, Istituti religiosi, ecc., esercitare un discernimento creativo 
e al contempo saggio e realistico circa le proprie capacità e possibilità di intervento 
in merito al problema urgentissimo dell’alloggio (casa, posti-letto, dormitori, 
Si possono eventualmente studiare forme di convenzione con l’Ente Pubblico per 
sostenere progetti elaborati da organizzazioni di volontariato.

Particolarmente l’appello si rivolge alle parrocchie e alle zone vicariali esterne 
a Torino: crediamo che una soluzione parziale dei problemi stia comunque nel 
decentramento urbano, in modo da attivare risorse esistenti e finora inutilizzate.

La generosità della Chiesa in questo momento può veramente essere esibita 
come testimonianza profetica e richiamo forte e autorevole alle Istituzioni civili 
e alla società nel suo complesso a proposito del dovere di solidarietà verso lo 
straniero migrante.

D - I migranti e l’impegno pastorale e culturale della Chiesa torinese

I recenti avvenimenti della scena italiana potrebbero ingenerare la convinzione, 
in molte persone disinformate rispetto al problema della migrazione in generale 
e nei suoi particolari di natura varia, che la situazione della presenza degli stranieri 
in Italia sia anzitutto da affrontare nell’ottica del "pericolo” del tutto generico 
e/o determinato (ci "rubano” il lavoro, spacciano tutti droga, ecc.).

La Chiesa ha il compito dell’informazione seria, corretta, documentata, mirante 
alla comprensione del fenomeno in tutta la sua portata storica, umana, complessa.

In modo particolare occorre una buona formazione ai problemi della mondialità 
e l’educazione alla solidarietà, nella conoscenza delle opportunità offerte dalla legge, 
in modo da progettare l’accoglienza. Infatti la tentazione da contrastare è il rifiuto 
della responsabilità e la demonizzazione del fenomeno migratorio con esiti di incon­
divisibile razzismo.

Molti dei migranti sono di fede cristiana. Nei loro confronti la Chiesa ha il 
dovere della carità cristiana intesa nel senso più comprensivo: essi vanno accolti 
dalla diocesi e dalle comunità parrocchiali come fratelli in Cristo, resi partecipi 
della vita ecclesiale, inseriti nel dinamismo sacramentale e vitale delle singole 
comunità, particolarmente attenti alle singole culture da comprendere e valorizzare. 
Si è rilevato che alcuni migranti cristiani hanno già esercitato ministeri ecclesiali 
delle Chiese di provenienza. La conoscenza degli stessi può inoltre generare legami 
diolto fecondi con le Chiese dei Paesi di provenienza.

La maggior parte dei migranti è di fede musulmana.
La Chiesa italiana, e in essa la diocesi di Torino, è chiamata a divenire esperta 

delle culture e religioni extracristiane, in modo particolare l’Islam, per stabilire 
dn dialogo competente, documentato, generoso e realistico al contempo: esso si 
'restaurerà comunque a partire dai luoghi molteplici dell’incontro quotidiano e 
abbisognerà di riflessione, di studio, di intervento competente. In ogni caso tale 
dialogo sarà di per sé un appello alla nostra fede a divenire più cosciente di se 
stessa.

Per fronteggiare i nuovi compiti il CISCAST si impegna a istituire un centro 
studi su tali problematiche con finalità culturali e pastorali, per sensibilizzare 

1 intera diocesi e per formare operatori pastorali competenti.



348 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

E - Proposte per l’attuazione concreta dell’accoglienza degli stranieri

a) Occorre conoscere e far conoscere la legge (28 febbraio 1990). Sensibiliz­
zare la comunità parrocchiale, le associazioni, gli Istituti per l’attuazione delle 
possibilità da essa offerte. Occorre stimolare l’Ente Pubblico a intervenire respon­
sabilmente per quanto gli compete.

b) Le famiglie di una determinata parrocchia potrebbero conoscere e stringere 
legami di amicizia con gli stranieri presenti nel territorio parrocchiale, ad esempio 
accogliendoli in particolari significative occasioni a pranzo.

c) Un modo per conoscere e autosensibilizzarsi al problema è il lavoro di 
volontariato: vi sono alcune strutture che sarebbero disponibili a inserire nuovi 
volontari.

d) Segnalare le possibilità di lavoro esistenti (al CISCAST o ai centri zonali 
o agli enti religiosi che intervengono in questo campo).

e) L’emergenza più gravosa resta quella dell’abitazione. Ancora per molto 
tempo la soluzione "dormitorio” sembra essere la soluzione realistica: in tal senso 
alcune parrocchie ultimamente hanno cercato di adibire locali vuoti a tale uso. 
Si potrebbe verificare insieme il progetto, se da parte di altre parrocchie o enti 
religiosi ci fosse tale disponibilità. Esiste ed è molto attiva l’esperienza di una 
S.r.l., il "Riparo”, che ha acquisito e restaurato alloggi da assegnare a famiglie e 
singoli in temporanea difficoltà di alloggio: anche questa potrebbe essere una strada 
da esplorare con la propria comunità parrocchiale.

Può darsi che si sappia di alloggi sfitti e disponibili; in tal caso vi invitiamo 
a segnalare la cosa: vi sono intere famiglie in attesa di un tetto.

In modo particolare riteniamo necessario operare il decentramento rispetto a 
Torino: l’appello è pertanto più pressante verso gli enti ecclesiali extracittadini, 
per evitare che la concentrazione renda insolubili molti problemi e, per converso, 
che molte risorse e beni restino inutilizzati e addirittura ignoti.

f) Suggeriamo alle comunità parrocchiali in cui siano presenti dei cristiani 
stranieri di pensare alla liturgia della Pasqua con la presenza attiva di questi 
fratelli, possibilmente prolungata in un momento di festa insieme (pranzo, altro, ...): 
nelle grandi festività essi avvertono particolarmente il bisogno di comunità e 
temono la solitudine. La diocesi penserà ad un momento analogo per coloro che 
non hanno possibilità di riferimenti ulteriori.

F - Bibliografìa minima

— Caritas Italiana, Immigrati terzomondiali..., Ed. EMI.
— Comunità Sant’Egidio, Stranieri nostri fratelli, Collana Cieli Aperti.
— M. Borrmans, Orientamenti per un dialogo tra Musulmani e Cristiani, Ed- 

U.U.P.
— Rivista "Missioni Consolata" n. 9/1989: "Allah il più grande" (spec. Islam)-
— Riviste: Migrantes, Italia Caritas.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 349

INIZIATIVE PER IL TERZO MONDO

dott. Edoardo Gorzegno

1. Non sono pochi coloro che oggi definiscono ambiguo anche il concetto 
di "sviluppo”, seppure usato ed abusato per soppiantare in senso evolutivo l’idea 
di "progresso”. Ed infatti è abbastanza ambiguo anche se familiare classificare i 
Paesi del mondo in "sviluppati”, ”in via di sviluppo” e "sottosviluppati”, usando 
come metro di paragone solo il modello di sviluppo economico occidentale.

Tuttavia, piuttosto ingenuamente, persistiamo a impostare "politiche di svi­
luppo” non meglio precisate nonostante gli evidenti fallimenti degli ultimi ”tre 
decenni di sviluppo”, senza curarci dell’effettiva efficacia e delle loro implicazioni 
positive e negative.

2. Con altrettanta ambigua enfasi ha un certo successo il concetto di "inter­
dipendenza"...

Nessuno può negare che la terra sia oggi un "villaggio”, che vi sia una forte 
integrazione tra le varie regioni del mondo, con l’omogenizzazione di mentalità, 
problemi e stati comportamentali...

Come pure sono innegabili alcune interconnessioni internazionali che scavalcano 
la volontà dei Governi, come le interdipendenze ambientali che si esprimono in una 
sorta di "effetto di ricaduta” in tutte le parti del mondo, nessuna esclusa.

Ma questa realtà crea "vantaggi” per qualche Paese e "dipendenza” per molti 
altri! È una "interdipendenza asimmetrica” e perversa nella quale alcuni Paesi 
dotati di maggiore autonomia beneficiano di maggiori vantaggi mentre altri più 
deboli risultano sproporzionalmente sfruttati!

Manca cioè una reciprocità e complementarietà tra le parti, basate su pari 
dignità e pari condizioni, e manca la coscienza che interdipendenza vuol dire anche, 
Per i meno poveri, sacrifici e riequilibri accettati in proporzione alle possibilità.

3. Si aggiunga di dover constatare un grave e pericoloso allentamento nella 
attuazione delle strategie di sviluppo e una sorta di "restaurazione" pregiudizial- 
tnente e sottilmente contraria ad ogni terzomondismo, non solo sul piano econo- 
niico e politico (si considerino ad esempio i contenuti della "reaganomics”) ma 
anche su quello culturale, liquidando in poche battute le acquisizioni di anni di 
studio compiuti da scienziati di tutto il mondo, oppure con una frettosola revi­
stone delle politiche di cooperazione, semplicemente soppiantando il Sud con l’Est, 
°Pponendo così bisogno a bisogno, povero a povero, ...

4. La più grande contraddizione dello sviluppo è invece la presenza e persi­
stenza, alle soglie del Terzo Millennio, del sottosviluppo, della povertà, della miseria 
di una parte consistente dell’umanità. La polarizzazione nella distribuzione del 
addito e della ricchezza è sempre più grave e, di conseguenza, le condizioni di 
esistenza del Terzo Mondo peggiorano in senso relativo e assoluto, ...
, Dovremmo essere ben più sensibili all’appello del Papa lanciato a fine gennaio 
90 durante il viaggio nell’Africa del Sahel, dove la vita media si aggira sui 40 anni 

e il prodotto nazionale lordo per abitante è inferiore a 300 dollari: « Nel nome



350 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

della giustizia, imploro i miei fratelli e sorelle dell’umanità a non disprezzare né 
ignorare gli affamati di questo Continente, a non negare loro il diritto universale 
alla dignità umana e alla sicurezza della vita. ... Come giudicherà la storia una 
generazione che, avendo tutti i mezzi per nutrire la popolazione della Terra, ha 
rifiutato di farlo con indifferenza fratricida? ».

5. Mi si lasci solo accennare che le situazioni appena denunciate sono fra 
le cause principali e più drammatiche, anche se non uniche, di quel fenomeno di 
immigrazione dal Sud che ci trova impreparati a riconoscere loro pari dignità e 
stima, e quindi i diritti sacrosanti al lavoro, alla casa, alla famiglia, alla scuola, alla 
salute, alla religiosità, ...

6. Un ulteriore elemento di ripensamento è il graduale processo di frantuma­
zione sia dell’ideologia vetero-capitalistica che dell’influenza socialista e l’emergere 
della convinzione di dover privilegiare un percorso di sviluppo autonomo e auto­
propulsivo soprattutto inteso in senso globale.

Si confermano così le felici intuizioni di Paolo VI nella Enciclica Populorum 
progressio'. Si vadano a rileggere molte sue pagine, per es. nn. 14 e 47.

7. « La Chiesa, in forza della missione che ha di illuminare tutto il mondo 
con il messaggio evangelico e di radunare in un solo Spirito tutti gli uomini di 
qualunque nazione, stirpe e civiltà, diventa segno di quella fraternità che permette 
e rafforza un sincero dialogo » (Gaudium et spes, 92). Così concludeva, 25 anni fa, 
la Costituzione conciliare sulla Chiesa nel mondo contemporaneo. E a questo 
impegno siamo chiamati, oggi più di ieri.

8. Le situazioni di ingiustizia denunciate sono situazioni di peccato'. La soli­
darietà e la fraternità non possono essere sentimenti vaghi di compassione ma 
determinazione ad impegnarsi per il bene comune. Per i cristiani il cambiamento 
di condotta si chiama "conversione” e la Quaresima è il tempo privilegiato per 
rinnovare la conversione, celebrare il digiuno in vista delle opere di carità e mise­
ricordia, pentirsi, ...

Cambiare modo di pensare e di essere! Da qui ha origine e fondamento la 
Quaresima di Fraternità con il Terzo Mondo, che vuole essere uno strumento per 
aiutare cristiani e comunità a questa conversione interiore e concreta.

9. La società odierna non troverà soluzione ai problemi della fame, del sotto­
sviluppo, della ecologia ... se non rivedrà seriamente il suo stile di vita (Giovanni 
Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990 "Pace con tutto 
il creato”). L’austerità, la temperanza, l’autodisciplina e lo spirito di sacrificio devono 
informare la vita di ogni giorno, ...

Quindi non impegno sporadico, periodico, ... ma confronto quotidiano!
10. C’è urgente bisogno di educare alla responsabilità ... (ancora Giovanni 

Paolo II). Un impegno quindi che non conosce età: i piccoli come i giovani, gli 
adulti come gli anziani ...

11. « L’obbligo di impegno per lo sviluppo dei popoli non è un dovere 
soltanto individuale, né tanto meno individualistico ... Esso è un imperativo per 
tutti e per ciascuno degli uomini e delle donne, per le società e le Nazioni, in 
particolare per la Chiesa Cattolica e per le altre Chiese e Comunità ecclesiali ... » 
(Sollicitudo rei socialis, 32).



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 351

ITINERARI DI CARITÀ DEI GIOVANI

sr. Bianca M. Concettoni
dott. Jean Tefnin
don Giovanni Rege Gianas 
don Giovanni Viilata

La pastorale con e per i giovani è la pastorale stessa della comunità, "adattata” 
alla concreta realtà giovanile del territorio in cui la comunità è chiamata ad operare.

Non è quindi un annuncio, una celebrazione, una testimonianza della salvezza 
diversa o parallela all’azione che la comunità mette in atto con e per tutti i suoi 
fedeli e neppure va lasciata alla operatività di "battitori liberi”.

Proprio perché la pastorale con e per i giovani è un "adattamento” della 
pastorale della comunità, è necessario scegliere delle "proposte concrete” che siano 
il più possibile significative e interpellanti i giovani d’oggi.

Le proposte debbono essere diverse e diversamente formulate. Tra queste, oggi, 
alcune sembrano essere più significative e interpellanti i giovani e, nello stesso 
tempo, dire meglio i contenuti essenziali del messaggio cristiano: hanno maggior 
riscontro positivo dunque le esperienze legate alle diverse espressioni della "vita 
nella carità”.

Due in particolare sembra esprimano la diaconia della carità come vocazione 
centrale e unificante la vita cristiana e, quindi, ogni proposta che voglia condurre 
a vivere responsabilmente in questa ottica: l’Anno di Volontariato Sociale ( = 
AVS) e l’Obiezione di Coscienza ( = OdC).

A tali proposte risultano sensibili, pur con motivazioni diverse, anche i giovani 
non appartenenti a gruppi, associazioni e movimenti giovanili ecclesiali o che non 
frequentano le comunità parrocchiali.

L’accoglienza da parte di questi ultimi dell’AVS e/o dell’OdC proposte nella 
ottica della carità favorisce indubbiamente la maturazione in loro della dimensione 
religiosa e cristiana della vita, poiché li pone a contatto con ”i limiti” umani 
e li sostiene con motivazioni al servizio, al donarsi senza "contraccambio” e alla 
promozione della cultura della non violenza e della pace.

Acquisire tali motivazioni mentre si pratica concretamente la carità vuol dire 
■rnparare a vivere il quotidiano nella speranza illuminata dalla fede.

Negli itinerari di pastorale con e per i giovani sono dunque da favorire queste 
esperienze, le quali divengono così occasione di crescita come persone integrate 
e impegnate nella società e nella comunità ecclesiale.

Anno di volontariato Caritas
Itinerario educativo previsto per giovani interessati ad una proposta di Anno 

ài Volontariato Sociale (= AVS).
Prima di entrare nel cuore del discorso AVS è necessario approfondire sinteti- 

camente il significato di volontariato.



552 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

II volontariato è una forma di risposta concreta ai bisogni nata da un’esigenza 
di solidarietà comune a tutti e dalla volontà di non subire passivamente i problemi 
della società, ma di porsi davanti ad essa in maniera attiva; ciò sia a livello di 
intervento spicciolo sia a livello di stimolo alle istituzioni pubbliche.

Essere volontario è una virtù interiore e come tale va seminata, fatta crescere; 
esige delle scelte ascetiche, costose, progressive; esige un itinerario educativo, delle 
tappe, delle verifiche.

Il volontariato che ci fa "adulti” è l’atteggiamento interiore che diventa pro­
gressivamente stile di vita concreta con cui una persona decide che la sua realiz­
zazione, il finalismo della sua esistenza, la sua maturità, trova pienezza nell’essere 
disponibile ai bisogni altrui. L’elemento determinante è: possedere la propria vita, 
decidere dal profondo le proprie scelte. La gratuità, come attitudine ad un amore 
altruistico c disinteressato, come tendenza a dimenticarsi di sé per il bene degl* 
altri, è l’aspetto più evidente e anche più costruttivo di questo stile di vita.

Gli altri, in particolare gli ultimi, divengono protagonisti della nostra vita, 
in quanto siamo noi stessi che decidiamo di rispondere alle domande fondamentali: 
« Chi sono io, perché sono al mondo, a cosa serve la vita, ecc. »; proprio a partire 
da questa nuova visione unitaria per cui la dignità dei poveri è anche la nostra, 
la loro realizzazione è necessaria per la nostra. Così, persona, vita, giustizia, comu­
nità, ecc., vengono ricomprese, ridefinite, ristrutturate a partire dagli ultimi per 
"costruire insieme” una vita dignitosa per tutti.

— La poposta specifica dell’AVS è nata durante il Convegno ecclesiale "Evaf- 
gelizzazione e promozione umana” del 1976, con l’intento di allargare il servizio 
civile alle donne o a chi non ha l’obbligo di leva. La Caritas che ha lo scopo 
educare la comunità cristiana ad essere soggetto pastorale della carità, cioè a testi­
moniare collettivamente al proprio interno e nel territorio il precetto evangeli00 
dell’amore, nella prospettiva della giustizia sociale e della pace e con attenzione 
preferenziale verso i più poveri, ha programmato e dato inizio ad una prima 
comunità di AVS sorta nel 1980.

È un anno a servizio gratuito, a tempo pieno, per la promozione delle perso- 
più deboli ed emarginate. È un’occasione per scoprire alla luce della Parola la 
propria vocazione umana e cristiana e per approfondire il senso della vita, °e 
l’amore, della solidarietà e della condivisione.

L’AVS è caratterizzato da:

1. Servizio
Il "servizio” è la dimensione dell’AVS alla quale viene data priorità ° 

svolge con varie modalità e in vari ambiti:
— in quartiere, per la prevenzione giovanile;
— nel territorio cittadino, in collegamento con le parrocchie e istituzioni;
— in centri o comunità di accoglienza che affrontano il disagio giovanile o Pr° 

blemi legati all’handicap o alla terza età.
La scelta fondamentale della Caritas è la persona, quindi è servizio alle persor*e 

che nella nostra società vivono un disagio, con l’attenzione a non fare una me 
prestazione assistenziale, ma possibilmente di prevenzione, e farsi voce di chi 000 
ha voce.



Documentazione • i Giornata diocesana della Caritas 353

Un ulteriore "servizio” richiesto è quello della sensibilizzazione e diffusione 
dei temi della pace, non violenza, la fame nel mondo, ambiente, diritti umani, 
Nord-Sud, ecc.

2 Vita comunitaria
Caratteristiche della vita comunitaria AVS sono: uno stile di vita sobrio e 

povero; attenzione all’uso delle cose e del denaro.
La comunità è luogo di conforto e strumento di crescita in un clima di condi­

visione e di accoglienza reciproca. L’amore tra i diversi apre sempre più profonda- 
mente agli altri.

La Comunità delle ragazze AVS è ubicata in Via Barbaroux, 41 - 10122 
Torino, tei. 53 97 29.

d. Formazione delle persone alla vita
La formazione è un altro degli aspetti caratterizzanti l’AVS.
In collaborazione con la Caritas italiana e diocesana e la persona adulta che 

accompagna il percorso educativo, sono stati organizzati vari momenti formativi: 
* Prima di iniziare l’esperienza . Durante l’anno di Volontariato Sociale - Dopo 

l’esperienza.
* Coordinamento interregionale (Piemonte - Liguria).
* Il Corso nazionale AVS, per guardare oltre alla nostra realtà locale e per accor­

gerci che non si è soli nell’esperienza (in Italia circa 600 giovani hanno fatto 
l’AVS).
Tanto più si ama, tanto più si capisce che cosa significa donarsi. Questa è la 

conclusione del percorso formativo AVS, visto non come parentesi nella propria 
v>ta, ma come trampolino di lancio: il dono di un anno si trasforma in dono della 
vita.

Per ulteriori informazioni ci si può rivolgere:
* Caritas diocesana, tei. 53 71 87

Comunità A.V.S., tei. 53 97 29
* Sr. Bianca M. Concettoni, tei. 53 52 52/521 22 05

L’obiezione di coscienza

L’OdC si qualifica come uno stile di vita in cui la persona pone come criterio, 
Sulla base del quale prendere una decisione, la propria coscienza. Ovviamente ciò 
n°n significa cadere nel soggettivismo, perché la decisione deve tener conto non solo 
del bene proprio, ma anche di quello della collettività: l’opposizione ad una legge, 
Per esempio, o ad un comportamento socialmente diffuso non deve partire dal 
Presupposto: « Non mi piace, perciò non lo faccio », ma deve avere come moti- 
vazione l’inutilità o la dannosità per le persone.

Posta in quest’ottica l’OdC assume una forte valenza morale.
L’OdC al Servizio militare presenta come valori di fondo: la ricerca della 

Pace che significa superamento della logica basata sull’uso delle armi, uno stile di 
v,ta non-violento, l’attenzione ad uno sviluppo mondiale più omogeneo perché « lo 
Viluppo è il nuovo nome della pace » (Paolo VI, Populorum progressio).



554 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

È anche importante, per un obiettore, studiare e proporre un modello alterna­
tivo di difesa non armata: infatti non si vuole delegare questo compito solo alla 
struttura militare; si sostiene che la difesa deve essere compito di tutta la popola­
zione e questo significa che gli obiettivi difendibili non sono esclusivamente i 
confini ma le strutture sociali e politiche.

Sulla base di queste motivazioni, chi in coscienza non ritiene giusto prestare 
Servizio militare può svolgere un Servizio civile sostitutivo.

Attualmente l’esercizio di questo diritto è regolato dalla legge n. 772 del 15 
dicembre 1972, la quale, paradossalmente, non riconosce il Servizio civile come un 
diritto del cittadino ma lo prospetta come una "gentile” concessione dello Stato.

Si è giunti alla sua approvazione dopo anni in cui chi si dichiarava obiettore 
finiva in carcere e poi era avviato alla leva; il nuovo, ovvio, rifiuto comportava 
nuovamente il carcere e così via.

La durata del Servizio civile, fissata originariamente dalla legge in 20 mesi, 
è stata ridotta a 12 mesi dalla Corte Costituzionale nel luglio 1989.

La tipologia del servizio varia da ente a ente: presso la Caritas si qualifica 
come attenzione e condivisione con la realtà dell’emarginazione: tossicodipendenza, 
handicap, anziani, ragazzi a rischio, adulti in difficoltà (senza fissa dimora, immi­
grati nordafricani), solidarietà e sviluppo con il Terzo Mondo.

La difesa delle persone più deboli, di cui lo Stato difficilmente si prende cura, 
rappresenta un modo concreto di contribuire alla costruzione di un modello alter­
nativo di difesa vicino alla gente e con la gente come protagonista.

La Caritas però non si limita a questo ma vuole aiutare gli obiettori a crescere 
nell’Obiezione: questo gioco di parole significa maturare nei valori tipici di questa 
scelta che abbiamo elencato precedentemente. In concreto si propone un corso 
di formazione prima del precetto ministeriale e, una volta entrati in servizio, una 
parte dell’orario è dedicata alla formazione.

Inoltre ogni anno, alla fine dell’estate, si svolge il Campo scuola per obiettori, 
in una località montana, in cui si approfondisce un tema, scelto di volta in volta, 
legato all’OdC.

Vi è infine la possibilità di entrare a far parte dell’Ufficio Promozione Pace, 
che si occupa di diffondere in scuole e parrocchie l’educazione alla pace; natural­
mente è previsto per i suoi componenti un incontro quindicinale di formazione.

Il Gruppo Obiettori Caritas è impegnato in questo momento nella campagna 
per ottenere una seria riforma della legge 772, per moltissimi aspetti superata ed 
inadeguata alle esigenze attuali.

Bibliografia

— Progettare insieme - Giovani verso Cristo, Pastorale dei giovani e dei ragazzi, 
a cura dell’Ufficio diocesano, Torino 1986-87.

— Il servizio civile degli obiettori di coscienza nella Caritas, Quaderno 31 - 
Caritas Italiana.

— Dono di un anno, Quaderno 32 - Caritas Italiana.
— Dono di un anno (rivista).
— Servizio civile (rivista).



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 355

CONCLUSIONI

Mons. Francesco Peradotto
Vicario Generale

Alcune considerazioni per indicare un "clima” con cui tornare a casa e prose­
guire il lavoro dopo questa "Giornata”.

1. Valeva la pena di preparare questa "puntualizzazione” sulla Caritas dioce­
sana che gode del contributo di tutti.

Tutti quanti avevamo qualche domanda o incertezza. Molte risposte, grazie 
all’Arcivescovo e agli altri interventi, sono venute.

Cito un caso per tutti. Il punto nodale delle Caritas parrocchiali è quello di 
essere come è stato detto qui. Manca il clero, interlocutore privilegiato, è vero; 
però, si potranno creare occasioni propizie per un chiarimento. La stessa Visita 
pastorale potrà opportunamente sollecitare le parrocchie in questo senso. D’altra 
parte, vi devo dire che c’erano tutti i Vicari Episcopali (eccetto uno, indisposto) 
e saranno anche loro a favorire il seguito di questa "Giornata”.

Intanto potrete "narrare” quanto qui è avvenuto: fate circolare queste idee! 
La carità è anche comunicazione. Quando fu pubblicata la “Communio et progres­
sio” , Istruzione applicativa della ”lnter mirifica’’, documento del Vaticano II sulle 
comunicazioni sociali, molti tra noi traducemmo: "comunicare per progredire”. 
Non manchiamo di possibilità comunicative: utilizziamole e diventeranno più dif­
fusa coscienza di Chiesa.

2. L’insieme delle "tre sorelle”: catechesi, liturgia, carità. Questa interdipen­
denza è stata mostrata dai Direttori dei tre Uffici diocesani e se ne è vista la 
reciproca inseparabile relazione. Dovremo procedere in questa direzione. Magari 
scopriremo che una delle tre è coltivata insufficientemente; dovremo applicarci con 
più determinazione.

3. La Chiesa deve continuare la sua missione educatrice. Qualche anno fa, il 
Card. Martini ha regalato uno dei suoi preziosi libretti biblico-pastorali: ”Dio 
educa il suo popolo”. È un aspetto della Chiesa parecchio dimenticato negli ultimi 
decenni. Ci si è impegnati per i Sacramenti, per la carità o la promozione umana, 
e rimasta in ombra la dimensione educativa. Attraverso la liturgia, la catechesi 
e la carità la Chiesa educa: occorre riscoprire questa modalità della missione 
ecclesiale.

4. Ne consegue la convinzione che è la comunità ad essere educatrice. Sono 
belli i fiori all’occhiello, ma sono insufficienti: tutta la comunità deve essere coin­
volta e attiva. La Caritas, come è stata prospettata, sarà un grande dono alla Chiesa 
locale se riuscirà a coinvolgere nelle sue prospettive tutta la comunità nelle sue 
varie componenti (associazioni, gruppi, ...).

5. Siamo stati solo benefattori terreni? Il grande "beneficio” non è solo 
far vivere bene su questa terra ma offrire la possibilità di una vita che continui



356 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

nella vita di Dio. Occorre essere "benefattori” in vista della scoperta di questa 
realtà di grazia! Anche i poveri sono destinatari di questo beneficio, di questa 
educazione. Può succedere a chiunque di cadere dalla ricchezza economica alla 
povertà: occorre essere educati anche ad affrontare questa condizione.

Ringrazio questo Convegno che ha fatto molta chiarezza anche sotto questo 
profilo. Il pressapochismo è negativo e crea confusione e tensione.

6. La fatica dell’adattamento costante. Si tratta di imparare a leggere i segni 
dei tempi oggi. Sono lieto di constatare che tutte le biografie di Pier Giorgio Frassati 
hanno una preoccupazione centrale: fotografare il tipo di povertà e di carità legato 
al contesto in cui visse. Pensate che cosa significa la vita torinese nei primi 25 
anni di questo secolo. In proposito, si veda il libro di C. Casalegno, "Una vita 
di carità”: il capitolo centrale cerca di ricostruire la Torino di quegli anni (cfr. 
cap. 3 "La carità di Pier Giorgio nella realtà del suo tempo”, p. 45-86). La 
Caritas è organismo vivente: le occorre molta elasticità, flessibilità, inserimento 
nel tempo in cui opera e sensibilizza.

7. Finisco con un richiamo tratto dalla Liturgia delle Ore di questo sabato 
della III settimana di Quaresima:

Dai "Discorsi” di S. Gregorio Nazianzeno, Vescovo:
Perciò, o servi di Cristo, suoi fratelli e coeredi, se ritenete che la 

mia parola meriti qualche attenzione, ascoltatemi. Finché ci è dato di farlo, 
visitiamo Cristo, curiamo Cristo, alimentiamo Cristo, vestiamo Cristo, ospi­
tiamo Cristo, onoriamo Cristo non solo con la nostra tavola, come alcuni 
hanno fatto, né solo con gli unguenti, come Maria Maddalena, né soltanto 
con il sepolcro, come Giuseppe d’Arimatea, né con le cose che servono 
alla sepoltura come Nicodemo, che amava Cristo solo per metà, e neppure 
infine con l’oro, l’incenso e la mirra, come fecero, già prima di questi nomi­
nati, i Magi. Ma, poiché il Signore di tutti vuole la misericordia e non il 
sacrificio, e poiché la misericordia vale più di migliaia di grassi agnelli, 
offriamogli appunto questa nei poveri e in coloro che oggi sono avviliti 
fino a terra. Così quando ce ne andremo di qui, verremo accolti negli eterni 
tabernacoli, nella comunione con Cristo Signore, al quale sia gloria nei 
secoli. Amen.



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 357

Domenica 25 marzo 1990

SPUNTI PER I SACERDOTI E GLI ANIMATORI LITURGICI 
PER LA LITURGIA EUCARISTICA

La celebrazione eucaristica costituisce il terzo momento della Giornata Caritas. 
È il momento più significativo, perché vede le comunità cristiane radunate nella 
Eucaristia.

1. Secondo le indicazioni delle Premesse al Messale Romano, « si celebra, come 
di regola, la Messa propria del Giorno del Signore con le sue letture e con l’omelia 
relativa alle letture stesse ».

2. Nella didascalia introduttiva e nella preghiera dei fedeli si indichino gli 
scopi e le motivazioni di questa "Giornata”, che l’Arcivescovo ha voluto precisare 
in questi termini: « Ribadire l’importanza e le modalità delle Caritas parrocchiali, 
la fisionomia degli operatori, contestualmente alle vicende che stiamo vivendo in 
questi ultimi mesi» (cfr. Lettera ai Parroci, 11 gennaio 1990). Si tratta cioè di 
prevedere o di consolidare, qualificandolo, un organismo pastorale a sostegno della 
testimonianza di carità della comunità tutta e dei suoi membri.

3. Alcuni spunti per l’omelia.
— Si può iniziare sostando a contemplare l’opera del Signore Gesù (la guari­

gione del cieco nato) e la ragione per cui la compie. I Vangeli mostrano con 
frequenza Gesù Signore chinato su miserie umane, nell’atto di condividerle, compa­
tirle, farle sue e trasfigurarle.

Si possono richiamare alcuni episodi, lasciando che mostrino la loro luce.
Nello stesso tempo, è bene ribadire la ragione per cui Gesù compie quel gesto, 

una ragione che risalta anche in virtù del contrasto con le altre ragioni indicate 
dagli interlocutori, « è così [il cieco], perché si manifestassero in lui le opere di 
Dio » (9, 4).

Le opere del discepolo sono caratterizzate per la stessa motivazione (« mani­
festare le opere di Dio ») e per lo stesso dinamismo, che rifiuta il giudizio discri- 
minatorio e trasforma il male in bene, in nome della carità e misericordia.

— Un secondo spunto è offerto pertanto dalla vicenda del cieco, dalla sua storia 
spirituale che si precisa poco per volta e assume contorni netti, esemplari:

« Tutto il campo del racconto è occupato soprattutto dalla testimonianza del 
guanto: intrepida, chiara, senza incertezze e smentite. Gesù, fisicamente assente 

.la scena (9, 8-23), in realtà la domina attraverso la confessione di fede del 
Miracolato. È chiaro che Giovanni ne sta facendo un esempio: lo propone come 
Modello alla sua comunità. È una testimonianza progressiva, che si rivolge a tutti:

gente del popolo, ai capi religiosi, ai tribunali, infine a Gesù stesso » (cfr. M.
LAconi, Il racconto di Giovanni, Assisi 1989, p. 189).

, Insistere sulle qualità del discepolo, così come sono individuate dall’Evangelista, 
certo servizio quaresimale, e condizione e contenuto della pastorale della carità.



358 Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

Sempre Padre Laconi così commenta poco oltre: « Questa pagina dice molto 
sulle qualità del testimone cristiano come lo pensa Giovanni: semplice ma non 
sprovveduto, modesto ma non pauroso, sicuro ma senza iattanza, ben deciso ad 
andare fino in fondo ma sempre con tanta bonaria umanità... Anche il confronto 
(tra il cieco guarito e i suoi avversari) sul piano umano è attento: presuntuosi, 
prevenuti, eccitati e duri gli accusatori; consapevole, oggettivo, calmo e sicuro, ma 
senza mai durezze o cattiverie il testimone » (ivi, pp. 192-193).

Si realizza per il cieco guarito quello che l’Apostolo dice per tutti e con parti­
colare riferimento all’itinerario quaresimale: « Un tempo eravate tenebra, ora siete 
luce nel Signore. Comportatevi perciò come figli della luce » (Ef 5,8).

— Infine, un cenno al ruolo della Caritas parrocchiale, che si pone al servizio 
di questa testimonianza operosa, qui rappresentata nella sua forma esemplare dalla 
guarigione del cieco nato, e nella sua forma derivata, dalla testimonianza della 
verità ad opera del discepolo.

La sollecitudine pastorale per questa dimensione della vita del discepolo di  
oggi può trovare nella Caritas un luogo privilegiato e adeguato ai nostri tempi- 
« La Caritas parrocchiale è organismo che ha il compito di coinvolgere la comu­
nità parrocchiale, affinché realizzi la testimonianza della carità sia al suo interno, 
sia nel territorio in cui è inserita ».

4. Preghiera dei fedeli:
vedi Orazionale per la preghiera dei fedeli, eventualmente proponendo l’invo­

cazione: « Signore aiutaci ad amarti di più; Signore aiutaci ad amarci di più ».

5. Ancora secondo le Premesse del Messale Romano, nelle sedi proprie si pos­
sono promuovere anche iniziative concrete per illustrare il messaggio e gli obiettivi 
(es. una mostra di disegni di opere di misericordia; una conferenza sul tema; uh 
articolo sul giornale parrocchiale ...). 

 

 
 
 
 



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 359

DATI STATISTICI SULLA PARTECIPAZIONE

Giovedì 22 marzo: partecipanti in Auditorium: circa 550 presenti.
60 fogli sono tornati con qualche annotazione, in gran parte di apprezzamento 

per quanto detto dall’Arcivescovo.
Erano stati spediti 2.400 inviti, oltre ai Parroci, ai membri dei Consigli pasto­

rali parrocchiali e ai Diaconi permanenti.

Sabato 24 marzo a Valdocco: partecipanti
N. Parr.

Zone Parrocchie presenti Persone

Distretto pastorale Torino Città

1 - Centro 9 7 20
2 - San Salvario 3 2 11
3 - Crocetta 6 6 14
4 - Vanchiglia 6 5 31
5 - Milano 7 4 10
6 - Regio Parco - Rebaudengo 9 4 14
7 - Cenisia - San Donato 9 7 15
8 - Vailette - Madonna di Campagna 12 8 17
9 - Nizza - Lingotto 6 5 7

10 - Mirafiori Sud 5 4 11
11 - Mirafiori Nord 6 4 7
12 - San Paolo - Santa Rita 7 6 12
13 - Parella 5 4 18
14 - Pozzo Strada 7 5 13
15 - Collinare 13 7 20

Distretto pastorale Torino Nord

19 - Ciriè 22 7 19
2$ - Settimo Torinese 8 7 15
21 - Gassino Torinese 15 2 4
27 - Lanzo Torinese 23 3 6
28 - Cuorgnè 15 1 3

^stretto pastorale Torino Sud-Est

22 - Chieri 31 4 7
23 - Moncalieri 14 9 13
24 - Nichelino 9 4 10
29 - Carmagnola 15 5 12
30 - Vigone 15 3 9
31 - Bra - Savigliano 20 8 14



360

Zone

Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas

N. Parr.
Parrocchie presenti Persone

Distretto pastorale Torino Ovest

16
17
18
25
26

- Collegno - Grugliasco
- Rivoli
- Venaria
- Orbassano
- Giaveno

11
10
13
10
14

5
9

13
6
3

9
22
25
17

4

Vari — — 18

Partecipanti agli stands

1 -
2 -
3 -
4 -
5 -

Stiamo vicino a chi lascia la vita 
Immigrati e servizi di accoglienza 
Iniziative per il Terzo Mondo 
Iniziative per i malati di AIDS
Varie possibilità di itinerari di carità dei giovani

118
105

38
21
95

ma
N.B. - La suddetta quantificazione è 
si ha ragione di ritenere che queste

stata fatta in base 
siano minori delle

alle schede pervenute, 
presenze reali.

Questionario di verifica "Giornata della Caritas” 24 marzo 1990

Partecipanti alla giornata 427
Partecipanti agli stands (pomeriggio) 377
Questionari compilati 182 = 48,2796

1) Quali tra i diversi argomenti affrontati rispondevano maggiormente alle tue
esigenze di conoscenza ed approfondimento?

— ruolo della Caritas diocesana 47 = 25,8296
— ruolo della Caritas parrocchiale 120 = 79,1296
— rapporto liturgia, catechesi e carità 95 = 52,1996
— rapporti Caritas parrocchiale, associazioni e cooperative 60 = 32,9696
— rapporti Caritas con Istituzioni civili 58 = 31,8696
— assistenza ai malati terminali 62 = 34,0896
— servizi di accoglienza per immigrati 60 = 32,9696
— iniziative per il Terzo Mondo 24 = 13,1896
— iniziative per i malati di AIDS 20 = 10,9896
— itinerari di carità dei giovani 47 = 25,8296



Documentazione - I Giornata diocesana della Caritas 361

2) In quale misura i risultati della giornata hanno soddisfatto le tue aspettative?
-— molto 72 = 39,56%
— abbastanza 98 = 53,84%
— poco 2 = 1,09%
-— per niente — = —

3) L’organizzazione e la metodologia dei lavori della giornata è stata efficace?
— molto 88 - 48,35%
-— abbastanza 84 = 46,15%
-— poco 3 = 1,64%
— per niente — = —

4) L’informazione destinata a far conoscere l’iniziativa è stata efficace?
— molto 64 = 35,16%
— abbastanza 83 = 45,60%
— poco 30 = 16,48%
— per niente 2 = 1,09%



CALSICALSICALSI0
C

A
IL

O
I C

A
LS

I C
A

LS
I C

A
LS

I C
A

I

CALSI
Susegana (Treviso) - Zona Industriale 
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

S SEOE

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

CALSICALSI CALSI

0

0 i



- PROGETTAZIONE 
- ESECUZIONE 

- REALIZZAZIONE 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURI

• ARMADI
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

• CONFESSIONALI 
E PENITENZERIE

□

Q

Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dotati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. I 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

SPECIALISTI 
IN 

ARREDAMENTO 
CHIESE, 

ASILI.
• ALTARI - AMBONI 

PANCHE - SEDIE - 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI - BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

CINEMA 
PARROCCHIALI 

E COMUNITÀ 
RELIGIOSE

Mbvaro ecclesioe 
20156 MILANO - Via Garegnano 32 
Telefono 02/306311 - 0362/906402

AGENTE DI ZONA

MARTINO MINETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917-43155



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
—- Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 ■ Tel. (0173)58677-58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni • V. Cardinale Massaia, 76 ■ Tel. 299844-766897



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE s PI
DISTILLERIA LIQUORI

j k
SPECIALITÀ'

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISIT ATECI

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

1
F

Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

corso Palestra, 14/g. (ang. via Bertela) - 10122 TORINO 
telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, teche, patene, piatti, ecc.
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

Reparto sartoria: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400 
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120 
— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perf^ 

intonazione, sonorità, durata.
— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
■— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazioni nei pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richie9

A

Ir 
3 
d 
S 
R 
Pi 
B

A 
In 
s<



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55 -48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

sistemi di radio diffusione.

pASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE 

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
spianti di amplificazione
$asilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
H1 Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli, 

• Famiglia, S. Giorgio (Chierij, S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Parr.
£eano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
arr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
la Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Rimatori liturgici CHORUS
"immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Ussegllo, Coas- 
0|°. Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



...e perché non andiamo 
al SACRO MONTE 

di Varallo?
— c'è un ambiente meraviglioso ricco di verde 
— straordinari capolavori nelle 45 cappelle 
— vi si accede su ampia strada asfaltata 
— c’è un accogliente Albergo "Casa del Pellegrino" 

tei. (0163) 51 656

Per informazioni: 
RETTORE SACRO MONTE
13019 VARALLO (VC) - Tel. (0163) 51 131

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 

PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l'unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi-

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

■ INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro-



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero”

spinelli fabio
Via A. Volta, 29 - 20048 - Carate Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

PANCHE CHIESA

SEDIE SOVRAPPONIBILI
E AGGANCIABIL1 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI ■ CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



Premiata Fonderia di campane 

ACHILLE MAZZOLA

FONDERIA CAMPANE - AUTOMAZIONE CAMPANE 

OROLOGI DA TORRE

13018 VALDUGGIA (VERCELLI) 

TELEFONO 0163/47.133



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi, 
formato 17x24

PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi, 
formato 17x24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella quantità desiderata.
Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di impianto 
si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare di mese in mese 
secondo il fabbisogno.
Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché o fotografia. 
Per tutte le edizioni, a richiesta, con un minimo aumento di spesa, stampa in 
carta patinata.

Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 pagine più la coper­
tina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 2, 3 e 4 di copertina per la 
stampa di materiale proprio. Ai Parroci che lo desiderano spediamo l’Edizione 
Generale con il nome della Parrocchia in copertina.

tipo GIORNALE nei formati 22x32 - 25X35 - 32x44 con tutto materiale 
proprio.

EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi A:

Opera Diocesana «BUONA STAMPA»
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO 

Telefono (011) 54 5497



Sono in preparazione i

Calendari 1991
di nostra edizione

MENSILE soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 
su carta patinata, 
formato 36,5 X 17, 
13 figure,
pagine 12 + 4 di copertina

BIMENSILE
SACRO a colori con riproduzioni 

artistiche di quadri d’autore 
formato 34 X 24

i 
i

1 
l

I 
l

I 
l

I
PER FORTI TIRATURE 
PREZZI DA CONVENIRSI SU TUTTI I TIPI

Richiedeteci subito copie saggio

I
l

1

CON UN ADEGUATO AUMENTO DI SPESA 
SI POSSONO AGGIUNGERE NOTIZIE PROPRIE

Opera Diocesana «BUONA STAMPA’
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO Tclef. (011)545.^ •]



Nota - Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.

Seconda sezione: Pastorale fondamentale

Ufficio catechistico ■ tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Ufficio liturgico ■ tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87 
ore 9-12 — 15,30-18

Terza sezione: Pastorale speciale

Istituti secolari
Responsabile: don Giuseppe Angelo Tuninetti (ab. tei. 68 78 65)

Associazioni laicali
Responsabile per i movimenti ecclesiali: il Vicario Generale.

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18

Pastorale della famiglia
Ufficio pastorale della famiglia - Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 — 

15-18 (esclusi lunedì mattina e sabato) - tei. 54 70 45
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95 - 53 09 81: ore 9-12

Pastorale della cultura e della scuola - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
Ufficio scuola: ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Pastorale delle comunicazioni sociali - tei. 53 05 33
Responsabile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 522 42 19)

Pastorale sociale e del lavoro
Ufficio pastorale del lavoro - Via Vittorio Amedeo II n. 16 - tei. 54 31 56 - 51 58 13 

ore 9-12,30

Pastorale del turismo e del tempo libero
Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123 - 5 33 13)

Altri indirizzi e numeri telefonici:
Uentro Diocesano Vocazioni

Via XX Settembre n. 83 - tei. 566 02 89
Scolta Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino

Via XX Settembre n. 83 - tei. 566 03 70 - 566 06 12 (Biblioteca)
Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero

Via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 53 72 66 - 54 84 18
tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 09 03



Delegati Arcivescovili

Anfossi can. Giuseppe (tei. ufi. 54 70 45 - ab. 39 17 77)
per la pastorale della famiglia e per la pastorale giovanile e dei ragazzi

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20) 
per la Caritas diocesana

Birolo don Leonardo (tei. uff. 54 49 69 - ab. 51 40 70) 
per la pastorale sociale e del lavoro

Favaro can. Oreste (tei. uff. 51 86 25 - ab. 54 95 84) 
per l’attività missionaria

Garbiglia can. Giancarlo (tei. uff. 54 49 69 - ab. 566 16 30) 
per le Confraternite

Marocco can. Giuseppe (tei. ab. 566 17 13) 
per la formazione permanente del clero

Pignata don Giovanni (tei. ab. 967 63 23)
per il Diaconato permanente e per i ministeri istituiti

Pollano don Giuseppe (tei. uff. 53 53 76 - ab. 436 27 65) 
per la pastorale della cultura e per la pastorale della scuola

Sangalli don Giovanni, S.D.B. (tei. uff. 53 05 33 - ab. 522 42 19) 
per la pastorale delle comunicazioni sociali

Tuninetti don Giuseppe Angelo (tei. ab. 68 78 65) 
per gli Istituti secolari

Veronese don Mario (tei. uff. 53 09 81 - ab. 79 48 27) 
per la pastorale della sanità

-OMAGGIO
BIBLIOTECA SEMINARIO
Via XX Settembre, 83

RlViSta 10122 TORINO TO
Diocesana
Torinese (= rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale L. 40.000 - Una copia L. 4.000

N. 3 - Anno LXVII - Marzo 1990

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - V. dell'Arcivescovado n. 12, 10121 Tori'
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - Corso Matteotti n. 11, 10121 Tor" 

(ccp 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3“-70

Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: EDIGRAPH Coop. - Via Conceria n. 12, 10023 Chieri (To)


