
RIVISTA
DIOCESANA
TORINESE

no 
no 12

Anno LXVII
Dicembre 1990
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/7G



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

Vicariati - tei. 54 49 69 - 54 52 34
Segreteria ore 9-12

Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12
Mons. Francesco Peradotto (ab. tei. 248 23 91)
Segretario del Moderatore: can. Giuseppe Cerino (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale di To-Città: don Leonardo Birolo (ab. tei. 5140 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali di:
To-Nord: don Domenico Cavallo (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: don Giovanni Coccolo (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: don Rodolfo Reviglio (ab. Pianezza tei. 967 81 49)
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per i Religiosi e le Religiose
Don Paolo Ripa di Meana, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Ufficio per i religiosi e le religiose: ore 9-12 (escluso sabato)

Prima sezione: Servizi generali

Cancelleria e Ufficio matrimoni - tei. 54 49 69 - 54 52 34 
ore 9-12

Ufficio per le Cause dei Santi
Responsabile: mons. Giovanni Luciano (ab. tei. 39 24 03)

Archivio - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9-12 (escluso sabato)

Economo diocesano - tei. 53 24 59
Mons. Michele Enriore

Ufficio amministrativo - tei. 54 18 98 - 54 59 23
ore 9-12

Assistenza al clero - tei. 54 76 03
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Assicurazioni clero - tei. 54 33 70
ore 9-12 (escluso sabato)

Opera diocesana della preservazione della fede - Torino chiese
tei. 53 24 59 - 53 53 21
ore 9-12,30 — 15-18,30 (escluso sabato)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL’ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

SOMMARIO

Pag.
Atti del Santo Padre

Il nuovo Vescovo Ausiliare Mons. Pier Giorgio Micchiardi 1259
Ai partecipanti ad un Convegno della C.E.I. per il Centenario della Rerum

novarum (1.12) 1260
Al Comitato scientifico-organizzatore delle Settimane Sociali (3.12) 1262
Lettera Enciclica Redemptoris missio circa la permanente validità del man­

dato missionario 1264
Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1991 1314
Lettera Apostolica Maestro en la fe in occasione del IV Centenario della

morte di San Giovanni della Croce, dottore della Chiesa 1322
A studiosi della regolazione naturale della fertilità (14.12) 1333
Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale (20.12) 1336
Messaggio natalizio 1990 1342

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Evangelizzazione e testimonianza della carità - Orientamenti pastorali del­
l’Episcopato italiano per gli anni novanta 1345

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Novara 1375

Atti dell’Arcivescovo
Messaggio per la Giornata del Seminario 1377
Omelia nella Giornata del Seminario 1380
Messaggio a tutta la diocesi per Natale 1385
Omelie in Cattedrale per la solennità del Natale:

— Messa di mezzanotte 1387
— Messa del giorno 1391

Discorso ai detenuti nel Carcere torinese 1395
Alla celebrazione di ringraziamento di fine anno 1398



1258

Curia Metropolitana

Cancelleria: Termine di ufficio — Nomina — Sacerdote diocesano fuori 
diocesi — Sacerdote diocesano defunto 1403

Atti del VII Consiglio Presbiterale

Verbale della XII Sessione {23-24 ottobre 1990) 1405

Documentazione
Lettera dell’Assistente Ecclesiastico Generale dell’A.C.I. ai Parroci italiani 1411
Noi e l'Islam - Dall’accoglienza al dialogo (* Carlo Maria Card. Martini) 1413
Comunicato della Curia di Padova circa Gabriele Basmagi 1423

Indice dell’anno 1990 1425



Atti del Santo Padre

IL NUOVO VESCOVO AUSILIARE
MONS. PIER GIORGIO MICCHIARDI

Su L’Osservatore Romano datato 22 dicembre 1990, nella rubrica Nostre informazioni 
è stato pubblicato il seguente comunicato:

Il Santo Padre ha nominato Ausiliare 
di Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor 
Giovanni Saldarmi, Arcivescovo di Torino 
(Italia), il Reverendo Canonico Pier Giorgio 
Micchiardi, Cancelliere della Curia Metropoli- 
tana di Torino, assegnandogli la sede titolare 
vescovile di Macriana maggiore.

L’annuncio della nomina del Vescovo Ausiliare è stato comunicato venerdì 21 
dicembre da Mons. Arcivescovo a tutti i collaboratori degli Uffici della Curia 
Metropolitana, riuniti nella chiesa dell’Immacolata Concezione di Maria Ver­
gine — annessa all’Arcivescovado - per gli auguri natalizi.
La data della consacrazione episcopale è stata fissata per domenica 13 gen­
naio 1991, festa del Battesimo del Signore, nella Basilica Cattedrale Metro­
politana di Torino.

1259



1260 Atti del Santo Padre

Ai partecipanti ad un Convegno della C.E.I. 
per il Centenario della "Rerum novarum”

La formazione professionale 
è strumento prezioso 

per diffondere la visione cristiana del lavoro
Sabato 1° dicembre, ricevendo i partecipanti ad un Convegno promosso dalla 
C.E.I. in vista del Centenario della Enciclica Rerum novarum, il Papa ha pro­
nunciato il seguente discorso:

1. Sono lieto di porgere il mio affettuoso saluto a tutti voi, riuniti a Roma per 
il Convegno Nazionale « Formazione professionale e solidarietà sociale, nel cente­
nario della Rerum novarum », durante il quale avete avuto modo di approfondire le 
ragioni spirituali e culturali che vi spingono a rinnovare il vostro impegno educativo.

Sono particolarmente grato a Mons. Santo Quadri, Presidente della Commissione 
Episcopale per i problemi sociali e il lavoro della C.E.I., che ha avviato un programma 
ricco di iniziative per celebrare significativamente il centenario della Rerum nova- 
rum, un documento fondamentale per lo sviluppo della dottrina e della pastorale 
sociale della Chiesa nel nostro tempo.

L’odierno contesto storico è molto diverso da quello a cui faceva riferimento 
la Rerum novarum, ma non sono meno impegnativi, per le coscienze di tutti i cri­
stiani e per l’intero genere umano, i problemi e le sfide che ci vengono dalle cir­
costanze del momento presente.

Abbiamo il compito di mettere in esse il lievito del Vangelo, per orientarle al 
progetto divino sull’uomo e sul creato. Confido nel vostro impegno formativo, mo­
tivato e sostenuto dall’ispirazione evangelica, con riferimento alla dottrina sociale 
della Chiesa, per la crescita umana e spirituale dei lavoratori, specialmente dei gio­
vani che si preparano ad entrare nel mondo del lavoro.

Voi certamente li formerete ad una concezione cristiana della società e del lavoro, 
contemperando il loro inserimento nelle attività produttive con lo sviluppo delle 
loro risorse morali e spirituali, in modo che la loro vita sia vissuta con la dovuta 
dignità.

2. Dall’attuale complessità delle esperienze del lavoro emergono esigenze sem­
pre più forti di un ricupero e di una riscoperta del significato umano del lavoro, 
in primo luogo del suo valore spirituale e morale.

Quanto più si diversificano i luoghi delle esperienze umane, tanto più aumen­
tano le difficoltà degli uomini del nostro tempo a ricondurre ad unità di senso le 
varie esperienze che essi fanno nei diversi luoghi, dove la loro vita sociale e lavo­
rativa si sviluppa. L’unico senso unitario spesso viene dato, purtroppo, da interessi 
di tipo esclusivamente materiale, ciò spiega perché il lavoro non viene considerato 
luogo e mezzo di perfezionamento della propria personalità, ma viene svuotato del 
suo valore intrinseco.

È una situazione, questa, che richiede un’accurata analisi circa i tempi, i modi, 
i luoghi e i prodotti del lavoro umano nella società del benessere, per comprenderne



Atti del Santo Padre 1261

i disagi, le inquietudini, le ingiustizie, e, quel che più conta, le speranze soffocate 
e che fanno esplodere le contraddizioni della concezione materialistica ed economistica.

3. Dalla Rerum novarum ad oggi la dottrina sociale della Chiesa ha sempre 
riproposto il valore del lavoro a partire dal valore dell’uomo: il lavoro, cioè, non 
consiste in un rapporto esclusivo con le cose, ma prende significato dal fatto che, 
attraverso l’agire sulle cose, contribuisce in maniera determinata alila realizzazione 
della persona ed alimenta rapporti di solidarietà tra gli uomini e degli uomini con 
il creato.

Una nuova cultura del lavoro è possibile a partire dalla riscoperta di questo 
significato integrale del lavoro, che ho proposto nella Lettera Enciclica Laborem 
exercens, distinguendo tra senso oggettivo e senso soggettivo del lavoro.

L’uomo lavoratore è, nella prospettiva cristiana, un collaboratore della creazione, 
un realizzatore del piano di Dio.

I cristiani, dunque, ricchi della propria fede, animati dalla loro speranza, testi­
moni di carità, possono portare una consapevolezza e una coscienza nuova, anche 
se antica, nel lavoro e nella sua collocazione all’interno della vita sociale, coltivando 
e approfondendo le loro competenze, mossi dallo Spirito che è principio di vita.

In questa prospettiva la formazione professionale appare uno strumento educa­
tivo prezioso per la trasmissione e la diffusione della visione cristiana della vita 
e del lavoro; richiede la generosa disponibilità di quanti vi operano, esige la colla­
borazione delle famiglie, l’attenzione degli imprenditori, e l’impegno pastorale delle 
diocesi e delle parrocchie.

Il vostro servizio formativo non può limitarsi a fornire delle qualifiche tecniche; 
deve coltivare, insieme alle competenze professionali, le virtù del lavoratore, che 
rendono i vostri allievi uomini preparati e responsabili, cristiani ricchi di doti mo­
rali, spirituali e religiose, capaci di affrontare l’esperienza de! lavoro come scelta 
vocazionale volta a costruire insieme la dimora terrena degli uomini, senza mai 
perdere di vista la chiamata definitiva ed eterna.

4. Auspico che all’impegno dei vostri Enti sia sempre riservata congrua atten­
zione, sia da parte dell’iniziativa privata che da parte delle pubbliche istituzioni, 
a cui compete la funzione di sostegno, di disciplina e di complemento delle vo­
stre attività.

Ben a proposito avete affrontato le problematiche connesse all’impegno di for­
mazione professionale nell’orizzonte della solidarietà.

I giovani che la società emargina, compresi i numerosissimi immigrati e quelli 
che sono schiavi di pericolose devianze, devono essere inoltrati sulla strada del lavoro, 
affinché il valore della loro umanità venga promosso e rispettato.

La formazione professionale è, inoltre, un efficacissimo strumento per la coope­
razione tra Paesi ricchi e Paesi poveri.

Colgo volentieri l’occasione di questo incontro per esortarvi a perseverare gene­
rosamente nel vostro impegno di educatori. Vi accompagno con l’affetto e con la 
Preghiera, affinché il Signore avvalori i vostri propositi e li renda fecondi di frutti 
di bene, e di cuore vi imparto l’Apostolica Benedizione.



1262 Atti del Santo Padre

Al Comitato scientifico-organizzatore delle Settimane Sociali

Il contributo dei cattolici italiani 
alla nuova evangelizzazione 

e alla “nuova giovinezza” dell’Europa
Lunedì 3 dicembre, ricevendo il Comitato scientifico-organizzatore delle Setti­
mane Sociali dei cattolici italiani — era presente anche il nostro Arcivescovo 
Mons. Giovanni Saldarini, che ne è membro —, il Papa ha pronunciato questo 
discorso:

1. Sono lieto di porgere un cordiale saluto a voi, Membri del Comitato scien­
tifico-organizzatore delle rinate Settimane Sociali dei cattolici italiani, che già da un 
anno date il vostro generoso apporto affinché questa importante iniziativa della Chiesa 
italiana e dei suoi laici possa riprendere il suo cammino di riflessione e di studio 
sui maggiori problemi sociali di oggi, per orientare l’azione e i comportamenti alla 
luce dei princìpi cristiani. (...)

Ho incoraggiato questa ripresa in parecchi incontri con l’Episcopato italiano e, 
specialmente, in occasione dell’Assemblea della Conferenza Episcopale Italiana del 
maggio 1988, nella quale affermavo: « La ripresa delle Settimane Sociali che si 
annuncia ormai prossima, rappresenta per parte sua una grande opportunità di 
mettere in rapporto l’insegnamento sociale della Chiesa... con i problemi molteplici 
che fermentano nella vita della Nazione italiana ».

2. La ricca tradizione delle passate Settimane Sociali è stata per i cristiani, im­
pegnati a tradurre nel sociale il Vangelo, un punto di riferimento sicuro, e, nel 
tempo stesso, una occasione per poter concretizzare la dottrina sociale della Chiesa 
nelle problematiche del mondo del lavoro operaio e contadino, nei campi della scuola, 
della famiglia, della cultura, della legislazione sociale, delle istituzioni pubbliche, 
della solidarietà tra i popoli, dei mezzi di comunicazione sociale ed in altri ambiti 
della vita civile.

L’anno centenario dell’Enciclica Rerum novarum è una occasione opportuna per­
ché, in nome dei valori cristiani, si riaffermi la necessità di una animazione etica 
della vita sociale, capace di sottrarla al predominio dei puri rapporti di interesse 
e di forza. Tutto ciò richiede un risveglio di fede che vivifichi la cultura dell’odierna 
società. Come afferma il vostro « Documento preparatorio » alla XLI Settimana 
Sociale, il mondo di oggi « ha bisogno di testimoni di un Dio che è Spirito, Padre, 
Creatore e Signore, che salva e riscatta in Cristo tutti gli uomini, per la sua infinita 
e gratuita misericordia » (n. 27).

Le prospettive della nuova Settimana Sociale si muovono nel contesto degli avve­
nimenti che hanno profondamente mutato l’Europa in questi ultimi anni. Avete voluto 
sottoporre alla riflessione dei cattolici italiani la dimensione europea e i valori in­
torno ai quali l’integrazione dell’Europa deve essere realizzata, tenendo ben pre­
sente il pensiero a cui mi sono richiamato sin dall’inizio del mio Pontificato e che 
ora ha nuove possibilità di attuazione.

La decisione di porre a tema l’Europa merita particolare apprezzamento in que-



Atti del Santo Padre 1263

sto momento storico, nel quale la società europea è chiamata a testimoniare le pro­
prie radici cristiane con i suoi valori antropologici, etici, culturali e religiosi.

I vostri lavori e le vostre riflessioni possono considerarsi una utile preparazione 
al Sinodo dei Vescovi europei, che ho annunciato il 22 aprile di quest’anno dal San­
tuario di Velehrad, in Moravia. Ho ricordato, allora, che « i Pastori hanno la re­
sponsabilità e il carisma di vegliare sul tempo che scorre, per scrutarne i segni e 
trarne le indicazioni opportune circa il cammino da compiere. Quali simili servitori 
della Verità di Dio, che è Signore della storia, noi vogliamo offrire i nostri occhi 
per vedere, i nostri orecchi per udire e i nostri cuori per amare il sapiente disegno 
della Provvidenza ».

Non meno necessaria è l'opera dei laici, cui compete primariamente l’impegno 
nelle realtà terrene, per preparare con riflessioni appropriate sugli avvenimenti so­
ciali e culturali il contributo dei cattolici italiani alla nuova evangelizzazione e alla 
"nuova giovinezza” dell’Europa.

3. Incoraggio e benedico il vostro impegno. Auspico che il ripristino delle 
Settimane Sociali dia la possibilità di affrontare e, possibilmente, anticipare i temi 
dell’odierno dibattito socio-culturale, quale premessa di uno sforzo concorde e co­
struttivo che persegua insieme il bene dell’Italia e dell’Europa.

In questo vostro cammino confidate sempre nella protezione e nell’aiuto dei Santi 
Patroni d’Europa. Benedetto, Cirillo e Metodio, e nella materna intercessione della 
Vergine Maria.

Di questi voti è pegno la Benedizione Apostolica che di cuore imparto a voi 
e a quanti condividono la vostra sollecitudine.



1264 Atti del Santo Padre

Lettera Enciclica

REDEMPTORIS MISSIO
DEL SOMMO PONTEFICE

GIOVANNI PAOLO II

CIRCA LA PERMANENTE VALIDITÀ 

DEL MANDATO MISSIONARIO

Venerati Fratelli, carissimi Figli e Figlie, salute e Apostolica Benedizione!

INTRODUZIONE

1. La missione di Cristo Redentore, 
affidata alla Chiesa, è ancora ben lon­
tana dal suo compimento. Al termine 
del secondo Millennio dalla sua venuta 
uno sguardo d’insieme all’umanità di­
mostra che tale missione è ancora agli 
inizi e che dobbiamo impegnarci con 
tutte le forze al suo servizio. È lo Spi­
rito che spinge ad annunziare le grandi 
opere di Dio: « Non è infatti per me un 
vanto predicare il Vangelo; è per me 
un dovere: guai a me se non predicassi 
il Vangelo! » (/ Cor 9, 16).

A nome di tutta la Chiesa, sento im­
perioso il dovere di ripetere questo 
grido di S. Paolo. Già dall’inizio del 
mio Pontificato ho scelto di viaggiare 
fino agli estremi confini della terra per 
manifestare la sollecitudine missiona­
ria, e proprio il contatto diretto con 
i popoli che ignorano Cristo mi ha an­
cor più convinto dell'urgenza di tale 
attività, a cui dedico la presente En­
ciclica.

Il Concilio Vaticano II ha inteso rin­
novare la vita e l’attività della Chiesa 
secondo le necessità del mondo con­
temporaneo: ne ha sottolineato la 
"missionarietà”, fondandola dinamica- 
mente sulla stessa missione trinitaria. 
L’impulso missionario, quindi, appar­
tiene all’intima natura della vita cri­
stiana ed ispira anche l’ecumenismo: 
« Che tutti siano una cosa sola..., per­

ché il mondo creda che tu mi hai man­
dato » (Gv 17, 21).

2. Molti sono già stati i frutti mis­
sionari del Concilio: si sono moltipli­
cate le Chiese locali fornite di propri 
Vescovi, clero e personale apostolico; 
si verifica un più profondo inserimento 
delle comunità cristiane nella vita dei 
popoli; la comunione fra le Chiese 
porta ad un vivace scambio di beni 
spirituali e di doni; l’impegno evange­
lizzatore dei laici sta cambiando la 
vita ecclesiale; le Chiese particolari si 
aprono all'incontro, al dialogo ed alla 
collaborazione con i membri di altre 
Chiese cristiane e religioni. Soprattutto 
si sta affermando una coscienza nuova: 
cioè che la missione riguarda tutti i 
cristiani, tutte le diocesi e parrocchie, 
le istituzioni e associazioni ecclesiali.

Tuttavia, in questa "nuova primave­
ra” del cristianesimo non si può na­
scondere una tendenza negativa, che 
questo Documento vuol contribuire a 
superare: la missione specifica ad gen­
tes sembra in fase di rallentamento, 
non certo in linea con le indicazioni 
del Concilio e del Magistero successivo. 
Difficoltà interne ed esterne hanno in­
debolito lo slancio missionario della 
Chiesa verso i non cristiani, ed è un 
fatto, questo, che deve preoccupare 
tutti i credenti in Cristo. Nella storia 
della Chiesa, infatti, la spinta missio-



Atti del Santo Padre 1265

naria è sempre stata segno di vitalità, 
come la sua diminuzione è segno di 
una crisi di fede

A venticinque anni dalla conclusione 
del Concilio e dalla pubblicazione del 
Decreto sull’attività missionaria Ad 
gentes, a quindici anni dall’Esortazione 
Apostolica Evangelii nuntiandi del Pon­
tefice Paolo VI di v. m., desidero invi­
tare la Chiesa ad un rinnovato impegno 
missionario, continuando il Magistero 
dei miei Predecessori a tale riguardo2. 
Il presente Documento ha una finalità 
interna: il rinnovamento della fede e 
della vita cristiana. La missione, in­
fatti, rinnova la Chiesa, rinvigorisce la 
fede e l’identità cristiana, dà nuovo 
entusiasmo e nuove motivazioni. La 
fede si rafforza donandola! La nuova 
evangelizzazione dei popoli cristiani 
troverà ispirazione e sostegno nell’im­
pegno per la missione universale.

Ma ciò che ancor più mi spinge a 
proclamare l’urgenza dell’evangelizza­
zione missionaria è che essa costituisce 
il primo servizio che la Chiesa può 
rendere a ciascun uomo e all’intera 
umanità nel mondo odierno, il quale 
conosce stupende conquiste, ma sem­
bra avere smarrito il senso delle realtà 
ultime e della stessa esistenza. « Cristo 
Redentore — ho scritto nella prima En­
ciclica — rivela pienamente l’uomo a 
se stesso ... L’uomo che vuol compren­
dere se stesso fino in fondo ... deve av­
vicinarsi a Cristo ... La Redenzione, 
avvenuta per mezzo della Croce, ha ri­
dato definitivamente all’uomo la di­
gnità e il senso della sua esistenza nel 
mondo »3.

Né mancano altre motivazioni e fina­
lità: rispondere alle molte richieste 
per un Documento di questo genere; 
dissipare dubbi e ambiguità circa la 
missione ad gentes, confermando nel

loro impegno i benemeriti fratelli e 
sorelle dediti all’attività missionaria e 
tutti coloro che li aiutano; promuovere 
le vocazioni missionarie; incoraggiare 
i teologi ad approfondire ed esporre 
sistematicamente i vari aspetti della 
missione; rilanciare la missione in sen­
so specifico, impegnando le Chiese par­
ticolari, specie quelle giovani, a man­
dare e ricevere missionari; assicurare 
i non cristiani e, in particolare, le Au­
torità dei Paesi verso cui si rivolge 
l’attività missionaria, che questa ha un 
unico fine: servire l’uomo rivelandogli 
l’amore di Dio, che si è manifestato 
in Gesù Cristo.

3. Popoli tutti, aprite le porte a Cri­
sto! Il suo Vangelo nulla toglie alla 
libertà dell’uomo, al dovuto rispetto 
delle culture, a quanto c’è di buono in 
ogni religione. Accogliendo Cristo, voi 
vi aprite alla parola definitiva di Dio, 
a colui nel quale Dio si è fatto piena­
mente conoscere e ci ha indicato la 
via per arrivare a lui.

Il numero di coloro che ignorano 
Cristo e non fanno parte della Chiesa 
è in continuo aumento, anzi, dalla fine 
del Concilio è quasi raddoppiato. Per 
questa umanità immensa, amata dal 
Padre che per essa ha inviato il suo 
Figlio, è evidente l’urgenza della mis­
sione.

D’altra parte, in questo campo il no­
stro tempo offre nuove occasioni alla 
Chiesa: il crollo di ideologie e di si­
stemi politici oppressivi; l’apertura 
delle frontiere e il formarsi di un 
mondo più unito grazie all’incremento 
delle comunicazioni; l’affermarsi tra i 
popoli di quei valori evangelici, che 
Gesù ha incarnato nella sua vita (pace, 
giustizia, fraternità, dedizione ai più 
piccoli); un tipo di sviluppo economico

1 Cfr. Paolo VI, Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 1972: « Quante ten­
sioni interne che debilitano e lacerano alcune Chiese e istituzioni locali, scomparirebbero di 
fronte alla ferma convinzione che la salvezza delle comunità locali si conquista con la coope­
razione all’opera missionaria, perché questa sia estesa fino ai confini della terra! »: Insegna- 
menti X (1972), 522.

2 Cfr. Benedetto XV, Epist. Ap. Maxunum illud (30 novembre 1919): AAS 11 (1919), 
440-455; Pio X, Lett. Enc. Rerum Ecclesiae (28 febbraio 1926): AAS 18 (1926), 65-83; Pio XII, 
Lett. Enc. Evangelii praecones (2 giugno 1951): AAS 43 (1951), 497-528; Lett. Enc. Fidei 
donum (21 aprile 1957): AAS 49 (1957), 225-248; Giovanni XXIII, Lett. Enc. Princeps Pa­
storum (28 novembre 1959): AAS 51 (1959), 833-864.

3 Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 10: AAS 71 (1979), 247s.



1266 Atti del Santo Padre

e tecnico senz’anima, che pur sollecita 
a ricercare la verità su Dio, sull’uomo, 
sul significato della vita.

Dio apre alla Chiesa gli orizzonti di 
un’umanità più preparata alla semina 
evangelica. Sento venuto il momento 
di impegnare tutte le forze ecclesiali

per la nuova evangelizzazione e per 
la missione ad gentes. Nessun cre­
dente in Cristo, nessuna istituzione 
della Chiesa può sottrarsi a questo 
dovere supremo: annunziare Cristo a 
tutti i popoli.

CAPITOLO I

GESÙ CRISTO ÙNICO SALVATORE

4. « Il compito fondamentale della 
Chiesa di tutte le epoche e, in modo 
particolare, della nostra — ricordavo 
nella prima Enciclica programmatica 
— è di dirigere lo sguardo dell’uomo, 
di indirizzare la coscienza e l’esperien­
za di tutta l’umanità verso il mistero 
di Cristo »4.

La missione universale della Chiesa 
nasce dalla fede in Gesù Cristo, come 
si dichiara nella professione della fede 
trinitaria: « Credo in un solo Signore, 
Gesù Cristo, unigenito Figlio di Dio, 
nato dal Padre prima di tutti i secoli ... 
Per noi uomini e per la nostra salvezza 
discese dal cielo, e per opera dello Spi­
rito Santo si è incarnato nel seno della 
Vergine Maria e si è fatto uomo »5. 
Nell’evento della Redenzione è la sal­
vezza di tutti, « perché ognuno è stato 
compreso nel mistero della Redenzione 
e con ognuno Cristo si è unito, per 
sempre, attraverso questo mistero » 
Soltanto nella fede si comprende e si 
fonda la missione.

Eppure, anche a causa dei cambia­
menti moderni e del diffondersi di nuo­
ve idee teologiche, alcuni si chiedono: 
È ancora attuale la missione tra i non 
cristiani? Non è forse sostituita dal 
dialogo inter-religioso? Non è un suo 
obiettivo sufficiente la promozione 
umana? Il rispetto della coscienza e 
della libertà non esclude ogni propo­
sta di conversione? Non ci si può sal­
vare in qualsiasi religione? Perché 
quindi la missione?

« Nessuno viene al Padre
se non per mezzo di me » (Gv 14, 6)

5. Risalendo alle origini della Chiesa, 
troviamo chiaramente affermato che 
Cristo è l’unico Salvatore di tutti, colui 
che solo è in grado di rivelare Dio e 
di condurre a Dio. Alle autorità reli­
giose giudaiche che interrogano gli 
Apostoli in merito alla guarigione dello 
storpio, da lui operata, Pietro rispon­
de: « Nel nome di Gesù Cristo il Na­
zareno, che voi avete crocifìsso e che 
Dio ha risuscitato dai morti, costui vi 
sta innanzi sano e salvo ... In nessun 
altro c’è salvezza: non vi è infatti 
altro nome dato agli uomini sotto il 
cielo, nel quale sia stabilito che pos­
siamo essere salvati » (At 4, 10.12). Que­
sta affermazione, rivolta al Sinedrio, 
ha un valore universale, poiché per 
tutti — giudei e gentili — la salvezza 
non può venire che da Gesù Cristo.

L’universalità di questa salvezza in 
Cristo è affermata in tutto il Nuovo 
Testamento. San Paolo riconosce in 
Cristo risorto il Signore: « In realtà — 
scrive — anche se ci sono cosiddetti 
dèi sia nel cielo sia sulla terra, e difatti 
ci sono molti dèi e molti signori, per 
noi c’è un solo Dio, il Padre, dal quale 
tutto proviene, e noi siamo per lui; e 
c’è un solo Signore, Gesù Cristo, in 
virtù del quale esistono tutte le cose 
e noi esistiamo per lui » (1 Cor 8, 5-6). 
L’unico Dio e l’unico Singore sono af­
fermati in contrasto con la moltitu-

* Ibid.-. l.c., 275.
5 Credo niceno-costantinopolitano: DS 150.
6 Lett. Enc. Redemptor hominis, 13: l.c., 283.



Atti del Santo Padre 1267

dine di « dèi » e « signori » che il po­
polo ammetteva. Paolo reagisce contro 
il politeismo dell’ambiente religioso 
del suo tempo e pone in rilievo la ca­
ratteristica della fede cristiana: fede 
in un solo Dio e in un solo Signore, 
inviato da Dio.

Nel Vangelo di S. Giovanni questa 
universalità salvifica di Cristo com­
prende gli aspetti della sua missione 
di grazia, di verità e di rivelazione: 
« Il Verbo è la luce vera, che illumina 
ogni uomo » (cfr. Gv 1, 9). E ancora: 
« Dio nessuno l’ha mai visto: proprio 
il Figlio unigenito, che è nel seno del 
Padre, lui lo ha rivelato» (Gv 1, 18; 
cfr. Mt 11, 27). La rivelazione di Dio 
si fa definitiva e completa ad opera 
del suo Figlio unigenito: « Dio, che nei 
tempi antichi aveva già parlato molte 
volte e in diversi modi ai padri per 
mezzo dei profeti, ultimamente, in 
questi giorni, ha parlato a noi per 
mezzo del Figlio, che ha costituito ere­
de di tutte le cose e per mezzo del 
quale ha fatto anche il mondo » (Eb 
1, 1-2; cfr. Gv 14, 6). In questa Parola 
definitiva della sua rivelazione, Dio si 
è fatto conoscere nel modo più pieno: 
egli ha detto all’umanità chi è. E que­
sta autorivelazione definitiva di Dio è 
il motivo fondamentale per cui la 
Chiesa è per sua natura missionaria. 
Essa non può non proclamare il Van­
gelo, cioè la pienezza della verità che 
Dio ci ha fatto conoscere intorno a 
se stesso.

Cristo è l’unico mediatore tra Dio 
e gli uomini: « Uno solo, infatti, è Dio, 
e uno solo il mediatore tra Dio e gli 
uomini, l’uomo Cristo Gesù, che ha 
dato se stesso in riscatto per tutti. 
Questa testimonianza egli l’ha data nei 
tempi stabiliti, e di essa io sono stato 
fatto messaggero e apostolo — dico 
la verità, non mentisco —, maestro dei 
Pagani nella fede e nella verità » (1 Tm 
2, 5-7; cfr. Eb 4, 14-16). Gli uomini, 
Quindi, non possono entrare in comu­
nione con Dio se non per mezzo di 
Cristo, sotto l’azione dello Spirito. Que­
sta sua mediazione unica e universale, 
'ungi dall’essere di ostacolo al cammi­
no verso Dio, è la via stabilita da Dio

stesso, e di ciò Cristo ha piena co­
scienza. Se non sono escluse media­
zioni partecipate di vario tipo e or­
dine, esse tuttavia attingono significato 
e valore unicamente da quella di Cristo 
e non possono essere intese come pa­
rallele e complementari.

6. È contrario alla fede cristiana in­
trodurre una qualsiasi separazione tra 
il Verbo e Gesù Cristo. San Giovanni 
afferma chiaramente che il Verbo, che 
« era in principio presso Dio », è lo 
stesso che « si fece carne » (Gv 1, 2.14): 
Gesù è il Verbo incarnato, persona una 
e indivisibile. Non si può separare 
Gesù da Cristo, né parlare di un "Gesù 
della storia”, che sarebbe diverso dal 
"Cristo della fede”. La Chiesa conosce 
e confessa Gesù come « il Cristo, il 
Figlio del Dio vivente » (Mt 16, 16): 
Cristo non è altro che Gesù di Nazaret, 
e questi è il Verbo di Dio fatto uomo 
per la salvezza di tutti. In Cristo « abi­
ta corporalmente tutta la pienezza del­
la divinità » (Col 2, 9) e « dalla sua pie­
nezza noi tutti abbiamo ricevuto » (Gv 
1, 16). «Il Figlio unigenito, che è nel 
seno del Padre » (Gv 1, 18), è « il Figlio 
diletto, per opera del quale abbiamo 
la redenzione ... Piacque a Dio di far 
abitare in lui ogni pienezza e per mezzo 
di lui riconciliare a sé tutte le cose, 
pacificando col sangue della sua croce, 
cioè per mezzo di lui, le cose che 
stanno sulla terra e quelle nei cieli » 
(Col 1, 13-14.19-20). È proprio questa 
singolarità unica di Cristo che a lui 
conferisce un significato assoluto e uni­
versale, per cui, mentre è nella storia, 
è il centro e il fine della stessa sto­
ria ’: « Io sono l'alfa e l’omega, il pri­
mo e l’ultimo, il principio e la fine » 
(Ap 22, 13).

Se, dunque, è lecito e utile conside­
rare i vari aspetti del mistero di Cri­
sto, non bisogna mai perdere di vista 
la sua unità. Mentre andiamo scopren­
do e valorizzando i doni di ogni genere, 
soprattutto le ricchezze spirituali, che 
Dio ha elargito ad ogni popolo, non 
possiamo disgiungerli da Gesù Cristo, 
il quale sta al centro del piano divino 
di salvezza. Come « con l’incarnazione

’ Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium 
et spes, 2.



1268 Atti del Santo Padre

il Figlio di Dio s’è unito in un certo 
modo ad ogni uomo », così « dobbiamo 
ritenere che lo Spirito Santo dia a tutti 
la possibilità di venire in contatto, nel 
modo che Dio conosce, col mistero pa­
squale »8. Il disegno divino è « di rica­
pitolare in Cristo tutte le cose, quelle 
del cielo come quelle della terra » (Ef 
1, 10).

La fede in Cristo è una proposta 
alia libertà dell’uomo

7. L’urgenza dell’attività missionaria 
emerge dalla radicale novità di vita, 
portata da Cristo e vissuta dai suoi 
discepoli. Questa nuova vita è dono di 
Dio, ed all’uomo è richiesto di acco­
glierlo e di svilupparlo, se vuole realiz­
zarsi secondo la sua vocazione inte­
grale in conformità a Cristo. Tutto il 
Nuovo Testamento è un inno alla vita 
nuova per colui che crede in Cristo e 
vive nella sua Chiesa. La salvezza in 
Cristo, testimoniata e annunziata dalla 
Chiesa, è autocomunicazione di Dio: 
« È l’amore che non soltanto crea il 
bene, ma fa partecipare alla vita stessa 
di Dio: Padre, Figlio e Spirito Santo. 
Infatti, colui che ama, desidera donare 
se stesso »

Dio offre all’uomo questa novità di 
vita. « Si può rifiutare Cristo e tutto 
ciò che egli ha portato nella storia del­
l’uomo? Certamente si può. L’uomo è 
libero. L’uomo può dire a Dio: no. 
L’uomo può dire a Cristo: no. Ma ri­
mane la domanda fondamentale: è 
lecito farlo? e in nome di che cosa 
è lecito? »

8. Nel mondo moderno c’è la tenden­
za a ridurre l’uomo alla sola dimen­
sione orizzontale. Ma che cosa diventa 
l’uomo senza apertura verso l’Assoluto? 
La risposta sta nell’esperienza di ogni 
uomo, ma è anche inscritta nella sto­
ria dell’umanità col sangue versato in 
nome di ideologie e da regimi politici, 
che hanno voluto costruire un’ "uma­

nità nuova” senza Dio “.
Del resto, a quanti sono preoccupati 

di salvare la libertà di coscienza, ri­
sponde il Concilio Vaticano II: «La 
persona umana ha il diritto alla libertà 
religiosa ... Tutti gli uomini devono 
essere immuni dalla coercizione da 
parte di singoli individui, di gruppi so­
ciali e di qualsivoglia potestà umana, 
così che in materia religiosa nessuno 
sia forzato ad agire contro la coscien­
za, né sia impedito, entro certi limiti, 
di agire in conformità ad essa: priva­
tamente o pubblicamente, in forma in­
dividuale o associata »12.

L’annunzio e la testimonianza di Cri­
sto, quando sono fatti in modo rispet­
toso delle coscienze, non violano la 
libertà. La fede esige la libera adesione 
dell’uomo, ma deve essere proposta, 
poiché « le moltitudini hanno il diritto 
di conoscere la ricchezza del mistero 
di Cristo, nel quale crediamo che tutta 
l’umanità può trovare, in una pienezza 
insospettabile, tutto ciò che essa cerca 
a tentoni su Dio, sull’uomo e sul suo 
destino, sulla vita e sulla morte, sulla 
verità ... Per questo la Chiesa mantiene 
il suo slancio missionario e vuole, al­
tresì, intensificarlo nel nostro momento 
storico » 1J. Bisogna dire anche, però, 
sempre col Concilio, che « a motivo 
della loro dignità tutti gli esseri umani, 
in quanto sono persone, dotati cioè di 
ragione e di libera volontà e perciò in­
vestiti di personale responsabilità, so­
no dalla loro stessa natura e per ob­
bligo morale tenuti a cercare la verità, 
in primo luogo quella concernente la 
religione. Essi sono pure tenuti ad ade­
rire alla verità una volta conosciuta e 
ad ordinare tutta la loro vita secondo 
le sue esigenze » ”.

La Chiesa segno 
e strumento di salvezza

9. Prima beneficiaria della salvezza 
è la Chiesa: il Cristo se l’è acquistata

• Ibid.. 22.
’ Lett. Enc. Dives in misericordia (30 novembre 1980), 7: AAS 72 (1980), 1202.

10 Omelia della celebrazione eucaristica a Cracovia, 10 giugno 1979: AAS 71 (1979), 873.
11 Giovanni XXIII, Lett. Enc. Mater et magistra (15 maggio 1961), IV: AAS 53 (1961), 

451-453.
12 Dichiarazione sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 2.
13 Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), 53: AAS 68 (1976), 42.
14 Dignitatis humanae, 2.



Atti del Santo Padre 1269

col suo sangue (cfr. At 20, 28) e l’ha 
fatta sua collaboratrice nell’opera del­
la salvezza universale. Infatti, Cristo 
vive in essa; è il suo sposo; opera la 
sua crescita; compie la sua missione 
per mezzo di essa.

Il Concilio ha ampiamente richiama­
to il ruolo della Chiesa per la salvezza 
dell’umanità. Mentre riconosce che Dio 
ama tutti gli uomini ed accorda loro 
la possibilità della salvezza (cfr. 1 Tm 
2, 4)15, la Chiesa professa che Dio ha 
costituito Cristo come unico mediatore 
e che essa stessa è posta come sacra­
mento universale di salvezza « Tutti 
gli uomini, quindi, sono chiamati a 
questa cattolica unità del popolo di 
Dio ..., e ad essa in vario modo appar­
tengono o sono ordinati sia i fedeli 
cattolici, sia gli altri credenti in Cri­
sto, sia tutti gli uomini universal­
mente, chiamati a salvezza dalla grazia 
di Dio »17. È necessario tener con­
giunte queste due verità, cioè la reale 
possibilità della salvezza in Cristo per 
tutti gli uomini e la necessità della 
Chiesa in ordine a tale salvezza. Am­
bedue favoriscono la comprensione 
dell' unico mistero salvifico, sì da po­
tere sperimentare la misericordia di 
Dio e la nostra responsabilità. La sal­
vezza, che è sempre dono dello Spi­
rito, esige la collaborazione dell’uomo 
Per salvare sia se stesso che gli altri. 
Così ha voluto Dio, e per questo ha 
stabilito e coinvolto la Chiesa nel pia­
no della salvezza: « Questo popolo mes­
sianico — dice il Concilio — costituito 
da Cristo per una comunione di vita, 
di carità e di verità, è pure da lui as­
sunto quale strumento della reden­
zione di tutti e, come luce del mondo 
e sale della terra, è inviato a tutto 
il mondo »

La salvezza è offerta a tutti gli uomini

10. L’universalità della salvezza non 
significa che essa è accordata solo a 
coloro che, in modo esplicito, credono

in Cristo e sono entrati nella Chiesa. 
Se è destinata a tutti, la salvezza deve 
essere messa in concreto a disposizione 
di tutti. Ma è evidente che, oggi come 
in passato, molti uomini non hanno la 
possibilità di conoscere o di accettare 
la rivelazione del Vangelo, di entrare 
nella Chiesa. Essi vivono in condizioni 
socio-culturali che non lo permettono, 
e spesso sono stati educati in altre 
tradizioni religiose. Per essi la salvezza 
di Cristo è accessibile in virtù di una 
grazia che, pur avendo una misteriosa 
relazione con la Chiesa, non li intro­
duce formalmente in essa, ma li illu­
mina in modo adeguato alla loro si­
tuazione interiore e ambientale. Que­
sta grazia proviene da Cristo, è frutto 
del suo sacrificio ed è comunicata dal­
lo Spirito Santo: essa permette a cia­
scuno di giungere alla salvezza con la 
sua libera collaborazione.

Per questo il Concilio, dopo aver af­
fermato la centralità del Mistero pa­
squale, afferma: « E ciò non vale solo 
per i cristiani, ma anche per tutti gli 
uomini di buona volontà, nel cui cuore 
opera invisibilmente la grazia. Cristo, 
infatti, è morto per tutti, e la voca­
zione ultima dell’uomo è effettiva­
mente una sola, quella divina; perciò, 
dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo 
dia a tutti la possibilità di venire in 
contatto, nel modo che Dio conosce, 
col Mistero pasquale » ”.

« Noi non possiamo tacere » (Al 4, 20)

11. Che dire allora delle obiezioni, 
già ricordate, in merito alla missione 
ad gentes? Nel rispetto di tutte le cre­
denze e di tutte le sensibilità, dobbia­
mo anzitutto affermare con semplicità 
la nostra fede in Cristo, unico salva­
tore dell’uomo, fede che abbiamo rice­
vuto come dono dall’Alto senza nostro 
merito. Noi diciamo con Paolo: « Io 
non mi vergogno del Vangelo, poiché 
è potenza di Dio per la salvezza di 
chiunque crede » (Rm 1, 16). I martiri

ls Cfr. Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 14-17; Decreto sull’attività missionaria della 
Chiesa Ad gentes, 3.

16 Cfr. Lumen gentium, 48; Gaudium et spes, 43; Ad gentes, 7. 21.
7 Lumen gentium, 13.
“ lbid> 9.
’ Gaudium et spes, 22.



1270 Atti del Santo Padre

cristiani di tutti i tempi — anche del 
nostro — hanno dato e continuano a 
dare la vita per testimoniare agli uo­
mini questa fede, convinti che ogni uo­
mo ha bisogno di Gesù Cristo, il quale 
ha sconfitto il peccato e la morte ed 
ha riconciliato gli uomini con Dio.

Cristo si è proclamato Figlio di Dio, 
intimamente unito al Padre e, come 
tale, è stato riconosciuto dai discepoli, 
confermando le sue parole con i mira­
coli e la risurrezione da morte. La 
Chiesa offre agli uomini il Vangelo, 
documento profetico, rispondente alle 
esigenze e aspirazioni del cuore uma­
no: esso è sempre "buona novella”. La 
Chiesa non può fare a meno di procla­
mare che Gesù è venuto a rivelare il 
volto di Dio ed a meritare, con la cro­
ce e la risurrezione, la salvezza per 
tutti gli uomini.

AH’interrogativo: perché la missione? 
noi rispondiamo con la fede e con 
l’esperienza della Chiesa che aprirsi 
all’amore di Cristo è la vera libera­
zione. In lui, soltanto in lui, siamo 
liberati da ogni alienazione e smarri­
mento, dalla schiavitù al potere del 
peccato e della morte. Cristo è vera­
mente « la nostra pace » (Ef 2, 14), e 
« l’amore di Cristo ci spinge » (2 Cor 
5, 14), dando senso e gioia alla nostra 
vita. La missione è un problema di 
fede, è l’indice esatto della nostra fede 
in Cristo e del suo amore per noi.

La tentazione oggi è di ridurre il cri­
stianesimo ad una sapienza meramente 
umana, quasi scienza del buon vivere. 
In un mondo fortemente secolarizzato 
è avvenuta una "graduale secolarizza­

zione della salvezza”, per cui ci si 
batte, sì, per l’uomo, ma per un uomo 
dimezzato, ridotto alla sola dimensione 
orizzontale. Noi, invece, sappiamo che 
Gesù è venuto a portare la salvezza 
integrale, che investe tutto l’uomo e 
tutti gli uomini, aprendoli ai mira­
bili orizzonti della filiazione divina.

Perché la missione? Perché a noi, 
come a S. Paolo, « è stata concessa la 
grazia di annunziare ai pagani le im­
perscrutabili ricchezze di Cristo » (Ef 
3, 8). La novità di vita in lui è la 
"buona novella” per l’uomo di tutti i 
tempi: ad essa tutti gli uomini sono 
chiamati e destinati. Tutti di fatto la 
cercano, anche se a volte in modo con­
fuso, ed hanno il diritto di conoscere 
il valore di tale dono e di accedervi. 
La Chiesa e, in essa, ogni cristiano 
non può nascondere né conservare per 
sé questa novità e ricchezza, ricevuta 
dalla bontà divina per essere comuni­
cata a tutti gli uomini.

Ecco perché la missione, oltre che 
dal mandato formale del Signore, de­
riva dall’esigenza profonda della vita 
di Dio in noi. Coloro che sono in­
corporati nella Chiesa cattolica devono 
sentirsi dei privilegiati, e per ciò stes­
so maggiormente impegnati a testimo­
niare la fede e la vita cristiana come 
servizio ai fratelli e doverosa risposta 
a Dio, memori che « la loro eccellente 
condizione non è da ascrivere ai loro 
meriti, ma ad una speciale grazia di 
Cristo; per cui, se non vi corrispon­
dono col pensiero, con le parole e con 
le opere, lungi dal salvarsi, saranno 
più severamente giudicati »

CAPITOLO II

IL REGNO DI DIO

12. « Dio, ricco di misericordia, è 
colui che Gesù Cristo ci ha rivelato 
come Padre: proprio il suo Figlio, in 
se stesso, ce l’ha manifestato e fatto 
conoscere »21. Questo scrivevo all’ini­
zio dell’Enciclica Dives in misericordia, 

mostrando come il Cristo è la rivela­
zione e l’incarnazione della misericor­
dia del Padre. La salvezza consiste nel 
credere ed accogliere il mistero del Pa­
dre e del suo amore, che si manifesta 
e si dona in Gesù mediante lo Spirito.

20 Lumen gentium, 14.
21 Lett. Enc. Dives in misericordia, 1: l.c., 1177.



Atti del Santo Padre 1271

Così si compie il Regno di Dio pre­
parato già dall’Antica Alleanza, attua­
to da Cristo e in Cristo, annunciato a 
tutte le genti della Chiesa, che opera 
e prega affinché si realizzi in modo 
perfetto e definitivo.

L’Antico Testamento attesta che Dio 
si è scelto e formato un popolo, per ri­
velare e attuare il suo disegno d'amore. 
Ma, nello stesso tempo, Dio è creatore 
e padre di tutti gli uomini, di tutti 
si prende cura, a tutti estende la sua 
benedizione (cfr. Gen 12, 3) e con tutti 
ha stretto un’alleanza (Gen 9, 1-17). 
Israele fa l’esperienza di un Dio per­
sonale e salvatore (cfr. Dt 4, 37; 7, 6-8; 
Is 43, 1-7), del quale diventa il testi­
mone e il portavoce in mezzo alle 
nazioni. Nel corso della sua storia 
Israele prende coscienza che la sua 
elezione ha un significato universale 
(cfr., ad esempio, Is 2, 2-5; 25, 6-8; 60, 
1-6; Ger 3, 17; 16, 19).

Cristo rende presente il Regno

13. Gesù di Nazaret porta a com­
pimento il disegno di Dio. Dopo aver 
ricevuto lo Spirito Santo nel battesimo, 
egli manifesta la sua vocazione mes­
sianica: percorre la Galilea « predican­
do il Vangelo di Dio e dicendo: ”11 
tempo è compiuto, il Regno di Dio è 
vicino; convertitevi e credete al Van­
gelo” » (Me 1, 14-15; cfr. Mt 4, 17; Le 
4, 43). La proclamazione e l’instaurazio­
ne del Regno di Dio sono l’oggetto del­
la sua missione: « È per questo che 
sono stato inviato » (Le 4, 43). Ma c’è 
di più: Gesù è lui stesso la "buona no­
vella”, come afferma già all’inizio della 
missione nella sinagoga del suo paese, 
applicando a sé le parole di Isaia sul­
l’Unto, inviato dallo Spirito del Si­
gnore (cfr. Le 4, 14-21). Essendo la 
"buona novella”, in Cristo c'è identità 
tra messaggio e messaggero, tra il dire, 
l’agire e l’essere. La sua forza, il se­
greto dell’efficacia della sua azione sta 
nella totale identificazione col messag­
gio che annunzia: egli proclama la 
"buona novella” non solo con quello 
che dice o fa, ma con quello che è.

Il ministero di Gesù è descritto nel 
contesto dei viaggi nella sua terra. 
L’orizzonte della missione prima della 
Pasqua è centrato su Israele; tutta­

via, Gesù offre un elemento nuovo di 
importanza capitale. La realtà escato­
logica non è rinviata ad una fine re­
mota del mondo, ma si fa vicina e 
comincia ad attuarsi. Il Regno di Dio 
si avvicina (cfr. Me 1, 15), si prega per­
ché venga (cfr. Mt 6, 10), la fede lo 
scorge già operante nei segni, quali i 
miracoli (cfr. Mt 11, 4-5), gli esorcismi 
(cfr. Mt 12, 25-28), la scelta dei Dodici 
(cfr. Me 3, 13-19), l’annunzio della "buo­
na novella" ai poveri (cfr. Le 4, 18). Ne­
gli incontri di Gesù con i pagani è chia­
ro che l’accesso al Regno avviene me­
diante la fede e la conversione (cfr. 
Me 1, 15), e non per semplice apparte­
nenza etnica.

Il Regno che Gesù inaugura è il Re­
gno di Dio: Gesù stesso rivela chi è 
questo Dio, che chiama col termine 
familiare di « abbà », Padre (Me 14, 36). 
Il Dio, rivelato soprattutto nelle pa­
rabole (cfr. Le 15, 3-32; Mt 20, 1-16), è 
sensibile alle necessità e alle sofferenze 
di ogni uomo: è un Padre amoroso e 
pieno di compassione, che perdona e 
dà gratuitamente le grazie richieste.

San Giovanni ci dice che « Dio è 
Amore » (1 Gv 4, 8.16). Ogni uomo, per­
ciò, è invitato a "convertirsi” ed a 
"credere” all’amore misericordioso di 
Dio per lui: il Regno crescerà nella 
misura in cui ogni uomo imparerà a 
rivolgersi a Dio nell’intimità della pre­
ghiera come a un Padre (cfr. Le 11, 2; 
Mt 23, 9) e si sforzerà di compiere la 
sua volontà (cfr. Mt 7, 21).

Caratteristiche ed esigenze del Regno

14. Gesù rivela progressivamente le 
caratteristiche ed esigenze del Regno 
mediante le sue parole, le sue opere 
e la sua persona.

Il Regno di Dio è destinato a tutti 
gli uomini, essendo tutti chiamati ad 
esserne membri. Per sottolineare que­
sto aspetto, Gesù si è avvicinato so­
prattuto a quelli che erano ai margini 
della società, dando ad essi la prefe­
renza, quando annunziava la "buona 
novella”. All’inizio del suo ministero 
egli proclama di essere stato mandato 
per annunziare ai poveri il lieto mes­
saggio (cfr. Le 4, 18). A tutte le vittime 
del rifiuto e del disprezzo dichiara: 
« Beati voi poveri » (Le 6, 20); inoltre,



1272 Atti del Santo Padre

a questi emarginati fa già vivere una 
esperienza di liberazione stando con 
loro, andando a mangiare con loro (cfr. 
Le 5, 30; 15, 2), trattandoli come uguali 
e amici (cfr. Le 7, 34) facendoli sentire 
amati da Dio e rivelando così la sua 
immensa tenerezza verso i bisognosi 
e i peccatori (cfr. Le 15, 1-32).

La liberazione e la salvezza, portate 
dal Regno di Dio, raggiungono la per­
sona umana nelle sue dimensioni sia 
fisiche che spirituali. Due gesti carat­
terizzano la missione di Gesù: il gua­
rire e il perdonare. Le molteplici gua­
rigioni dimostrano la sua grande com­
passione di fronte alle miserie umane; 
ma significano pure che nel Regno non 
vi saranno più né malattie né soffe­
renze e che la sua missione mira fin 
dall’inizio a liberare le persone da esse. 
Nella prospettiva di Gesù le guari­
gioni sono anche segno della salvezza 
spirituale, cioè della liberazione dal 
peccato. Compiendo gesti di guarigio­
ne, Gesù invita alla fede, alla conver­
sione, al desiderio di perdono (cfr. Le 
5, 24). Ricevuta la fede, la guarigione 
spinge a proseguire più lontano: intro­
duce nella salvezza (cfr. Le 18, 42-43). 
I gesti di liberazione dalla possessione 
del demonio, male supremo e simbolo 
del peccato e della ribellione contro 
Dio, sono segni che « il Regno di Dio 
è giunto fra voi » (Mt 12, 28).

15. Il Regno mira a trasformare i 
rapporti tra gli uomini e si attua pro­
gressivamente, man mano che essi im­
parano ad amarsi, a perdonarsi, a ser­
virsi a vicenda. Gesù riprende tutta la 
Legge, incentrandola sul comanda­
mento dell’amore (cfr. Mt 22, 34-40; Le 
10, 25-28). Prima di lasciare i suoi, dà 
loro un "comandamento nuovo”: « Ama­
tevi gli uni gli altri, come io vi ho 
amato » (Gv 13, 34; cfr. 15, 12). L’amore, 
con cui Gesù ha amato il mondo, trova 
l’espressione più alta nel dono della 
sua vita per gli uomini (cfr. Gv 15, 13), 
che manifesta l’amore che il Padre ha 
per il mondo (cfr. Gv 3, 16). Perciò, la 
natura del Regno è la comunione di 
tutti gli esseri umani tra di loro e 
con Dio.

Il Regno riguarda tutti: le persone, 
la società, il mondo intero. Lavorare 
per il Regno vuol dire riconoscere e 
favorire il dinamismo divino, che è

presente nella storia umana e la tra­
sforma. Costruire il Regno vuol dire 
lavorare per la liberazione dal male 
in tutte le sue forme. In sintesi, il 
Regno di Dio è la manifestazione e 
l’attuazione del suo disegno di salvezza 
in tutta la sua pienezza.

Nel Risorto il Regno si compie 
ed è proclamato

16. Risuscitando Gesù dai morti, Dio 
ha vinto la morte ed in lui ha inaugu­
rato definitivamente il suo Regno. Du­
rante la vita terrena Gesù è il profeta 
del Regno e, dopo la sua passione, ri­
surrezione e ascensione al cielo, parte­
cipa della potenza di Dio e del suo 
dominio sul mondo (cfr. Mt 28, 18; At 
2, 36; cfr. Ef 1, 18-21). La risurrezione 
conferisce una portata universale al 
messaggio di Cristo, alla sua azione 
ed a tutta la sua missione. I discepoli 
avvertono che il Regno è già presente 
nella persona di Gesù e viene a poco 
a poco instaurato nell’uomo e nel mon­
do mediante un misterioso legame con 
lui.

Dopo la risurrezione, infatti, essi pre­
dicavano il Regno annunziando Gesù 
morto e risorto. Filippo in Samaria 
« recava la buona novella del Regno 
di Dio e del nome di Gesù Cristo » (At 
8, 12). Paolo a Roma « annunziava il 
Regno di Dio e insegnava le cose ri­
guardanti il Signore Gesù Cristo » (cfr. 
At 28, 31). Anche i primi cristiani an­
nunziavano « il Regno di Cristo e di 
Dio» (Ef 5, 5; cfr. Ap 11, 15; 12, 10), 
oppure « il Regno eterno del Signore 
nostro e Salvatore Gesù Cristo » (2 Pt 
1, 11). È sull’annunzio di Gesù Cristo, 
con cui il Regno si identifica, che è 
incentrata la predicazione della Chiesa 
primitiva. Come allora, oggi bisogna 
unire l'annunzio del Regno di Dio (il 
contenuto del "kérygma" di Gesù) e la 
proclamazione dell’evento Gesù Cristo 
(che è il "kérygma” degli Apostoli). I 
due annunzi si completano e si illumi­
nano a vicenda.

Il Regno in rapporto a Cristo 
e alla Chiesa

17. Oggi si parla molto del Regno, 
ma non sempre in consonanza col sen-



Atti del Santo Padre 1273

tire ecclesiale. Ci sono, infatti, conce­
zioni della salvezza e della missione 
che si possono chiamare "antropocen- 
triche” nel senso riduttivo del termi­
ne, in quanto sono incentrate sui biso­
gni terreni dell’uomo. In questa visione 
il Regno tende a diventare una realtà 
del tutto umana e secolarizzata, in 
cui ciò che conta sono i programmi e 
le lotte per la liberazione socio-econo­
mica, politica ed anche culturale, ma 
in un orizzonte chiuso al trascendente. 
Senza negare che anche a questo li­
vello ci siano valori da promuovere, 
tuttavia tale concezione rimane nei 
confini di un regno dell’uomo decurtato 
delle sue autentiche e profonde di­
mensioni, e si traduce facilmente in 
una delle ideologie di progresso pura­
mente terreno. Il Regno di Dio, invece, 
« non è di questo mondo..., non è di 
quaggiù » (cfr. Gv 18, 36).

Ci sono, poi, concezioni che di pro­
posito pongono l’accento sul Regno e 
si qualificano come "regno-centriche”, 
le quali danno risalto all’immagine di 
una Chiesa che non pensa a se stessa, 
ma è tutta occupata a testimoniare ed 
a servire il Regno. È una "Chiesa per 
gli altri”, si dice, come Cristo è 1’ "uo­
mo per gli altri”. Si descrive il com­
pito della Chiesa come se debba proce­
dere in una duplice direzione: da un 
lato, promuovere i cosiddetti "valori 
del Regno”, quali la pace, la giustizia, 
la libertà, la fraternità; dall’altro, fa­
vorire il dialogo fra i popoli, le culture, 
le religioni, affinché in un vicendevole 
arricchimento aiutino il mondo a rin­
novarsi ed a camminare sempre più 
verso il Regno.

Accanto ad aspetti positivi, queste 
concezioni ne rivelano spesso di nega­
tivi. Anzitutto, passano sotto silenzio 
Cristo: il Regno, di cui parlano, si fon­
da su un "teocentrismo”, perché — di­
cono — Cristo non può essere com­
preso da chi non ha la fede cristiana, 
ntentre popoli, culture e religioni di­
verse si possono ritrovare nell’unica 
fealtà divina, quale che sia il suo no- 
me. Per lo stesso motivo esse privile­
giano il mistero della creazione, che si

riflette nella diversità delle culture e 
credenze, ma tacciono sul mistero del­
la Redenzione. Inoltre, il Regno, quale 
essi lo intendono, finisce con l’emargi­
nare o sottovalutare la Chiesa, per rea­
zione ad un supposto "ecclesiocentri- 
smo” del passato e perché considerano 
la Chiesa stessa solo un segno, non 
privo peraltro di ambiguità.

18. Ora, non è questo il Regno di 
Dio, quale conosciamo dalla Rivelazio­
ne: esso non può essere disgiunto né 
da Cristo né dalla Chiesa.

Come si è detto, Cristo non soltanto 
ha annunziato il Regno, ma in lui il 
Regno stesso si è fatto presente e si 
è compiuto. E non solo mediante le 
sue parole e le sue opere: « Innanzi 
tutto, il Regno si manifesta nella stessa 
persona di Cristo, Figlio di Dio e Figlio 
dell’uomo, il quale è venuto ”a ser­
vire e a dare la sua vita in riscatto 
per molti” (Me 10, 45) »22. Il Regno di 
Dio non è un concetto, una dottrina, 
un programma soggetto a libera ela­
borazione, ma è innanzi tutto una per­
sona che ha il volto e il nome di Gesù 
di Nazaret, immagine del Dio invisi­
bile23. Se si distacca il Regno da Gesù, 
non si ha più il Regno di Dio da lui 
rivelato, e si finisce per distoreere sia 
il sènso del Regno, che rischia di tra­
sformarsi in un obiettivo puramente 
umano o ideologico, sia l’identità di 
Cristo, che non appare più il Signore, 
a cui tutto deve essere sottomesso (cfr. 
1 Cor 15, 27).

Parimenti, non si può disgiungere il 
Regno dalla Chiesa. Certo, questa non 
è fine a se stessa, essendo ordinata 
al Regno di Dio, di cui è germe, se­
gno e strumento. Ma, mentre si di­
stingue dal Cristo e dal Regno, la Chie­
sa è indissolubilmente unita ad en­
trambi. Cristo ha dotato la Chiesa, suo 
corpo, della pienezza dei beni e dei 
mezzi di salvezza; lo Spirito Santo 
dimora in essa, la vivifica con i suoi 
doni e carismi, la santifica, guida e rin­
nova continuamente2*. Ne deriva una 
relazione singolare e unica, che, pur 
non escludendo l’opera di Cristo e

22 Lumen gentium, 5.
23 Cfr. Gaudium et spes, 22.
2‘ Cfr. Lumen gentium, 4.



1274 Atti del Santo Padre

dello Spirito fuori dei confini visibili 
della Chiesa, conferisce ad essa un ruo­
lo specifico e necessario. Di qui anche 
lo speciale legame della Chiesa col 
Regno di Dio e di Cristo, che essa ha 
« la missione di annunziare e di instau­
rare in tutte le gènti » “.

19. È in questa visione d’insieme che 
si comprende la realtà del Regno. Cer­
to, esso esige la promozione dei beni 
umani e dei valori che si possono ben 
dire "evangelici”, perché sono intima­
mente legati alla "buona novella”. Ma 
questa promozione, che pure sta a 
cuore alla Chiesa, non deve essere di­
staccata né contrapposta agli altri suoi 
compiti fondamentali, come l’annunzio 
del Cristo e del suo Vangelo, la fonda­
zione e lo sviluppo di comunità che 
attuano tra gli uomini l’immagine viva 
del Regno. Non si tema di cadere con 
ciò in una forma di "ecclesiocentri- 
smo”. Paolo VI, che ha affermato l’esi­
genza di « un legame profondo tra 
il Cristo, la Chiesa e l’evangelizzazio­
ne » “, ha pure detto che la Chiesa 
« non è fine a se stessa, ma fervida­
mente sollecita di essere tutta di Cri­
sto, in Cristo e per Cristo, e tutta de­
gli uomini, fra gli uomini e per gli 
uomini »27.

La Chiesa a servizio dei Regno
20. La Chiesa è effettivamente e con­

cretamente a servizio del Regno. Lo è, 
anzitutto, con l’annunzio che chiama 
alla conversione: è, questo, il primo e 
fondamentale servizio alla venuta del 
Regno nelle singole persone e nella 
società umana. La salvezza escatologi­
ca inizia già ora nella novità di vita 
in Cristo: « A quanti lo hanno accolto 
ha dato il potere di diventare figli di 
Dio, a quelli che credono nel suo no­
me » (Gv 1, 12).

La Chiesa, poi, serve il Regno fon­

dando comunità e istituendo Chiese 
particolari e portandole alla matura­
zione della fede e della carità nell’aper­
tura verso gli altri, nel servizio alla 
persona ed alla società, nella compren­
sione e stima delle istituzioni umane.

La Chiesa, inoltre, serve il Regno 
diffondendo nel mondo i "valori evan­
gelici”, che del Regno sono espressione 
e aiutano gli uomini ad accogliere il 
disegno di Dio. È vero, dunque, che 
la realtà incipiente del Regno può tro­
varsi anche al di là dei confini della 
Chiesa nell'umanità intera, in quanto 
questa viva i "valori evangelici" e si 
apra all’azione dello Spirito che spira 
dove e come vuole (cfr. Gv 3, 8); ma 
bisogna subito aggiungere che tale di­
mensione temporale del Regno è in­
completa, se non è coordinata col Re­
gno di Cristo, presente nella Chiesa e 
proteso alla pienezza escatologica28.

Le molteplici prospettive del Regno 
di Dio29 non indeboliscono i fonda­
menti e le finalità dell’attività missio­
naria, ma piuttosto li fortificano ed al­
largano. La Chiesa è sacramento di sal­
vezza per tutta l’umanità, e la sua azio­
ne non si restringe a coloro che ne ac­
cettano il messaggio. Essa è forza di­
namica nel cammino dell’umanità ver­
so il Regno escatologico, è segno e pro­
motrice dei valori evangelici tra gli 
uomini A questo itinerario di con­
versione al progetto di Dio la Chiesa 
tribuisce con la sua testimonianza e 
con le sue attività, quali il dialogo, 
la promozione umana, l’impegno per 
la giustizia e la pace, l’educazione e 
la cura degli infermi, l’assistenza ai 
poveri e ai piccoli, tenendo sempre 
ferma la priorità delle realtà trascen­
denti e spirituali, premesse della sal­
vezza escatologica.

La Chiesa, infine, serve il Regno an­
che con la sua intercessione, essendo 
esso per sua natura dono e opera di

25 Ibid., 5.
20 Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi, 16: l.c., 15.
27 Discorso all’apertura della III sessione del Concilio Ecumenico Vaticano II, 14 settem­

bre 1964: AAS 56 (1964), 810.
28 Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi, 34: l.c., 28.
29 Commissione Teologica Internazionale, Temi scelti di ecclesiologia nel XX anniversario 

della chiusura del Concilio Ecumenico Vaticano II (7 ottobre 1985), 10 « L’indole escatologica 
della Chiesa: Regno di Dio e Chiesa ».

10 Cfr. Gaudium et spes, 39.



Atti del Santo Padre 1275

Dio, come ricordano le parabole evan­
geliche e la preghiera stessa insegna­
taci da Gesù. Noi dobbiamo chiederlo, 
accoglierlo, farlo crescere in noi; ma 
dobbiamo anche cooperare perché sia

accolto e cresca tra gli uomini, fino 
a quando Cristo « consegnerà il Regno 
a Dio Padre » e « Dio sarà tutto in 
tutti » (cfr. 1 Cor 15, 24-28).

CAPITOLO IH

LO SPIRITO SANTO PROTAGONISTA DELLA MISSIONE

21. «Al culmine della missione mes­
sianica di Gesù, lo Spirito Santo di­
venta presente nel Mistero pasquale in 
tutta la sua soggettività divina, come 
colui che deve ora continuare l’opera 
salvifica, radicata nel sacrificio della 
Croce. Senza dubbio questa opera vie­
ne affidata da Gesù a uomini: agli Apo­
stoli, alla Chiesa. Tuttavia, in questi 
uomini e per mezzo di essi, lo Spirito 
Santo rimane il trascendente soggetto 
protagonista della realizzazione di tale 
opera nello spirito dell’uomo e nella 
storia del mondo»31.

Lo Spirito Santo invero è il protago­
nista di tutta la missione ecclesiale: 
la sua opera rifulge eminentemente 
nella missione ad gentes, come appare 
nella Chiesa primitiva per la conver­
sione di Cornelio (cfr. At 10), per le 
decisioni circa i problemi emergenti 
(cfr. At 15), per la scelta dei territori 
e dei popoli (cfr. At 16, 6 ss.) Lo Spi­
rito opera per mezzo degli Apostoli, 
ma nello stesso tempo opera anche 
negli uditori: « Mediante la sua azione, 
la buona novella prende corpo nelle co­
scienze e nei cuori umani e si espan­
de nella storia. In tutto ciò è lo Spi­
rito Santo che dà la vita » ”.

L’invio « fino agli estremi confini 
della terra» (At 1, 8)

22. Tutti gli Evangelisti, quando nar­
rano rincontro del Risorto con gli Apo­
stoli, concludono col mandato missio­
nario: « Mi è stato dato ogni potere 
m cielo e in terra. Andate dunque e 
ammaestrate tutte le nazioni... Ecco, 

io sono con voi tutti i giorni, fino alla 
fine del mondo » (Mt 28, 18-20; cfr. Mc 
16, 15-18; Le 24, 46-49; Gv 20, 21-23).

Questo invio è invio nello Spirito, 
come appare chiaramente nel testo di 
S. Giovanni: Cristo manda i suoi nel 
mondo, come il Padre ha mandato lui, 
e per questo dona loro lo Spirito. A 
sua volta, Luca collega strettamente la 
testimonianza che gli Apostoli do­
vranno rendere a Cristo con l’azione 
dello Spirito, che li metterà in grado 
di attuare il mandato ricevuto.

23. Le varie forme del "mandato mis­
sionario” contengono punti in comune 
e accenti caratteristici; due elementi, 
però, si ritrovano in tutte le versioni. 
Anzitutto, la dimensione universale del 
compito affidato agli Apostoli: « Tutte 
le nazioni » (Mt 28, 19); « in tutto il 
mondo, ad ogni creatura » (Me 16, 15); 
« tutte le genti » (Le 24, 47); « fino agli 
estremi confini della terra» (At 1, 8). 
In secondo luogo, l’assicurazione data 
loro dal Signore che in questo compito 
non rimarranno soli, ma riceveranno 
la forza e i mezzi per svolgere la loro 
missione. È in ciò la presenza e la 
potenza dello Spirito e l’assistenza di 
Gesù: « Essi partirono e predicarono 
dappertutto, mentre il Signore operava 
insieme con loro » (Me 16, 20).

Quanto alle differenze di accento nel 
mandato, Marco presenta la missione 
come proclamazione, o kérygma-, « Pro­
clamate il Vangelo» (Me 16, 15). Scopo 
dell’Evangelista è di condurre i lettori 
a ripetere la confessione di Pietro: 
« Tu sei il Cristo » (Me 8, 29) e a dire, 
come il centurione romano dinanzi a

31 Lett. Enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 42: AAS 78 (1986), 857.
32 Ibid., 64: l.c., 892.



1276 Atti del Santo Padre

Gesù morto in croce: « Veramente que­
st’uomo era Figlio di Dio » (Me 15, 39). 
In Matteo l’accento missionario è po­
sto sulla fondazione della Chiesa e sul 
suo insegnamento (cfr. Mt 28, 19-20; 16, 
18); in lui, dunque, il mandato eviden­
zia che la proclamazione del Vangelo 
dev’essere completata da una specifica 
catechesi di ordine ecclesiale e sacra­
mentale. In Luca la missione è pre­
sentata come testimonianza (cfr. Le 24, 
48; At 1, 8), che verte soprattutto sulla 
risurrezione (cfr. At 1, 22). Il missio­
nario è invitato a credere alla potenza 
trasformatrice del Vangelo e ad an­
nunziare ciò che Luca illustra bene, 
cioè la conversione all’amore e alla mi­
sericordia di Dio, l’esperienza di una 
liberazione integrale fino alla radice di 
ogni male, il peccato.

Giovanni è il solo a parlare esplicita­
mente di "mandato” — parola che 
equivale a "missione” — collegando 
direttamente la missione che Gesù affi­
da ai suoi discepoli con quella che egli 
stesso ha ricevuto dal Padre: « Come 
il Padre ha mandato me, così io mando 
voi » (Gv 20, 21). Gesù dice rivolto al 
Padre: « Come tu mi hai mandato nel 
mondo, anch’io li ho mandati nel mon­
do » (Gv 17, 18). Tutto il senso missio­
nario del Vangelo di Giovanni si trova 
espresso nella "preghiera sacerdotale”: 
la vita eterna è che « conoscano te, 
l’unico vero Dio, e colui che hai man­
dato, Gesù Cristo » (Gv 17, 3). Scopo 
ultimo della missione è di far parteci­
pare della comunione che esiste tra il 
Padre e il Figlio: i discepoli devono 
vivere l'unità tra loro, rimanendo nel 
Padre e nel Figlio, perché il mondo 
conosca e creda (cfr. Gv 17, 21-23). È, 
questo, un significativo testo missiona­
rio, il quale fa capire che si è missio­
nari prima di tutto per ciò che si è, 
come Chiesa che vive profondamente 
l’unità nell’amore, prima di esserlo per 
ciò che si dice o si fa.

I quattro Vangeli, dunque, nell’unità 
fondamentale della stessa missione, at­
testano un certo pluralismo, che riflet­
te esperienze e situazioni diverse nelle 
prime comunità cristiane. Esso è an­
che frutto della spinta dinamica dello

stesso Spirito; invita ad essere attenti 
ai diversi carismi missionari e alle di­
verse condizioni ambientali e umane. 
Tutti gli Evangelisti, però, sottolineano 
che la missione dei discepoli è colla­
borazione con quella di Cristo: « Ecco, 
io sono con voi tutti i giorni, fino alla 
fine del mondo » (Mt 28, 20). La missio­
ne, pertanto, non si fonda sulle capa­
cità umane, ma sulla potenza del Ri­
sorto.

Lo Spirito guida la missione

24. La missione della Chiesa, come 
quella di Gesù, è opera di Dio o — 
come spesso dice Luca — opera dello 
Spirito. Dopo la risurrezione e l’ascen­
sione di Gesù gli Apostoli vivono una 
esperienza forte che li trasforma: la 
Pentecoste. La venuta dello Spirito 
Snato fa di essi dei testimoni e dei 
profeti (cfr. At 1, 8; 2, 17-18), infon­
dendo in loro una tranquilla audacia 
che li spinge a trasmettere agli altri 
la loro esperienza di Gesù e la spe­
ranza che li anima. Lo Spirito dà loro 
la capacità di testimoniare Gesù con 
« franchezza » ”.

Quando gli evangelizzatori escono da 
Gerusalemme, lo Spirito assume ancor 
di più la funzione di "guida” nella 
scelta sia delle persone, sia delle vie 
della missione. La sua azione si mani­
festa specialmente nell'impulso dato 
alla missione che di fatto, secondo le 
parole di Cristo, si allarga da Gerusa­
lemme a tutta la Giudea e Samaria e 
fino agli estremi confini della terra.

Gli Atti riportano sei sintesi dei "di­
scorsi missionari” che sono rivolti ai 
Giudei agli inizi della Chiesa (cfr. At 
2, 22-39; 3, 12-26; 4, 9-12; 5, 29-32; 10, 
34-43; 13, 16-41). Questi discorsi-modello, 
pronunciati da Pietro e da Paolo, an­
nunziano Gesù, invitano a "convertir­
si”, cioè ad accogliere Gesù nella fede 
ed a lasciarsi trasformare in lui dallo 
Spirito.

Paolo e Barnaba sono spinti dallo 
Spirito verso i pagani (cfr. At 13, 46- 
48), il che non avviene senza tensioni 
e problemi. Come devono vivere la loro

33 Questo termine corrisponde al greco parresia, che significa anche entusiasmo, vigore; 
cfr. At 2, 29; 4, 13. 29. 31; 9, 27.28; 13, 46: 14, 3; 18, 26; 19, 8. 26; 28, 31.



Atti del Santo Padre 1277

fede in Gesù i pagani convertiti? Sono 
essi vincolati alla tradizione del giudai­
smo e alla legge della circoncisione? 
Nel primo Concilio, che riunisce a Ge­
rusalemme intorno agli Apostoli i 
membri di diverse Chiese, viene presa 
una decisione riconosciuta come deri­
vante dallo Spirito: non è necessario 
che il gentile si sottometta alla legge 
giudaica per diventare cristiano (cfr. 
At 15, 5-11.28). Da quel momento la 
Chiesa apre le sue porte e diventa la 
casa in cui tutti possono entrare e sen­
tirsi a proprio agio, conservando la 
propria cultura e le proprie tradizioni, 
purché non siano in contrasto col 
Vangelo.

25. I missionari hanno proceduto 
lungo questa linea, tenendo ben pre­
senti le attese e le speranze, le an­
gosce e sofferenze, la cultura della 
gente per annunziarle la salvezza in 
Cristo. I discorsi di Listra e di Atene 
(cfr. At 14, 15-17; 17, 22-31) sono rico­
nosciuti come modelli per l’evangeliz­
zazione dei pagani: in essi Paolo "entra 
in dialogo” con i valori culturali e reli­
giosi dei diversi popoli. Agli abitanti 
della Licaonia, che praticavano una 
religione cosmica, egli ricorda espe­
rienze religiose che si riferiscono al 
cosmo; con i Greci discute di filoso­
fia e cita i loro poeti (cfr. At 17, 18.26- 
28). Il Dio che vuol rivelare è già pre­
sente nella loro vita: è lui, infatti, che 
li ha creati e dirige misteriosamente 
i popoli e la storia; tuttavia, per rico­
noscere il vero Dio, bisogna che abban­
donino i falsi dèi che essi stessi hanno 
fabbricato e si aprano a colui che Dio 
ha inviato per colmare la loro igno­
ranza e soddisfare l'attesa del loro 
cuore. Sono discorsi che offrono un 
esempio di inculturazione del Vangelo.

Sotto la spinta dello Spirito, la fede 
cristiana si apre decisamente alle "gen­
ti”, e la testimonianza del Cristo si al­
larga ai centri più importanti del Me­
diterraneo orientale per arrivare poi a 
Roma e all’estremo occidente. È lo 
Spirito che spinge ad andare sempre 
oltre, non solo in senso geografico, ma 
anche al di là delle barriere etniche 
e religiose, per una missione vera- 
mente universale.

Lo Spirito rende missionaria 
tutta la Chiesa

26. Lo Spirito spinge il gruppo dei 
credenti a "fare comunità”, ad essere 
Chiesa. Dopo il primo annunzio di Pie­
tro il giorno di Pentecoste e le con­
versioni che ne seguirono, si forma la 
prima comunità (cfr. At 2, 42-47; 4, 
32-35).

Uno degli scopi centrali della mis­
sione, infatti, è di riunire il popolo 
nell’ascolto del Vangelo, nella comu­
nione fraterna, nella preghiera e nel­
l’Eucaristia. Vivere la "comunione fra­
terna” (koinonia) significa avere «un 
cuor solo e un’anima sola » (At 4, 32), 
instaurando una comunione sotto tutti 
gli aspetti: umano, spirituale e mate­
riale. Difatti, la vera comunità cristia­
na è impegnata anche a distribuire i 
beni terreni, affinché non ci siano indi­
genti e tutti possano avere accesso a 
quei beni « secondo le necessità » (At 
2, 45; 4, 35). Le prime comunità, in 
cui regnavano « la letizia e la sempli­
cità di cuore » (At 2, 46), erano dina­
micamente aperte e missionarie: « Go­
devano la stima di tutto il popolo » (At 
2, 47). Prima ancora di essere azione, 
la missione è testimonianza e irradia­
zione M.

27. Gli Atti indicano che la missione, 
indirizzata prima a Israele e poi alle 
genti, si sviluppa a molteplici livelli. 
C’è, innanzi tutto, il gruppo dei Dodici 
che, come un unico corpo guidato da 
Pietro, proclama la buona novella. C’è, 
poi, la comunità dei credenti, che, col 
suo modo di vivere e di operare, rende 
testimonianza al Signore e converte i 
pagani (cfr. At 2, 4647). Ci sono, anco­
ra, gli inviati speciali, destinati ad an­
nunziare il Vangelo. Così la comunità 
cristiana di Antiochia invia i suoi mem­
bri in missione: dopo aver digiunato, 
pregato e celebrato l’Eucaristia, essa 
avverte che lo Spirito ha scelto Paolo 
e Barnaba per essere inviati (cfr. At 
13, 14). Alle sue origini, dunque, la 
missione è vista come un impegno co­
munitario ed una responsabilità della 
Chiesa locale, che ha bisogno appunto 
di "missionari" per spingersi verso 
nuove frontiere. Accanto a quelli in-

” Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 41-42: l.c., 31-33.



1278 Atti del Santo Padre

viati ce ne erano altri, che testimonia­
vano spontaneamente la novità che 
aveva trasformato la loro vita e colle­
gavano poi le comunità in formazione 
alla Chiesa apostolica.

La lettura degli Atti ci fa capire che 
all’inizio della Chiesa la missione ad 
gentes, pur avendo anche missionari ”a 
vita” che vi si dedicavano per una 
speciale vocazione, era di fatto con­
siderata come il frutto normale della 
vita cristiana, l’impegno per ogni cre­
dente mediante la testimonianza per­
sonale e l’annunzio esplicito, quando 
possibile.

Lo Spirito è presente e operante 
in ogni tempo e luogo

28. Lo Spirito si manifesta in ma­
niera particolare nella Chiesa e nei 
suoi membri; tuttavia, la sua presenza 
e azione sono universali, senza limiti 
né di spazio, né di tempo55. Il Concilio 
Vaticano II ricorda l’opera dello Spi­
rito nel cuore di ogni uomo mediante 
i "semi del Verbo” nelle iniziative an­
che religiose, negli sforzi dell’attività 
umana tesi alla verità, al bene, a Dio1*.

Lo Spirito offre all’uomo « luce e 
forza per rispondere alla suprema sua 
vocazione »; mediante lo Spirito « l’uo­
mo può arrivare nella fede a contem­
plare e gustare il mistero del piano 
divino »; anzi, « dobbiamo ritenere che 
lo Spirito Santo dia a tutti la possi­
bilità di venire in contatto, nel modo 
che Dio conosce, col Mistero pasqua­
le » ’7. In ogni caso la Chiesa sa che 
l’uomo, « sollecitato incessantemente 
dallo Spirito di Dio, non potrà mai es­
sere del tutto indifferente al problema 
della religione », ed « avrà sempre de­
siderio di sapere, almeno confusamen­

te, quale sia il significato della sua 
vita, della sua attività e della sua mor­
te » ”. Lo Spirito, dunque, è all’origine 
stessa della domanda esistenziale e 
religiosa dell’uomo, la quale nasce non 
soltanto da situazioni contingenti, ma 
dalla struttura stessa del suo essere ”.

La presenza e l’attività dello Spirito 
non toccano solo gli individui, ma la 
società e la storia, i popoli, le culture, 
le religioni. Lo Spirito, infatti, sta al­
l’origine dei nobili ideali e delle ini­
ziative di bene dell’umanità in cammi­
no: « Con mirabile provvidenza egli di­
rige il corso dei tempi e rinnova la 
faccia della terra»*0. Il Cristo risorto 
« opera nel cuore degli uomini con la 
virtù del suo Spirito, non solo susci­
tando il desiderio del mondo futuro, 
ma per ciò stesso anche ispirando, pu­
rificando e fortificando quei generosi 
propositi, con i quali la famiglia degli 
uomini cerca di rendere più umana la 
propria vita e di sottomettere a que­
sto fine tutta la terra»*'. E ancora lo 
Spirito che sparge i "semi del Verbo”, 
presenti nei riti e nelle culture, e li 
prepara a maturare in Cristo*2.

29. Così lo Spirito, che « soffia dove 
vuole » (Gv 3, 8) ed « operava nel mon­
do prima ancora che Cristo fosse glo­
rificato»*’, che «riempie l’universo ab­
bracciando ogni cosa e conosce ogni 
voce » (Sap 1, 7), ci induce ad allargare 
lo sguardo per considerare la sua azio­
ne presente in ogni tempo e in ogni 
luogo **. È un richiamo che io stesso ho 
fatto ripetutamente e che mi ha gui­
dato negli incontri con i popoli più 
diversi. Il rapporto della Chiesa con le 
altre religioni è dettato da un duplice 
rispetto: « Rispetto per l’uomo nella 
sua ricerca di risposte alle domande 
più profonde della vita, e rispetto per

55 Cfr. Lett. Enc. Dominum et vivificantem, 53: l.c., 874s.
56 Cfr. Ad gentes, 3.11.15; Gaudium et spes, 10-11. 22. 26. 38. 41. 92-93.
57 Gaudium et spes, 10. 15. 22.
58 Ibid., 41.
” Cfr. Lett. Enc. Dominum et vivificantem, 54: l.c., 875s.
*° Gaudium et spes, 26.
*' Ibid., 38, cfr. 93.
42 Cfr. Lumen gentium, 17; Ad gentes, 3. 15.
” Ad gentes, 4.
44 Cfr. Lett. Enc. Dominum et vivificantem, 53: l.c., 874.



Atti del Santo Padre 1279

l’azione dello Spirito nell’uomo » L’in­
contro inter-religioso di Assisi, esclusa 
ogni equivoca interpretazione, ha vo­
luto ribadire la mia convinzione che 
« ogni autentica preghiera è suscitata 
dallo Spirito Santo, il quale è miste­
riosamente presente nel cuore di ogni 
uomo » *

Questo Spirito è lo stesso che ha 
operato nell’incarnazione, nella vita, 
morte e risurrezione di Gesù ed opera 
nella Chiesa. Non è, dunque, alterna­
tivo a Cristo, né riempie una specie 
di vuoto, come talvolta si ipotizza es­
serci tra Cristo e il Logos. Quanto lo 
Spirito opera nel cuore degli uomini e 
nella storia dei popoli, nelle culture e 
religioni, assume un ruolo di prepara­
zione evangelica’7 e non può non avere 
riferimento a Cristo, Verbo fatto carne 
per l’azione dello Spirito, « per operare 
lui, l’Uomo perfetto, la salvezza di tutti 
e la ricapitolazione universale » “.

L’azione universale dello Spirito non 
va poi separata dall’azione peculiare, 
che egli svolge nel corpo di Cristo che è 
la Chiesa. Infatti, è sempre lo Spirito 
che agisce sia quando vivifica la Chiesa 
e la spinge ad annunziare il Cristo, sia 
quando semina e sviluppa i suoi doni 
in tutti gli uomini e i popoli, guidando 
la Chiesa a scoprirli, promuoverli e 
recepirli mediante il dialogo. Qualsiasi 
presenza dello Spirito va accolta con 
stima e gratitudine, ma il discernerla 
spetta alla Chiesa, alla quale Cristo ha 
dato il suo Spirito per guidarla alla 
verità tutta intera (cfr. Gv 16, 13).

L’attività missionaria è solo agli inizi

30. Il nostro tempo, con l’umanità in 
movimento e in ricerca, esige un rin­
novato impulso nell’attività missiona­
ria della Chiesa. Gli orizzonti e le pos­
sibilità della missione si allargano, e 
noi cristiani siamo sollecitati al corag­
gio apostolico, fondato sulla fiducia 
nello Spirito. È lui il protagonista della 
missione!

Sono numerose nella storia dell'uma­
nità le svolte epocali che stimolano il 
dinamismo missionario, e la Chiesa, 
guidata dallo Spirito, vi ha sempre ri­
sposto con generosità e lungimiranza. 
Né i frutti sono mancati. Da poco è 
stato celebrato il Millennio dell’evan­
gelizzazione della Rus’ e dei popoli 
slavi, mentre si sta per celebrare il 
cinqueccntesimo anniversario dell’evan­
gelizzazione delle Americhe. Parimenti, 
sono stati di recente commemorati i 
centenari delle prime missioni in di­
versi Paesi dell’Asia, dell’Africa e del­
l’Oceania. Oggi la Chiesa deve affron­
tare altre sfide, proiettandosi verso 
nuove frontiere sia nella prima mis­
sione ad gentes, sia nella nuova evan­
gelizzazione di popoli che hanno già 
ricevuto l’annuncio di Cristo. Oggi a 
tutti i cristiani, alle Chiese particolari 
ed alla Chiesa universale sono richiesti 
lo stesso coraggio che mosse i missio­
nari del passato e la stessa disponi­
bilità ad ascoltare la voce dello Spirito.

45 Discorso ad esponenti delle religioni non cristiane a Madras, 5 febbraio 1986: AAS 78 
(1986), 767; cfr. Messaggio ai popoli dell’Asia a Manila, 21 febbraio 1981, 2-4: AAS 73 (1981), 
392s.; Discorso ai rappresentanti delle religioni non cristiane a Tokyo, 24 febbraio 1981, 3-4: 
Insegnamenti IV/1 (1981), 507s.

46 Discorso ai Cardinali, alla Famiglia Pontificia e alla Curia e Prelatura Romana, 22 dicem­
bre 1986, 11: AAS (1987), 1089.

47 Lumen gentium, 16.
41 Gaudium et spes, 45; Lett. Enc. Dominum et vivificantem, 54: l.c., 876.



1280 Atti del Santo Padre

CAPITOLO IV

GLI IMMENSI ORIZZONTI DELLA MISSIONE "AD GENTES"

31. Il Signore Gesù inviò i suoi Apo­
stoli a tutte le persone, a tutti i popoli 
ed a tutti i luoghi della terra. Negli 
Apostoli la Chiesa ricevette una mis­
sione universale, che non ha confini e 
riguarda la salvezza nella sua integrità, 
secondo quella pienezza di vita che 
Cristo è venuto a portare (cfr. Gv 10, 
10): essa fu « inviata a rivelare e co­
municare la carità di Dio a tutti gli 
uomini e a tutti i popoli della terra »

Tale missione è unica, avendo la 
stessa origine e finalità; ma aH’interno 
di essa si danno compiti e attività di­
verse. Anzitutto, c’è l'attività missio­
naria, che chiamiamo missione ad gen­
tes in riferimento al Decreto conci­
liare: si tratta di un’attività primaria 
della Chiesa, essenziale e mai conclu­
sa. Infatti, la Chiesa « non può sot­
trarsi alla missione permanente di 
portare il Vangelo a quanti — sono 
milioni e milioni di uomini e donne — 
ancora non conoscono Cristo, redento­
re dell'uomo. È questo il compito più 
specificamente missionario che Gesù 
ha affidato e quotidianamente affida 
alla sua Chiesa » M.

Un quadro religioso complesso 
e in movimento

32. Oggi ci si trova di fronte ad una 
situazione religiosa assai diversificata 
e cangiante: i popoli sono in movi­
mento; realtà sociali e religiose, che 
un tempo erano chiare e definite, oggi 
evolvono in situazioni complesse. Basti 
pensare ad alcuni fenomeni, come l’ur­
banesimo, le migrazioni di massa, il 
movimento dei profughi, la scristianiz­
zazione di Paesi di antica cristianità, 
l’influsso emergente del Vangelo e dei 
suoi valori in Paesi a grandissima mag­
gioranza non cristiana, il pullulare di 
messianismi e di sètte religiose. È un 
rivolgimento di situazioni religiose e 
sociali, che rende difficile applicare in

concreto certe distinzioni e categorie 
ecclesiali, a cui si era abituati. Già 
prima del Concilio si diceva di alcune 
metropoli o terre cristiane che erano 
diventate "paesi di missione", né la 
situazione è certo migliorata negli an­
ni successivi.

D’altra parte, l'opera missionaria ha 
prodotto abbondanti frutti in tutte le 
parti del mondo, per cui esistono 
Chiese impiantate, a volte tante solide 
e mature da ben provvedere ai biso­
gni delle proprie comunità ed inviare 
anche personale per l’evangelizzazione 
in altre Chiese e territori. Di qui il 
contrasto con aree di antica cristia­
nità, che è necessario rievangelizzare. 
Alcuni, pertanto, si chiedono se sia an­
cora il caso di parlare di attività mis­
sionaria specifica o di ambiti precisi 
di essa, o se non si debba ammettere 
che esiste un’unica situazione missio­
naria, per cui non c’è che un’unica 
missione, dappertutto eguale. La diffi­
coltà di interpretare questa realtà com­
plessa e mutevole in ordine al man­
dato di evangelizzazione si manifesta 
già nel "vocabolario missionario": ad 
esempio, c’è una certa esitazione ad 
usare i termini "missioni” e "mis­
sionari”, giudicati superati e carichi 
di risonanze storiche negative; si pre­
ferisce usare il sostantivo "missione” 
al singolare e l’aggettivo "missiona­
rio” per qualificare ogni attività della 
Chiesa.

Questo travaglio denota un cambia­
mento reale, che ha aspetti positivi. 
Il cosiddetto rientro o "rimpatrio” del­
le missioni nella missione della Chie­
sa, il confluire della missiologia nel- 
l'ecclesiologia e l'inserimento di en­
trambe nel disegno trinitario di sal­
vezza, hanno dato un respiro nuovo 
alla stessa attività missionaria, conce­
pita non già come un compito ai mar­
gini della Chiesa, ma inserito nel cuo­
re della sua vita, quale impegno fon-

49

5U
Ad gentes, 10.
Esort. Ap. Christifideles laici (30 dicembre 1988), 35: AAS 81 (1989), 457.



Atti del Santo Padre 1281

damentale di tutto il Popolo di Dio. 
Occorre, però, guardarsi dal rischio 
di livellare situazioni molto diverse e 
di ridurre, se non far scomparire, la 
missione e i missionari ad gentes. Dire 
che tutta la Chiesa è missionaria non 
esclude che esista una specifica mis­
sione ad gentes, come dire che tutti 
i cattolici debbono essere missionari 
non esclude, anzi richiede che ci siano 
i "missionari ad gentes ed a vita” per 
vocazione specifica.

La missione ”ad gentes” 
conserva il suo valore

33. Le differenze nell’attività all’in­
terno dell’unica missione della Chiesa 
nascono non da ragioni intrinseche al­
la missione stessa, ma dalle diverse 
circostanze in cui essa si svolge 
Guardando al mondo d’oggi dal punto 
di vista dell’evangelizzazione, si pos­
sono distinguere tre situazioni.

Anzitutto, quella a cui si rivolge l’at­
tività missionaria della Chiesa: popoli, 
gruppi umani, contesti socio-culturali 
in cui Cristo e il suo Vangelo non sono 
conosciuti, o in cui mancano comu­
nità cristiane abbastanza mature da 
poter incarnare la fede nel proprio 
ambiente ed annunziarla ad altri grup­
pi. È, questa, propriamente la missione 
ad gentes “.

Ci sono, poi, comunità cristiane che 
hanno adeguate e solide strutture ec­
clesiali, sono ferventi di fede e di vita, 
irradiano la testimonianza del Vange­
lo nel loro ambiente e sentono l’impe­
gno della missione universale. In esse 
si svolge l’attività, o cura pastorale 
della Chiesa.

Esiste, infine, una situazione inter­
media, specie nei Paesi di antica cri­
stianità, ma a volte anche nelle Chiese 
più giovani, dove interi gruppi di bat­
tezzati hanno perduto il senso vivo del­
la fede, o addirittura non si ricono­
scono più come membri della Chiesa, 
conducendo un’esistenza lontana da 
Cristo e dal suo Vangelo. In questo ca­

so c’è bisogno di una "nuova evange­
lizzazione”, o ”ri-evangelizzazione”.

34. L’attività missionaria specifica, o 
missione ad gentes, ha come destina­
tari « i popoli e i gruppi che ancora 
non credono in Cristo », « coloro che 
sono lontani da Cristo », tra i quali la 
Chiesa « non ha ancora messo radici » ” 
e la cui cultura non è stata ancora 
influenzata dal VangeloM. Essa si di­
stingue dalle altre attività ecclesiali, 
perché si rivolge a gruppi ed ambienti 
non cristiani per l’assenza o insuffi­
cienza dell’annunzio evangelico e della 
presenza ecclesiale. Pertanto, si carat­
terizza come opera di annunzio del 
Cristo e del suo Vangelo, di edifica­
zione della Chiesa locale, di promo­
zione dei valori del Regno. La peculia­
rità di questa missione ad gentes de­
riva dal fatto che si rivolge ai non 
cristiani. Occorre, perciò, evitare che 
tale « compito più specificamente mis­
sionario, che Gesù ha affidato e quoti­
dianamente riaffida alla sua Chiesa»55, 
subisca un appiattimento nella missio­
ne globale di tutto il Popolo di Dio, e 
quindi, sia trascurato o dimenticato.

D’altronde, i confini fra cura pasto­
rale dei fedeli, nuova evangelizzazione 
e attività missionaria specifica non sono 
nettamente definibili, e non è pensa­
bile creare tra di esse barriere o 
compartimenti-stagni. Bisogna, tutta­
via, non perdere la tensione per l’an­
nunzio e per la fondazione di nuove 
Chiese presso popoli o gruppi umani, 
in cui ancora non esistono, poiché 
questo è il compito primo della Chie­
sa che è inviata a tutti i popoli, fino 
agli ultimi confini della terra. Senza 
la missione ad gentes la stessa dimen­
sione missionaria della Chiesa sarebbe 
priva del suo significato fondamentale 
e della sua attuazione esemplare.

È da notare, altresì, una reale e cre­
scente interdipendenza tra le varie at­
tività salvifiche della Chiesa: ciascuna 
influisce sull’altra, la stimola e la aiu­
ta. Il dinamismo missionario crea 
scambio tra le Chiese e orienta verso

51 Cfr. Ad gentes, 6.
52 Cfr. ibid.
53 Cfr. ibid., 6. 23. 27.
54 Cfr. Esort. Ap. Evangeli: nuntiandi, 18-20: l.c., 17-19.
55 Esort. Ap. Christifideles laici, 35: l.c., 457.



1282 Atti del Santo Padre

il mondo esterno, con influssi positivi 
in tutti i sensi. Le Chiese di antica cri­
stianità, ad esempio, alle prese col 
drammatico compito della nuova evan­
gelizzazione, comprendono meglio che 
non possono essere missionarie verso 
i non cristiani di altri Paesi e Conti­
nenti, se non si preoccupano seria­
mente dei non cristiani in casa pro­
pria: la missionarietà ad intra è segno 
credibile e stimolo per quella ad extra, 
e viceversa.

A tutti i popoli, nonostante le difficoltà

35. La missione ad gentes ha davanti 
a sé un compito immane che non è per 
nulla in via di estinzione. Essa, anzi, 
sia dal punto di vista numerico per 
l’aumento demografico, sia dal punto 
di vista socio-culturale per il sorgere 
di nuove relazioni, contatti e il variare 
delle situazioni, sembra destinata ad 
avere orizzonti ancora più vasti. Il 
compito di annunziare Gesù Cristo 
presso tutti i popoli appare immenso 
e sproporzionato rispetto alle forze 
umane della Chiesa.

Le difficoltà sembrano insormonta­
bili e potrebbero scoraggiare, se si 
trattasse di un’opera soltanto umana. 
In alcuni Paesi è proibito l’ingresso dei 
missionari; in altri è vietata non solo 
l’evangelizzazione, ma anche la con­
versione e persino il culto cristiano. 
Altrove gli ostacoli sono di natura cul­
turale: la trasmissione del messaggio 
evangelico appare irrilevante o incom­
prensibile, e la conversione è vista co­
me l’abbandono del proprio popolo e 
della propria cultura.

36. Né mancano le difficoltà interne 
al Popolo di Dio, le quali anzi sono 
le più dolorose. Già il mio Predeces­
sore Paolo VI indicava in primo luogo 
« la mancanza di fervore, tanto più 
grave perché nasce dal di dentro; essa 
si manifesta nella stanchezza, nella de­
lusione, nell’accomodamento, nel di­
sinteresse e, soprattutto, nella man­
canza di gioia e di speranza » “. Grandi 
ostacoli alla missionarietà della Chie­

sa sono anche le divisioni passate e 
presenti tra i cristiani ”, la scristianiz­
zazione in Paesi cristiani, la diminu­
zione delle vocazioni all’apostolato, le 
contro-testimonianze di fedeli e di co­
munità cristiane che non seguono nella 
loro vita il modello di Cristo. Ma una 
delle ragioni più gravi dello scarso in­
teresse per l’impegno missionario è la 
mentalità indifferentista, largamente 
diffusa, purtroppo, anche tra cristiani, 
spesso radicata in visioni teologiche 
non corrette e improntata ad un rela­
tivismo religioso che porta a ritenere 
che "una religione vale l’altra”. Possia­
mo aggiungere — come diceva lo stes­
so Pontefice — che ci sono anche « ali­
bi che possono sviare dall’evangelizza­
zione. I più insidiosi sono certamente 
quelli, per i quali si pretende di tro­
vare appoggio nel tale o tal altro inse­
gnamento del Concilio » ”,

Al riguardo, raccomando vivamente 
ai teologi e ai professionisti della stam­
pa cristiana di intensificare il proprio 
servizio alla missione, per trovare il 
senso profondo del loro importante 
lavoro lungo la retta via del sentire 
cum Ecclesia.

Le difficoltà interne ed esterne non 
debbono renderci pessimisti o inattivi. 
Ciò che conta — qui come in ogni set­
tore della vita cristiana — è la fidu­
cia che viene dalla fede, cioè dalla 
certezza che non siamo noi i prota­
gonisti della missione, ma Gesù Cristo 
e il suo Spirito. Noi siamo soltanto 
collaboratori e, quando abbiamo fatto 
tutto quello che ci è possibile, dobbia­
mo dire: « Siamo servi inutili. Abbia­
mo fatto quanto dovevamo fare » (Le 
17, 10).

Ambiti della missione "ad gentes”

37. La missione ad gentes, in forza 
del mandato universale di Cristo, non 
ha confini. Si possono, tuttavia, deli­
neare vari ambiti in cui essa si attua, 
in modo da avere il quadro reale della 
situazione.

a) Ambiti territoriali. L’attività mis-

“ Esort. Ap. Evangeli: nuntiandi, 80: l.c., 73.
57 Cfr. Ad gentes, 6.
58 Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 80: l.c., Tì.



Atti del Santo Padre 1283

sionaria è stata normalmente definita 
in rapporto a territori precisi. Il Con­
cilio Vaticano II ha riconosciuto la 
dimensione territoriale della missione 
ad gentes ”, anche oggi importante al 
fine di determinare responsabilità, com­
petenze e limiti geografici d’azione. È 
vero che ad una missione universale 
deve corrispondere una prospettiva 
universale: la Chiesa, infatti, non può 
accettare che confini geografici e im­
pedimenti politici ostacolino la sua 
presenza missionaria. Ma è anche vero 
che l’attività missionaria ad gentes, 
essendo diversa dalla cura pastorale 
dei fedeli e dalla nuova evangelizza­
zione dei non praticanti, si esercita in 
territori e presso gruppi umani ben 
delimitati.

Il moltiplicarsi delle giovani Chiese 
nei tempi recenti non deve illudere. 
Nei territori affidati a queste Chiese, 
specie in Asia, ma anche in Africa ed 
in America Latina e Oceania, ci sono 
vaste zone non evangelizzate: interi 
popoli e aree culturali di grande im­
portanza in non poche Nazioni non 
sono ancora raggiunti dall’annunzio 
evangelico e dalla presenza della Chie­
sa locale60. Anche in Paesi tradizional­
mente cristiani ci sono regioni affidate 
al regime speciale della missione ad 
gentes con gruppi ed aree non evange­
lizzate. Si impone, quindi, anche in 
questi Paesi non solo una nuova evan­
gelizzazione, ma in certi casi una pri­
ma evangelizzazione 6I.

Le situazioni, però, non sono omo­
genee. Pur riconoscendo che le affer­
mazioni circa la responsabilità missio­
naria della Chiesa non sono credibili 
se non sono autenticate da un serio 
impegno di nuova evangelizzazione nei 
Paesi di antica cristianità, non pare 
giusto equiparare la situazione di un 
popolo che non ha mai conosciuto 
Gesù Cristo con quella di un altro che 
l’ha conosciuto, accettato e poi rifiu­
tato, pur continuando a vivere in una 
cultura che ha assorbito in gran parte 
i princìpi e valori evangelici. Sono due 
condizioni, in rapporto alla fede, so­
stanzialmente diverse.

Pertanto, il criterio geografico, anche 
se non molto preciso e sempre provvi­
sorio, vale ancora per indicare le fron­
tiere verso cui deve rivolgersi l’atti­
vità missionaria. Ci sono Paesi ed aree 
geografiche e culturali in cui mancano 
comunità cristiane autoctone; altrove 
queste sono talmente piccole, da non 
essere un segno chiaro di presenza cri­
stiana; oppure queste comunità man­
cano di dinamismo per evangelizzare 
le loro società o appartengono a po­
polazioni minoritarie, non inserite nel­
la cultura nazionale dominante. Nel 
Continente asiatico, in particolare, ver­
so cui dovrebbe orientarsi principal­
mente la missione ad gentes, i cristiani 
sono una piccola minoranza, anche se 
a volte vi si verificano significativi mo­
vimenti di conversione ed esemplari 
modi di presenza cristiana.

b) Mondi e fenomeni sociali nuovi. 
Le rapide e profonde trasformazioni 
che caratterizzano oggi il mondo, in 
particolare il Sud, influiscono forte­
mente sul quadro missionario: dove 
prima c’erano situazioni umane e so­
ciali stabili, oggi tutto è in movimento. 
Si pensi, ad esempio, all’urbanizzazione 
e al massiccio incremento delle città, 
soprattutto dove più forte è la pres­
sione demografica. Già ora in non po­
chi Paesi più della metà della popola­
zione vive in alcune megalopoli, dove 
i problemi dell’uomo spesso peggiora­
no anche per l’anonimato in cui si 
sentono immerse le moltitudini.

Nei tempi moderni l’attività missio­
naria si è svolta soprattutto in regioni 
isolate, lontane dai centri civilizzati 
ed impervie per difficoltà di comuni­
cazione, di lingua, di clima. Oggi l’im­
magine della missione ad gentes sta 
forse cambiando: luoghi privilegiati 
dovrebbero essere le grandi città, dove 
sorgono nuovi costumi e modelli di vi­
ta, nuove forme di cultura e comunica­
zione, che poi influiscono sulla popola­
zione. È vero che la "scelta degli ultimi” 
deve portare a non trascurare i gruppi 
umani più marginali e isolati, ma è an­
che vero che non si possono evangeliz-

59 Cfr. Ad gentes, 6.
w Cfr. ibid., 20.
61 Cfr. Discorso ai membri del Simposio del Consiglio delle Conferenze Episcopali di Europa, 

11 ottobre 1985: AAS 78 (1986), 178-179.



1284 Atti del Santo Padre

zare le persone o i piccoli gruppi, tra­
scurando i centri dove nasce, si può 
dire, un’umanità nuova con nuovi mo­
delli di sviluppo. Il futuro delle giovani 
Nazioni si sta formando nelle città.

Parlando del futuro, non si possono 
dimenticare i giovani, i quali in nume­
rosi Paesi costituiscono già più della 
metà della popolazione. Come far giun­
gere il messaggio di Cristo ai giovani 
non cristiani, che sono il futuro di in­
teri Continenti? Evidentemente i mezzi 
ordinari della pastorale non bastano 
più: occorrono associazioni e istituzio­
ni, gruppi e centri speciali, iniziative 
culturali e sociali per i giovani. Ecco 
un campo, dove i moderni movimenti 
ecclesiali hanno ampio spazio per im­
pegnarsi.

Fra le grandi mutazioni del mondo 
contemporaneo, le migrazioni hanno 
prodotto un fenomeno nuovo: i non 
cristiani giungono assai numerosi nei 
Paesi di antica cristianità, creando oc­
casioni nuove di contatti e scambi cul­
turali, sollecitando la Chiesa all’acco­
glienza, al dialogo, all’aiuto e, in una 
parola, alla fraternità. Fra i migranti 
occupano un posto del tutto partico­
lare i rifugiati e meritano la massima 
attenzione. Essi sono ormai molti mi­
lioni nel mondo e non cessano di au­
mentare: sono fuggiti da condizioni di 
oppressione politica e di miseria disu­
mana, da carestie e siccità di dimen­
sioni catastrofiche. La Chiesa deve as­
sumerli nell’ambito della sua solleci­
tudine apostolica.

Infine si possono ricordare le condi­
zioni di povertà, spesso intollerabile, 
che vengono a crearsi in non pochi 
Paesi e sono spesso all’origine delle 
migrazioni di massa. La comunità dei 
credenti in Cristo è provocata da que­
ste situazioni disumane: l’annunzio di 
Cristo e del Regno di Dio deve diven­
tare strumento di riscatto umano per 
qusete popolazioni.

c) Aree culturali, o areopaghi mo­
derni. Paolo, dopo aver predicato in 
numerosi luoghi, giunto ad Atene, si 
reca all’areopago, dove annunzia il 
Vangelo, usando un linguaggio adatto 
e comprensibile in quell’ambiente (cfr.

At 17, 22-31). L’areopago rappresentava 
allora il centro della cultura del dotto 
popolo ateniese, ed oggi può essere as­
sunto a simbolo dei nuovi ambienti in 
cui si deve proclamare il Vangelo.

Il primo areopago del tempo mo­
derno è il mondo della comunicazione, 
che sta unificando l’umanità rendendola 
— come si suol dire — "un villaggio 
globale”. I mezzi di comunicazione so­
ciale hanno raggiunto una tale impor­
tanza da essere per molti il principale 
strumento informativo e formativo, di 
guida e di ispirazione per i comporta­
menti individuali, familiari, sociali. Le 
nuove generazioni soprattutto crescono 
in modo condizionato da essi. Forse 
è stato un po’ trascurato questo areo­
pago: si privilegiano generalmente altri 
strumenti per l’annunzio evangelico e 
per la formazione, mentre i mass-me- 
dia sono lasciati all'iniziativa di sin­
goli o di piccoli gruppi ed entrano 
nella programmazione pastorale in li­
nea secondaria. L’impegno nei mass­
media, tuttavia, non ha solo lo scopo 
di moltiplicare l’annunzio: si tratta di 
un fatto più profondo, perché l’evan­
gelizzazione stessa della cultura mo­
derna dipende in gran parte dal loro 
influsso. Non basta, quindi, usarli per 
diffondere il messaggio cristiano e il 
Magistero della Chiesa, ma occorre in­
tegrare il messaggio stesso in questa 
"nuova cultura” creata dalla comuni­
cazione moderna. È un problema com­
plesso, poiché questa cultura nasce, 
prima ancora che dai contenuti, dal 
fatto stesso che esistono nuovi modi 
di comunicare con nuovi linguaggi, 
nuove tecniche e nuovi atteggiamenti 
psicologici. Il mio Predecessore Paolo 
VI diceva che « la rottura fra il Van­
gelo e la cultura è senza dubbio il 
dramma della nostra epoca » ed il 
campo dell’odierna comunicazione con­
ferma in pieno questo giudizio.

Molti altri sono gli areopaghi del 
mondo moderno, verso cui si deve 
orientare l’attività missionaria della 
Chiesa. Ad esempio, l’impegno per la 
pace, lo sviluppo e la liberazione dei 
popoli; i diritti deH’uomo e dei popoli, 
soprattutto quelli delle minoranze; la 
promozione della donna e del bambi-

Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi, 20: l.c., 19.



Atti del Santo Padre 1285

no; la salvaguardia del creato sono 
altrettanti settori da illuminare con la 
luce del Vangelo.

È da ricordare, inoltre, il vastissimo 
areopago della cultura, della ricerca 
scientifica, dei rapporti internazionali 
che favoriscono il dialogo e portano 
a nuovi progetti di vita. Conviene es­
sere attenti e impegnati in queste istan­
ze moderne. Gli uomini avvertono di 
essere come naviganti nel mare della 
vita, chiamati a sempre maggiore unità 
e solidarietà: le soluzioni ai problemi 
esistenziali vanno studiate, discusse, 
sperimentate col concorso di tutti. 
Ecco perché Organismi e Convegni in­
ternazionali si dimostrano sempre più 
importanti in molti settori della vita 
umana, dalla cultura alla politica, dal- 
economia alla ricerca. I cristiani, che 
vivono e lavorano in questa dimensione 
internazionale, debbono sempre ricor­
dare il loro dovere di testimoniare il 
Vangelo.

38. Il nostro tempo è drammatico 
e insieme affascinante. Mentre da un 
lato gli uomini sembrano rincorrere la 
prosperità materiale e immergersi sem­
pre più nel materialismo consumistico, 
dall’altro si manifestano l’angosciosa 
ricerca di significato, il bisogno di in­
teriorità, il desiderio di apprendere 
nuove forme e modi di concentrazione 
e di preghiera. Non solo nelle culture 
impregnate di religiosità, ma anche 
nelle società secolarizzate è ricercata 
la dimensione spirituale della vita co­
me antidoto alla disumanizzazione. 
Questo cosiddetto fenomeno del "ri­
torno religioso” non è privo di ambi­
guità, ma contiene anche un invito. La 
Chiesa ha un immenso patrimonio spi­
rituale da offrire all’umanità, in Cri­
sto che si proclama « la via, la veri­
tà e la vita » (Gv 14, 6). È il cammino 
cristiano all’incontro con Dio, alla pre­
ghiera, all’ascesi, alla scoperta del sen­
so della vita. Anche questo è un areo­
pago da evangelizzare.

Fedeltà a Cristo
e promozione delia libertà dell'uomo

39. Tutte le forme dell’attività mis­
sionaria sono contrassegnate dalla con­
sapevolezza di promuovere la libertà 
dell’uomo annunciando a lui Gesù Cri­
sto. La Chiesa deve essere fedele a 
Cristo, di cui è il corpo e continua la 
missione. È necessario che essa « segua 
la stessa strada seguita da Cristo, la 
strada della povertà, dell’obbedienza, 
del servizio e del sacrificio di sé fino 
alla morte, da cui poi risorgendo uscì 
vincitore»6'. La Chiesa, quindi, ha il 
dovere di fare di tutto per svolgere 
la sua missione nel mondo e raggiun­
gere tutti i popoli; e ne ha anche 
il diritto, che le è stato dato da Dio 
per l’attuazione del suo piano. La li­
bertà religiosa, talvolta ancora limitata 
o coartata, è la premessa e la garanzia 
di tutte le libertà che assicurano il 
bene comune delle persone e dei po­
poli. È da auspicare che l’autentica li­
bertà religiosa sia concessa a tutti in 
ogni luogo, ed a questo scopo la Chie­
sa si adopera nei vari Paesi, specie in 
quelli a maggioranza cattolica, dove es­
sa ha un maggiore influsso. Ma non 
si tratta di un problema della religione 
di maggioranza o di minoranza, bensì 
di un diritto inalienabile di ogni per­
sona umana.

D’altra parte, la Chiesa si rivolge 
all’uomo nel pieno rispetto della sua 
libertà64: la missione non coarta la 
libertà, ma piuttosto la favorisce. La 
Chiesa propone, non impone nulla: ri­
spetta le persone e le culture e si 
ferma davanti al sacrario della co­
scienza. A coloro che si oppongono con 
i più vari pretesti all'attività missio­
naria la Chiesa ripete: Aprite le porte 
a Cristo!

Mi rivolgo a tutte le Chiese partico­
lari, giovani e antiche. Il mondo va 
sempre più unificandosi, lo spirito 
evangelico deve portare al superamen­
to di barriere culturali e nazionali-

“ Ad gentes, 5; cfr. Lumen gentium, 8.
64 Cfr. Dignitatis humanae, 3-4; Esort. Ap. Euangelii nuntiandi, 79-80: l.c., 71-75; Lett. Enc. 

Redemptor hominis, 12: l.c., 278-281.



1286 Atti del Santo Padre

stiche, evitando ogni chiusura. Bene­
detto XV ammoniva già i missionari 
del suo tempo se mai, « dimentichi 
della propria dignità, pensassero più 
alla loro patria terrestre che a quella 
del cielo » La stessa raccomandazio­
ne vale oggi per le Chiese particolari: 
aprite le porte ai missionari, poiché 
« ogni Chiesa particolare, che si sepa­
rasse volontariamente dalla Chiesa uni­
versale, perderebbe il suo riferimento 
al disegno di Dio e si impoverirebbe 
nella sua dimensione ecclesiale » “.

Rivolgere l’attenzione
verso il Sud e l’Oriente

40. L’attività missionaria rappresen­
ta ancor oggi la massima sfida per la 
Chiesa. Mentre si avvicina la fine del 
secondo Millennio della Redenzione, si 
fa sempre più evidente che le genti 
che non hanno ancora ricevuto il pri­
mo annunzio di Cristo sono la mag­
gioranza dell’umanità. Il bilancio del­
l’attività missionaria nei tempi moder­
ni è certo positivo: la Chiesa è stata 
fondata in tutti i Continenti, anzi oggi 
la maggioranza dei fedeli e delle Chie­
se particolari non è più nella vecchia

Europa, ma nei Continenti che i mis­
sionari hanno aperto alla fede.

Rimane, però, il fatto che gli « ultimi 
confini della terra », a cui si deve por­
tare il Vangelo, si allontanano sempre 
più, e la sentenza di Tertulliano, se­
condo cui il Vangelo è stato annunziato 
in tutta la terra e a tutti i popoli ", 
è ben lontana dalla sua concreta attua­
zione: la missione ad gentes è ancora 
agli inizi. Nuovi popoli compaiono sulla 
scena mondiale ed hanno anch’essi il 
diritto di ricevere l’annunzio della sal­
vezza. La crescita demografica del Sud 
e dell’Oriente, in Paesi non cristiani, 
fa aumentare di continuo il numero 
delle persone che ignorano la redenzio­
ne di Cristo.

Bisogna, dunque, rivolgere l’attenzio­
ne missionaria verso quelle aree geo­
grafiche e quegli ambienti culturali che 
sono rimasti al di fuori deH’influsso 
evangelico. Tutti i credenti in Cristo 
debbono sentire, come parte integrante 
della loro fede, la sollecitudine apo­
stolica di trasmetterne ad altri la gioia 
e la luce. Tale sollecitudine deve di­
ventare, per così dire, fame e sete di 
far conoscere il Signore, quando si al­
larga lo sguardo agli immensi oriz­
zonti del mondo non cristiano.

CAPITOLO V

LE VIE DELLA MISSIONE

41. « L’attività missionaria non è né 
più né meno che la manifestazione, o 
epifania, e la realizzazione del disegno 
di Dio nel mondo e nella storia, nella 
quale Dio, proprio mediante la mis­
sione, attua all’evidenza la storia della 
salvezza » “. Quali vie segue la Chiesa 
per giungere a questo risultato?

La missione è una realtà unitaria, 
ma complessa, e si esplica in vari mo­
di, tra cui alcuni sono di particolare 

importanza nella presente condizione 
della Chiesa e del mondo.

La prima forma di evangelizzazione 
è la testimonianza

42. L'uomo contemporaneo crede più 
ai testimoni che ai maestriM, più al­
l’esperienza che alla dottrina, più alla 
vita e ai fatti che alle teorie. La testi­
monianza della vita cristiana è la pri-

“ Epist. Ap. Maximum illud: l.c., 446.
“ Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 62: l.c., 52.
67 Cfr. De praescriptione haereticorum, XX: CCL I, 201 s.
68 Ad gentes, 9; cfr. cap. II, 10-18.
69 Cfr. Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 41: l.c., 31 s.



Atti del Santo Padre 1287

ma e insostituibile forma della missio­
ne: Cristo, di cui noi continuiamo la 
missione, è il «testimone» per eccellen­
za (Ap 1,5; 3,14) e il modello della testi­
monianza cristiana. Lo Spirito Santo 
accompagna il cammino della Chiesa 
e la associa alla testimonianza che egli 
rende a Cristo (cfr. Gv 15, 26-27).

La prima forma di testimonianza è 
la vita stessa del missionario, della 
famiglia cristiana e della comunità ec­
clesiale, che rende visibile un modo 
nuovo di comportarsi. Il missionario 
che, pur con tutti i limiti e difetti 
umani, vive con semplicità secondo il 
modello di Cristo, è un segno di Dio 
e delle realtà trascendenti. Ma tutti 
nella Chiesa, sforzandosi di imitare il 
divino Maestro, possono e debbono da­
re tale testimonianza™, che in molti 
casi è l’unico modo possibile di essere 
missionari.

La testimonianza evangèlica, a cui il 
mondo è più sensibile, è quella dell’at­
tenzione per le persone e della carità 
verso i poveri ed i piccoli, verso chi 
soffre. La gratuità di questo atteggia­
mento e di queste azioni, che contra­
stano profondamente con l’egoismo 
Presente nell’uomo, fa nascere precise 
domande che orientano a Dio e al Van­
gelo. Anche l'impegno per la pace, la 
giustizia, i diritti dell’uomo, la promo­
zione umana è una testimonianza del 
Vangelo, se è segno di attenzione per 
le persone ed è ordinato allo sviluppo 
integrale dell’uomo7I.

43. Il cristiano e le comunità cri­
stiane vivono profondamente inseriti 
nella vita dei rispettivi popoli e sono 
segno del Vangelo anche nella fedeltà 
alla loro patria, al loro popolo, alla 
cultura nazionale, sempre però nella 
libertà che Cristo ha portato. Il cri­
stianesimo è aperto alla fratellanza 
Universale, perché tutti gli uomini so- 
no figli dello stesso Padre e fratelli 
in Cristo.

La Chiesa è chiamata a dare la sua 
testimonianza a Cristo assumendo po­

sizioni coraggiose e profetiche di fron­
te alla corruzione del potere politico 
o economico; non cercando essa stessa 
gloria e beni materiali; usando dei suoi 
beni per il servizio dei più poveri ed 
imitando la semplicità di vita del Cri­
sto. La Chiesa e i missionari debbono 
dare anche la testimonianza dell’umil­
tà, rivolta anzitutto verso se stessi, 
che si traduce nella capacità di un esa­
me di coscienza a livello personale e 
comunitario, per correggere nei propri 
comportamenti quanto è anti-evange- 
lico e sfigura il volto di Cristo.

Il primo annunzio di Cristo Salvatore

44. L’annunzio ha la priorità perma­
nente nella missione: la Chiesa non 
può sottrarsi al mandato esplicito di 
Cristo, non può privare gli uomini del­
la "buona novella” che sono amati e 
salvati da Dio. « L'evangelizzazione con­
terrà sempre — come base, centro e 
insieme vertice del suo dinamismo — 
anche una chiara proclamazione che, 
in Gesù Cristo ... la salvezza è offerta 
ad ogni uomo, come dono di grazia 
e di misericordia di Dio stesso »7!. 
Tutte le forme dell’attività missionaria 
tendono verso questa proclamazione 
che rivela e introduce nel mistero na­
scosto nei secoli e svelato in Cristo 
(cfr. Ef 3, 3-9; Col 1, 25-29), il quale è 
nel cuore della missione e della vita 
della Chiesa, come cardine di tutta 
l’evangelizzazione.

Nella realtà complessa della missio­
ne il primo annunzio ha un ruolo cen­
trale e insostituibile, perché introduce 
« nel mistero dell’amore di Dio, che 
chiama a stringere in Cristo una per­
sonale relazione con lui »73 ed apre la 
via alla conversione. La fede nasce dal­
l’annunzio, ed ogni comunità ecclesiale 
trae origine e vita dalla risposta per­
sonale di ciascun fedele a tale annun­
zio ’4. Come l’economia salvifica è in­
centrata in Cristo, così l’attività missio­
naria tende alla proclamazione del suo

70 Cfr. Lumen gentium, 28 35. 38; Gaudium et spes, 43; Ad gentes, 11-12.
71 Cfr. Paolo VI, Lett. Er.c. Populorum progressio (26 marzo 1967), 21. 42: AAS 59 (1967), 

267 s, 278.
72 Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 27: l.c., 23.
73 Ad gentes, 13.
74 Cfr. Evangelii nuntiandi, 15: l.c., 13-15; Ad gentes, 13-14.



1288 Atti del Santo Padre

mistero.
L’annunzio ha per oggetto il Cristo 

crocifisso, morto e risorto: in lui si 
compie la piena e autentica liberazione 
dal male, dal peccato e dalla morte; 
in lui Dio dona la "vita nuova”, divina 
ed eterna. È questa la "buona novella”, 
che cambia l’uomo e la storia dell’uma­
nità e che tutti i popoli hanno il diritto 
di conoscere. Tale annunzio va fatto 
nel contesto della vita dell’uomo e dei 
popoli che lo ricevono. Esso, inoltre, 
deve essere fatto in atteggiamento di 
amore e di stima verso chi ascolta, 
con un linguaggio concreto e adattato 
alle circostanze. In esso lo Spirito è 
all'opera ed instaura una comunione 
tra il missionario e gli ascoltatori, pos­
sibile in quanto l’uno e gli altri entrano 
in comunione, per Cristo, col Padre”.

45. Essendo fatto in unione con l’in­
tera comunità ecclesiale, l’annunzio 
non è mai un fatto personale. Il mis­
sionario è presente ed opera in virtù 
di un mandato ricevuto e, anche se 
si trova solo, è collegato mediante vin­
coli invisibili, ma profondi all’attività 
evangelizzatrice di tutta la Chiesa™. Gli 
ascoltatori, prima o poi, intravedono 
dietro di lui la comunità che lo ha 
mandato e lo sostiene.

L’annunzio è animato dalla fede, che 
suscita entusiasmo e fervore nel mis­
sionario. Come si è detto, gli Atti de­
finiscono tale atteggiamento con la pa­
rola parresia, che significa parlare con 
franchezza e coraggio, e questo ter­
mine ricorre anche in S. Paolo: « Nel 
nostro Dio abbiamo avuto il coraggio 
di annunziarvi il Vangelo di Dio in 
mezzo a molte lotte » (1 Ts 2, 2). « Pre­
gate ... anche per me, perché quando 
apro la bocca, mi sia data una parola 
franca per far conoscere il mistero del 
Vangelo, del quale sono ambasciatore 
in catene, e io possa annunziarlo con 
franchezza come è mio dovere » (Ef 
6, 18-20).

Nell’annunziare Cristo ai non cristia­
ni il missionario è convinto che esiste 
già nei singoli e nei popoli, per l’azione 
dello Spirito, un’attesa anche se in­
conscia di conoscere la verità su Dio, 
sull’uomo, sulla via che porta alla li­

berazione dal peccato e dalla morte. 
L’entusiasmo nell’annunziare il Cristo 
deriva dalla convinzione di rispondere 
a tale attesa, sicché il missionario non 
si scoraggia né desiste dalla sua testi­
monianza, anche quando è chiamato 
a manifestare la sua fede in un am­
biente ostile o indifferente. Egli sa che 
lo Spirito del Padre parla in lui (cfr. 
Mt 10, 17-20; Le 12, 11-12) e può ripe­
tere con gli Apostoli: « Di questi fatti 
siamo testimoni noi e lo Spirito San­
to » (At 5, 32). Egli sa che non annun­
zia una verità umana, ma la « Parola 
di Dio », la quale ha una sua intrinseca 
e misteriosa potenza (cfr. Rm 1, 16).

La prova suprema è il dono della 
vita, fino ad accettare la morte per te­
stimoniare la fede in Gesù Cristo. Co­
me sempre nella storia cristiana, i 
"martiri”, cioè i testimoni, sono nume­
rosi e indispensabili al cammino del 
Vangelo. Anche nella nostra epoca ce 
ne sono tanti: Vescovi, sacerdoti, reli­
giosi e religiose, laici, a volte eroi sco­
nosciuti che danno la vita per testi­
moniare la fede. Sono essi gli annun­
ziatoti ed i testimoni per eccellenza.

Conversione e Battesimo

46. L’annunzio della Parola di Dio 
mira alla conversione cristiana, cioè al­
l’adesione piena e sincera a Cristo e al 
suo Vangelo mediante la fede. La con­
versione è dono di Dio, opera della Tri­
nità: è lo Spirito che apre le porte 
dei cuori, affinché gli uomini possano 
credere al Signore e « confessarlo » 
(cfr. 1 Cor 12, 3). Di chi si accosta a 
lui mediante la fede Gesù dice: « Nes­
suno può venire a me, se non lo atti­
ra il Padre che mi ha mandato » (Gv 
6, 44).

La conversione si esprime fin dall’ini­
zio con una fede totale e radicale, che 
non pone né limiti né remore al dono 
di Dio. Al tempo stesso, però, essa de­
termina un processo dinamico e per­
manente che dura per tutta resisten­
za, esigendo un passaggio continuo dal­
la « vita secondo la carne » alla « vita 
secondo lo Spirito » (cfr. Rm 8, 3-13). 
Essa significa accettare, con decisione

75 Cfr. Lete. Enc. Dominum et vivificantem, 42. 64: l.c., 857-859, 892-894.
76 Cfr. Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 60: l.c., 50 s.



Atti del Santo Padre 1289

personale, la sovranità salvifica di Cri­
sto e diventare suoi discepoli.

A questa conversione la Chiesa chia­
ma tutti, sull’esempio di Giovanni 
Battista, che preparava la via a Cristo, 
« predicando un battesimo di conver­
sione per il perdono dei peccati » (Me 
1, 4), e di Cristo stesso, il quale, « dopo 
che Giovanni fu arrestato, ... si recò 
in Galilea predicando il Vangelo di Dio 
e diceva: ”11 tempo è compiuto e il 
Regno di Dio è vicino; convertitevi e 
credete al Vangelo”» (Me 1, 14-15).

Oggi l’appello alla conversione, che 
i missionari rivolgono ai non cristiani, 
è messo in discussione o passato sotto 
silenzio. Si vede in esso un atto di 
"proselitismo”; si dice che basta aiu­
tare gli uomini ad essere più uomini 
o più fedeli alla propria religione, che 
basta costruire comunità capaci di ope­
rare per la giustizia, la libertà, la pace, 
la solidarietà. Ma si dimentica che ogni 
Persona ha il diritto di udire la "buo­
na novella” di Dio che si rivela e si 
dona in Cristo, per attuare in pienezza 
la sua propria vocazione. La grandezza 
di questo evento risuona nelle parole 
di Gesù alla Samaritana: « Se tu co­
noscessi il dono di Dio », e nel deside­
rio inconsapevole, ma ardente della 
donna: « Signore, dammi di quest’ac­
qua, perché non abbia più sete » (Gv 
4, 10.15).

47. Gli Apostoli, mossi dallo Spirito 
Santo, invitavano tutti a cambiare vita, 
a convertirsi ed a ricevere il Batte­
simo. Subito dopo l’evento della Pen­
tecoste, Pietro parla alla folla in modo 
convincente: « All’udir tutto questo, si 
sentirono come trafiggere il cuore e 
chiesero a Pietro e agli altri Apostoli: 
”Che cosa dobbiamo fare, fratelli?”. E 
Pietro disse: "Convertitevi, e ciascuno 
di voi si faccia battezzare nel nome 
di Gesù Cristo, per la remissione dei 
Vostri peccati; dopo riceverete il dono 
dello Spirito Santo” » (At 2, 37-38). E 
battezzò in quel giorno circa tremila 
Persone. Pietro ancora, dopo la gua- 
rigione dello storpio, parla alla folla e 
ripete: « Convertitevi, dunque, e cam­
biate vita, perché siano cancellati i vo­
stri peccati! » (At 3, 19).

La conversione è Cristo è connessa 
col Battesimo: lo è non solo per la 
prassi della Chiesa, ma per volere di 
Cristo, che ha inviato a far discepole 
tutte le genti ed a battezzarle (cfr. Mt 
28, 19); lo è anche per l’intrinseca esi­
genza di ricevere la pienezza della 
vita in lui: « In verità, in verità ti dico 
— Gesù dice a Nicodemo — se uno non 
nasce da acqua e da Spirito, non può 
entrare nel Regno di Dio » (Gv 3, 5). Il 
Battesimo, infatti, ci rigenera alla vita 
dei figli di Dio, ci unisce a Gesù Cristo, 
ci unge nello Spirito Santo: esso non 
è un semplice suggello della conver­
sione, quasi un segno esteriore che 
la dimostri e la attesti, bensì è Sacra­
mento che significa ed opera questa 
nuova nascita dallo Spirito, instaura 
vincoli reali e inscindibili con la Tri­
nità, rende membri del corpo di Cri­
sto, che è la Chiesa.

Tutto questo va ricordato, perché 
non pochi, proprio dove si svolge la 
missione ad gentes, tendono a scindere 
la conversione a Cristo dal Battesimo, 
giudicandolo come non necessario. È 
vero che in certi ambienti si notano 
aspetti sociologici relativi al Battesi­
mo, che ne oscurano il genuino signi­
ficato di fede. Ciò è dovuto a diversi 
fattori storici e culturali, che bisogna 
rimuovere dove ancora sussistono, af­
finché il Sacramento della rigenera­
zione spirituale appaia in tutto il suo 
valore: a questo compito devono de­
dicarsi le comunità ecclesiali locali. È 
vero anche che non poche persone af­
fermano di essere interiormente impe­
gnate con Cristo e col suo messaggio, 
ma non lo vogliono essere sacramen­
talmente, perché, a causa dei loro pre­
giudizi o delle colpe dei cristiani, non 
riescono a percepire la vera natura 
della Chiesa, mistero di fede e di amo­
re”. Desidero incoraggiare queste per­
sone ad aprirsi pienamente a Cristo 
ricordando ad esse che, se sentono il 
fascino di Cristo, egli stesso ha vo­
luto la Chiesa come "luogo” in cui pos­
sono di fatto incontrarlo. Al tempo 
stesso, invito i fedeli e le comunità 
cristiane a testimoniare autenticamen­
te Cristo con la loro vita nuova.

Certo, ogni convertito è un dono

77 Cfr. Lumen gentium, 6-9,



1290 Atti del Santo Padre

fatto alla Chiesa e comporta per essa 
una grave responsabilità non solo per­
ché va preparato al Battesimo col ca­
tecumenato e poi seguito con l’istru­
zione religiosa, ma perché, special- 
mente se è adulto, porta come un'ener­
gia nuova, l’entusiasmo della fede, il 
desiderio di trovare nella Chiesa stes­
sa il Vangelo vissuto. Sarebbe per lui 
una delusione se, entrato nella comu­
nità ecclesiale, vi trovasse una vita 
priva di fervore e senza segni di rin­
novamento. Non possiamo predicare la 
conversione, se non ci convertiamo noi 
stessi ogni giorno.

Formazione di Chiese locali

48. La conversione e il Battesimo im­
mettono nella Chiesa, dove già esiste, 
o richiedono la costituzione di nuove 
comunità che confessano Gesù Salva­
tore e Signore. Ciò fa parte del dise­
gno di Dio, a cui è piaciuto « di chia­
mare gli uomini a partecipare della 
sua stessa vita non tanto ad uno ad 
uno, ma di riunirli in un popolo, nel 
quale i suoi figli dispersi si racco- 
gliessero in unità » ™.

La missione ad gentes ha questo 
obiettivo: fondare comunità cristiane, 
sviluppare Chiese fino alla loro com­
pleta maturazione. È, questa, una mèta 
centrale e qualificante dell’attività mis­
sionaria, al punto che questa non si 
può dire esplicata finché non riesce ad 
edificare una nuova Chiesa particolare, 
normalmente funzionante nell'ambien­
te locale. Di ciò parla ampiamente il 
Decreto Ad gentesn, e dopo il Conci­
lio si è sviluppata una linea teologica 
per sottolineare che tutto il mistero 
della Chiesa è contenuto in ciascuna 
Chiesa particolare, purché questa non 
si soli, ma rimanga in comunione con 
la Chiesa universale e si faccia, a sua 
volta, missionaria. Si tratta di un gran­
de e lungo lavoro, del quale è difficile 
indicare le tappe precise, in cui cessa 
l’azione propriamente missionaria e si 
passa all’attività pastorale. Ma alcuni 
punti debbono restare chiari.

49. È necessario, anzitutto, cercare 
di stabilire in ogni luogo comunità cri­
stiane, che siano « segno della presenza 
divina nel mondo »80 e crescano fino 
a divenire Chiese. Nonostante l’alto nu­
mero delle diocesi, esistono tuttora 
vaste aree in cui le Chiese locali sono 
del tutto assenti o insufficienti rispetto 
alla vastità del territorio e alla densità 
della popolazione: rimane da compiere 
un grande lavoro di impianto e di svi­
luppo della Chiesa. Questa fase della 
storia ecclesiale, detta plantatio Eccle­
siae, non è terminata, anzi in molti 
raggruppamenti umani deve ancora 
iniziare.

La responsabilità di tale compito ri­
cade sulla Chiesa universale e sulle 
Chiese particolari, su tutto il Popolo 
di Dio e su tutte le forze missionarie. 
Ogni Chiesa, anche quella formata da 
neoconvertiti, è per sua natura missio­
naria, è evangelizzata ed evangelizzan­
te, e la fede va sempre presentata 
come dono di Dio da vivere in comu­
nità (famiglie, parrocchie, associazioni) 
e da irradiare all’esterno sia con la te­
stimonianza di vita che con la parola. 
L’azione evangelizzatrice della comu­
nità cristiana, prima sul proprio ter­
ritorio e poi altrove come partecipa­
zione alla missione universale, è il 
segno più chiaro della maturità della 
fede. Occorre un radicale cambiamento 
di mentalità per diventare missionari, 
e questo vale sia per le persone sia 
per le comunità. Il Signore chiama 
sempre ad uscire da se stessi, a condi­
videre con gli altri i beni che abbia­
mo, cominciando da quello più prezio­
so che è la fede. Alla luce di questo 
imperativo missionario si dovrà mi­
surare la validità degli organismi, mo­
vimenti, parrocchie e opere di aposto­
lato della Chiesa. Solo diventando mis­
sionaria la comunità cristiana potrà 
superare divisioni e tensioni interne e 
ritrovare la sua unità e il suo vigore 
di fede.

Le forze missionarie, provenienti da 
altre Chiese e Paesi, devono operare 
in comunione con quelle locali per lo 
sviluppo della comunità cristiana. In

78 Ad gentes, 2; cfr. Lumen gentium, 9. 
n Cfr. Ad gentes, cap. Ili, 19-22.
80 Ad gentes, 15.



Atti del Santo Padre 1291

particolare, tocca ad esse — sempre 
secondo le direttive dei Vescovi e in 
collaborazione con i responsabili del 
posto — promuovere la diffusione del­
la fede e l’espansione della Chiesa ne­
gli ambienti e gruppi non cristiani, ani­
mare in senso missionario le Chiese 
locali, cosicché la preoccupazione pa­
storale sia sempre abbinata a quella 
per la missione ad gentes. Ogni Chiesa 
farà allora veramente sua la sollecitu­
dine di Cristo, buon Pastore, che si 
prodiga per il suo gregge, ma al tempo 
stesso pensa alle « altre che non sono 
di quest’ovile » (Gv 10, 16).

50. Tale sollecitudine costituirà un 
motivo ed uno stimolo per un rinno­
vato impegno ecumenico. I legami esi­
stenti tra attività ecumenica ed atti­
vità missionaria rendono necessario 
considerare due fattori concomitanti. 
Da una parte, si deve riconoscere che 
« la divisione dei cristiani è di grave 
pregiudizio alla santa causa della pre­
dicazione del Vangelo a tutti gli uo­
mini e chiude a molti l’accesso alla 
fede »81. Il fatto che la buona novella 
della riconciliazione sia predicata dai 
cristiani tra loro divisi, ne indeboli­
sce la testimonianza, ed è perciò ur­
gente operare per l’unità dei cristiani, 
affinché l’attività missionaria possa riu­
scire più incisiva. Al tempo stesso, non 
dobbiamo dimenticare che gli stessi 
sforzi verso l’unità costituiscono di per 
sé un segno dell’opera di riconcilia­
zione che Dio conduce in mezzo a noi.

D’altra parte, è vero che tutti quelli 
che hanno ricevuto il Battesimo in Cri­
sto sono costituiti in una certa comu­
nione, sebbene imperfetta, tra loro. È 
su questa base che si fonda l’orienta­
mento dato dal Concilio: « I cattolici, 
esclusa ogni forma sia di indifferenti­
smo e di sincretismo, sia di sconside­
rata concorrenza, mediante una comu­
ne — per quanto possibile — profes­
sione di fede in Dio e in Gesù Cristo 
di fronte alle genti, mediante la coope­
razione nel campo tecnico e sociale 
come in quello religioso e culturale, 
collaborino fraternamente con i fra­
telli separati, secondo le norme del 
Decreto sull'ecumenismo »’2.

L’attività ecumenica e la testimo­
nianza concorde a Gesù Cristo dei cri­
stiani appartenenti a differenti Chiese 
e comunità ecclesiali, hanno già recato 
abbondanti frutti. Ma è sempre più 
urgente che essi collaborino e testimo­
nino insieme in questo tempo nel quale 
sètte cristiane e paracristiane semina­
no la confusione con la loro azione. 
L’espansione di queste sètte costituisce 
una minaccia per la Chiesa cattolica e 
per tutte le comunità ecclesiali con le 
quali essa intrattiene un dialogo. Ovun­
que possibile e secondo le circostanze 
locali, la risposta dei cristiani potrà 
essere anch’essa ecumenica.

Le "comunità ecclesiali di base” 
forza di evangelizzazione

51. Un fenomeno in rapida crescita 
nelle giovani Chiese, promosso dai Ve­
scovi e dalle loro Conferenze a volte 
come scelta prioritaria della pastorale, 
sono le comunità ecclesiali di base (co­
nosciute anche con altri nomi), le quali 
stanno dando buona prova come centri 
di formazione cristiana e di irradiazio­
ne missionaria. Si tratta di gruppi di 
cristiani a livello familiare o di am­
biente ristretto, i quali s’incontrano 
per la preghiera, la lettura della Scrit­
tura, la catechesi, per la condivisione 
dei problemi umani ed ecclesiali in vi­
sta di un impegno comune. Esse sono 
un segno di vitalità della Chiesa, stru­
mento di formazione e di evangelizza­
zione, valido punto di partenza per 
una nuova società fondata sulla "ci­
viltà deH’amore”.

Tali comunità decentrano e artico­
lano la comunità parrocchiale, a cui 
rimangono sempre unite; si radicano 
in ambienti popolari e contadini, di­
ventando fermento di vita cristiana, di 
attenzione per gli ultimi, di impegno 
per la trasformazione della società. In 
esse il singolo cristiano fa un’esperienza 
comunitaria, per cui anch’egli si sente 
un elemento attivo, stimolato a dare 
la sua collaborazione all’impegno di 
tutti. In tal modo esse sono strumento 
di evangelizzazione e di primo annun­
zio e fonte di nuovi ministeri, mentre,

81 Ibid., 6.
82 Ibid., 15; cfr. Decreto sull’ecumenismo Unitatis redintegratio, 3.



1292 Atti del Santo Padre

animata dalla carità di Cristo, offrono 
anche un'indicazione circa il modo di 
superare divisioni, tribalismi, razzismi.

Ogni comunità, infatti, per essere 
cristiana, deve fondarsi e vivere in Cri­
sto, nell’ascolto della Parola di Dio, 
nella preghiera incentrata sull’Eucari­
stia, nella comunione espressa in unità 
di cuore e di anima e nella condivi­
sione secondo i bisogni dei suoi mem­
bri (cfr. At 2, 42-47). Ogni comunità — 
ricordava Paolo VI — deve vivere in 
unità con la Chiesa particolare e uni­
versale, nella sincera comunione con i 
Pastori e il Magistero, impegnandosi 
nell’irradiazione missionaria ed evitan­
do ogni chiusura e strumentalizzazione 
ideologica ”, E il Sinodo dei Vescovi 
ha affermato: « Poiché la Chiesa è co­
munione, le nuove comunità di base, 
se veramente vivono in unità con la 
Chiesa, sono una vera espressione di 
comunione e mezzo per costruire una 
comunione più profonda. Perciò, sono 
motivo di grande speranza per la vita 
della Chiesa » M.

Incarnare il Vangelo 
nelle culture dei popoli

52. Svolgendo l’attività missionaria 
tra le genti, la Chiesa incontra varie 
culture e viene coinvolta nel processo 
d’inculturazione. È, questa, un’esigen­
za che ne ha segnato tutto il cammino 
storico, ma oggi è particolarmente 
acuta ed urgente.

Il processo di inserimento della Chie­
sa nelle culture dei popoli richiede 
tempi lunghi: non si tratta di un puro 
adattamento esteriore, poiché l’incultu- 
razione « significa l’intima trasforma­
zione degli autentici valori culturali 
mediante l’integrazione nel cristianesi­
mo e il radicamento del cristianesimo

nelle varie culture » ". È, dunque, un 
processo profondo e globale che inve­
ste sia il messaggio cristiano, sia la 
riflessione e la prassi della Chiesa. Ma 
è pure un processo diffìcile, perché 
non deve in alcun modo compromet­
tere la specificità e l’integrità della 
fede cristiana.

Per l’inculturazione la Chiesa incar­
na il Vangelo nelle diverse culture e, 
nello stesso tempo, introduce i popoli 
con le loro culture nella sua stessa 
comunità”; trasmette ad esse i propri 
valori, assumendo ciò che di buono c’è 
in esse e rinnovandole dall’interno ”. 
Da parte sua, con l’inculturazione la 
Chiesa diventa segno più comprensi­
bile di ciò che è e strumento più atto 
della missione.

Grazie a questa azione nelle Chiese 
locali, la stessa Chiesa universale si 
arricchisce di espressioni e valori nei 
vari settori della vita cristiana, quali 
l’evangelizzazione, il culto, la teologia, 
la carità; conosce ed esprime ancor 
meglio il mistero di Cristo, mentre 
viene stimolata ad un continuo rinno­
vamento. Questi temi, presenti nel 
Concilio e nel Magistero successivo, ho 
ripetutamente affrontato nelle mie vi­
site pastorali alle giovani Chiese”.

L’inculturazione è un cammino lento, 
che accompagna tutta la vita missio­
naria e chiama in causa i vari opera­
tori della missione ad gentes, le co­
munità cristiane man mano che si svi­
luppano, i Pastori che hanno la respon­
sabilità di discernere e stimolare la 
sua attuazione

53. I missionari, provenienti da altre 
Chiese e Paesi, devono inserirsi nel 
mondo socio-culturale di coloro ai 
quali sono mandati, superando i con­
dizionamenti del proprio ambiente di 
origine. Così devono imparare la lingua

83 Cfr. Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 58: l.c., 46-49.
84 Assemblea straordinaria del 1985, Relazione finale, II, C, 6.
85 Ibid., II, D, 4.
“ Cfr. Esort. Ap. Catechesi tradendae (16 ottobre 1979), 53: AAS 71 (1979), 1320; Epist. 

Enc. Slavorum apostoli (2 giugno 1985), 21: AAS 77 (1985), 802 s.
87 Cfr. Evangelii nuntiandi, 20: l.c., 18 s.
88 Cfr. Discorso ai Vescovi dello Zaire a Kinshasa, 3 maggio 1980, 4-6: AAS 72 (1980), 

432-435; Discorso ai Vescovi del Kenya a Nairobi, 7 maggio 1980, 6: AAS 72 (1980), 497; 
Discorso ai Vescovi dell’India a Delhi, 1 febbraio 1986, 5: AAS 78 (1986), 748 s.; Omelia a 
Cartagena, 6 luglio 1986, 7-8: AAS 79 (1987), 105 s.; cfr. anche Epist. Enc. Slavorum apostoli, 
21-22: l.c., 802-804.

8’ Cfr. Ad gentes, 22.



Atti del Santo Padre 1293

della regione in cui lavorano, cono­
scere le espressioni più significative di 
quella cultura, scoprendone i valori 
per diretta esperienza. Soltanto con 
questa conoscenza essi potranno por­
tare ai popoli in maniera credibile e 
fruttuosa la conoscenza del mistero na­
scosto (cfr. Rm 16, 25-27; Ef 3, 5). Per 
loro non si tratta certo di rinnegare la 
propria identità culturale, ma di com­
prendere, apprezzare, promuovere ed 
evangelizzare quella dell’ambiente in 
cui operano e, quindi, mettersi in gra­
do di comunicare realmente con esso, 
assumendo uno stile di vita che sia 
segno di testimonianza evangelica e di 
solidarietà con la gente.

Le comunità ecclesiali in formazione, 
ispirate dal Vangelo, potranno espri­
mere progressivamente la propria espe­
rienza cristiana in modi e forme ori­
ginali, consone alle proprie tradizioni 
culturali, purché sempre in sintonia 
con le esigenze oggettive della stessa 
fede. A questo scopo, specie in ordine 
ai settori di inculturazione più deli­
cati, le Chiese particolari del medesimo 
territorio dovranno operare in comu­
nione fra di loro50 e con tutta la Chie­
sa, convinte che solo l’attenzione sia 
alla Chiesa universale che alle Chiese 
Particolari le renderà capaci di tra­
durre il tesoro della fede nella legitti­
ma varietà delle sue espressioni”. Per­
ciò, i gruppi evangelizzatori offriranno 
gli elementi per una "traduzione” del 
messaggio evangelico ’2, tenendo pre­
senti gli apporti positivi che si sono 
avuti nei secoli grazie al contatto del 
cristianesimo con le varie culture, ma 
senza dimenticare i periodi di altera­
zioni che si sono a volte verificati93.

54. In proposito, restano fondamen­

tali alcune indicazioni. L’inculturazio- 
ne nel suo retto processo dev’essere 
guidata da due princìpi: « La compati­
bilità col Vangelo e la comunione con 
la Chiesa universale » ’4. Custodi del 
« deposito della fede », i Vescovi cure­
ranno la fedeltà e, soprattutto, il di- 
scernimento95, per il quale occorre un 
profondo equilibrio: c’è, infatti, il ri­
schio di passare acriticamente da una 
specie di alienazione dalla cultura ad 
una supervalutazione di essa, che è un 
prodotto dell’uomo, quindi è segnata 
dal peccato. Anch’essa dev’essere « pu­
rificata, elevata e perfezionata » *.

Un tale processo ha bisogno di gra­
dualità, in modo che sia veramente 
espressione dell’esperienza cristiana 
della comunità: « Occorrerà un'incuba­
zione del mistero cristiano nel genio 
del vostro popolo — diceva Paolo VI 
a Rampala —, perché la sua voce na­
tiva, più limpida e più franca, si in­
nalzi armoniosa nel coro delle voci 
della Chiesa universale » ”, Infine, l’in- 
culturazione deve coinvolgere tutto il 
Popolo di Dio, non solo alcuni esperti, 
poiché è noto che il popolo riflette quel 
genuino senso della fede che non bi­
sogna mai perdere di vista. Essa va sì 
guidata e stimolata, ma non forzata, 
per non suscitare reazioni negative nei 
cristiani: dev’essere espressione di vita 
comunitaria, cioè maturare in seno al­
la comunità, e non frutto esclusivo di 
ricerche erudite. La salvaguardia dei 
valori tradizionali è effetto di una fede 
matura.

Il dialogo con i fratelli 
di altre religioni

55. Il dialogo inter-religioso fa parte

90 Cfr. ibid.
91 Cfr. Esort. Ap. Euangelii nuntiandi, 64: l.c., 55.
92 Le Chiese particolari « hanno il compito di assimilare l’essenziale del messaggio evangelico, 

di trasfonderlo, senza la minima alterazione della sua verità fondamentale, nel linguaggio com­
preso da questi uomini e quindi di annunziarlo nel medesimo linguaggio... E il termine "lin­
guaggio” dev’essere qui inteso non tanto nel senso semantico o letterario, quanto in quello che 
si può chiamare antropologico o culturale» (Ibid., 63: l.c., 53).

93 Cfr. Discorso all’Udienza generale del 13 aprile 1988: Insegnamenti XI/1 (1988), 877-881.
94 Esort. Ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 10, in cui si tratta dell’inculturazione 

«nell’ambito del matrimonio e della famiglia»: AAS 74 (1982), 91.
95 Cfr. Esort. Ap. Euangelii nuntiandi, 63-65: l.c., 53-56.

Lumen gentium, 17.
92 Discorso ai partecipanti al Simposio dei Vescovi dell’Africa a Rampala, 31 luglio 1969, 

2: AAS 61 (1969), 577.



1294 Atti del Santo Padre

della missione evangelizzatrice della 
Chiesa. Inteso come metodo e mezzo 
per una conoscenza e un arricchimento 
reciproco, esso non è in contrapposi­
zione con la missione ad gentes, anzi 
ha speciali legami con essa e ne è 
un’espressione. Tale missione, infatti, 
ha per destinatari gli uomini che non 
conoscono Cristo e il suo Vangelo, ed 
in gran maggioranza appartengono ad 
altre religioni. Dio chiama a sé tutte 
le genti in Cristo, volendo loro comu­
nicare la pienezza della sua rivelazione 
e del suo amore; né manca di rendersi 
presente in tanti modi non solo ai sin­
goli individui, ma anche ai popoli me­
diante le loro ricchezze spirituali, di 
cui le religioni sono precipua ed essen­
ziale espressione, pur contenendo « la­
cune, insufficienze ed errori » ”. Tutto 
ciò il Concilio e il successivo Magistero 
hanno ampiamente sottolineato, mante­
nendo sempre fermo che la salvezza 
viene da Cristo e il dialogo non dispen­
sa dall’evangelizzazione

Alla luce dell’economia di salvezza, 
la Chiesa non vede un contrasto fra 
l’annuncio del Cristo e il dialogo inter­
religioso; sente, però, la necessità di 
comporli nell’ambito della sua missio­
ne ad gentes. Occorre, infatti, che que­
sti due elementi mantengano il loro 
legame intimo e, al tempo stesso, la 
loro distinzione, per cui non vanno né 
confusi, né strumentalizzati, né giudi­
cati equivalenti come se fossero inter­
cambiabili.

Ho scritto recentemente ai Vescovi 
dell’Asia: « Anche se la Chiesa ricono­
sce volentieri quanto c’è di vero e di 
santo nelle tradizioni religiose del 
Buddhismo, dellTnduismo e dell’Islam

— riflessi di quella verità che illumina 
tutti gli uomini —, ciò non diminuisce 
il suo dovere e la sua determinazione 
a proclamare senza esitazioni Gesù 
Cristo, che è "la via, la verità e la 
vita” ... Il fatto che i seguaci di altre 
religioni possano ricevere la grazia di 
Dio ed essere salvati da Cristo indi­
pendentemente dai mezzi ordinari che 
egli ha stabilito, non cancella affatto 
l’appello alla fede e al Battesimo che 
Dio vuole per tutti i popoli » Cristo 
stesso, infatti, « inculcando espressa- 
mente la necessità della fede e del 
Battesimo, ha confermato simultanea­
mente la necessità della Chiesa, nella 
quale gli uomini entrano mediante il 
Battesimo come per una porta »Il 
dialogo deve essere condotto ed attuato 
con la convinzione che la Chiesa è la 
via ordinaria di salvezza e che solo 
essa possiede la pienezza dei mezzi di 
salvezza ”2.

56. Il dialogo non nasce da tattica 
o da interesse, ma è un’attività che ha 
proprie motivazioni, esigenze, dignità: 
è richiesto dal profondo rispetto per 
tutto ciò che nell’uomo ha operato 
lo Spirito, che soffia dove vuole Con 
esso la Chiesa intende scoprire i « ger­
mi del Verbo » « i raggi della verità
che illumina tutti gli uomini »105, germi 
e raggi che si trovano nelle persone e 
nelle tradizioni religiose dell'umanità. 
Il dialogo si fonda sulla speranza e 
la carità e porterà frutti nello Spirito. 
Le altre religioni costituiscono una 
sfida positiva per la Chiesa: la stimo­
lano, infatti, sia a scoprire e a rico­
noscere i segni della presenza del Cri­
sto e dell’azione dello Spirito, sia ad

98 Paolo VI, Discorso all’apertura della II Sessione del Concilio Ecumenico Vaticano II, 
29 settembre 1963: AAS 55 (1963), 858; cfr. Concilio Vaticano II, Dichiarazione sulle rela­
zioni della Chiesa con le religioni non cristiane Nostra aetate, 2; Lumen gentium, 16; Ad gen­
tes, 9; Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 53: l.c., 41 s.

99 Cfr. Paolo VI, Lett. Enc. Ecclesiam suam (6 agosto 1964): AAS 56 (1964), 609-659; 
Ad gentes, 11. 41; Segretariato per i non cristiani, L’atteggiamento della Chiesa di fronte ai 
seguaci di altre religioni - Riflessioni e orientamenti su dialogo e missione (4 settembre 1984): 
AAS 76 (1984), 816-828.

100 Lettera ai Vescovi dell’Asia in occasione della V Assemblea Plenaria della Federazione 
delle loro Conferenze Episcopali (23 giugno 1990), 4: L’Osservatore Romano, 18 luglio 1990.

101 Lumen gentium, 14; cfr. Ad gentes, 7.
102 Cfr. Unitatis redintegratio, 3; Ad gentes, 7.
103 Cfr. Lett. Enc. Redemptor hominis, 12: l.c., 279.
104 Ad gentes, 11. 15.
1115 Nostra aetate, 2.



Atti del Santo Padre 1295

approfondire la propria identità e a 
testimoniare l’integrità della Rivela­
zione, di cui è depositaria per il bene 
di tutti.

Deriva da qui lo spirito che deve 
animare tale dialogo nel contesto del­
la missione. L’interlocutore dev’essere 
coerente con le proprie tradizioni e 
convinzioni religiose ed aperto a com­
prendere quelle dell’altro, senza dissi­
mulazioni o chiusure, ma con verità, 
umiltà, lealtà, sapendo che il dialogo 
può arricchire ognuno. Non ci deve 
essere nessuna abdicazione né ireni­
smo, ma la testimonianza reciproca 
per un comune progresso nel cammino 
di ricerca e di esperienza religiosa e, 
al tempo stesso, per il superamento di 
pregiudizi, intolleranze e malintesi. Il 
dialogo tende alla purificazione e con­
versione interiore che, se perseguita 
con docilità allo Spirito, sarà spiritual- 
mente fruttuosa.

57. Al dialogo si apre un vasto cam­
po, potendo esso assumere molteplici 
forme ed espressioni: dagli scambi tra 
esperti delle tradizioni religiose o rap­
presentanti ufficiali di esse alla colla­
borazione per lo sviluppo integrale e 
la salvaguardia dei valori religiosi; dal­
la comunicazione delle rispettive espe­
rienze spirituali al cosiddetto "dialogo 
di vita”, per cui i credenti delle diverse 
religioni testimoniano gli uni agli altri 
nell’esistenza quotidiana i propri valori 
umani e spirituali e si aiutano a viverli 
per edificare una società più giusta e 
fraterna.

Tutti i fedeli e le comunità cristiane 
sono chiamati a praticare il dialogo, 
anche se non nello stesso grado e for- 
rna. Per esso è indispensabile l’apporto 
dei laici, che « con l’esempio della loro 
vita e con la propria azione possono 
favorire il miglioramento dei rapporti 
tra seguaci delle diverse religioni » 
rnentre alcuni di loro potranno pure 
dare un contributo di ricerca e di 
studio ,0,.

Sapendo che non pochi missionari 
e comunità cristiane trovano nella via

difficile e spesso incompresa del dia­
logo l’unica maniera di rendere sin­
cera testimonianza a Cristo e gene­
roso servizio all’uomo, desidero inco­
raggiarli a perseverare con fede e ca­
rità, anche là dove i loro sforzi non 
trovano accoglienza e risposta. Il dia­
logo è una via verso il Regno e darà 
sicuramente i suoi frutti, anche se tem­
pi e momenti sono riservati al Padre 
(cfr. At 1, 7).

Promuovere lo sviluppo 
educando le coscienze

58. La missione ad gentes si svolge 
ancor oggi, per gran parte, in quelle 
regioni del Sud del mondo, dove è più 
urgente l’azione per lo sviluppo inte­
grale e la liberazione da ogni oppres­
sione. La Chiesa ha sempre saputo su­
scitare, nelle popolazioni che ha evan­
gelizzato, la spinta verso il progresso, 
ed oggi i missionari più che in passato 
sono riconosciuti anche come promo­
tori di sviluppo da Governi ed esperti 
internazionali, i quali restano ammirati 
del fatto che si ottengano notevoli 
risultati con scarsi mezzi.

Nell’Enciclica Sollicitudo rei socialis 
ho affermato che « la Chiesa non ha 
soluzioni tecniche da offrire al sotto­
sviluppo in quanto tale », ma « dà il 
primo contributo alla soluzione dell’ur­
gente problema dello sviluppo, quando 
proclama la verità su Cristo, su se 
stessa e sull’uomo, applicandola ad 
una situazione concreta » La Con­
ferenza dei Vescovi latino-americani a 
Puebla ha affermato che « il miglior 
servizio al fratello è l’evangelizzazione, 
che lo dispone a realizzarsi come figlio 
di Dio, lo libera dalle ingiustizie e lo 
promuove integralmente » La mis­
sione della Chiesa non è di operare 
direttamente sul piano economico o 
tecnico o politico o di dare un contri­
buto materiale allo sviluppo, ma con­
siste essenzialmente nell’offrire ai po­
poli non un "avere di più”, ma un 
"essere di più”, risvegliando le coscien-

106 Esort. Ap. Christifideles laici, 35: l.c., 458.
107 Cfr. Ad gentes, 41.
108 Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 41: AAS 80 (1988), 570 s.
lw Documenti della III Conferenza Generale dell’Episcopato latino-americano a Puebla 

(1979): 3760 (1145).



1296 Atti del Santo Padre

ze col Vangelo. « L’autentico sviluppo 
umano deve affondare le sue radici in 
un’evangelizzazione sempre più pro­
fonda »

La Chiesa e i missionari sono pro­
motori di sviluppo anche con le loro 
scuole, ospedali, tipografìe, università, 
fattorie agricole sperimentali. Ma lo 
sviluppo di un popolo non deriva pri­
mariamente né dal denaro, né dagli 
altri aiuti materiali, né dalle strut­
ture tecniche, bensì dalla formazione 
delle coscienze, dalla maturazione del­
le mentalità e dei costumi. È l'uomo 
il protagonista dello sviluppo, non il 
denaro o la tecnica. La Chiesa educa 
le coscienze rivelando ai popoli quel 
Dio che cercano, ma non conoscono, 
la grandezza dell’uomo creato ad im­
magine di Dio e da lui amato, l’egua­
glianza di tutti gli uomini come figli di 
Dio, il dominio sulla natura creata e 
posta a servizio dell’uomo, il dovere 
di impegnarsi per lo sviluppo di tutto 
l’uomo e di tutti gli uomini.

59. Col messaggio evangelico la Chie­
sa offre una forza liberante e fautrice 
di sviluppo proprio perché porta alla 
conversione del cuore e della mentalità, 
fa riconoscere la dignità di ciascuna 
persona, dispone alla solidarietà, al­
l’impegno, al servizio dei fratelli, inse­
risce l’uomo nel progetto di Dio, che 
è la costruzione del Regno di pace, di 
giustizia a partire già da questa vita. 
È la prospettiva biblica dei « cieli nuo­
vi e terra nuova » (cfr. Is 65, 17; 2 Pt 
3, 13; Ap 21, 1), la quale ha inserito 
nella storia lo stimolo e la mèta per 
l’avanzamento dell’umanità. Lo svilup­
po dell’uomo viene da Dio, dal modello 
di Gesù uomo-Dio, e deve portare a 
Dio Ecco perché tra annunzio evan­
gelico e promozione dell’uomo c’è una 
stretta connessione.

Il contributo della Chiesa e della sua 
opera evangelizzatrice per lo sviluppo 
dei popoli riguarda non soltanto il

Sud del mondo, per combattervi la 
miseria materiale e il sottosviluppo, 
ma anche il Nord, che è esposto alla 
miseria morale e spirituale causata 
dal « supersviluppo » “2. Certa moder­
nità a-religiosa, dominante in alcune 
parti del mondo, si basa sull’idea che, 
per rendere l’uomo più uomo, basti 
arricchire e perseguire la crescita tec­
nico-economica. Ma uno sviluppo senza 
anima non può bastare all’uomo, e 
l’eccesso di opulenza gli è nocivo co­
me l’eccesso di povertà. Il Nord del 
mondo ha costruito un tale "modello 
di sviluppo” e lo diffonde nel Sud, dove 
il senso di religiosità ed i valori umani 
che vi sono presenti rischiano di esser 
travolti dall’ondata del consumismo.

« Contro la fame cambia la vita » è 
il motto nato in ambienti ecclesiali, 
che indica ai popoli ricchi la via per 
diventare fratelli dei poveri: bisogna 
ritornare ad una vita più austera che 
favorisca un nuovo modello di svilup­
po, attento ai valori etici e religiosi. 
L’attività missionaria apporta ai po­
veri la luce e lo stimolo per il vero 
sviluppo, mentre la nuova evangeliz­
zazione deve, tra l’altro, creare nei 
ricchi la coscienza che è venuto il 
momento di farsi realmente fratelli 
dei poveri nella comune conversione 
allo sviluppo integrale, aperto all’As­
soluto

La carità fonte e criterio 
della missione

60. « La Chiesa nel mondo intero — 
dissi durante la mia visita in Brasile 
— vuol essere la Chiesa dei poveri. 
Essa vuol estrarre tutta la verità con­
tenuta nelle Beatitudini e soprattutto 
nella prima: "Beati i poveri in spi­
rito” ... Essa vuole insegnare questa 
verità e vuol metterla in pratica come 
Gesù, che venne a fare e ad inse­
gnare » "4.

110 Discorso ai Vescovi, ai sacerdoti, alle religiose ed ai religiosi a Jakarta, 10 ottobre 1989, 
5: L’Osservatore Romano, 11 ottobre 1989.

111 Cfr. Lett. Enc. Populorum progressio, 14-21. 40-42: l.c., 264-268. 277 s.; Lett. Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 27-41: l.c., 547-572.

112 Cfr. Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, 28: l.c., 548-550.
113 Cfr. ibid., cap. IV, 27-34: l.c., 547-560; cfr. Lett. Enc. Populorum progressio, 19-21. 

41-42: l.c., 266-268. 277 s.
"* Discorso agli abitanti della favela Vidigal a Rio de Janeiro, 2 luglio 1980, 4: AAS 72 

(1980), 854.



Atti del Santo Padre 1297

Le giovani Chiese, che per lo più 
vivono fra popoli afflitti da una po­
vertà assai diffusa, esprimono spesso 
questa preoccupazione come parte in­
tegrante della loro missione. La Con­
ferenza Generale dell’Episcopato latino­
americano a Puebla, dopo aver ricor­
dato l’esempio di Gesù, scrive che « i 
poveri meritano un’attenzione preferen­
ziale, qualunque sia la condizione mo­
rale o personale in cui si trovano. Fatti 
a immagine e somiglianza di Dio per 
essere suoi figli, questa immagine è 
offuscata e persino oltraggiata. Perciò, 
Dio prende le loro difese e li ama. 
Ne consegue che i primi destinatari 
della missione sono i poveri, e la loro 
evangelizzazione è per eccellenza segno 
e prova della missione di Gesù » "5.

Fedele allo spirito delle Beatitudini, 
la Chiesa è chiamata alla condivisione 
con i poveri e gli oppressi di ogni 
genere. Esorto, perciò, tutti i disce­
poli di Cristo e le comunità cristiane, 
dalle famiglie alle diocesi, dalle par­
rocchie agli istituti religiosi, a fare 
una sincera revisione della propria 
vita nel senso della solidarietà con i

poveri. Nello stesso tempo, ringrazio 
i missionari che con la loro presenza 
amorosa ed il loro umile servizio ope­
rano per lo sviluppo integrale della 
persona e della società mediante scuo­
le, centri sanitari, lebbrosari, case di 
assistenza per handicappati e anziani, 
iniziative per la promozione della don­
na e simili. Ringrazio i sacerdoti, i reli­
giosi, le religiose ed i laici per la loro 
dedizione, mentre incoraggio i volon­
tari di Organizzazioni non governative, 
oggi sempre più numerosi, che si de­
dicano a queste opere di carità e di 
promozione umana.

Sono, infatti, queste opere che testi­
moniano l’anima di tutta l’attività 
missionaria: l’amore, che è e resta il 
movente della missione, ed è anche 
« l’unico criterio secondo cui tutto de­
ve essere fatto o non fatto, cambiato 
o non cambiato. È il principio che 
deve dirigere ogni azione e il fine a 
cui essa deve tendere. Quando si agi­
sce con riguardo alla carità o ispirati 
dalla carità, nulla è disdicevole e tutto 
è buono »

CAPITOLO VI

I RESPONSABILI E GLI OPERATORI 
DELLA PASTORALE MISSIONARIA

61. Non c’è testimonianza senza te­
stimoni, come non c’è missione senza 
missionari. Perché collaborino alla sua 
missione e continuino la sua opera sal­
vifica, Gesù sceglie e invia delle per­
sone come suoi testimoni e apostoli: 
« Sarete miei testimoni a Gerusalem­
me, in tutta la Giudea e la Samaria e 
fino agli estremi confini della terra » 
(At 1, 8).

I Dodici sono i primi operatori del­
la missione universale: essi costitui­
scono un "soggetto collegiale” della 
missione, essendo stati scelti da Gesù 
Per restare con lui ed essere inviati 

« alle pecore perdute della casa di 
Israele» (Mt 10, 6). Questa collegialità 
non impedisce che nel gruppo si di­
stinguano singole figure, come Giaco­
mo, Giovanni e, più di tutti, Pietro, 
la cui persona ha tanto rilievo da giu­
stificare l’espressione: « Pietro e gli al­
tri Apostoli » (Al 2, 14.37). Grazie a lui 
si aprono gli orizzonti della missione 
universale, in cui successivamente ec­
cellerà Paolo, che per volontà divina 
fu chiamato e inviato tra le genti (cfr. 
Gal 1, 15-16).

Nell’espansione missionaria delle ori­
gini, accanto agli Apostoli troviamo

115 Documenti della III Conferenza Generale dell’Episcopato latino-americano a Puebla 
(1979): 3757 (1142).

"6 Isacco della Stella, Sermone 31: PL 194, 1793.



1298 Atti del Santo Padre

altri umili operatori che non si deb­
bono dimenticare: sono persone, grup­
pi, comunità. Un tipico esempio di 
Chiesa locale è la comunità di Antio­
chia, che da evangelizzata si fa evan­
gelizzatrice ed invia i suoi missionari 
alle genti (cfr. At 13, 2-3). La Chiesa 
primitiva vive la missione come com­
pito comunitario, pur riconoscendo 
nel suo seno degli "inviati speciali”, o 
"missionari consacrati alle genti”, co­
me Paolo e Barnaba.

62. Quanto fu fatto all’inizio del cri­
stianesimo per la missione universale 
conserva la sua validità ed urgenza an­
che oggi. La Chiesa è missionaria per 
sua natura, poiché il mandato di Cri­
sto non è qualcosa di contingente e 
di esteriore, ma raggiunge il cuore 
stesso della Chiesa. Ne deriva che tut­
ta la Chiesa e ciascuna Chiesa è inviata 
alle genti. Le stesse Chiese più giovani, 
proprio « perché questo zelo missiona­
rio fiorisca nei membri della loro pa­
tria », debbono « partecipare quanto 
prima e di fatto alla missione univer­
sale della Chiesa, inviando anch’esse 
dei missionari a predicare dappertutto 
nel mondo il Vangelo, anche se soffro­
no di scarsezza di clero » Molte già 
fanno così, ed io le incoraggio viva­
mente a continuare.

In questo vincolo essenziale di co­
munione tra la Chiesa universale e le 
Chiese particolari si esercita l’auten­
tica e piena missionarietà: « In un 
mondo che col crollare delle distanze 
si fa sempre più piccolo, le comunità 
ecclesiali devono collegarsi fra di loro, 
scambiarsi energie e mezzi, impegnarsi 
insieme nell’unica e comune missione 
di annunziare e vivere il Vangelo ... 
Le Chiese cosiddette giovani ... hanno 
bisogno della forza di quelle antiche, 
mentre queste hanno bisogno della te­
stimonianza e della spinta delle più 
giovani, in modo che le singole Chiese

attingano dalla ricchezza delle altre 
Chiese »

I primi responsabili 
dell’attività missionaria

63. Come il Signore risorto conferì 
al collegio apostolico con a capo Pietro 
il mandato della missione universale, 
così questa responsabilità incombe in­
nanzi tutto sul collegio dei Vescovi con 
a capo il Successore di Pietro Con­
sapevole di questa responsabilità, negli 
incontri con i Vescovi sento il dovere 
di condividerla in ordine sia alla nuo­
va evangelizzazione che alla missione 
universale. Mi sono messo in cammino 
sulle vie del mondo, « per annunziare 
il Vangelo, per "confermare i fratelli” 
nella fede, per consolare la Chiesa, 
per incontrare l’uomo. Sono viaggi di 
fede ... Sono altrettante occasioni di 
catechesi itinerante, di annuncio evan­
gelico nel prolungamento, a tutte le 
latitudini, del Vangelo e del Magistero 
apostolico, dilatato alle odierne sfere 
planetarie » 12°.

I fratelli Vescovi sono con me diret­
tamente responsabili dell’evangelizza­
zione del mondo, sia come membri del 
collegio episcopale, sia come Pastori 
delle Chiese particolari. In proposito, 
il Concilio dichiara: « La cura di an­
nunziare in ogni parte della terra il 
Vangelo appartiene al corpo dei Pa­
stori, ai quali in comune Cristo diede 
il mandato » l2‘. Esso afferma anche 
che i Vescovi « sono stati consacrati 
non soltanto per una diocesi, ma per 
la salvezza di tutto il mondo »l22. Que­
sta responsabilità collegiale ha conse­
guenze pratiche. Parimenti, « il Sinodo 
dei Vescovi ... tra gli affari d’importan­
za generale deve seguire con partico­
lare sollecitudine l’attività missiona­
ria, che è il dovere più alto e più sa­
cro della Chiesa » ,2J. La stessa respon-

117 Ad gentes, 20.
Esort. Ap. Christifideles laici, 35: l.c., 458.
Cfr. Ad gentes, 38.

120 Discorso ai membri del Sacro Collegio e a tutti i collaboratori della Curia Romana, della 
Città del Vaticano e del Vicariato di Roma, 28 giugno 1980, 10: Insegnamenti III/l (1980), 
1887.

121 Lumen gentium, 23.
122 Ad gentes, 38.
123 Ibid., 29.



Atti del Santo Padre 1299

sabilità si riflette, in varia misura, nelle 
Conferenze Episcopali e nei loro orga­
nismi a livello continentale, che per­
ciò debbono offrire un proprio contri­
buto all'impegno missionario 12‘.

Ampio è pure il dovere missionario 
di ciascun Vescovo, come Pastore di 
una Chiesa particolare. Spetta a lui 
« come capo e centro unitario dell’apo­
stolato diocesano, promuovere, dirige­
re e coordinare l’attività missionaria ... 
Provveda anche a che l’attività aposto­
lica non resti limitata ai soli conver­
titi, ma che una giusta parte di mis­
sionari e di sussidi sia destinata alla 
evangelizzazione dei non cristiani »12S.

64. Ogni Chiesa particolare deve 
aprirsi generosamente alle necessità 
delle altre. La collaborazione fra le 
Chiese, in una reale reciprocità che 
le rende pronte a dare ed a rice­
vere, è anche fonte di arricchimento 
per tutte ed interessa i vari settori 
della vita ecclesiale. A questo riguar­
do, resta esemplare la dichiarazione 
dei Vescovi a Puebla: « Finalmente è 
giunta l’ora per l’America Latina ... 
di proiettarsi oltre le sue frontiere, ad 
gentes. È certo che noi stessi abbia­
mo ancora bisogno di missionari, ma 
dobbiamo dare della nostra povertà »

Con questo spirito invito i Vescovi e 
le Conferenze Episcopali ad attuare ge­
nerosamente quanto è previsto nella 
Nota direttiva, che la Congregazione 
Per il Clero ha emanato per la colla­
borazione tra le Chiese particolari e, 
specialmente, per la migliore distribu­
zione del clero nel mondo 122.

La missione della Chiesa è più vasta 
della "comunione fra le Chiese”: que­
sta deve essere orientata, oltre che al­
l’aiuto per la rievangelizzazione, anche 
e soprattutto nel senso della missio- 
narietà specifica. Mi appello a tutte le 
Chiese, giovani e antiche, perché condi­
vidano con me questa preoccupazione,

curando l’incremento delle vocazioni 
missionarie e superando le varie dif­
ficoltà.

Missionari ed Istituti "ad gentes”

65. Fra gli operatori della pastorale 
missionaria occupano tuttora, come in 
passato, un posto di fondamentale im­
portanza quelle persone ed istituzioni, 
a cui il Decreto Ad gentes dedica lo 
speciale capitolo dal titolo: ”1 missio­
nari” 12’. Al riguardo, s’impone un’ap- 
profondita riflessione, anzitutto, per i 
missionari stessi, che dai cambiamenti 
della missione possono essere indotti a 
non capir più il senso della loro voca­
zione, a non saper più che cosa pre­
cisamente la Chiesa si attenda oggi 
da loro.

Punto di riferimento sono queste pa­
role del Concilio: « Benché l’impegno 
di diffondere la fede ricada su qual­
siasi discepolo di Cristo in proporzione 
delle sue possibilità, Cristo Signore 
chiama sempre dalla moltitudine dei 
suoi discepoli quelli che egli vuole, per 
averli con sé e per inviarli a predicare 
alle genti. Perciò, egli, per mezzo dello 
Spirito Santo, che distribuisce come 
vuole i suoi carismi per il bene delle 
anime, accende nel cuore dei singoli 
la vocazione missionaria ed insieme 
suscita in seno alla Chiesa quelle isti­
tuzioni che si assumono come dovere 
specifico il compito dell’evangelizza­
zione, che riguarda tutta la Chiesa »

Si tratta, dunque, di una "vocazione 
speciale”, modellata su quella degli 
Apostoli. Essa si manifesta nella to­
talità dell’impegno per il servizio del­
l'evangelizzazione: è impegno che coin­
volge tutta la persona e la vita del mis­
sionario, esigendo da lui una donazione 
senza limiti di forze e di tempo. Coloro 
che sono dotati di tale vocazione, « in­
viati dalla legittima autorità, si porta-

124 Cfr. Ibid., 38.
125 Ibid., 30.
126 Documenti della III Conferenza Generale dell’Episcopato latino-americano a Puebla 

(1989): 2941 (368).
127 Cfr. Note direttive per la promozione della cooperazione mutua delle Chiese particolari 

e specialmente per la distribuzione più adatta del clero Postquam Apostoli (25 marzo 1980): 
AAS 72 (1980), 343-364.

121 Cfr. Ad gentes, cap. IV, 23-27.
129 Ibid., 23.



1300 Atti del Santo Padre

no per spirito di fede e di obbedienza 
verso coloro che sono lontani da Cri­
sto, riservandosi esclusivamnete per 
quell’opera per la quale, come ministri 
del Vangelo, sono stati assunti » I 
missionari devono sempre meditare 
sulla corrispondenza che il dono da 
loro ricevuto richiede e aggiornare la 
loro formazione dottrinale e apostolica.

66. Gli Istituti missionari, poi, devo­
no impiegare tutte le risorse necessa­
rie, mettendo a frutto la loro espe­
rienza e creatività nella fedeltà al ca­
risma originario, per preparare ade­
guatamente i candidati ed assicurare 
il ricambio delle energie spirituali, mo­
rali e fisiche dei loro membri 13‘. Si sen­
tano essi parte viva della comunità 
ecclesiale e operino in comunione con 
essa. Difatti, « ogni Istituto è nato per 
la Chiesa ed è tenuto ad arricchirla 
con le proprie caratteristiche secondo 
un particolare spirito e una missione 
speciale », e di una tale fedeltà al cari­
sma orginario gli stessi Vescovi sono 
custodi

Gli Istituti missionari sono nati in 
genere dalle Chiese di antica cristia­
nità e storicamente sono stati stru­
menti della Congregazione di Propa­
ganda Fide per la diffusione della fede 
e la fondazione di nuove Chiese. Essi 
accolgono oggi in misura crescente can­
didati provenienti dalle giovani Chiese 
che hanno fondato, mentre nuovi Isti­
tuti sono sorti proprio nei Paesi che 
prima ricevevano solo missionari e che 
oggi li mandano. È da lodare questa 
duplice tendenza, che dimostra la vali­
dità e l’attualità della specifica voca­
zione missionaria di questi Istituti, tut­
tora « assolutamente necessari » non 
solo per l’attività missionaria ad gen­
tes, com’è nella loro tradizione, ma 
anche per l’animazione missionaria sia

nelle Chiese di antica cristianità, sia 
in quelle più giovani.

La vocazione speciale dei missionari 
ad vitam conserva tutta la sua validità: 
essa rappresenta il paradigma dell’im­
pegno missionario della Chiesa, che ha 
sempre bisogno di donazioni radicali 
e totali, di impulsi nuovi e arditi. I 
missionari e le missionarie, che hanno 
consacrato tutta la vita per testimo­
niare fra le genti il Risorto, non si 
lascino, dunque, intimorire da dubbi, 
incomprensioni, rifiuti, persecuzioni. 
Risveglino la grazia del loro carisma 
specifico e riprendano con coraggio il 
loro cammino, preferendo — in spirito 
di fede, obbedienza e comunione con 
i propri Pastori — i posti più umili 
e ardui.

Sacerdoti diocesani
per la missione universale

67. Collaboratori del Vescovi, i pre­
sbiteri in forza del sacramento del­
l’Ordine sono chiamati a condividere la 
sollecitudine per la missione: « Il dono 
spirituale che i prebiteri hanno rice­
vuto nell’Ordinazione non li prepara ad 
una missione limitata e ristretta, ben­
sì ad una vastissima e universale mis­
sione di salvezza, "fino agli estremi 
confini della terra”, dato che qualun­
que ministero sacerdotale partecipa 
della stessa ampiezza universale della 
missione affidata da Cristo agli Apo­
stoli »134. Per questo motivo, la stessa 
formazione dei candidati al sacerdozio 
deve mirare a dar loro « quello spirito 
veramente cattolico che li abitui a 
guardare oltre i confini della propria 
diocesi, nazione o rito, per andare in­
contro alle necessità della missione 
universale, pronti a predicare dapper­
tutto il Vangelo » Tutti i sacerdoti

,w Ibid.
Ibid., 23. 27.

132 Cfr. S. Congregazione per i Religiosi e gli Istituti secolari e S. Congregazione 
per i Vescovi, Note direttive per i rapporti mutui tra i Vescovi e i Religiosi nella Chiesa 
Mutuae relationes (14 maggio 1978), 14 b: AA5 70 (1978), 482; cfr. n. 28; l.c., 490.

133 Ad gentes, 27.
134 Concilio Vaticano IL Decreto sul ministero e la vita sacerdotale Presbyterorum Ordi­

nis, 10; cfr. Ad gentes, 39.
133 Concilio Vaticano II, Decreto sulla formazione sacerdotale Optatam totius, 20. Cfr. 

« Guide de vie pastorale pour les prétres diocésains des Eglises qui dépendent de la Congrega- 
tion pour l’Evangelisation des Peuples », Roma, 1989.



Atti del Santo Padre 1301

debbono avere cuore e mentalità mis­
sionaria, essere aperti ai bisogni della 
Chiesa e del mondo, attenti ai più lon­
tani e, soprattutto, ai gruppi non cri­
stiani del proprio ambiente. Nella pre­
ghiera e, in particolare, nel sacrificio 
eucaristico sentano la sollecitudine di 
tutta la Chiesa per tutta l’umanità.

Specialmente i sacerdoti che si tro­
vano in aree a minoranza cristiana deb­
bono essere mossi da singolare zelo e 
impegno missionario: il Signore affida 
loro non solo la cura pastorale della 
comunità cristiana, ma anche e soprat­
tutto l’evangelizzazione dei loro com­
patrioti che non fanno parte del suo 
gregge. Essi « non mancheranno di 
rendersi concretamente disponibili al­
lo Spirito Santo e al Vescovo, per es­
sere mandati a predicare il Vangelo 
oltre i confini del loro Paese. Ciò ri­
chiederà in essi non solo maturità nel­
la vocazione, ma pure una capacità non 
comune di distacco dalla propria pa­
tria, etnia e famiglia, e una partico­
lare idoneità ad inserirsi nelle altre 
culture con intelligenza e rispetto »136.

68. Nell’Enciclica Fidei donum Pio 
XII con intuito profetico incoraggiò i 
Vescovi a offrire alcuni dei loro sacer­
doti per un servizio temporaneo alle 
Chiese d’Africa, approvando le iniziative 
già esistenti in proposito. A venticin­
que anni di distanza volli sottolineare 
la grande novità di quel Documento, 
« che ha fatto superare la dimensione 
territoriale del servizio presbiterale, 
per destinarlo a tutta la Chiesa »U7. 
Oggi risultano confermate la validità 
e la fruttuosità di questa esperienza: 
infatti, i presbiteri detti Fidei donum 
evidenziano in modo singolare il vin­
colo di comunione tra le Chiese, danno 
un prezioso apporto alla crescita di co­
munità ecclesiali bisognose, mentre at­
tingono da esse freschezza e vitalità di 
fede. Occorre certo che il servizio mis­
sionario del sacerdote diocesano ri­
sponda ad alcuni criteri e condizioni.

Si devono inviare sacerdoti scelti tra 
i migliori, idonei e debitamente prepa­
rati al peculiare lavoro che li atten­
de Essi dovranno inserirsi nel nuovo 
ambiente della Chiesa che li accoglie 
con animo aperto e fraterno e costitui­
ranno un unico presbiterio con i sa­
cerdoti locali, sotto l’autorità del Ve­
scovo Auspico che lo spirito di ser­
vizio aumenti in seno al presbiterio 
delle Chiese antiche e sia promosso 
in quello delle Chiese più recenti.

La fecondità missionaria 
della consacrazione

69. Nell’inesauribile e multiforme 
ricchezza dello Spirito si collocano le 
vocazioni degli Istituti di vita consa­
crata, i cui membri, « dal momento 
che si dedicano al servizio della Chiesa 
in forza della loro stessa consacrazio­
ne, sono tenuti all’obbligo di prestare 
l’opera loro in modo speciale nell’azio­
ne missionaria, con Io stile proprio 
dell’Istituto »140. La storia attesta le 
grandi benemerenze delle Famiglie re­
ligiose nella propagazione della fede 
e nella formazione di nuove Chiese: 
dalle antiche Istituzioni monastiche 
agli Ordini medievali, fino alle mo­
derne Congregazioni.

a) Seguendo il Concilio, invito gli 
Istituti di vita contemplativa a stabi­
lire comunità presso le giovani Chiese, 
per rendere « tra i non cristiani una 
magnifica testimonianza della maestà 
e della carità di Dio, come anche del­
l’unione chi si stabilisce nel Cristo » l4‘. 
Questa presenza è dappertutto benefica 
ne Imondo non cristiano, specialmente 
in quelle regioni, dove le religioni 
hanno in grande stima la vita contem­
plativa per l’ascesi e la ricerca del­
l’Assoluto.

b) Agli Istituti di vita attiva addito 
gli immensi spazi della carità, dell’an­
nunzio evangelico, dell’educazione cri-

134 Discorso ai partecipanti alla plenaria della Congregazione per l’Evangelizzazione dei Po­
poli, 14 aprile 1989, 4: AAS 81 (1989), 1140.

137 Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 1982: Insegnamenti V/2 (1982), 1879.
138 Cfr. Ad gentes, 38; Note direttive Postquam Apostoli, 24-25: l.c., 361.
135 Cfr. Note direttive Postquam Apostoli, 29: l.c., 362 s.; Ad gentes, 20.
140 C.I.C., can. 783.
141 Ad gentes, 40.



1302 Atti del Santo Padre

stiana, della cultura e della solidarietà 
verso i poveri, i discriminati, gli emar­
ginati ed oppressi. Tali Istituti, tenda­
no o meno ad un fine strettamente mis­
sionario, si devono interrogare circa la 
loro possibilità e disponibilità ad esten­
dere la propria azione per espandere 
il Regno di Dio. Questa richiesta è 
stata accolta nei tempi più recenti da 
non pochi Istituti, ma vorrei che fosse 
meglio considerata e attuata per un 
autentico servizio. La Chiesa deve far 
conoscere i grandi valori evangelici di 
cui è portatrice, e nessuno li testimo­
nia più efficacemente di chi fa pro­
fessione di vita consacrata nella ca­
stità, povertà e obbedienza, in totale 
donazione a Dio ed in piena disponi­
bilità a servire l’uomo e la società sul­
l’esempio di Cristo "2.

70. Una speciale parola di apprezza­
mento rivolgo alle religiose missiona­
rie, nelle quali la verginità per il Re­
gno si traduce in molteplici frutti di 
maternità secondo lo spirito: proprio 
la missione ad gentes offre loro un 
campo vastissimo per « donarsi con 
amore in modo totale e indiviso »HJ. 
L’esempio e l’operosità della donna 
vergine, consacrata alla carità verso 
Dio e verso il prossimo, specie il più 
povero, sono indispensabili come se­
gno evangelico presso quei popoli e 
culture in cui la donna deve ancora 
compiere un lungo cammino in ordine 
alla sua promozione umana e libera­
zione. Auguro che molte giovani donne 
cristiane sentano l'attrattiva di donarsi 
a Cristo con generosità, attingendo dal­
la loro consacrazione la forza e la gioia 
per testimoniarlo tra i popoli che lo 
ignorano.

Tutti i laici sono missionari 
in forza del Battesimo

71. I Pontefici dell’età più recente

hanno molto insistito sull’importanza 
del ruolo dei laici nell’attività missio­
naria Nell’Esortazione Christifideles 
laici anch’io ho trattato esplicitamente 
della « missione permanente di portare 
il Vangelo a quanti — e sono milioni e 
milioni di uomini e di donne — an­
cora non conoscono Cristo redentore 
dell’uomo » 145 e del corrispondente im­
pegno dei fedeli laici. La missione è 
di tutto il Popolo di Dio: anche se la 
fondazione di una nuova Chiesa richie­
de l’Eucaristia e, quindi, il ministero 
sacerdotale, tuttavia la missione, che 
si esplica in svariate forme, è compito 
di tutti i fedeli.

La partecipazione dei laici all’espan­
sione della fede risulta chiara, fin dai 
primi tempi del cristianesimo, ad ope­
ra sia di singoli fedeli e famiglie, sia 
dell’intera comunità. Ciò ricordava già 
Pio XII, richiamando nella prima En­
ciclica missionaria le vicende delle mis­
sioni laicali Nei tempi moderni non 
è mancata la partecipazione attiva dei 
missionari laici e delle missionarie lai­
che. Come non ricordare l’importante 
ruolo svolto da queste, il loro lavoro 
nelle famiglie, nelle scuole, nella vita 
politica, sociale e culturale e, in parti­
colare, il loro insegnamento della dot­
trina cristiana? Bisogna anzi ricono­
scere — ed è un titolo di onore — 
che alcune Chiese hanno avuto inizio 
grazie all’attività dei laici e delle lai­
che missionarie.

Il Vaticano II ha confermato questa 
tradizione, illustrando il carattere mis­
sionario di tutto il Popolo di Dio, in 
particolare l’apostolato dei laici,47, e 
sottolineando il contributo specifico 
che essi sono chiamati a dare nell’atti­
vità missionaria148. La necessità che 
tutti i fedeli condividano tale respon­
sabilità non è solo questione di efficacia 
apostolica, ma è un dovere-diritto fon­
dato sulla dignità battesimale, per cui 
« i fedeli partecipano, per la loro parte,

142 Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 69: l.c., 58 s.
143 Lett. Ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 20: AAS 80 (1988), 1703.
144 Cfr. Lett. Enc. Evangelii praecones: l.c., 510 ss.; Lett. Enc. Fidei donum: l.c., 228 ss.; 

Lett. Enc. Princeps Pastorum: l.c., 855 ss.; Esort. Ap. Evangelii nuntiandi, 70-73: l.c., 59-63.
143 Esort. Ap. Christifideles laici, 35: l.c., 457.
146 Cfr. Lett. Enc. Evangelii praecones: l.c., 510-514
147 Cfr. Lumen gentium, 17. 33 ss.
148 Cfr. Ad gentes, 35-36. 41.



Atti del Santo Padre 1303

al triplice ufficio — sacerdotale, profe­
tico e regale — di Gesù Cristo » Essi, 
perciò, « sono tenuti all’obbligo gene­
rale e hanno diritto di impegnarsi, sia 
come singoli, sia riuniti in associazioni, 
perché l’annunzio della salvezza sia co­
nosciuto ed accolto da ogni uomo in 
ogni luogo; tale obbligo li vincola an­
cora di più in quelle situazioni in cui 
gli uomini non possono ascoltare il 
Vangelo e conoscere Cristo se non per 
mezzo loro » Inoltre, per l’indole 
secolare, che è loro propria, hanno la 
particolare vocazione a « cercare il Re­
gno di Dio trattando le cose tempo­
rali e orientandole secondo Dio »151.

72. I settori di presenza e di azione 
missionaria dei laici sono molto ampi. 
« Il primo campo ... è il mondo vasto 
e complicato della politica, della realtà 
sociale, dell’economia ... »152 sul piano 
locale, nazionale e internazionale. Al­
l’interno della Chiesa si presentano 
vari tipi di servizi, funzioni, ministeri 
e forme di animazione della vita cri­
stiana. Ricordo, quale novità emersa 
in non poche Chiese nei tempi recenti, 
il grande sviluppo dei "movimenti ec­
clesiali", dotati di dinamismo missio­
nario. Quando si inseriscono con umil­
tà nella vita delle Chiese locali e sono 
accolti cordialmente da Vescovi e sa­
cerdoti nelle strutture diocesane e par­
rocchiali, i movimenti rappresentano 
un vero dono di Dio per la nuova 
evangelizzazione e per l’attività missio­
naria propriamente detta. Raccoman­
do, quindi, di diffonderli e di avvaler­
sene per ridare vigore, soprattutto tra 
i giovani, alla vita cristiana e all'evan­
gelizzazione, in una visione pluralistica 
dei modi di associarsi e di esprimersi.

Nell’attività missionaria sono da va­
lorizzare le varie espressioni del lai­
cato, rispettando la loro indole e fina­
lità: associazioni del laicato missiona­
rio, organismi cristiani di volontariato 
internazionale, movimenti ecclesiali,

gruppi e sodalizi di vario genere sia­
no impegnati nella missione ad gentes 
e nella collaborazione con le Chiese lo­
cali. In questo modo sarà favorita la 
crescita di un laicato maturo e respon­
sabile, la cui « formazione ... si pone 
nelle giovani Chiese come elemento es­
senziale e irrinunciabile della plantatio 
Ecclesiae » ’55.

L'opera dei catechisti 
e la varietà dei ministeri

73. Tra i laici che diventano evan­
gelizzatori si trovano in prima fila i 
catechisti. Il Decreto missionario li 
definisce « quella schiera degna di lode, 
tanto benemerita dell’opera missiona­
ria tra le genti ... Essi, animati da spi­
rito apostolico e facendo grandi sacri­
fici, danno un contributo singolare e 
insostituibile alla propagazione della 
fede e della Chiesa »15*. Non è senza 
ragione che le Chiese di antica data, 
impegnandosi nella nuova evangelizza­
zione, abbiano moltiplicato i catechisti 
e intensificato la catechesi. « Sono i ca­
techisti in terra di missione coloro che 
meritano, in modo tutto speciale, que­
sto titolo di "catechisti” ... Chiese ora 
fiorenti non sarebbero state edificate 
senza di loro »

Anche col moltiplicarsi dei servizi 
ecclesiali ed extraecclesiali il ministero 
dei catechisti rimane sempre necessa­
rio ed ha peculiari caratteristiche: i 
catechisti sono operatori specializzati, 
testimoni diretti, evangelizzatori inso­
stituibili, che rappresentano la forza 
basilare delle comunità cristiane, spe­
cie nelle giovani Chiese, come ho più 
volte affermato e constatato nei miei 
viaggi missionari. Il nuovo Codice di 
Diritto Canonico ne riconosce i com­
piti, le qualità, i requisiti

Ma non si può dimenticare che il 
lavoro dei catechisti si va facendo 
sempre più difficile e impegnativo per

1,9 Esort. Ap. Christifideles laici, 14: l.c., 410.
150 C.I.C., can. 225, § 1; cfr. Concilio Vaticano II. Decreto sull’apostolato dei laici Apo- 

stolicam actuositatem, 6. 13.
151 Lumen gentium, 31; cft. C.I.C., can. 225, § 2.
152 Esort. Ap. Euangelii nuntiandi, 70: l.c., 60.
153 Esort. Ap. Christifideles laici, 35: l.c., 458.
154 Ad gentes, 17.
155 Esort. Ap. Catechesi tradendae, 66: l.c., 1331.
156 Cfr. can. 785, § 1.



1304 Atti del Santo Padre

j. cambiamenti ecclesiali e culturali in 
corso. Vale ancor oggi quanto già sug­
geriva il Concilio: una più accurata 
preparazione dottrinale e pedagogica, 
il costante rinnovamento spirituale e 
apostolico, la necessità di « garantire 
un decoroso tenore di vita e di sicu­
rezza sociale » ai catechisti157. È im­
portante, altresì, favorire la creazione 
e il potenziamento delle scuole per ca­
techisti, che, approvate dalle Confe­
renze Episcopali, rilascino titoli ufficial­
mente riconosciuti da queste ultime

74. Accanto ai catechisti bisogna ri­
cordare le altre forme di servizio alla 
vita della Chiesa e alla missione, e gli 
altri operatori: animatori della pre­
ghiera, del canto e della liturgia; capi 
di comunità ecclesiali di base e di 
gruppi biblici; incaricati delle opere 
caritative; amministratori dei beni 
della Chiesa; dirigenti dei vari soda­
lizi apostolici; insegnanti di religione 
nelle scuole. Tutti i fedeli laici deb­
bono dedicare alla Chiesa parte del 
loro tempo, vivendo con coerenza la 
propria fede.

La Congregazione
per l’Evangelizzazione dei Popoli 
e le altre strutture
per l’attività missionaria

75. I responsabili e gli operatori 
della pastorale missionaria devono sen­
tirsi uniti nella comunione che carat­
terizza il corpo mistico. Per questo 
Cristo ha pregato nell’ultima Cena: 
« Come tu, Padre, sei in me e io in 
te, siano anch’essi in noi una cosa so­
la, perché il mondo creda che tu mi hai 
mandato » (Gv 17, 21). È in questa 
comunione il fondamento della fecon­
dità della missione.

Ma la Chiesa è anche una comu­
nione visibile e organica, e perciò la 
missione richiede pure una unione 
esterna ed ordinata tra le diverse re­

sponsabilità e funzioni, in modo che 
tutte le membra « indirizzino in piena 
unanimità le loro forze aH'edifìcazione 
della Chiesa »

Spetta al Dicastero missionario « di­
rigere e coordinare in tutto il mondo 
l’opera stessa dell’evangelizzazione dei 
popoli e la cooperazione missionaria, 
salva la competenza della Congrega­
zione per le Chiese Orientali»'"’. Per 
questo « è suo compito suscitare e di­
stribuire, secondo i bisogni più ur­
genti delle regioni, i missionari ..., ela­
borare un piano organico di azione, 
emanare norme direttive e princìpi 
adeguati in ordine all’evangelizzazione, 
dare l’impulso iniziale » Non posso 
che confermare queste sagge disposi­
zioni: per rilanciare la missione ad 
gentes occorre un centro di propulsio­
ne, di direzione e di coordinamento 
che è la Congregazione per l’Evange­
lizzazione. Invito le Conferenze Epi­
scopali e i loro organismi, i Superiori 
maggiori degli Ordini, Congregazioni 
e Istituti, gli organismi laicali impe­
gnati nell’attività missionaria a colla­
borare fedelmente con detta Congre­
gazione, che ha l’autorità necessaria 
per programmare e dirigere l’attività 
e la cooperazione missionaria a livello 
universale.

La medesima Congregazione, avendo 
alle spalle una lunga e gloriosa espe­
rienza, è chiamata a svolgere un ruolo 
di primaria importanza sul piano della 
riflessione e dei programmi operativi, 
di cui la Chiesa ha bisogno per orien­
tarsi più decisamente verso la missio­
ne nelle sue varie forme. A questo fine, 
la Congregazione deve mantenere stret­
te relazioni con gli altri Dicasteri della 
Santa Sede, con le Chiese particolari e 
con le forze missionarie. In un’eccle­
siologia di comunione, in cui la Chiesa 
è tutta missionaria, ma al tempo stesso 
si confermano sempre indispensabili 
vocazioni e istituzioni specifiche per 
il lavoro ad gentes, rimane molto im­
portante il ruolo di guida e di coordi-

157 Ad gentes, 17.
158 Cfr. Assemblea plenaria della S. Congregazione per l’Evangelizzazione dei Popoli del 1969 

sui catechisti e la relativa «.Istruzione» dell’aprile 1970: Bibliografia missionaria 34 (1970), 
197-212, e S. C. de Propaganda Fide Memoria Rerum, III/2 (1976), 821-831.

159 Ad gentes, 28.
Cost. Ap. Pastor bonus (28 giugno 1988), 85: AAS 80 (1988), 881; cfr. Ad gentes, 29.

161 Ad gentes, 29; cfr. Cost. Ap. Pastor bonus, 86: l.c., 882.



Atti del Santo Padre 1305

namento del Dicastero missionario 
per affrontare insieme le grandi que­
stioni di comune interesse, salve le 
competenze proprie di ciascuna auto­
rità e struttura.

76. Per l’indirizzo e il coordinamento 
dell’attività missionaria a livello na­
zionale e regionale rivestono grande 
importanza le Conferenze Episcopali e 
i loro diversi raggruppamenti. A loro 
il Concilio chiede di « trattare in pieno 
accordo le questioni più gravi e i pro­
blemi più urgenti, senza trascurare pe­
rò le differenze tra luogo e luogo » 
nonché il problema dell’inculturazione. 
Di fatto, c’è già un’ampia e regolare 
azione in questo campo e i frutti sono 
visibili. È un’azione che deve essere 
intensificata e meglio raccordata con

quella di altri organismi delle stesse 
Conferenze, affinché la sollecitudine 
missionaria non sia demandata alla 
cura di un dato settore od organismo, 
ma sia condivisa da tutti.

Gli stessi organismi ed istituzioni, 
che attendono all’attività missionaria, 
colleghino opportunamente sforzi e ini­
ziative. Le Conferenze dei Superiori 
Maggiori, poi, abbiano questo stesso 
impegno nel loro ambito, in contatto 
con le Conferenze Episcopali, secondo 
le indicazioni e norme stabilite ricor­
rendo anche a commissioni misteIM. 
Sono, infine, auspicabili incontri e for­
me di collaborazione tra le varie isti­
tuzioni missionarie per quanto riguar­
da sia la formazione e lo studio sia 
l’azione apostolica da svolgere.

CAPITOLO VII

LA COOPERAZIONE ALL’ATTIVITÀ MISSIONARIA

77. Membri della Chiesa, in forza 
del Battesimo tutti i cristiani sono 
corresponsabili dell’attività missiona­
ria. La partecipazione delle comunità 
e dei singoli fedeli a questo diritto- 
dovere è chiamata "cooperazione mis­
sionaria”.

Tale cooperazione si radica e si vive 
innanzi tutto nell’essere personalmente 
uniti a Cristo: solo se si è uniti a lui 
come il tralcio alla vite (cfr. Gv 15, 5), 
si possono produrre buoni frutti. La 
santità di vita permette ad ogni cri­
stiano di essere fecondo nella missio­
ne della Chiesa: « Il sacro Concilio in­
vita tutti ad un profondo rinnova­
mento interiore, affinché, avendo una 
viva coscienza della propria responsa­
bilità in ordine alla diffusione del Van­
gelo, prendano la loro parte nell’atti­
vità missionaria presso le genti » 166.

La partecipazione alla missione uni­

versale, quindi, non si riduce ad alcune 
particolari attività, ma è il segno della 
maturità di fede e di una vita cristiana 
che porta frutti. Così il credente allar­
ga i confini della sua carità, manife­
stando la sollecitudine per coloro che 
sono lontani, come per quelli che sono 
vicini: prega per le missioni e per le 
vocazioni missionarie, aiuta i missio­
nari, ne segue l’attività con interesse 
e, quando ritornano, li accoglie con 
quella gioia con cui le prime comu­
nità cristiane ascoltavano dagli Apo­
stoli le meraviglie che Dio aveva ope­
rato mediante la loro predicazione (cfr. 
At 14, 27).

Preghiera e sacrifìci per i missionari

78. Tra le forme di partecipazione 
il primo posto spetta alla cooperazione 
spirituale: preghiera, sacrificio, testi-

162 Ad gentes, 31.
163 Cfr. ibid., 33.
164 Cfr. Paolo VI, Lett. Ap. in forma di motu-proprio Ecclesiae sanctae (6 agosto 1966), 

II, 43: AAS 58 (1966), 782.
165 Cfr. Ad gentes, 34; Motu-proprio Ecclesiae sanctae, III, 22: l.c., 787.
166 Ad gentes, 35; cfr. C.I.C., cann. 211. 781.



1306 Atti del Santo Padre

monianza di vita cristiana. La preghiera 
deve accompagnare il cammino dei 
missionari, perché l’annunzio della Pa­
rola sia reso efficace dalla grazia di­
vina. San Paolo nelle sue Lettere chiede 
spesso ai fedeli di pregare per lui, 
perché gli sia concesso di annunziare 
il Vangelo con fiducia e franchezza.

Alla preghiera è necessario unire il 
sacrificio: il valore salvifico di ogni 
sofferenza, accettata e offerta a Dio 
con amore, scaturisce dal sacrificio di 
Cristo, che chiama le membra del suo 
mistico corpo ad associarsi ai suoi pa­
timenti, a completarli nella propria 
carne (cfr. Col 1, 24). Il sacrificio del 
missionario deve essere condiviso e 
sostenuto da quello dei fedeli. Perciò, 
a coloro che svolgono il loro ministero 
pastorale fra i malati raccomando di 
istruirli circa il valore della sofferen­
za, incoraggiandoli ad offrirla a Dio 
per i missionari. Con tale offerta i ma­
lati diventano anch’essi missionari, 
come sottolineano alcuni movimenti 
sorti tra loro e per loro. Anche la so­
lennità di Pentecoste — inizio della 
missione della Chiesa — è celebrata in 
alcune comunità come "giornata della 
sofferenza per le missioni”.

« Eccomi, Signore, sono pronto!
Manda me! » (cfr. Is 6, 8)

79. La cooperazione si esprime, altre­
sì, nel promuovere le vocazioni missio­
narie. A questo riguardo, va ricono­
sciuta la validità delle diverse forme 
d’impegno missionario, ma bisogna al 
tempo stesso riaffermare la priorità 
della donazione totale e perpetua al­
l’opera delle missioni, specialmente 
negli Istituti e Congregazioni missio­
nari, maschili e femminili. La promo­
zione di tali vocazioni è il cuore della 
cooperazione: l’annunzio del Vangelo 
richiede annunziatori, la messe ha bi­
sogno di operai, la missione si fa so­
prattutto con uomini e donne consa­
crati a vita all’opera del Vangelo, di­
sposti ad andare in tutto il mondo 
per portare la salvezza.

Desidero, pertanto, richiamare e rac­
comandare questa sollecitudine per le

vocazioni missionarie. Coscienti della 
responsabilità universale dei cristiani 
nel contribuire all’opera missionaria 
ed allo sviluppo dei popoli poveri, dob­
biamo tutti domandarci perché in varie 
Nazioni, mentre crescono le offerte, 
minacciano di scomparire le vocazioni 
missionarie, che danno la vera misura 
della donazione ai fratelli. Le vocazio­
ni al sacerdozio e alla vita consacrata 
sono un segno sicuro della vitalità di 
una Chiesa.

80. Pensando a questo grave proble­
ma, rivolgo il mio appello con partico­
lare fiducia e affetto alle famiglie ed ai 
giovani. Le famiglie e, soprattutto, i 
genitori siano consapevoli di dover 
portare « un particolare contributo al­
la causa missionaria della Chiesa, col­
tivando le vocazioni missionarie fra i 
loro figli e figlie »

Una vita di intensa preghiera, un 
senso reale del servizio del prossimo ed 
una generosa partecipazione alle atti­
vità ecclesiali offrono alle famiglie le 
condizioni favorevoli per la vocazione 
dei giovani. Quando i genitori son 
pronti a consentire che uno dei figli 
parta per la missione, quando essi han­
no chiesto al Signore tale grazia, egli 
li ricompenserà, nella gioia, il giorno 
in cui un loro figlio o figlia ascolterà 
la sua chiamata.

Ai giovani stessi io chiedo di ascol­
tare la parola di Cristo che dice loro, 
come già a Simon Pietro e ad Andrea 
sulla riva del lago: « Venite dietro a 
me, e vi farò diventare pescatori di 
uomini » (cfr. Mt 4, 19). Abbiano essi 
il coraggio di rispondere come Isaia: 
« Eccomi Signore, sono pronto, manda 
me » (cfr. Is 4, 8). Essi avranno dinanzi 
a sé una vita affascinante e conosce­
ranno la vera soddisfazione di annun­
ciare la "buona novella” ai fratelli e 
sorelle che condurranno sulla via della 
salvezza.

« C’è più gioia nel dare
che nel ricevere » (At 20, 35)

81. Sono molte le necessità materiali 
ed economiche delle missioni: non solo

167 Esort. Ap., Familiaris consortio, 54: l.c., 147.



Atti del Santo Padre 1307

per fondare la Chiesa con strutture 
minime (cappelle, scuole per catechi­
sti e seminaristi, case di abitazione, 
ma anche per sostenere le opere di 
carità, di educazione e di promozione 
umana, campo vastissimo di azione 
specialmente nei Paesi poveri. La Chie­
sa missionaria dà quello che riceve, 
distribuisce ai poveri quello che i suoi 
figli più dotati di beni materiali le met­
tono generosamente a disposizione. 
Desidero a questo punto ringraziare 
tutti coloro che donano con sacrificio 
per l’opera missionaria: le loro rinun­
zie e la loro partecipazione sono indi­
spensabili per costruire la Chiesa e te­
stimoniare la carità.

Circa gli aiuti materiali è importante 
riguardare allo spirito col quale si 
dona. Per questo occorre rivedere il 
proprio stile di vita: le missioni non 
chiedono solo un aiuto, ma una con­
divisione con l’annunzio e la carità 
verso i poveri. Tutto quello che abbia­
mo ricevuto da Dio — la vita come i 
beni materiali — non è nostro, ma ci 
è dato in uso. La generosità nel dare 
va sempre illuminata e ispirata dalla 
fede: allora, davvero c’è più gioia nel 
dare che nel ricevere.

La Giornata Missionaria Mondiale, 
diretta alla sensibilizzazione sul pro­
blema misionario, ma anche alla rac­
colta di aiuti, è un appuntamento im­
portante nella vita della Chiesa, perché 
insegna come donare: nella celebrazio­
ne eucaristica, cioè come offerta a Dio, 
e per tutte le missioni del mondo.

Nuove forme
di cooperazione missionaria

82. La cooperazione si allarga oggi 
a forme nuove, includendo non solo 
l’aiuto economico, ma anche la parte­
cipazione diretta. Situazioni nuove, 
connesse al fenomeno della mobilità, 
richiedono ai cristiani un autentico 
spirito missionario.

Il turismo a carattere internazionale 
e ormai un fatto di massa e positivo, 
se si pratica con atteggiamento rispet­
toso per un mutuo arricchimento cul­
turale, evitando ostentazione e sperperi 
e cercando il contatto umano. Ma ai 
cristiani è richiesta soprattutto la co­

scienza di dover essere sempre testi­
moni della fede e della carità di Cri­
sto. Anche la conoscenza diretta della 
vita missionaria e delle nuove comu­
nità cristiane può arricchire e rinvigo­
rire la fede. Sono lodevoli le visite 
alle missioni, soprattutto da parte dei 
giovani che vanno per servire e fare 
un’esperienza forte di vita cristiana.

Le esigenze di lavoro portano oggi 
numerosi cristiani di giovani comunità 
in aree dove il cristianesimo è scono­
sciuto e, talvolta, bandito o persegui­
tato. Ciò avviene anche per i fedeli dei 
Paesi di antica tradizione cristiana, che 
lavorano temporaneamente in Paesi 
non cristiani. Queste circostanze sono 
certo un’opportunità per vivere e testi­
moniare la fede. Nei primi secoli il 
cristianesimo si diffuse soprattutto per­
ché i cristiani, viaggiando o stabilen­
dosi in regioni in cui Cristo non era 
stato annunziato, testimoniavano con 
coraggio la loro fede e vi fondavano 
le prime comunità.

Più numerosi sono i cittadini dei 
Paesi di missione e gli appartenenti 
a religioni non cristiane, che vanno a 
stabilirsi in altre Nazioni per motivi 
di studio o di lavoro, o costretti dalle 
condizioni politiche o economiche dei 
luoghi di origine. La presenza di que­
sti fratelli nei Paesi di antica cristia­
nità è una sfida per le comunità ec­
clesiali, stimolandole all’accoglienza, al 
dialogo, al servizio, alla condivisione, 
alla testimonianza e all’annunzio di­
retto. In pratica, anche in Paesi cri­
stiani si formano gruppi umani e cul­
turali che richiamano la missione ad 
gentes e le Chiese locali, anche con 
l’aiuto di persone provenienti dai Paesi 
degli immigrati e di missionari reduci, 
devono occuparsi generosamente di 
queste situazioni.

La cooperazione può anche impe­
gnare i responsabili della politica, del­
l’economia, della cultura, del giornali­
smo, oltre che gli esperti dei vari Or­
ganismi internazionali. Nel mondo mo­
derno è sempre più diffìcile tracciare 
linee di demarcazione geografica o cul­
turale: c’è una crescente interdipenden­
za fra i popoli, il che stimola alla te­
stimonianza cristiana e all’evangeliz­
zazione.



1308 Atti del Santo Padre

Animazione e formazione missionaria 
del Popolo di Dio

83. La formazione missionaria è 
opera della Chiesa locale con l'aiuto 
dei missionari e dei loro Istituti, non­
ché del personale delle giovani Chiese. 
Questo lavoro deve essere inteso non 
come marginale, ma come centrale nel­
la vita cristiana. Per la stessa nuova 
evangelizzazione dei popoli cristiani il 
tema missionario può essere di grande 
aiuto: la testimonianza dei missionari, 
infatti, conserva il suo fascino anche 
presso i lontani e i non credenti e tra­
smette valori cristiani. Le Chiese locali, 
quindi, inseriscano l’animazione mis­
sionaria come elemento-cardine della 
loro pastorale ordinaria nelle parroc­
chie, nelle associazioni e nei gruppi, 
specie giovanili.

A questo fine vale, anzitutto, l’infor­
mazione mediante la stampa missiona­
ria ed i vari sussidi audiovisivi. Il loro 
ruolo è di grande importanza, in quan­
to fanno conoscere la vita della Chiesa 
universale, le voci e le esperienze dei 
missionari e delle Chiese locali, presso 
cui essi lavorano. Occorre che nelle 
Chiese più giovani, che non sono an­
cora in grado di dotarsi di una stampa 
e altri sussidi, gli Istituti missionari 
dedichino personale e mezzi a queste 
iniziative.

A tale formazione sono chiamati i 
sacerdoti ed i loro collaboratori, gli 
educatori ed insegnanti, i teologi, spe­
cie i docenti dei Seminari e dei Centri 
per i laici. L’insegnamento teologico 
non può né deve prescindere dalla mis­
sione universale della Chiesa, dall’ecu­
menismo, dallo studio delle grandi reli­
gioni e della missiologia. Raccomando 
che soprattutto nei Seminari e nelle 
Case di formazione per religiosi e reli­
giose si faccia un tale studio, curando 
anche che alcuni sacerdoti, o alunni 
ed alunne si specializzino nei diversi 
campi delle scienze missiologiche.

Le attività di animazione vanno sem­
pre orientate ai loro specifici fini: in­
formare e formare il Popolo di Dio 
alla missione universale della Chiesa,

far nascere vocazioni ad gentes, susci­
tare cooperazione all’evangelizzazione. 
Non si può, infatti, dare un’immagine 
riduttiva dell’attività missionaria, co­
me se fosse principalmente aiuto ai 
poveri, contributo alla liberazione de­
gli oppressi, promozione dello svilup­
po, difesa dei diritti umani. La Chiesa 
missionaria è impegnata anche su que­
sti fronti, ma il suo compito primario 
è un altro: i poveri hanno fame di 
Dio, e non solo di pane e di libertà, 
e l’attività missionaria prima di tutto 
deve testimoniare e annunziare la sal­
vezza in Cristo, fondando le Chiese lo­
cali che sono poi strumenti di libera­
zione in tutti i sensi.

La responsabilità primaria
delle Pontifìcie Opere Missionarie

84. In questa opera di animazione 
il compito primario spetta alle Ponti­
ficie Opere Missionarie, come più volte 
ho affermato nei Messaggi per la Gior­
nata Missionaria Mondiale. Le quattro 
Opere — Propagazione della Fede, San 
Pietro Apostolo, Infanzia Missionaria 
e Unione Missionaria — hanno in co­
mune lo scopo di promuovere lo spi­
rito missionario universale in seno al 
Popolo di Dio. L’Unione Missionaria 
ha come fine immediato e specifico 
la sensibilizzazione e formazione mis­
sionaria dei sacerdoti, religiosi e reli­
giose, che devono, a loro volta, curarla 
nelle comunità cristiane; essa, inoltre, 
mira a promuovere le altre Opere, di 
cui è l’anima « La parola d’ordine 
deve essere questa: Tutte le Chiese per 
la conversione di tutto il mondo » “L

Essendo del Papa e del collegio epi­
scopale, anche nell’ambito delle Chiese 
particolari queste Opere occupano 
« giustamente il primo posto, perché 
sono mezzi sia per infondere nei cat­
tolici, fin dall’infanzia, uno spirito ve­
ramente universale e missionario, sia 
per favorire un’adeguata raccolta di 
sussidi a vantaggio di tutte le missioni, 
secondo le necessità di ciascuna » l7°. 
Un altro scopo delle Opere Missionarie

168 Cfr. Paolo VI, Epist. Ap. Graves increscentes (5 settembre 1966): AAS 58 (1966), 750-756.
169 P. Manna, Le nostre « Chiese » e la propagazione del Vangelo, Tremola Ducenta, 19522, 

p. 35.
170 Ad gentes, 38.



Atti del Santo Padre 1309

è quello di suscitare vocazioni ad 
gentes ed a vita, sia nelle Chiese an­
tiche come in quelle più giovani. Rac­
comando vivamente di orientare sem­
pre più a questo fine il loro servizio 
di animazione.

Nell’esercizio della loro attività, que­
ste Opere dipendono, a livello univer­
sale, dalla Congregazione per l’Evange­
lizzazione e, a livello locale, dalle Con­
ferenze Episcopali e dai Vescovi delle 
singole Chiese, collaborando con i cen­
tri di animazione esistenti: esse por­
tano nel mondo cattolico quello spirito 
di universalità e di servizio alla missio­
ne, senza il quale non esiste autentica 
cooperazione.

Non solo dare alla missione, 
ma anche ricevere

85. Cooperare alla missione vuol dire 
non solo dare, ma anche saper rice­
vere: tutte le Chiese particolari, gio­
vani e antiche, sono chiamate a dare 
e a ricevere per la missione universale 
e nessuna deve chiudersi in se stessa. 
« In forza della ... cattolicità — dice 
il Concilio — le singole parti portano 
i propri doni alle altri parti ed a tutta 
la Chiesa, di modo che il tutto e le 
singole parti si accrescano da tutte le 
altre in reciproca comunione ed aspi­
ranti alla pienezza nell’unità ... Ne de­
rivano ... tra le diverse parti della 
Chiesa vincoli di intima comunione 
circa i tesori spirituali, gli operai apo­
stolici ed i sussidi materiali » m.

Esorto tutte le Chiese e i Pastori, 
i sacerdoti, i religiosi, i fedeli, ad 
aprirsi all’universalità della Chiesa, evi­
tando ogni forma di particolarismo, 
esclusivismo o sentimento di autosuf­
ficienza. Le Chiese locali, pur radicate 
nel loro popolo e nella loro cultura, 
debbono tuttavia mantenere in con­
creto questo senso universalistico del­
la fede, dando cioè e ricevendo dalle 
altre Chiese doni spirituali, esperienze 
Pastorali, di primo annunzio e di evan­
gelizzazione, personale apostolico e 
rnezzi materiali.

Infatti, la tendenza a chiudersi può 
esser forte: le Chiese antiche, impe­
gnate per la nuova evangelizzazione,

pensano che ormai la missione debbo­
no svolgerla in casa e rischiano di fre­
nare lo slancio verso il mondo non cri­
stiano, concedendo a malincuore le vo­
cazioni agli Istituti missionari, alle 
Congregazioni religiose, alle altre Chie­
se. Ma è dando generosamente del 
nostro che riceveremo, e già oggi le 
giovani Chiese, non poche delle quali 
conoscono una prodigiosa fioritura di 
vocazioni, sono in grado di inviare sa­
cerdoti, religiosi e religiose a quelle 
antiche.

D’altra parte, esse sentono il pro­
blema della propria identità, dell’in- 
culturazione, della libertà di crescere 
senza influssi esterni, con la possibile 
conseguenza di chiudere le porte ai 
missionari. A queste Chiese dico: Lungi 
dall’isolarvi, accogliete volentieri i mis­
sionari e i mezzi dalle altre Chiese, 
e mandatene voi stesse nel mondo! 
Proprio per i problemi che vi angu­
stiano avete bisogno di mantenervi in 
continua relazione con i fratelli e so­
relle nella fede. Con ogni mezzo legit­
timo fate valere le libertà, a cui avete 
diritto, ricordandovi che i discepoli di 
Cristo hanno il dovere di « obbedire 
a Dio piuttosto che agli uomini » (At 
5, 29).

Dio prepara una nuova primavera 
del Vangelo

86. Se si guarda in superficie il 
mondo odierno, si è colpiti da non po­
chi fatti negativi, che possono indur­
re al pessimismo. Ma è, questo, un sen­
timento ingiustificato: noi abbiamo 
fede in Dio Padre e Signore, nella sua 
bontà e misericordia. In prossimità 
del terzo Millennio della Redenzione, 
Dio sta preparando una grande pri­
mavera cristiana, di cui già si intra­
vede l’inizio. Difatti, sia nel mondo non 
cristiano come in quello di antica cri­
stianità, c’è un progressivo avvicina­
mento dei popoli agli ideali e ai va­
lori evangelici, che la Chiesa si sforza 
di favorire. Oggi, infatti, si manifesta 
una nuova convergenza da parte dei 
popoli per questi valori: il rifiuto della 
violenza e della guerra; il rispetto della 
persona umana e dei suoi diritti; il de-

171 Lumen gentium, 13.



1310 Atti del Santo Padre

siderio di libertà, di giustizia e di fra­
ternità; la tendenza al superamento dei 
razzismi e dei nazionalismi; l’afferma­
zione della dignità e la valorizzazione 
della donna.

La speranza cristiana ci sostiene nel- 
l'impegnarci a fondo per la nuova evan­
gelizzazione e per la missione univer­
sale, facendoci pregare come Gesù ci 
ha insegnato: « Venga il tuo regno, sia 
fatta la tua volontà come in cielo così 
in terra » (Mt 6, 10).

Gli uomini che attendono Cristo sono 
ancora in numero immenso: gli spazi 
umani e culturali, non ancora rag­
giunti dall’annunzio evangelico o nei 
quali la Chiesa è scarsamente presente, 
sono tanto ampi, da richiedere l’unità

di tutte le sue forze. Preparandosi a 
celebrare il Giubileo del Duemila, tutta 
la Chiesa è ancor più impegnata per 
un nuovo avvento missionario. Dobbia­
mo nutrire in noi l’ansia apostolica di 
trasmettere ad altri la luce e la gioia 
della fede, ed a questo ideale dobbia­
mo educare tutto il Popolo di Dio.

Non possiamo restarcene tranquilli, 
pensando ai milioni di nostri fratelli 
e sorelle, anch’essi redenti dal sangue 
di Cristo, che vivono ignari dell’amore 
di Dio. Per il singolo credente, come 
per l’intera Chiesa, la causa missiona­
ria deve essere la prima, perché ri­
guarda il destino eterno degli uomini 
e risponde al disegno misterioso e mi­
sericordioso di Dio.

CAPITOLO VIII

LA SPIRITUALITÀ MISSIONARIA

87. L’attività missionaria esige una 
specifica spiritualità che riguarda, in 
particolare, quanti Dio ha chiamato ad 
essere missionari.

Lasciarsi condurre dallo Spirito

Tale spiritualità si esprime, innanzi 
tutto, nel vivere in piena docilità allo 
Spirito: essa impegna a lasciarsi pla­
smare interiormente da lui, per dive­
nire sempre più conformi a Cristo. 
Non si può testimoniare Cristo senza 
riflettere la sua immagine, la quale è 
resa viva in noi dalla grazia e dal­
l’opera dello Spirito. La docilità allo 
Spirito impegna poi ad accogliere i 
doni della fortezza e del discernimento, 
che sono tratti essenziali della stessa 
spiritualità.

Emblematico è il caso degli Apostoli, 
che durante la vita pubblica del Mae­
stro, nonostante il loro amore per lui 
e la generosità della risposta alla sua 
chiamata, si dimostrano incapaci di 
comprendere le sue parole e restii a 
seguirlo sulla via della sofferenza e 
dell’umiliazione. Lo Spirito li trasfor­
merà in testimoni coraggiosi del Cri­
sto e annunziatori illuminati della sua 

Parola: sarà lo Spirito a condurli per 
le vie ardue e nuove della missione.

Anche oggi la missione rimane dif­
fìcile e complessa come in passato e 
richiede ugualmente il coraggio e la 
luce dello Spirito: viviamo spesso il 
dramma della prima comunità cri­
stiana, che vedeva forze incredule e 
ostili « radunarsi insieme contro il 
Signore e contro il suo Cristo » (At 
4, 26). Come allora, oggi occorre pre­
gare, perché Dio ci doni la franchezza 
di proclamare il Vangelo; occorre 
scrutare le vie misteriose dello Spirito 
e lasciarsi da lui condurre in tutta 
la verità (cfr. Gv 16, 13).

Vivere il mistero di Cristo "inviato”

88. Nota essenziale della spiritualità 
missionaria è la comunione intima con 
Cristo: non si può comprendere e vi­
vere la missione, se non riferendosi 
a Cristo come l’inviato ad evangeliz­
zare. Paolo ne descrive gli atteggia­
menti: « Abbiate in voi gli stessi senti­
menti che furono in Cristo Gesù, il 
quale, pur essendo di natura divina, 
non considerò un tesoro geloso la sua 
uguaglianza con Dio; ma spogliò se



Atti del Santo Padre 1311

stesso, assumendo la condizione di ser­
vo e divenendo simile agli uomini; ap­
parso in forma umana, umiliò se stesso 
facendosi obbediente fino alla morte e 
alla morte di croce » (Fil 2, 5-8).

È qui descritto il mistero dell’in­
carnazione e della redenzione, come 
spoliazione totale di sé, che porta Cri­
sto a vivere in pieno la condizione 
umana e ad aderire fino in fondo al 
disegno del Padre. Si tratta di un an­
nientamento, che però è permeato di 
amore ed esprime l’amore. La missione 
percorre questa stessa via ed ha il suo 
punto di arrivo ai piedi della Croce.

Al missionario è chiesto « di rinun­
ziare a se stesso e a tutto quello che 
in precedenza possedeva in proprio ed 
a farsi tutto a tutti »l7Z: nella povertà 
che lo rende libero per il Vangelo, nel 
distacco da persone e beni del pro­
prio ambiente per farsi fratello di co­
loro ai quali è mandato, onde portare 
ad essi il Cristo salvatore. E a questo 
che è finalizzata la spiritualità del mis­
sionario: « Mi sono fatto debole con i 
deboli ...; mi sono fatto tutto a tutti, 
per salvare ad ogni costo qualcuno. 
Tutto io faccio per il Vangelo ... » (/ 
Cor 9, 22-23).

Proprio perché "inviato”, il missio­
nario sperimenta la presenza conforta- 
trice di Cristo, che lo accompagna in 
ogni momento della sua vita — « Non 
aver paura ..., perché io sono con te » 
(At 18, 9-10) — e lo aspetta nel cuore 
di ogni uomo.

Amare la Chiesa e gli uomini 
come li ha amati Gesù

89. La spiritualità missionaria si ca­
ratterizza, altresì, per la carità apo­
stolica, quella del Cristo che venne 
« per riunire insieme i figli di Dio che 
erano dispersi » (Gv 11, 52), buon Pa­
store che conosce le sue pecore, le ri­
cerca ed offre la sua vita per loro (cfr. 
Gv 10). Chi ha spirito missionario sente 
l’ardore di Cristo per le anime ed ama 
la Chiesa, come Cristo.

Il missionario è spinto dallo "zelo 
Per le anime”, che si ispira alla carità

stessa di Cristo, fatta di attenzione, te­
nerezza, compassione, accoglienza, di­
sponibilità, interessamento ai problemi 
della gente. L’amore di Gesù è molto 
profondo: egli, che « sapeva quello che 
c’è in ogni uomo » (Gv 2, 25), amava 
tutti offrendo loro la Redenzione e sof­
friva quando questa veniva rifiutata.

Il missionario è l'uomo della carità: 
per poter annunziare ad ogni fratello 
che è amato da Dio e che può lui stesso 
amare, egli deve testimoniare la carità 
verso tutti, spendendo la vita per il 
prossimo. Il missionario è il "fratello 
universale”, porta in sé lo spirito della 
Chiesa, la sua apertura ed interesse 
per tutti i popoli e per tutti gli uo­
mini, specie i più piccoli e poveri. 
Come tale, supera le frontiere e le divi­
sioni di razza, casta o ideologia: è 
segno dell'amore di Dio nel mondo, 
che è amore senza nessuna esclusione 
né preferenza.

Infine, come Cristo egli deve amare 
la Chiesa: « Cristo ha amato la Chiesa 
e ha dato se stesso per lei » (Ef 5, 25). 
Questo amore, spinto fino a dare la 
vita, è per lui un punto di riferimento. 
Solo un amore profondo per la Chiesa 
può sostenere lo zelo del missionario; 
il suo assillo quotidiano — come dice 
S. Paolo — è « la preoccupazione per 
tutte le Chiese » (2 Cor 11, 28). Per ogni 
missionario « la fedeltà a Cristo non 
può essere separata dalla fedeltà alla 
sua Chiesa »173.

Il vero missionario è il santo

90. La chiamata alla missione deriva 
di per sé dalla chiamata alla santità. 
Ogni missionario è autenticamente tale 
solo se si impegna nella via della san­
tità: « La santità deve dirsi un pre­
supposto fondamentale ed una con­
dizione del tutto insostituibile perché 
si compia la missione di salvezza della 
Chiesa »174.

L'universale vocazione alla santità è 
strettamente collegata all'universale 
vocazione alla missione: ogni fedele è 
chiamato alla santità e alla missione. 
Tale è stato il voto ardente del Con-

172 Ad gentes, 24.
173 Presbyterorum Ordinis, 14.
174 Esort. Ap. Christifideles laici, 17: l.c., 419.



1312 Atti del Santo Padre

cilio nell’auspicare « con la luce di 
Cristo, riflessa sul volto della Chiesa, 
di illuminare tutti gli uomini, annun­
ziando il Vangelo ad ogni creatura » 175. 
La spiritualità missionaria della Chiesa 
è un cammino verso la santità.

La rinnovata spinta verso la mis­
sione ad gentes esige missionari santi. 
Non basta rinnovare i metodi pasto­
rali, né organizzare e coordinare me­
glio le forze ecclesiali, né esplorare 
con maggior acutezza le basi bibliche 
e teologiche della fede: occorre susci­
tare un nuovo "ardore di santità” fra 
i missionari e in tutta la comunità 
cristiana, in particolare fra coloro che 
sono i più stretti collaboratori dei mis­
sionari l7‘.

Ripensiamo, cari Fratelli e Sorelle, 
allo slancio missionario delle prime 
comunità cristiane. Nonostante la scar­
sezza dei mezzi di trasporto e comu­
nicazione di allora, l’annunzio evange­
lico raggiunse in breve tempo i confini 
del mondo. E si trattava della religione 
di un Uomo morto in croce, « scandalo 
per gli ebrei e stoltezza per i gentili » 
(1 Cor 1, 23)! Alla base di un tale dina­
mismo missionario c’era la santità dei 
primi cristiani e delle prime comunità.

91. Mi rivolgo, perciò, ai battezzati 
delle giovani comunità e delle giovani 
Chiese. Siete voi, oggi, la speranza di 
questa nostra Chiesa, che ha duemila 
anni: essendo giovani nella fede, do­
vete essere come i primi cristiani, ed 
irradiare entusiasmo e coraggio, in ge­
nerosa dedizione a Dio e al prossimo; 
in una parola, dovete mettervi sulla 
via della santità. Solo così potete es­
sere segno di Dio nel mondo e rivivere 
nei vostri Paesi l’epopea missionaria 
della Chiesa primitiva. E sarete anche 
fermento di spirito missionario per le

Chiese più antiche.
Da parte loro, i missionari riflettano 

sul dovere della santità, che il dono 
della vocazione richiede da essi, rin­
novandosi di giorno in giorno nel loro 
spirito ed aggiornando anche la loro 
formazione dottrinale e pastorale. Il 
missionario deve essere "un contempla­
tivo in azione”. Egli trova risposta ai 
problemi nella luce della Parola di Dio 
e nella preghiera personale e comu­
nitaria. Il contatto con i rappresen­
tanti delle tradizioni spirituali non cri­
stiane, in particolare di quelle dell’Asia, 
mi ha dato conferma che il futuro della 
missione dipende in gran parte dalla 
contemplazione. Il missionario, se non 
è un contemplativo, non può annunziare 
il Cristo in modo credibile. Egli è un 
testimone dell’esperienza di Dio e deve 
poter dire come gli Apostoli: « Ciò che 
noi abbiamo contemplato, ossia il Ver­
bo della vita ..., noi lo annunziamo a 
voi » (1 Gv 1, 1-3).

Il missionario è l’uomo delle Beati­
tudini. Gesù istruisce i Dodici prima 
di mandarli ad evangelizzare, indican­
do loro le vie della missione: povertà, 
mitezza, accettazione delle sofferenze e 
persecuzioni, desiderio di giustizia e 
di pace, carità, cioè proprio le Beati­
tudini, attuate nella vita apostolica 
(cfr. Mt 5, 1-12). Vivendo le Beatitu­
dini, il missionario sperimenta e di­
mostra concretamente che il Regno di 
Dio è già venuto ed egli lo ha accolto. 
La caratteristica di ogni vita missio­
naria autentica è la gioia interiore 
che viene dalla fede. In un mondo an­
gosciato e oppresso da tanti problemi, 
che tende al pessimismo, l’annunzia- 
tore della "buona novella” deve essere 
un uomo che ha trovato in Cristo la 
vera speranza.

175 Lumen gentium, 1.
176 Cfr. Discorso all’Assemblea del CELAM a Port-au-Prince, 9 marzo 1983: AAS 15 (1983), 

771-779; Omelia per l’apertura del « novenario di anni », promosso dal CELAM a Santo Do­
mingo, 12 ottobre 1984: Insegnamenti VII/2 (1984), 885-897.



Atti del Santo Padre 1313

CONCLUSIONE

92. Mai come oggi la Chiesa ha l’op­
portunità di far giungere il Vangelo, 
con la testimonianza e la parola, a 
tutti gli uomini ed a tutti i popoli. 
Vedo albeggiare una nuova epoca mis­
sionaria, che diventerà giorno radioso 
e ricco di frutti, se tutti i cristiani e, 
in particolare, i missionari e le gio­
vani Chiese risponderanno con gene­
rosità e santità agli appelli e sfide del 
nostro tempo.

Come gli Apostoli dopo l’ascensione 
di Cristo, la Chiesa deve radunarsi 
nel Cenacolo « con Maria, la Madre 
di Gesù» (At 1, 14), per implorare lo 
Spirito ed ottenere forza e coraggio 
per adempiere il mandato missionario. 
Anche noi, ben più degli Apostoli, ab­
biamo bisogno di essere trasformati e 
guidati dallo Spirito.

Alla vigilia del terzo Millennio tutta 
la Chiesa è invitata a vivere più pro­
fondamente il mistero di Cristo, colla­
borando con gratitudine all’opera della 
salvezza. Ciò essa fa con Maria e come

Maria, sua madre e modello: è lei, Ma­
ria, il modello di quell’amore materno, 
dal quale devono essere animati tutti 
quelli che, nella missione apostolica 
della Chiesa, cooperano alla rigenera­
zione degli uomini. Perciò, « confortata 
dalla presenza di Cristo, la Chiesa 
cammina nel tempo verso la consuma­
zione dei secoli e si muove incontro 
al Signore che viene; ma in questo 
cammino ... procede ricalcando l'itine­
rario compiuto dalla Vergine Maria »

Alla « mediazione di Maria, tutta 
orientata verso il Cristo e protesa al­
la rivelazione della sua potenza sal­
vifica » affido la Chiesa e, in par­
ticolare, coloro che si impegnano per 
l’attuazione del mandato missionario 
nel mondo di oggi. Come Cristo inviò 
i suoi Apostoli nel nome del Padre, 
del Figlio e dello Spirito Santo, così, 
rinnovando lo stesso mandato, io esten­
do a tutti voi la Benedizione Apostolica 
nel nome della stessa Trinità Santis­
sima. Amen.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 7 dicembre — nel XXV anniversario del Decreto 
conciliare Ad gentes — dell’anno 1990, tredicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

Lett. Enc. Redemptoris Mater (25 marzo 1987), 2: AAS 79 (1987), 362 s. 
Ibid., 22: l.c., 390.



1314 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1991

Se vuoi la pace, 
rispetta la coscienza di ogni uomo

I molti popoli che formano l’unica 
famiglia umana cercano oggi, sempre 
più frequentemente, l'effettivo ricono­
scimento e la tutela giuridica della 
libertà di coscienza, la quale è essen­
ziale per la libertà di ogni essere uma­
no. A diversi aspetti di questa libertà, 
fondamentale per la pace nel mondo, 
ho già dedicato due Messaggi per la 
Giornata Mondiale della Pace.

Per il 1988 invitai a riflettere con 
me sulla libertà religiosa. La garanzia 
del diritto ad esprimere pubblicamente 
e in tutti gli ambiti della vita civile 
le proprie convinzioni religiose costi­
tuisce un elemento indispensabile della 
pacifica convivenza tra gli uomini. « La

I. Libertà di coscienza e pace

Gli avvenimenti dell’anno scorso, in 
effetti, hanno conferito una nuova ur­
genza al bisogno di intraprendere passi 
concreti al fine di assicurare il pieno 
rispetto della libertà di coscienza, 
tanto sul piano legale quanto su quello 
delle relazioni umane. Tale rapidi cam­
biamenti attestano in maniera assai 
chiara che la persona non può essere 
trattata come una specie di oggetto, 
governato esclusivamente da forze al 
di fuori del suo controllo. Al contra­
rio, essa, nonostante la sua fragilità, 
non è priva della capacità di cercare 
e di conoscere liberamente il bene, di 
riconoscere e di respingere il male, di 
scegliere la verità e di opporsi all’er­
rore. Dio, infatti, creando la persona 
umana, ha inscritto nel suo cuore una 
legge che ognuno può scoprire (cfr. 
Rm 2, 15), e la coscienza è proprio la 
capacità di discernere e di agire se-

pace » — scrissi in quell’occasione — 
« affonda le proprie radici nella libertà 
e nella apertura delle coscienze alla 
verità » '. L’anno seguente continuai 
tale riflessione proponendo alcuni pen­
sieri sulla necessità di rispettare i di­
ritti delle minoranze civili e religiose, 
« una delle questioni più delicate della 
società contemporanea ..., perché essa 
riguarda tanto l’organizzazione della 
vita sociale e civile all’interno di cia­
scun Paese, quanto la vita della Co­
munità internazionale »2. Quest’anno 
desidero considerare specificamente la 
importanza del rispetto della coscienza 
di ogni persona, quale necessario fon­
damento per la pace nel mondo.

condo questa legge: obbedire ad essa 
è la dignità stessa dell’uomo3.

Nessuna autorità umana ha il di­
ritto di intervenire nella coscienza di 
alcun uomo. Questa è il testimone della 
trascendenza della persona anche nei 
confronti della società e, come tale, è 
inviolabile. Essa, però, non è un asso­
luto, posto al di sopra della verità e 
dell'errore; anzi, la sua intima natura 
implica il rapporto con la verità obiet­
tiva, universale e uguale per tutti, che 
tutti possono e devono cercare. In que­
sto rapporto con la verità obiettiva la 
libertà di coscienza trova la sua giu­
stificazione, in quanto condizione ne­
cessaria per la ricerca della verità de­
gna dell’uomo e per l’adesione ad essa, 
quando è stata adeguatamente cono­
sciuta. Ciò implica, a sua volta, che 
tutti devono rispettare la coscienza di 
ognuno e non cercare di imporre ad

1 Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1988, Introduzione.
2 Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1989, n. 1.
3 Cfr. Cost. past. Gaudium et spes, 16.



Atti del Santo Padre 1315

alcuno la propria "verità”, restando in­
tegro il diritto di professarla, senza per 
questo disprezzare chi la pensa diver­
samente. La verità non si impone che 
in virtù di se stessa.

Negare a una persona la piena li­
bertà di coscienza e in particolare la 
libertà di cercare la verità, o tentare 
di imporle un particolare modo di com­
prendere la verità, va contro il suo

II. La verità assoluta si trova solo in Dio

La garanzia dell’esistenza della ve­
rità obiettiva risiede in Dio, Verità 
assoluta, e la ricerca della verità si 
identifica, sul piano obiettivo, con la 
ricerca di Dio. Basterebbe questo per 
dimostrare l'intimo rapporto esistente 
tra libertà di coscienza e libertà reli­
giosa. D’altra parte, si spiega così per­
ché la negazione sistematica di Dio e 
l’istituzione di un regime, del quale 
questa negazione sia un elemento co­

lli. Formazione della coscienza

Ogni individuo ha il grave dovere 
di formare la propria coscienza alla 
luce della verità obiettiva, la cui cono­
scenza non è negata ad alcuno né può 
essere impedita da alcuno. Rivendicare 
per se stessi il diritto di agire secondo 
la propria coscienza, senza riconoscere, 
al tempo stesso, il dovere di cercare di 
conformarla alla verità e alla legge in­
scritta nei nostri cuori da Dio stesso, 
vuol dire in fealtà far prevalere la pro­
pria limitata opinione. Ciò è ben lungi 
dal costituire un valido contributo alla 
causa della pace nel mondo. Al contra­
rio, la verità va perseguita appassio­
natamente e vissuta al meglio delle 
proprie capacità. Questa sincera ricer­
ca della verità porta non solo a rispet­
tare la ricerca degli altri, ma anche al 
desiderio di ricercare insieme.

Nell’importante compito di forma­
zione della coscienza, la famiglia rive­
ste un ruolo primario. È grave dovere 
dei genitori aiutare i propri figli, fin 
dalla più tenera età, a cercare la verità 
ed a vivere in conformità ad essa, a 
cercare il bene e a promuoverlo.

Fondamentale, inoltre, per la forma­
zione della coscienza è la scuola, in

diritto più intimo. Ciò provoca, altresì, 
un aggravamento delle animosità e del­
le tensioni, che rischiano di sfociare 
o in relazioni diffìcili ed ostili all’in­
terno della società o persino in un 
conflitto aperto. È insomma a livello 
di coscienza che si pone e può essere 
più efficacemente affrontato il proble­
ma di assicurare una pace solida e 
duratura.

stitutivo, sono diametralmente contra­
rie alla libertà di coscienza, come an­
che alla libertà di religione. Chi, in­
vece, riconosce il rapporto tra la verità 
ultima e Dio stesso, riconoscerà anche 
ai non credenti il diritto, oltre che il 
dovere, della ricerca della verità, che 
potrà condurli alla scoperta del Mi­
stero divino e alla sua umile accet­
tazione.

cui il bambino e il giovane entrano in 
contatto con un mondo più vasto e 
spesso diverso dall’ambiente familiare. 
L’educazione di fatto non è mai mo­
ralmente indifferente, anche quando 
tenta di proclamare la sua "neutra­
lità" etica e religiosa. Il modo in cui 
i bambini e i giovani vengono formati 
ed educati riflette necessariamente ta­
luni valori, che influiscono sul modo 
con cui essi sono portati a compren­
dere gli altri e la società intera. In 
accordo, quindi, con la natura e la 
dignità della persona umana e con la 
legge di Dio, i giovani, nel loro itine­
rario scolastico, devono essere aiutati 
a discernere e a ricercare la verità, ad 
accettare le esigenze e i limiti della 
vera libertà, a rispettare l'analogo di­
ritto degli altri.

La formazione della coscienza resta 
compromessa, se manca una profonda 
educazione religiosa. Come può un gio­
vane capire appieno le esigenze della 
dignità umana senza fare riferimento 
alla fonte di questa dignità, a Dio 
creatore? A questo riguardo, il ruolo 
della famiglia, della Chiesa cattolica, 
delle Comunità cristiane e delle altre



1316 Atti del Santo Padre

istituzioni religiose resta primordiale, 
e lo Stato, conformemente alle norme 
e alle Dichiarazioni internazionali 4, 
deve assicurare e facilitare i loro di­
ritti in questo campo. A loro volta, 
la famiglia e le Comunità religiose deb­
bono avvalorare e approfondire sempre 
di più il loro impegno per la persona 
umana e i suoi valori obiettivi.

Tra le molte altre istituzioni e orga­
nismi, che svolgono un ruolo specifico 
nella formazione della coscienza, sono 
da ricordare anche i mezzi di comuni-

cazione sociale. Nell’attuale mondo di 
rapida comunicazione i mass-media 
possono svolgere un ruolo estrema- 
mente importante, anzi essenziale, nel 
promuovere la ricerca della verità evi­
tando di presentare soltanto gli inte­
ressi limitati di questa o quella per­
sona, di questo o quel gruppo o ideo­
logia. Tali mezzi costituiscono spesso 
l’unica fonte di informazione per un 
numero sempre maggiore di persone. 
Come, dunque, devono essere usati re­
sponsabilmente a servizio della verità!

IV. L’intolleranza: una seria minaccia

Una seria minaccia per la pace è 
costituita dall’intolleranza, che si ma­
nifesta nel rifiuto della libertà di co­
scienza degli altri. Dalle vicende della 
storia abbiamo appreso dolorosamente 
a quali eccessi può essa condurre.

L’intolleranza può insinuarsi in ogni 
aspetto della vita sociale, manifestan­
dosi nell’emarginazione o oppressione 
delle persone e minoranze, che cercano 
di seguire la propria coscienza per 
quanto riguarda i loro legittimi modi 
di vivere. Nella vita pubblica l'intolle­
ranza non lascia spazio alla pluralità 
delle scelte politiche o sociali, impo­
nendo così su tutti una visione uni­
forme dell’organizzazione civile e cul­
turale.

Per quanto riguarda l’intolleranza 
religiosa, non si può negare che, mal­
grado il costante insegnamento della 
Chiesa cattolica, secondo il quale nes­
suno deve essére costretto a crederes, 
nel corso dei secoli non poche difficoltà 
e persino conflitti sono sorti tra i Cri­
stiani e i membri di altre religioni ‘. 
Il Concilio Vaticano II lo ha ricono­
sciuto formalmente, affermando che 
« nella vita del Popolo di Dio, pelle­
grinante attraverso le vicissitudini del­
la storia umana, di quando in quando 
si è avuto un modo di agire meno con­
forme allo spirito evangelico » \

per la pace
Ancor oggi resta molto da fare per 

superare l’intolleranza religiosa, la 
quale è strettamente legata, in diverse 
parti del mondo, all’oppressione delle 
minoranze. Siamo, purtroppo, testimo­
ni di tentativi per imporre ad altri 
una particolare idea religiosa sia diret­
tamente, grazie ad un proselitismo che 
fa ricorso a mezzi di vera e propria 
coercizione, sia indirettamente, median­
te la negazione di certi diritti civili o 
politici. Assai delicate sono le situazioni 
in cui una norma specificamente reli­
giosa diventa, o tende a diventare, leg­
ge dello Stato, senza che si tenga in 
debito conto la distinzione tra le com­
petenze della religione e quelle della 
società politica. Identificare la legge 
religiosa con quella civile può effetti­
vamente soffocare la libertà religiosa 
e, persino, limitare o negare altri ina­
lienabili diritti umani. A questo riguar­
do, vorrei ripetere ciò che affermai nel 
Messaggio per la Giornata della Pace 
del 1988: « Anche nel caso in cui uno 
Stato attribuisca una speciale posizio­
ne giuridica ad una determinata religio­
ne, è doveroso che sia legalmente rico­
nosciuto ed effettivamente rispettato il 
diritto di libertà di coscienza di tutti 
i cittadini, come pure degli stranieri 
che vi risiedono, anche temporanea­
mente, per motivi di lavoro od altri »8-

4 Cfr., tra l’altro, per il più recente riconoscimento di questo diritto, la Dichiarazione delle 
Nazioni Unite del 1981 circa l’eliminazione di tutte le forme di intolleranza e di discriminazione 
basate sulla religione o sulla convinzione, art. 1.

5 Cfr., tra l’altro, Dich. Dignitatis humanae, 12.
* Cfr., tra l’altro, Dich. Nostra aetate, 3.
’ Dich. Dignitatis humanae, 12.
8 N. 1.



Atti del Santo Padre 1317

Ciò vale anche per i diritti civili e po­
litici delle minoranze e per quelle si­
tuazioni in cui un esasperato laicismo, 
in nome del rispetto della coscienza, 
impedisce di fatto ai credenti il diritto 
di esprimere pubblicamente la propria 
fede.

L’intolleranza può essere anche il 
frutto di un certo fondamentalismo, 
che costituisce una tentazione ricor­
rente. Esso può facilmente condurre a 
gravi abusi, quali la soppressione ra­
dicale di ogni pubblica manifestazione 
di differenza o, addirittura, il rifiuto 
della libertà di espressione in quanto 
tale. Anche il fondamentalismo può 
portare all’esclusione dell’altro dalla 
vita civile o, in campo religoso, a mi­
sure coercitive di "conversione”. Per 
quanto si possa avere a cuore la verità 
della propria religione, ciò non dà a 
nessuna persona o gruppo il diritto di 
tentare di reprimere la libertà di co­
scienza di quanti hanno altre convin­
zioni religiose, o di indurli a falsare 
la loro coscienza offrendo o negando 
determinati privilegi e diritti sociali, 
se essi cambiano la propria religione. 
In altri casi, si arriva ad impedire alle 
persone, persino con l’applicazione di 
severe misure penali, di scegliere libe­
ramente una religione diversa da quel­
la a cui al momento appartengono. 
Simili manifestazioni di intolleranza 
evidentemente non promuovono la 
Pace nel mondo.

Per eliminare gli effetti dell’intolle­
ranza, non basta "proteggere” le mi-

noranze etniche o religiose, riducen­
dole così alla categoria di minori ci­
vili o di individui sotto tutela dello 
Stato. Ciò potrebbe risolversi in una 
forma di discriminazione che ostacola, 
anzi impedisce lo sviluppo di una 
società armonica e pacifica. Piuttosto, 
va riconosciuto e garantito l'insoppri- 
mibile diritto di seguire la propria co­
scienza e di professare, e di praticare, 
da soli o comunitariamente, la propria 
fede, sempre che non siano violate le 
esigenze dell’ordine pubblico.

Paradossalmente coloro che in pre­
cedenza sono stati vittime di varie 
forme di intolleranza possono correre 
il rischio di creare, a loro volta, nuove 
situazioni di intolleranza. La fine di 
lunghi periodi di repressione in alcune 
parti del mondo, durante i quali non 
è stata rispettata la coscienza di cia­
scuno ed è stato soffocato quanto vi 
era di più prezioso per la persona, non 
deve diventare occasione per nuove 
forme di intolleranza, per quanto diffì­
cile possa essere la riconciliazione con 
l’antico oppressore.

La libertà di coscienza, rettamente 
concepita, per sua stessa natura è sem­
pre ordinata alla verità. Pertanto, essa 
conduce non all’intolleranza, ma alla 
tolleranza ed alla riconciliazione. Que­
sta tolleranza non è una virtù passiva, 
poiché ha le sue radici in un amore 
operoso e tende a trasformarsi e a di­
venire un positivo impegno per assi­
curare la libertà e la pace a tutti.

V. La libertà religiosa: una forza per la

L’importanza della libertà religiosa 
mi induce a ribadire che il diritto alla 
libertà religiosa non è semplicemente 
Uno fra gli altri diritti umani; « anzi 
Questo è il più fondamentale, perché la 
dignità di ogni persona ha la sua pri­
ma fonte nel suo rapporto essenziale 
con Dio creatore e padre, alla cui im­
magine e somiglianza è stata creata, 
Perché dotata di intelligenza e di liber­
tà » ’. « La libertà religiosa, esigenza 
insopprimibile della dignità di ogni uo-

pace

mo, è una pietra angolare dell’edificio 
dei diritti umani »10 e, perciò, è l’e­
spressione più profonda della libertà 
di coscienza.

Non si può ignorare che il diritto 
alla libertà religiosa tocca l’identità 
stessa della persona. Uno degli aspetti 
più significativi, che caratterizzano il 
mondo di oggi, è il ruolo della reli­
gione nel risveglio dei popoli e nella 
ricerca della libertà. In molti casi è 
stata la fede religiosa a mantenere in-

’ Discorso ai partecipanti al V Colloquio Giuridico, 10 marzo 1984, n. 5.
10 Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1988, Introduzione.



1318 Atti del Santo Padre

tatta e, persino, a rafforzare l’identità 
di interi popoli. Nelle Nazioni in cui 
la religione è stata ostacolata o, addi­
rittura, perseguitata nel tentativo di 
relegarla tra i fenomeni superati del 
passato, essa si è di nuovo rivelata 
come potente forza liberatrice.

La fede religiosa è così importante

per i popoli ed i singoli individui, che 
in molti casi si è pronti a qualsiasi 
sacrificio per salvaguardarla. In effetti, 
ogni tentativo di reprimere o soppri­
mere ciò che una persona ha di più 
caro rischia di sfociare in aperta o 
latente ribellione.

VI. La necessità di un giusto ordine

Nonostante le varie Dichiarazioni in 
campo nazionale e internazionale, le 
quali proclamano il diritto alla libertà 
di coscienza e di religione, si hanno 
tuttora troppi tentativi di repressione 
religiosa. Senza una concomitante ga­
ranzia giuridica mediante appropriati 
strumenti, tali Dichiarazioni sono de­
stinate troppo spesso a rimanere let­
tera morta. Sono da apprezzare, per­
tanto, i rinnovati sforzi che si stanno 
facendo per dare maggior vigore al re­
gime legale esistente11 mediante la 
creazione di nuovi ed efficaci strumenti, 
idonei a consolidare la libertà religiosa. 
Questa piena protezione legale deve ef­
fettivamente escludere ogni coercizione 
religiosa, come un serio ostacolo alla 
pace. Al contrario, « il contenuto di 
una tale libertà è che tutti gli uomini 
devono essere immuni dalla coercizio­
ne da parte di singoli individui, di 
gruppi sociali e di qualsivoglia potestà 
umana, così che in materia religiosa 
nessuno sia forzato ad agire contro la 
sua coscienza né sia impedito, entro 
debiti limiti, di agire secondo la sua 
coscienza privatamente e pubblicamen­
te, sia in forma individuale che asso­
ciata »l2.

Il presente momento storico rende 
urgente il rafforzamento degli stru­
menti giuridici atti a promuovere la 
libertà di coscienza anche in campo 
politico e sociale. A questo riguardo, 
il graduale e continuo sviluppo di un 
regime legale internazionalmente rico­
nosciuto potrà costituire una delle basi 
più sicure per la pace e per l’ordinato 
progresso della famiglia umana. Nello

legale

stesso tempo, è essenziale che siano in­
trapresi sforzi paralleli a livello nazio­
nale ed anche regionale, per assicurare 
che tutte le persone, ovunque dimorino, 
siano protette da norme legali ricono­
sciute sul piano internazionale.

Lo Stato ha l'obbligo non solo di 
riconoscere la fondamentale libertà di 
coscienza, ma di promuoverla, sempre 
però alla luce della legge morale natu­
rale e delle esigenze del bene comune, 
oltre che nel rispetto della dignità di 
ogni uomo. In proposito, giova ricor­
dare che la libertà di coscienza non 
dà diritto a una indiscriminata pratica 
dell'obiezione di coscienza. Quando una 
pretesa libertà si trasforma in licenza 
o in pretesto per limitare i diritti al­
trui, lo Stato ha l'obbligo di proteg­
gere, anche legalmente, i diritti inalie­
nabili dei suoi cittadini contro tali 
abusi.

Vorrei rivolgere uno speciale e pres­
sante appello a quanti hanno pubbliche 
responsabilità — siano essi capi di 
Stato o di Governo, legislatori, ma­
gistrati ed altri — perché assicurino 
con tutti i mezzi necessari l’autentica 
libertà di coscienza di tutti coloro che 
risiedono nell’ambito della loro giu­
risdizione, con particolare attenzione 
ai diritti delle minoranze. Ciò, oltre 
che essere una questione di giustizia, 
serve a promuovere lo sviluppo di una 
società pacifica e armonica. Infine, 
sembra quasi superfluo riaffermare che 
gli Stati hanno il rigoroso obbligo mo­
rale e legale di osservare gli accordi 
internazionali, da loro sottoscritti.

11 Cfr., tra l’altro, Dichiarazione Universale dei Diritti Umani, art. 18; Atto Finale di Hel­
sinki 1, a) VII; Convenzione sui Diritti del Fanciullo, art. 14.

12 Dich. Dignitatis humanae, 2.



Atti del Santo Padre 1319

VII. Una società ed un mondo pluralistico

L’esistenza di norme internazionali 
riconosciute non esclude che possano 
esserci certi regimi, o sistemi di go­
verno rispondenti ad una specifica real­
tà socio-culturale. Questi regimi, tut­
tavia, devono assicurare piena libertà 
di coscienza ad ogni cittadino e non 
possono in nessun modo costituire un 
pretesto per negare o restringere i di­
ritti universalmente riconosciuti.

Ciò è tanto più vero se si considera 
che nel mondo di oggi raramente l'in­
tera popolazione di un Paese appartiene 
ad una stessa convinzione religiosa o 
ad una stessa etnia o cultura. Le mi­
grazioni di massa ed i movimenti di 
popolazione stanno portando ad una 
società multi-culturale e multi-religiosa 
in varie parti del mondo. In tale con­
testo il rispetto della coscienza di tutti 
assume una nuova urgenza e presenta 
nuove sfide alla società nei suoi settori 
e strutture, nonché ai legislatori ed ai 
governanti.

Come si devono rispettare in un 
Paese le differenti tradizioni, costumi 
e modi di vita, doveri religiosi, man­
tenendo l’integrità della propria cultu­
ra? Come deve una cultura socialmente 
dominante accettare ed integrare i 
nuovi elementi senza perdere la pro­
pria identità e senza creare frizioni? 
La risposta a queste difficili domande 
si può trovare in un’attenta educazione 
al rispetto della coscienza dell’altro, 
con mezzi quali la conoscenza di altre 
culture e religioni e l’equilibrata com- 
Prensione delle diversità esistenti. 
Quale miglior mezzo di unità nella 
diversità, se non l’impegno di tutti 
nella comune ricerca della pace e nella 
comune affermazione della libertà, che 
illumina e valorizza la coscienza di 
ognuno? È anche auspicabile, per una 
ordinata convivenza civile, che le varie 
culture presenti si rispettino e si arric­
chiscano mutuamente. Un vero impe­
gno di inculturazione giova anche alla 
reciproca comprensione tra le religioni.

Nell’ambito di questa comprensione 
tra le religioni, molto è state compiuto 
in anni recenti per promuovere un’at­

tiva collaborazione nei compiti che l’u­
manità deve affrontare insieme sulla 
base dei tanti valori che le grandi reli­
gioni hanno in comune. Desidero inco­
raggiare questa collaborazione ovun­
que sia possibile, nonché i dialoghi uf­
ficiali che sono in corso tra i rappre­
sentanti dei maggiori gruppi religiosi. 
Al riguardo, la Santa Sede ha un or­
ganismo — il Pontificio Consiglio per 
il dialogo interreligioso — che ha la 
specifica finalità di promuovere il dia­
logo e la collaborazione con le altre 
religioni, sempre però nell’assoluta fe­
deltà all’identità cattolica e nel pieno 
rispetto di quella altrui.

Sia la collaborazione che il dialogo 
interreligioso, quando avvengono con 
fiducia, deferenza e sincerità, rappre­
sentano un contributo alla pace. « L'uo­
mo ha bisogno di sviluppare il suo spi­
rito e la sua coscienza. È quello che 
spesso manca all’uomo di oggi. La di­
menticanza dei valori e la crisi d’iden­
tità, che il nostro mondo attraversa, ci 
obbligano ad un superamento e ad un 
rinnovato sforzo di ricerca e di do­
manda. La luce interiore, che nascerà 
così nella nostra coscienza, permetterà 
di dare senso allo sviluppo, di orien­
tarlo verso il bene dell’uomo, di ogni 
uomo e di tutti gli uomini, secondo il 
piano di Dio » ". Questa comune ricer­
ca, alla luce della legge della coscienza 
e dei precetti della propria religione, 
confrontandosi anche con le cause del­
le presenti ingiustizie sociali e delle 
guerre, getterà una solida base per la 
collaborazione nella ricerca delle solu­
zioni necessarie.

La Chiesa cattolica si è adoperata 
volentieri per incoraggiare ogni forma 
di leale collaborazione, in vista della 
promozione della pace. Essa continue­
rà soprattutto a dare il suo specifico 
contributo a tale collaborazione, edu­
cando le coscienze dei propri membri 
all’apertura verso gli altri, al rispetto 
per gli altri, alla tolleranza, che va di 
pari passo con la ricerca della verità, 
ed alla solidarietà ”.

13 Discorso ai giovani Musulmani, Casablanca, 19 agosto 1985, n. 9: AAS 78 (1986), 101-102.
14 Cfr. Discorso al Corpo Diplomatico, 11 gennaio 1986, n. 12.



1320 Atti del Santo Padre

Vili. La coscienza e il cristiano

Essendo tenuti a seguire la propria 
coscienza nella ricerca della verità, i 
discepoli di Gesù Cristo sanno che 
non ci si deve affidare soltanto alla 
propria capacità di discernimento mo­
rale. La Rivelazione illumina la loro 
coscienza e fa loro conoscere il grande 
dono di Dio all'uomo: la libertà1S. Dio 
non ha soltanto inscritto la legge natu­
rale nel cuore di ciascuno, in quel 
« nucleo e sacrario più segreto dell’uo­
mo, in cui egli si trova solo con 
Dio » “, ma ha rivelato la sua propria 
legge nella Scrittura. In questa si trova 
l’invito o, meglio, l’imperativo di ama­
re Dio e di osservare tale sua legge.

Egli ci ha fatto conoscere la sua 
volontà. Egli ci ha rivelato i suoi co- 
mandamenti, ponendoci davanti « la 
vita e il bene, la morte e il male », e 
ci chiama a « scegliere la vita ... aman­
do il Signore nostro Dio, obbedendo 
alla sua voce e tenendoci uniti a lui; 
poiché è lui la nostra vita e la nostra 
longevità ... » 17. Egli nella pienezza del 
suo amore rispetta la libera scelta del­
la persona circa i valori supremi di cui 
è alla ricerca, ed in tal modo rivela 
il suo pieno rispetto per il dono pre­
zioso della libertà della coscienza. Ne 
sono testimoni le stesse sue leggi, che 
sono compiuta espressione della sua 
volontà e della sua assoluta inconci­
liabilità nei confronti del male morale, 
e con le quali vuole appunto orientare 
la ricerca dell’ultimo fine, perché ten­
dono a giovare all’esercizio della li­
bertà, e non già ad impedirlo.

Ma non è bastato a Dio manifestare 
il suo grande amore per il creato e 
per l’uomo. Egli « ha tanto amato il 
mondo da dare il suo Figlio unigenito, 
perché chiunque crede in lui non muo­
ia, ma abbia la vita eterna ... Chi opera 
la verità viene alla luce, perché appaia 
chiaramente che le sue opere sono state

fatte in Dio » Il Figlio non ha esi­
tato a proclamare di essere la Verità ”, 
e ad assicurarci che questa Verità ci 
avrebbe fatti liberi20.

Nella ricerca della verità il cristiano 
si rivolge alla rivelazione divina, che in 
Cristo è presente in tutta la sua pie­
nezza. Cristo ha affidato alla sua Chiesa 
la missione di annunciare questa ve­
rità, e la Chiesa ha il dovere di es­
serle fedele. Il mio più grave impegno, 
come Successore di Pietro, è precisa- 
mente quello di assicurare questa co­
stante fedeltà, confermando nella fede 
i miei fratelli e sorelle21.

Il cristiano più di ogni altro deve 
sentirsi obbligato a conformare la pro­
pria coscienza alla verità. Di fronte al­
lo splendore del dono gratuito della 
rivelazione di Dio in Cristo, quanto 
umile e attento, da parte sua, deve 
essere l’ascolto della voce della co­
scienza! Quanto deve egli diffidare del­
la sua limitata luce, quanto dev’essere 
pronto ad apprendere, quanto lento a 
condannare! Una delle tentazioni ricor­
renti in ogni tempo, anche tra i cri­
stiani, è quella di erigersi a norma 
della verità. In un’epoca permeata di 
individualismo questa tentazione può 
trovare svariate espressioni. Il con­
trassegno di chi è nella verità, tutta­
via, è di amare umilmente. Così inse­
gna la Parola divina: La verità si fa 
nella carità 22.

Pertanto, per la stessa verità che 
professiamo siamo chiamati a promuo­
vere l’unità e non la divisione, la ri­
conciliazione e non l’odio o l’intolle­
ranza. La gratuità del nostro accesso 
alla verità ci conferisce la preziosa re­
sponsabilità di proclamare soltanto 
quella verità che porta alla libertà ed 
alla pace per tutti: la Verità incarnata 
in Gesù Cristo.

Al termine di questo Messaggio, in-

15 Cfr. Sir 17, 6.
16 Cost. past. Gaudium et spes, 16.
17 Cfr. Dt 30, 15-20.
” Cfr. Gv 3, 16. 21.
19 Cfr. ibid. 14, 6.
20 Cfr. ibid. 8, 32.
21 Cfr. Le 22, 32.
22 Cfr. Ef 4, 15.



Atti del Santo Padre 1321

vito tutti a ben riflettere sulla neces­
sità di rispettare la coscienza di cia­
scuno nel proprio ambiente ed alla 
luce delle proprie specifiche responsa­
bilità. In ogni campo della vita sociale, 
culturale e politica il rispetto della 
libertà di coscienza, ordinata alla ve-

Dal Vaticano, 8 dicembre dell’anno 1990.

rità, trova varie, importanti e imme­
diate applicazioni. Cercando insieme la 
verità, nel rispetto della coscienza de­
gli altri, potremo progredire sulle vie 
della libertà che sboccano nella pace, 
secondo il disegno di Dio.

IOANNES PAULUS PP. II



1322 Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica

MAESTRO EN LA FE
DEL SOMMO PONTEFICE 

GIOVANNI PAOLO II 

AL REV.MO P. FELIPE SAINZ DE BARANDA, 

PREPOSTO GENERALE 

DELL’ORDINE DEI FRATELLI SCALZI 

DELLA BEATISSIMA VERGINE MARIA

DEL MONTE CARMELO, 

IN OCCASIONE 

DEL IV CENTENARIO DELLA MORTE 

DI SAN GIOVANNI DELLA CROCE, 

DOTTORE DELLA CHIESA

INTRODUZIONE

1. Maestro nella fede e testimone 
del Dio vivo, S. Giovanni della Croce 
si fa presente nella memoria della 
Chiesa, soprattutto oggi, nella celebra­
zione del IV Centenario del suo tran­
sito alla gloria, che ebbe luogo il 14 
dicembre 1591, quando dal suo con­
vento di Ubeda fu chiamato alla casa 
del Padre.

È una gioia per tutta la Chiesa ve­
rificare gli abbondanti frutti della san­
tità e sapienza che questo suo figlio 
continua dare con l’esempio della sua 
vita e la luce dei suoi scritti. In effetti, 
la sua figura ed il suo insegnamento 
attirano l'interesse dei più svariati am­
bienti religiosi e culturali, che in esso 
trovano accoglienza e risposta alle aspi­
razioni più profonde dell’uomo e del 
credente. Nutro, poi, la speranza che 
questa celebrazione giubilare serva per 
dare maggiore risalto e diffusione al 
suo messaggio centrale: la vita teolo­
gale nella fede, speranza ed amore.

Questo messaggio, diretto a tutti, è 
eredità e missione impellente per il

Carmelo Teresiano che, a ragione, lo 
considera Padre e Maestro spirituale. 
Il suo esempio è ideale di vita; i suoi 
scritti sono un tesoro da condividere 
con quanti cercano oggi il volto di 
Dio; la sua dottrina è anche parola 
attuale, in modo speciale per la Spa­
gna, sua patria, le cui lettere e nome 
onora con il suo magistero di portata 
universale.

2. Io stesso mi sono sentito attratto 
specialmente dall’esperienza ed inse­
gnamenti del Santo di Fontiveros. Fin 
dai primi anni della mia formazione 
sacerdotale trovai in lui una guida si­
cura nei sentieri della fede. Questo 
aspetto della sua dottrina mi parve di 
importanza vitale per tutti i cristiani, 
soprattutto in un’epoca, esploratrice 
di nuove vie, ma anche esposta a ri­
schi e tentazioni nell’ambito della fede.

Mentre rimaneva ancora vivo il clima 
spirituale suscitato dalla celebrazione 
del IV Centenario della nascita del 
Santo carmelitano (1542-1942) e l’Euro-



Atti del Santo Padre 1323

pa risorgeva dalle sue ceneri, dopo 
avere sperimentato la notte oscura del­
la guerra, elaborai in Roma la mia 
tesi dottrinale in Teologia su La fede 
secondo S. Giovanni della Croce In 
essa analizzavo e mettevo in risalto 
l’affermazione centrale del Dottore mi­
stico: la fede è l’unico mezzo, prossimo 
e proporzionato per la comunione con 
Dio. Già allora intuivo che la sintesi 
di S. Giovanni della Croce contiene non 
solamente una solida dottrina teologica 
ma, soprattutto, un’esposizione della 
vita cristiana nei suoi aspetti basilari 
quali sono la comunione con Dio, la 
dimensione contemplativa della pre­
ghiera, la forza teologale della missio­
ne apostolica, la tensione della speran­
za cristiana.

Durante la mia visita in Spagna, nel 
novembre del 1982, ebbi la gioia di 
celebrare la sua memoria in Segovia, 
davanti al suggestivo scenario dell’ac­
quedotto romano, e venerare le sue re­
liquie presso il suo sepolcro. Potei 
Proclamare nuovamente lì il grande 
messaggio della fede, come essenza 
del suo insegnamento per tutta la 
Chiesa, per la Spagna, per il Carmelo. 
Una fede viva e vigorosa che cerca 
ed incontra Dio nel suo Figlio Gesù 
Cristo, nella Chiesa, nella bellezza del­
la creazione, nella preghiera silenziosa, 
nell’oscurità della notte e nella fiamma 
Purificatrice dello Spirito2.

3. Nel celebrare ora il IV Centenario 
della sua morte, è conveniente, una 
volta di più, porsi in ascolto di questo 
niaestro. Per una felice coincidenza si 
fa nostro compagno di viaggio in que­
sto periodo della storia, alle soglie 
dell’anno 2000, quando si compiono i 
25 anni della chiusura del Concilio 
faticano II, che diede impulso e fa­
vorì il rinnovamento della Chiesa in 
ciò che si riferisce alla purezza della 
dottrina e santità della vita. « La Chie­
sa — afferma il Concilio — ha il com­
pito di rendere presenti e quasi visibili 
Dio Padre e il Figlio suo incarnato, 
rinnovando se stessa e purificandosi 
anzitutto con la testimonianza di una

fede viva e matura, vale a dire oppor­
tunamente educata alla capacità di 
guardare in faccia con lucidità alle dif­
ficoltà per superarle » ’.

Presenza di Dio e di Cristo, purifica­
zione rinnovatrice sotto la guida dello 
Spirito, esperienza di una fede illumi­
nata e adulta. Non è questo in realtà 
il contenuto centrale della dottrina di 
S. Giovanni della Croce ed il suo mes­
saggio per la Chiesa e gli uomini di 
oggi? Rinnovare e ravvivare la fede 
costituisce la base imprescindibile per 
affrontare qualsiasi dei grandi compiti 
che si presentano oggi con maggiore 
urgenza alla Chiesa: sperimentare la 
presenza salvifica di Dio in Cristo, 
nel centro stesso della vita e della 
storia, riscoprire la condizione umana 
e la filiazione divina dell’uomo, la sua 
vocazione alla comunione con Dio, ra­
gione suprema della sua dignità \ por­
tare avanti una nuova evangelizzazione 
a partire dalla rievangelizzazione dei 
credenti, aprendosi sempre più all’in­
segnamento e alla luce di Cristo.

4. Molti sono gli aspetti per i quali 
Giovanni della Croce è conosciuto nel­
la Chiesa e nel mondo della cultura: 
come letterato e poeta della lingua ca- 
stigliana, come artista ed umanista, 
come uomo di profonde esperienze 
mistiche, teologo ed esegeta spirituale, 
maestro di spirito e direttore di anime. 
Come maestro nel cammino della fede, 
la sua figura ed i suoi scritti illumina­
no quanti cercano l’esperienza di Dio 
per mezzo della contemplazione e del 
servizio disinteressato ai fratelli. Nella 
sua elevata produzione poetica, nei 
suoi trattati dottrinali — Salita del 
Monte Carmelo, Notte Oscura, Cantico 
Spirituale, e Fiamma viva d’Amore —, 
così come nei suoi scritti brevi e so­
stanziosi — Parole di luce e di amore, 
Avvisi e Lettere —, il Santo ci ha la­
sciato una sintesi di spiritualità e di 
esperienza mistica cristiana. Fra tanta 
ricchezza di temi e contenuti, desidero 
fissare l’attenzione sul suo messaggio 
centrale: la fede viva, guida del cri­
stiano, unica luce nelle notti oscure

' Edizione in lingua spagnola, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1979.
2 Cfr. AAS 75 (1983), 293-299.
3 Concilio Vaticano II, Cost. past. Gaudium et spes, 21.
4 Ibid., 19.



1324 Atti del Santo Padre

della prova, fiamma ardente alimentata 
dallo Spirito.

La fede, come ben dimostra il Santo 
con la sua vita, ispira l’adorazione e 
la lode, conferisce a tutta l’esistenza 
realismo umano e sapore di trascen­
denza. Desidero, poi, con la luce dello 
« Spirito Santo fattosi maestro »5, in

sintonia con lo stile sapienziale di Fra 
Giovanni della Croce, commentare al­
cuni aspetti della sua dottrina circa 
la fede, partecipando il suo messaggio 
con gli uomini e le donne che vivono 
oggi in questa ora la storia piena di 
sfide e speranze.

I - MAESTRO NELLA FEDE

La cornice storica
5. Le condizioni storiche nelle quali 

ebbe a vivere offrirono a Fra Giovanni 
della Croce un denso panorama di 
possibilità ed incentivi per il pieno 
sviluppo della sua fede. Durante la 
sua vita (1542-1591), la Spagna, l’Eu­
ropa e l’America si aprono ad un’epo­
ca di religiosità intensa e creativa; è 
il tempo dell’espansione evangelica e 
della Riforma cattolica; però è anche 
il tempo delle sfide, delle rotture della 
comunione ecclesiale, dei conflitti in­
terni ed esterni. La Chiesa, in questi 
momenti, deve dare risposte gravi e 
impegni urgenti: un gran Concilio, 
quello di Trento, dottrinale e rifor­
matore; un nuovo Continente, l’Ame­
rica, da evangelizzare; un vecchio mon­
do, l’Europa, da rinvigorire nelle sue 
radici cristiane.

La vita di Giovanni della Croce si 
snoda in questa cornice storica densa 
di situazioni ed esperienze. Vive la 
sua fanciullezza e gioventù in estrema 
povertà, aprendosi la strada con il 
lavoro delle sue mani in Fontiveros, 
Arévalo e Medina del Campo. Segue 
la vocazione carmelitana e riceve la 
formazione superiore nelle aule della 
Università di Salamanca. Subito dopo 
il provvidenziale incontro con Santa 
Teresa di Gesù, abbraccia la Riforma 
del Carmelo ed inizia la nuova forma 
di vita nel primo convento di Duruelo. 
Primo carmelitano scalzo vive le vicis­
situdini e difficoltà della nascente fa­
miglia religiosa, quale maestro e peda­
gogo, così come confessore all’Incar­
nazione di Avila. Il carcere di Toledo, 
le solitudini di E1 Calvario e la Pe-

nuela in Andalusia, il suo apostolato 
nei monasteri, il suo lavoro di supe­
riore vanno modellando la sua perso­
nalità, che si riflette nella lirica della 
sua poesia e nei commenti dei suoi 
scritti, nella vita conventuale semplice 
e nell’apostolato itinerante. Alcalà de 
Henares, Baeza, Granada, Segovia ed 
Ubeda sono nomi che evocano una pie­
nezza di vita interiore, di ministero 
sacerdotale e di magistero spirituale.

Con la sua ricca esperienza di vita, 
di fronte alla situazione ecclesiale del 
suo tempo adotta un atteggiamento 
aperto. Al termine della sua vita si 
offre per andare in Messico ad annun­
ziare il Vangelo; fa i preparativi per 
adempiere i suoi propositi ma la ma­
lattia e la morte glielo impediscono.

6. Alle gravi urgenze spirituali del 
suo tempo Giovanni di Yepes risponde 
abbracciando una vocazione contem­
plativa. Con questo gesto non si af­
franca dalle sue responsabilità umane 
e cristiane; al contrario, nel compiere 
questo passo si dispone a vivere con 
piena coscienza il nucleo centrale del­
la fede: cercare il volto di Dio, ascol­
tare e compiere la sua parola, dedi­
carsi al servizio del prossimo.

Egli ci mostra come la vita contem­
plativa è una forma nella quale il cri­
stiano si realizza pienamente. Il con­
templativo non si limita unicamente a 
lunghi momenti di preghiera. I com­
pagni e i biografi del Santo carmeli­
tano ci offrono di lui un’immagine 
dinamica: nella sua gioventù imparò 
ad essere infermiere e muratore, a la­
vorare nell’orto e ad adornare la chie­
sa. Già adulto disimpegno responsa-

5 Salita del Monte Carmelo, II, 29, 1.



Atti del Santo Padre 1325

bilità di governo e di formatore, sem­
pre attento alle necessità spirituali e 
materiali dei suoi fratelli. A piedi per­
corse lunghe strade per assistere spi­
ritualmente le sue sorelle, le Carme­
litane Scalze, convinto del valore ec­
clesiale della loro vita contemplativa. 
In lui tutto si può riassumere in una 
Profonda convinzione: è Dio e solo 
Lui che dà valore e sapore ad ogni 
attività, « poiché dove non si conosce 
Dio, non si conosce niente »

Il miglior servizio alle necessità del­
la Chiesa lo prestò, perciò, con la sua 
vita e gli scritti, nella sua peculiare vo­
cazione di carmelitano contemplativo. 
Così visse Fra Giovanni in compagnia 
dei suoi fratelli e sorelle nel Carmelo: 
nella preghiera e nel silenzio, nel ser­
vizio, nella sobrietà e nella rinuncia. 
Permeato tutto questo dalla fede, dal­
la speranza e dall’amore. Con Santa 
Teresa di Gesù realizzò e condivise la 
pienezza del carisma carmelitano. In­
sieme continuano ad essere nella Chie­
sa testimoni eminenti del Dio vivo.

L’impegno a formare dei credenti
7. La fede alimenta la comunione 

e il dialogo con i fratelli per aiutarli 
a percorrere i sentieri che conducono 
a Dio. Fra Giovanni fu un autentico 
formatore di credenti. Seppe iniziare le 
Persone al tratto familiare con Dio, 
insegnando loro a scoprire la sua pre­
senza ed il suo amore nelle circostanze 
favorevoli e sfavorevoli, nei momenti 
di fervore e nei periodi di apparente 
abbandono. Si accostarono a lui spi­
riti egregi come Teresa di Gesù, alla 
quale fa da guida nelle ultime tappe

della sua esperienza mistica; ed anche 
persone di grande spiritualità, rappre­
sentanti della fede e della pietà po­
polare, come Anna de Penalosa, alla 
quale dedicò la Fiamma viva d’Amore. 
Dio lo dotò di qualità appropriate per 
questa missione di guida spirituale e 
forgiatore di credenti.

Giovanni della Croce cercò di realiz­
zare nel suo tempo un’autentica peda­
gogia della fede per liberarla da al­
cuni pericoli che la insidiavano. Da 
una parte, il pericolo di un’eccessiva 
credulità in coloro che, senza alcun 
discernimento, si fidavano più delle vi­
sioni private o dei movimenti sogget­
tivi che del Vangelo e della Chiesa; 
dall’altra, l’incredulità come attitudine 
radicale e la durezza del cuore che 
rendono incapaci di aprirsi al mistero. 
Il Dottore mistico, superando questi 
ostacoli, aiuta con il suo esempio e 
la sua dottrina l’irrobustirsi della fede 
cristiana con le qualità fondamentali 
della fede adulta, come chiede il Con­
cilio Vaticano II:

una fede personale, libera e convinta, 
abbracciata con tutto l’essere;

una fede ecclesiale, confessata e ce­
lebrata nella comunione con la Chiesa;

una fede orante ed adorante, matu­
rata nell'esperienza della comunione 
con Dio;

una fede solida e impegnata, manife­
stata con coerenza morale di vita e in 
dimensione di servizio.

Questa è la fede di cui abbiamo bi­
sogno e della quale il Santo di Fon- 
tiveros ci offre la sua testimonianza 
personale ed il suo insegnamento sem­
pre attuale.

II ■ IL TESTIMONE DEL DIO VIVO

Profondità e realismo
della sua fede personale

8. Giovanni della Croce è un inna- 
morato di Dio. Trattava familiarmente 
con Lui e parlava costantemente con 
Lui. Lo portava nel cuore e sulle lab­
bra, perché costituiva il suo vero te­

soro, il suo mondo più reale. Prima di 
proclamare e cantare il mistero di 
Dio, è il suo testimone; per questo 
parla di Lui con passione e con doti 
di persuasione non comuni: « Ponde­
ravano quelli che ascoltavano, perché 
parlava in modo tale di Dio e dei

6 Cantico Spirituale, B. 26.13.



1326 Atti del Santo Padre

misteri della nostra fede, come se li 
vedesse con gli occhi corporali » ’. 
Grazie al dono della fede, i contenuti 
del mistero portano a formare per il 
credente un mondo vivo e reale. Il 
testimone annucia ciò che ha visto e 
udito, ciò che ha contemplato, a imi­
tazione dei Profeti e degli Apostoli (cfr. 
1 Gv 1, 1-2).

Come loro, il Santo possedeva il do­
no della parola efficace e penetrante; 
non solo per la capacità di esprimere 
e comunicare la sua esperienza in sim­
boli e poesie, ricche di bellezza e di 
lirismo, ma per la squisitezza sapien­
ziale delle sue « parole di luce e amo­
re », per la sua propensione a dire 
« parole al cuore, impregnate di dol­
cezza e amore », « di luce per la via 
e di amore durante il cammino »8.

Cristo, pienezza della rivelazione
9. La vivacità ed il realismo della 

fede del Dottore mistico si basa sulla 
relazione ai misteri centrali del cristia­
nesimo. Una persona contemporanea 
del Santo afferma: « Tra i misteri che 
mi pare amasse grandemente era quel­
lo della Santissima Trinità ed anche 
del Figlio di Dio incarnato » ’. La sua 
fonte preferita per la contemplazione 
di questi misteri era l’Eucaristia, co­
me molte volte attesta; in particolare 
il capitolo 17 del Vangelo di S. Gio­
vanni, delle cui parole si fa eco: « Que­
sta è la vita eterna: che conoscano te, 
l’unico vero Dio, e colui che hai man­
dato, Gesù Cristo » (Gv 17, 3).

Teologo e mistico, ha fatto del mi­
stero trinitario e dei misteri del Verbo 
incarnato l’asse della sua vita spiri­
tuale e del cantico della sua poesia. 
Scopre Dio nelle opere della creazione 
e nei fatti della storia, poiché lo cerca 
e accoglie con fede nel più profondo 
del suo essere: « Il Verbo Figlio di Dio, 
insieme con il Padre e con lo Spirito 
Santo essenzialmente e presenzialmen­
te se ne sta nascosto nell’interno del­
l’anima ... Gioisci e rallegrati pure con

Lui nel tuo raccoglimento interiore, 
poiché lo hai così vicino! Qui desi­
deralo, adoralo »,0.

Dinamismo della vita teologale
10. Come riesce il mistico spagnolo 

ad estrarre dalla fede cristiana tutta 
questa ricchezza di contenuti e di vita? 
Semplicemente lasciando che la fede 
evangelica dispieghi tutte le sue capa­
cità di conversione, amore, confidenza, 
dedizione. Il segreto della sua ricchezza 
ed efficacia sta nel fatto che la fede 
è la fonte della vita teologale: fede, 
carità, speranza. « Queste tre virtù teo­
logali progrediscono insieme » ".

Uno degli apporti più validi di S. 
Giovanni della Croce alla spiritualità 
cristiana è la dottrina circa lo svolgi­
mento della vita teologale. Nel suo ma­
gistero scritto ed orale centra la sua 
attenzione nella trilogia della fede, 
della spernaza e dell’amore, che costi­
tuiscono le attitudini originali dell’esi­
stenza cristiana. In tutte le fasi del 
cammino spirituale sono sempre le 
virtù teologali la base della comuni­
cazione di Dio con l’uomo e della ri­
sposta dell’uomo a Dio.

La fede, unita alla carità ed alla spe­
ranza, produce questa conoscenza in­
tima e saporosa che chiamiamo espe­
rienza o senso di Dio, vita di fede, con­
templazione cristiana. È qualche cosa 
che va molto al di là della riflessione 
teologica e filosofica. E la ricevono da 
Dio, mediante lo Spirito, molte anime 
semplici e arrendevoli. Nel dedicare il 
Cantico Spirituale ad Anna di Gesù, 
l’Autore annota: « Benché a Vostra Re­
verenza manchi la pratica della teolo­
gia scolastica, mediante la quale si 
intendono le verità divine, non le man­
ca quella della mistica, che si cono­
sce per amore, nel quale le cose non 
solo si conoscono, ma insieme si gu­
stano »12. Cristo gli si rivela come 
l’amato, di più, come Colui che ama 
con precedenza, come canta il poema 
de "El Pastorcico”.

7 Processi di Beatificazione e Canonizzazione, Dichiarazione di Fra Alonso della Madre di 
Dio: Biblioteca Mistica Carmelitana, XIV, Burgos, 1931.

8 Parole di luce e d’amore, Prologo.
’ Processi di Beatificazione e Canonizzazione, Dichiarazione di Maria de la Cruz: l.c., p. 121.

10 Cantico Spirituale, B, 1, 6 e 8.
" Salita del Monte Carmelo, II, 24, 8.
12 Cantico Spirituale, B. Prologo, 3.



Atti del Santo Padre 1327

III - LE VIE DELLA VITA DI FEDE

Fede ed esistenza cristiana
11. «Il giusto vivrà per la fede» 

(Rm 1, 17; cfr. Ab 2, 4). Vive della 
fedeltà di Dio ai suoi doni e promesse, 
della consegna fiduciosa al suo servi­
zio. La fede è principio e pienezza del­
la vita. Per questo il cristiano si chia­
ma fedele, fedele di Cristo ("Christifi- 
delis”). Il Dio della rivelazione pene­
tra tutta la sua esistenza. La vita in­
tera del credente si regge, come crite­
rio definitivo, sui princìpi della fede. 
Lo avverte il Dottore mistico: « A tale 
scopo conviene presupporre un fonda­
mento che sarà come un bastone su 
cui devono sempre appoggiare. Biso­
gna bene intenderlo poiché è la luce 
attraverso cui noi ci dobbiamo incam­
minare e per mezzo della quale è ne­
cessario non solo che intendiamo que­
sta dottrina, ma che indirizziamo in 
tutti questi beni la gioia a Dio: ed è 
che la volontà non deve gioire se non 
di ciò che è a onore e gloria di Dio; 
il maggiore onore poi che gli possiamo 
rendere è quello di servirlo secondo la 
perfezione evangelica; quanto dunque 
evade da ciò non è di nessun valore 
e profitto per l’uomo » ”.

Tra gli aspetti che il Santo pone in 
rilievo nell'educazione della fede desi­
dero metterne in risalto due che han­
no oggi una particolare importanza 
nella vita dei cristiani: la relazione tra 
ragione naturale e fede, e l'esperienza 
della fede attraverso la preghiera in­
teriore.

12. Potrebbe sorprendere che il Dot­
tore della fede e della notte oscura 
esalti con tanto calore il valore della 
ragione umana. È suo il celebre as­
sioma: « Un solo pensiero dell’uomo 
vale più del mondo intero; perciò, solo 
Dio è degno di esso » La superiorità 
dell’uomo razionale sul resto della real­

tà mondana non deve portare a pretese 
di dominio terreno, ma si deve orien­
tare verso il suo fine più proprio: l’u­
nione con Dio, al quale si assomiglia 
in dignità. Pertanto, non si comprende 
il disprezzo della ragione naturale nel 
campo della fede, né l'opposizione tra 
la razionalità umana ed il messaggio 
divino. Al contrario, operano in inti­
ma collaborazione: « Abbiamo la ra­
gione naturale e la legge e la dottrina 
evangelica con cui possiamo sufficien­
temente regolare »15. La fede si incar­
na ed attua nell’uomo, essere razio­
nale, con le sue luci ed ombre; il teo­
logo ed il credente non possono rinun­
ciare alla loro razionalità, ma devono 
aprirla agli orizzonti del mistero

13. L’esperienza della fede attraverso 
la preghiera interiore è un altro aspet­
to che S. Giovanni della Croce pone 
particolarmente in rilievo nei suoi 
scritti. A questo proposito, è una co­
stante preoccupazione della Chiesa nel­
l’educazione della fede la promozione 
culturale e teologica dei fedeli, perché 
giungano ad approfondire nella loro 
vita interiore e siano capaci di dare 
ragione della loro fede. Però questa 
promozione intellettuale deve passare 
attraverso uno sviluppo della dimen­
sione contemplativa della fede cristia­
na, frutto dell’incontro con il mistero 
di Dio. È proprio qui dove si appun­
tano le grandi preoccupazioni pasto­
rali del mistico spagnolo.

Giovanni della Croce ha educato ge­
nerazioni di fedeli nella preghiera con­
templativa, come « notizia o attenzione 
amorosa » di Dio e dei misteri che Lui 
ci ha rivelato. Le pagine che il Santo 
ha dedicato a questo tipo di preghiera 
sono ben conosciute ”. Egli invita a 
vivere con sguardo di fede e di amore 
contemplativo la celebrazione liturgi­
ca, l’adorazione dell’Eucaristia — eter-

13 Salita del Monte Carmelo, III, 17, 2.
14 Parole di luce e amore, 34.
15 Salita del Monte Carmelo, II, 21, 4.
16 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione sulla vocazione ecclesiale 

del teologo, 24 maggio 1990, 6
' Cfr. Salita del Monte Carmelo, II, 13-14; Fiamma viva d’amore, 3, 32 ss.; cfr. Congrega­

zione per la Dottrina della Fede, Lettera ai Vescovi della Chiesa Cattolica su alcuni aspetti 
della meditazione cristiana, 15 ottobre 1989, 19.



1328 Atti del Santo Padre

na fonte nascosta nel pane divino —- 
la contemplazione della Trinità e dei 
misteri di Cristo, l’ascolto amoroso 
della Parola divina, la comunione oran­
te mediante le immagini sacre, lo stu­
pore di fronte alla bellezza della crea­
zione con « boschi e selve ombrose 
piantate dalla mano dell’Amato » ". In 
questo contesto educa l’anima ad una 
forma semplificata dell’unione interio­
re con Cristo: « Siccome allora Dio 
nel fare le sue grazie tratta con lei 
con notizia semplice e amorosa, anche 
l'anima, nel riceverle, tratti con Lui 
con notizia o avvertenza semplice e 
amorosa, perché in tal modo notizia 
si unisca con notizia e amore con 
amore »

La notte oscura della fede 
e il silenzio di Dio

14. Il Dottore mistico richiama oggi 
l’attenzione di molti credenti e non 
credenti per la descrizione che fa della 
notte oscura come esperienza tipica­
mente umana e cristiana. La nostra 
epoca ha vissuto momenti dramma­
tici nei quali il silenzio o assenza di 
Dio, l’esperienza di calamità e soffe­
renze, come le guerre o lo stesso olo­
causto di tanti esseri innocenti, hanno 
fatto comprendere meglio questa e- 
spressione, dandole inoltre un carat­
tere di esperienza collettiva, applicata 
alla realtà stessa della vita e non solo 
ad una fase del cammino spirituale. La 
dottrina del Santo è invocata oggi di 
fronte a questo mistero insondabile del 
dolore umano.

Mi riferisco a questo mondo specifico 
della sofferenza del quale ho parlato 
nella Esortazione Apostolica Salvifici 
doloris. Sofferenze fìsiche, morali o spi­
rituali, come la malattia, la piaga del­
la fame, la guerra, l’ingiustizia, la soli­
tudine, la mancanza del senso della 
vita, la stessa fragilità dell’esistenza 
umana, la coscienza dolorosa del pec­
cato, l’apparente assenza di Dio, sono 
per il credente un’esperienza purifi­
catrice che potrebbe chiamarti notte 
oscura.

A questa esperienza Giovanni della 
Croce ha dato il nome simbolico ed 
evocatore di notte oscura, con un rife­
rimento esplicito alla luce e oscurità 
del mistero della fede. Senza preten­
dere di dare all’angoscioso problema 
della sofferenza una risposta di ordine 
speculativo, alla luce della Scrittura e 
dell’esperienza, va scoprendo e sce­
gliendo qualche cosa della meraviglio­
sa trasformazione che Dio porta a 
compimento nell’oscurità, poiché « sa 
saggiamente e bellamente far nascere 
il bene dal male »20. Si tratta, in defi­
nitiva, di vivere il mistero della morte 
e risurrezione in Cristo con tutta 
verità.

15. Il silenzio o assenza di Dio, co­
me accusa o come semplice lamento, è 
un sentimento così spontaneo quando 
si sperimenta il dolore e l’ingiustizia. 
Gli stessi che non attribuiscono a Dio 
la causa delle gioie, lo responsabiliz­
zano spesso del dolore umano. In ma­
niera differente, ma forse con maggio­
re profondità, il cristiano vive il tor­
mento della perdita di Dio o del suo 
allontanamento da lui; perfino può sen­
tirsi lanciato nelle tenebre dell’abisso.

Il Dottore della notte oscura porta 
in questa esperienza una amorosa pe­
dagogia di Dio. Egli tace e a volte si 
nasconde perché già ha parlato e si è 
manifestato con sufficiente chiarezza. 
Perfino nell’esperienza della sua as­
senza può comunicare fede, amore e 
speranza a chi si apre a Lui con umil­
tà e mansuetudine. Scrive il Santo: 
« L’anima indossava il bianco vestito 
della fede mentre usciva da questa 
notte oscura, allorché camminando ... 
in mezzo a tenebre e angustie interiori 
... soffrì con perseveranza passando per 
quei travagli senza stancarsi e venir 
meno all’Amato, il quale nei travagli e 
nelle tribolazioni prova la fede della 
sua sposa, affinché essa possa dire con 
verità le parole di Davide: "Per le pa­
role delle tue labbra io persevererò 
per aspri sentieri” (Sai 16, 4) »21.

La pedagogia di Dio agisce in questo 
caso come espressione del suo amore

18 Cantico Spirituale, B, 4.
19 Fiamma viva d’amore, 3, 34.
20 Cantico Spirituale, B, 23, 5.
21 Flotte oscura, II, 21, 5.



Atti del Santo Padre 1329

e della sua misericordia. Restituisce al­
l’uomo il senso della gratitudine, facen­
dosi per lui dono liberamente accet­
tato. Altre volte gli fa sentire tutta 
la portata del peccato, che è offesa a 
Lui, morte e vuoto dell’uomo. Lo edu­
ca anche a discernere sulla presenza o 
assenza divina: l’uomo non deve farsi 
guidare da sentimenti di gusto o disgu­
sto, ma dalla fede e dall’amore. Dio 
è ugualmente Padre amoroso, nelle ore 
della gioia e nei momenti del dolore.

La contemplazione di Cristo crocifisso
16. Solo Gesù Cristo, Parola defini­

tiva del Padre, può rivelare agli uo­
mini il mistero del dolore e illuminare 
con i raggi della sua croce gloriosa le 
più tenebrose notti del cristiano. Gio­
vanni della Croce, conseguente con le 
sue affermazioni intorno a Cristo, ci 
dice che Dio, dopo la rivelazione del 
suo Figlio, « è rimasto quasi come mu­
to non avendo altro da dire »il si­
lenzio di Dio ha la sua più eloquente 
Parola rivelatrice di amore nel Cristo 
crocifisso.

Il Santo di Fontiveros ci invita a 
contemplare il mistero della Croce di 
Cristo, come lui lo faceva abitualmen­
te, nella poesia de "El Pastorcico" o 
nel suo celebre disegno del Crocifisso, 
conosciuto come il Cristo di S. Gio­
vanni della Croce. Sul mistero dell’ab­
bandono di Cristo nella croce scrisse 
certamente una delle pagine più subli­
mi della letteratura cristiana Cristo

visse la sofferenza in tutto il suo ri­
gore fino alla morte di croce. Su di lui 
si concentrarono negli ultimi momenti 
le forme più dure del dolore fisico, psi­
cologico e spirituale: « Dio mio, Dio 
mio! perché mi hai abbandonato? » (Mt 
27, 46). Questa sofferenza atroce, cau­
sata dall’odio e dalla menzogna, ha un 
profondo valore redentore. Era ordi­
nata a che « semplicemente pagasse il 
debito e unisse l’uomo a Dio»2*. Con 
la sua consegna amorosa al Padre, nel 
momento del più grande abbandono e 
dell’amore più grande, « compì l'opera 
più meravigliosa di quante ne avesse 
compiute in cielo e in terra durante 
la sua esistenza terrena ricca di mira­
coli e di prodigi, opera che consiste 
nell’aver riconciliato e unito a Dio, per 
grazia, il genere umano » “. Il mistero 
della Croce di Cristo svela così la gra­
vità del peccato e la immensità del­
l'amore del Redentore dell’uomo.

Nella vita di fede, il mistero della 
Croce di Cristo è riferimento abituale 
e norma di vita cristiana: « Quando 
le si presenterà qualche sofferenza e 
disgusto, si rammenti di Cristo croci­
fisso e taccia. Viva in fede e in spe­
ranza, anche se è fra le tenebre, che 
in esse Dio aiuta l’anima»26. La fede 
si converte in fiamma di carità, più 
forte che la morte, seme e frutto di 
risurrezione: « e dove non c’è amore, 
poni amore e ne ricaverai amore »27. 
Perché, in definitiva: « Nella sera sarai 
esaminato sull'amore »2S.

22 Salita del Monte Carmelo, II, 22, 4.
23 Cfr. Ibidem, II, 7, 5-11.
26 Ibidem.
25 Ibidem.
26 Lettera, n. 20.
27 Lettera, n. 27.

28 Parole di luce e d’amore, 59.



1330 Atti del Santo Padre

IV - UN MESSAGGIO CON PROIEZIONE UNIVERSALE

Guida per coloro che cercano Dio
17. È motivo di gioia constatare, 

nel commemorare il IV Centenario 
della morte di S. Giovanni della Cro­
ce, la moltitudine di persone che, dal­
le più varie prospettive, si avvicinano 
ai suoi scritti: mistici e poeti, filosofi 
e psicologi, rappresentanti di altre re­
ligioni, uomini di cultura e gente sem­
plice.

Vi sono coloro che si avvicinano a 
lui attratti dai valori umani che rap­
presenta, come possono essere il lin­
guaggio, la filosofia, la psicologia. A 
tutti parla della verità di Dio e della 
vocazione trascendente dell’uomo. Per 
questo molti, che leggono i suoi scritti 
solo per la profondità della sua espe­
rienza o la bellezza della sua poesia, 
assimilano coscientemente o inavver­
titamente i suoi insegnamenti. D’altra 
parte, i mistici, come il nostro Santo, 
sono i grandi testimoni della verità di 
Dio e i maestri attraverso i quali il 
Vangelo di Cristo e la Chiesa Catto­
lica incontrano, a volte, accoglienza 
tra i seguaci di altre religioni.

Però è anche guida di coloro che 
cercano una maggiore intimità con 
Dio nel seno della Santa Chiesa. Il 
suo magistero è denso di dottrina e 
vita. Da lui possono imparare tanto 
il teologo « chiamato a intensificare 
la sua vita di fede e a unire sempre 
la ricerca scientifica e la preghiera » ”, 
come i direttori di anime, ai quali ha 
dedicato pagine di grande chiaroveg­
genza spirituale'”.

Un messaggio attuale 
per la Spagna, sua patria

18. Mi piace dirigermi, in modo spe­
ciale in questa occasione, alla Chiesa 
in Spagna, che celebra il IV Centena­
rio della morte del Santo come un 
avvenimento ecclesiale, che deve pro­
iettarsi negli individui, nelle famiglie, 
nella società.

Nell’epoca in cui visse Giovanni del­
la Croce, la Spagna era fuoco irra­

diante di fede cattolica e di proiezio­
ne missionaria. Stimolato e, a volte, 
aiutato da quell’ambiente, il Santo di 
Fontiveros seppe elaborare una sintesi 
armonica di fede e cultura, esperienza 
e dottrina, costruita con i più solidi 
valori della tradizione teologica e spi­
rituale della sua patria e con la bel­
lezza del suo linguaggio e poesia. In 
lui gli spagnoli hanno uno dei loro 
rappresentanti più universalmente co­
nosciuti.

Oggi la Chiesa spagnola affronta im­
pegni gravi e indeclinabili nel campo 
della fede e della vita pubblica, come 
hanno messo in risalto con successo i 
suoi Vescovi in alcuni dei più recenti 
documenti. I suoi sforzi devono, poi, 
orientarsi alla rivitalizzazione della 
vita cristiana, a fare sì che la fede 
cattolica, convinta e libera, sia mani­
festata personalmente e comunitaria­
mente in professione aperta, in vita 
coerente, in testimonianza di servizio. 
In una società pluralista come l’at­
tuale, l’opzione personale di fede dei 
cristiani esige un nuovo atteggiamento 
di coerenza con la grazia battesimale, 
ed un’adesione cosciente ed amorosa 
alla Chiesa, se non si vuole affrontare 
il rischio dell’anonimato e la tenta­
zione dell’incredulità.

La Chiesa in Spagna è chiamata an­
che a prestare un servizio alla società 
alimentando un’adeguata armonia tra 
il messaggio cristiano e i valori della 
cultura. Si tratta di suscitare una fede 
aperta e viva che porti la linfa nuova 
del Vangelo ai diversi ambiti della vita 
pubblica. Sintesi che deve essere por­
tata infine anche dai laici cristiani im­
pegnati nei vari settori della cultura. 
Per questo profondo rinnovamento in­
teriore, comunitario e culturale, Gio­
vanni della Croce offre l’esempio della 
sua vita e la ricchezza dei suoi scritti.

Ai figli e figlie del Carmelo
19. Il crescente interesse che San 

Giovanni della Croce desta nei nostri

” Istruzione sulla vocazione ecclesiale del teologo, cit., 8.
30 Cfr. Fiamma viva d’amore, 3, 30 ss.



Atti del Santo Padre 1331

contemporanei è motivo di legittima 
soddisfazione soprattutto per i figli 
e le figlie del Carmelo Teresiano, dei 
quali è padre, maestro e guida. È an­
che un segno che il carisma della vita 
e del servizio che Dio vi ha affidato 
nella Chiesa prosegue avendo pieno vi­
gore e validità.

Ma il carisma non è possesso mate­
riale o eredità assicurata una volta 
Per sempre. È una grazia dello Spi­
rito che esige da voi fedeltà e creati­
vità, in comunione con la Chiesa, mo­
strandovi sempre attenti alle sue ne­
cessità. A tutti voi che siete figli e 
fratelli, discepoli e seguaci di S. Teresa 
di Gesù e di S. Giovanni della Croce, 
ricordo che la vostra vocazione è mo­
tivo di grave responsabilità, più che 
di gloria.

È certamente un valido servizio alla 
Chiesa la sollecitudine e la cura con 
cui curate la presentazione dei suoi 
scritti e la diffusione del messaggio 
del vostro Padre e Dottore della Chie­
sa. E lo è anche lo sforzo per facili­
tare la comprensione della sua dot­
trina con studi adeguati e la peda­
gogia necessaria per iniziare alla sua 
lettura ed applicazione concreta. La ri­
sposta del Carmelo Teresiano, nono­
stante, deve andare anche oltre. Dovete 
rispondere con la testimonianza fe­
conda di una ricca esperienza di vita 
Personale e comunitaria. Ogni carme­
litano scalzo, ogni comunità, l’Ordine 
intero, è chiamato a incarnare i tratti 
che risplendono nella vita e negli scrit­
ti di colui che è come « l’immagine viva 
del carmelitano scalzo »: l’austerità, 
l’intimità con Dio, la preghiera inten­
sa, la fraternità evangelica, la promo­
zione della preghiera e della perfe­
zione cristiana mediante il magistero 
e la direzione spirituale, come speci­
fico vostro apostolato nella Chiesa.

Quale benedizione sarebbe incontra­
re la parola e la vita del Santo carme­

litano incarnate e personificate in ogni 
figlio e figlia del Carmelo! Così lo han­
no fatto tante sorelle e fratelli vostri 
che, nell’arco di quattro secoli, hanno 
saputo vivere l’intimità con Dio, la 
mortificazione, la fedeltà alla preghie­
ra, l’aiuto spirituale fraterno, incluse 
le notti oscure della fede. Di loro, Gio­
vanni della Croce è stato maestro e 
modello con la sua vita e i suoi scritti.

20. In questa occasione non posso 
lasciare di dirigere una parola di gra­
titudine e di esortazione a tutte le 
Carmelitane Scalze. Il Santo le ha 
fatte oggetto della sua predilezione 
dedicando loro il meglio del suo apo­
stolato e dei suoi insegnamenti. Sa­
peva formarle una ad una e in comu­
nità, istruendole e orientandole con la 
sua presenza e il ministero della Con­
fessione. La Madre Teresa di Gesù lo 
aveva presentato alle sue figlie con le 
migliori credenziali di direttore spiri­
tuale: « uomo celestiale e divino », 
« molto spirituale e di grande esperien­
za e dottrina », al quale potevano apri­
re le loro anime per progredire nella 
perfezione, « poiché nostro Signore gli 
ha dato per questo una grazia partico­
lare »31.

Sono innumerevoli le Carmelitane 
Scalze che meditando amorosamente 
gli scritti del Santo Dottore hanno rag­
giunto alte cime nella vita interiore. 
Alcune di loro sono universalmente 
conosciute come sue figlie e discepole. 
Basti ricordare i nomi di Teresa Mar­
gherita del Cuore di Gesù, Maria di 
Gesù Crocifisso, Teresa di Lisieux, Eli­
sabetta della Trinità, Teresa Benedet­
ta della Croce (Edith Stein), Teresa de 
los Andes. Proseguite, quindi, a cercare 
con impegno, mie carissime Carmelita­
ne Scalze, sparse per il mondo intero, 
questo amore puro dell'intimità con 
Dio, che tanto feconda rende la vostra 
vita nella Chiesa.

31 Lettera ad Anna di Gesù, novembre-dicembre 1578.



1332 Atti del Santo Padre

CONCLUSIONE

21. L’evocazione di S. Giovanni del­
la Croce, in occasione del IV Cente­
nario della sua morte, mi ha permesso 
di compartecipare alcune riflessioni 
circa uno dei messaggi centrali del suo 
magistero: la dimensione della fede 
evangelica. Un messaggio che lui, nelle 
condizioni storiche del suo tempo, in­
carnò nel suo cuore e nella sua vita, 
e che continua ad essere fecondo nella 
Chiesa.

Nel concludere questa Lettera mi 
faccio pellegrino verso il suo paese na­
tale di Fontiveros dove con il Batte­
simo ricevette le primizie della fede, 
fino al convento andaluso di Ubeda 
dove passò alla gloria, fino al suo se­
polcro in Segovia. Questi luoghi che 
evocano la sua vita terrena, sono an­
che per tutto il Popolo di Dio templi 
di venerazione del Santo, cattedra per­

manente da dove continua ad essere 
proclamato il suo messaggio di vita 
teologale.

Nel presentarlo oggi in forma so­
lenne alla Chiesa e al mondo, desi­
dero invitare i figli e le figlie del Car­
melo, i cristiani della sua patria, la 
Spagna, così come quanti cercano Dio 
per le strade della bellezza, della teo­
logia, della contemplazione, che ascol­
tino la sua testimonianza di fede e di 
vita evangelica, perché si sentano at­
tratti, come lui, dalla bellezza di Dio 
e dall’amore del Cristo, l’Amato.

Al nostro Redentore ed alla sua San­
tissima Madre raccomando le attività 
che durante questo anno giubilare 
avranno luogo per commemorare il 
transito alla gloria di S. Giovanni del­
la Croce, mentre imparto di cuore la 
mia Benedizione Apostolica.

Dato in Roma, presso San Pietro, il giorno 14 dicembre, festa di S. Giovanni della 
Croce, Dottore della Chiesa, dell’anno 1990, tredicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



Atti del Santo Padre 1333

A studiosi della regolazione naturale della fertilità

La responsabilità per l’amore è inseparabile 
dalla responsabilità per la procreazione

Venerdì 14 dicembre, ricevendo i partecipanti ad un incontro organizzato dal 
Centro Studi e Ricerche sulla regolazione naturale della fertilità, dell’Univer­
sità Cattolica del Sacro Cuore, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Nel rivolgervi il mio saluto cordiale, desidero esprimere vivo compiacimento 
per l’importante iniziativa, promossa dal « Centro Studi e Ricerche sulla regolazione 
naturale della fertilità » dell’Università Cattolica del Sacro Cuore. Il Corso a cui 
partecipate si propone di formare insegnanti capaci di diffondere tra le famiglie quei 
metodi naturali che consentono una procreazione veramente responsabile, in con­
formità con la dottrina morale costantemente esposta dal Magistero. L’enunciazione 
della finalità dell’iniziativa basta da sola a sottolineare la rilevanza che essa riveste 
per la missione della Chiesa in favore della famiglia. Nell’Esortazione Apostolica 
Familiaris consortio richiamavo ai Pastori e ai fedeli l’urgenza di « un impegno più 
vasto, decisivo e sistematico per far conoscere, stimare e applicare i metodi naturali 
di regolazione della fertilità » (n. 35).

2. L’insegnamento della Chiesa circa un problema tanto delicato e urgente nella 
vita dei coniugi e della società viene talvolta frainteso e contestato, perché presen­
tato in modo inadeguato ed anche unilaterale. Ci si ferma, infatti, al giudizio sulla 
negatività morale della contraccezione, quale atto sempre intrinsecamente disonesto, 
ma raramente ci si sforza di comprendere questa norma alla luce della « visione 
integrale dell’uomo e della sua vocazione, non solo naturale e terrena, ma anche 
soprannaturale ed eterna » (Humanae vitae, 7). In realtà, solo nel quadro della re­
sponsabilità per l'amore e per la vita può essere intesa la motivazione profonda della 
proibizione di « azioni che si propongono come scopo o come mezzo di rendere 
impossibile la procreazione » (Humanae vitae, 14). Solo nel contesto di simili valori 
i coniugi trovano l’ispirazione che permette loro di superare, con l’aiuto della grazia 
divina, le difficoltà che inevitabilmente incontrano quando, in condizioni sociali poco 
favorevoli e in un ambiente segnato da facile edonismo, cercano di seguire una 
strada conforme alla volontà del Signore. È ancora solo approfondendo la conce­
zione cristiana di questa « responsabilità per l’amore e per la vita » che si può co­
gliere la « differenza antropologica e al tempo stesso morale che esiste tra la con­
traccezione e il ricorso ai ritmi temporali » (Familiaris consortio, 32).

3. « Responsabilità per l’amore e per la vita! ». Questa espressione ci ricorda 
la grandezza specifica della vocazione dei coniugi, chiamati ad essere i collaboratori 
consapevoli e liberi di quel Dio che è amore, che crea per amore e che chiama 
all’amore. Il termine "responsabilità” è, quindi, eticamente decisivo, perché in esso 
si coglie, da un lato, la dignità del ”dono” che si riceve, e, dall’altro il valore della 
"libertà”, a cui esso è affidato, perché venga fatto fruttificare. Quanto più grande 
e il dono, tanto più alta è la responsabilità del soggetto che liberamente lo riceve. 
E quale dono è maggiore, sul piano naturale, di questa vocazione dell’uomo e della 
donna ad esprimere un amore fedele e indissolubile, aperto alla trasmissione della vita?



1334 Atti del Santo Padre

Nell’amore coniugale e nella trasmissione della vita l’uomo non può mai dimen­
ticare la sua dignità di persona, che eleva l’ordine della natura ad un livello specifico, 
non più meramente biologico. Per questo la Chiesa insegna che la responsabilità 
per l’amore è inseparabile dalla responsabilità per la procreazione. Il fenomeno bio­
logico della riproduzione umana, infatti, come trova al suo inizio la persona, così 
ha al suo termine il sorgere di una nuova persona, unica e irripetibile, fatta a imma­
gine e somiglianza di Dio. Scaturisce da ciò la dignità dell’atto procreativo, nel 
quale l’amore interpersonale dei coniugi trova il suo coronamento nella nuova per­
sona del figlio. Per questo la Chiesa insegna che l'apertura alla vita nei rapporti 
coniugali protegge la loro stessa autenticità di rapporti di amore, salvandoli dal 
rischio di scadere al livello di mero godimento utilitaristico.

4. In questa responsabilità per l’amore e per la vita, Dio Creatore invita i co­
niugi ad essere non passivi esecutori, ma piuttosto « cooperatori e quasi interpreti » 
del suo disegno (Gaudium et spes, 50). Essi, infatti, nel rispetto dell’ordine morale 
oggettivo stabilito da Dio, sono chiamati ad un insostituibile discernimento dei segni 
della volontà di Dio circa la loro famiglia. Così, in rapporto alle condizioni fisiche, 
economiche, psicologiche e sociali, la paternità responsabile potrà esprimersi « sia 
con la deliberazione ponderata e generosa di far crescere una famiglia numerosa, 
sia con la decisione presa per gravi motivi e nel rispetto della legge morale, di evi­
tare temporaneamente, od anche a tempo indeterminato, una nuova nascita » (Hu­
manae vitae, 10).

La scienza offre oggi la possibilità di individuare con sicurezza i periodi di fecon­
dità e di infecondità dell’organismo femminile. Di questa conoscenza i coniugi pos­
sono utilmente servirsi per diversi scopi legittimi: non solo per distanziare o limi­
tare le nascite, ma anche al fine di scegliere per la procreazione i momenti sotto 
ogni punto di vista più favorevoli oppure anche per individuare i periodi con mi­
gliori possibilità di raggiungere un concepimento, in alcuni casi di difficoltà.

5. In questa applicazione delle conoscenze scientifiche alla regolazione della fer­
tilità, la tecnica non si sostituisce in alcun modo all’impegno delle persone e nep­
pure interviene a manipolare la natura del rapporto, come è invece il caso della 
contraccezione, nella quale si scinde deliberatamente il significato unitivo dell’atto 
coniugale da quello procreativo. Al contrario, nella pratica dei metodi naturali la 
scienza deve sempre coniugarsi con l’auto-dominio, giacché nel ricorso ad essi è 
chiamata necessariamente in causa quella perfezione propria della persona che è 
la virtù.

Per questo si può dire che la continenza periodica, praticata per regolare in modo 
naturale la procreazione, richiede una profonda cultura della persona e dell’amore. 
Essa esige, infatti, ascolto e dialogo reciproco tra gli sposi, attenzione e sensibilità 
per l’altro, costante padronanza di se stessi: tutte qualità che esprimono l’amore 
autentico verso la persona del coniuge per quello che essa è, e non per quello che 
si vorrebbe che fosse. La pratica dei metodi naturali esige la crescita personale dei 
coniugi nella comune edificazione del loro amore.

Tale connessione intrinseca di scienza e di virtù morale costituisce l’elemento 
specifico e moralmente qualificante del ricorso ai metodi naturali. Essa fa parte di 
un’integrale formazione degli insegnanti e delle coppie dei coniugi, per i quali dev’es­
sere chiaro che non si tratta di una semplice "istruzione” sganciata dai valori morali 
propri di un’educazione all’amore. Essa permette, infine, di comprendere che non è 
possibile praticare i metodi naturali come una variante "lecita” di una scelta di 
chiusura alla vita, che sarebbe dunque sostanzialmente analoga a quella che ispira 
la contraccezione: solo se c’è una fondamentale disponibilità alla paternità e mater-



Atti del Santo Padre 1335

nità, intese quali collaborazione col Creatore, il ricorso ai metodi naturali diviene 
parte integrante della responsabilità all’amore e alla vita.

6. La Sacra Scrittura ci svela il volto luminoso di Dio, che « è amore » (1 Gv 
4, 8) e che è « amante della vita » (Sap 11, 26). Non dimenticate mai, anche in mezzo 
alle difficoltà e alle incomprensioni, che il lavoro a cui vi dedicate, carissimi Fra­
telli e Sorelle, è un servizio all’amore e alla vita, a sostegno dei coniugi che inten­
dono vivere secondo il disegno di Dio. Con questo servizio, che merita l’appoggio 
convinto di tutti i pastori, voi offrite un valido aiuto alla missione della Chiesa.

Che il Signore vi conceda la sua efficace assistenza, in pegno della quale vi 
imparto la mia Benedizione, che volentieri estendo alle vostre famiglie, così come 
alle famiglie con cui verrete a contatto.



1336 Atti del Santo Padre

Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale

Dal Concilio Vaticano II al cammino sinodale: 
venticinque anni di crescita nella comunione

Giovedì 20 dicembre, ricevendo in udienza i Cardinali, la Famiglia Pontificia, 
la Curia e la Prelatura Romana per la presentazione degli auguri in occasione 
del Santo Natale, Giovanni Paolo II ha pronunciato il seguente discorso:

Signori Cardinali, Venerati Fratelli della Curia Romana!

1. Mentre il periodo di Avvento dell'anno di grazia 1990 sta volgendo al ter­
mine, avvertiamo, prossima ormai nella celebrazione liturgica della Chiesa, l’appari­
zione della benignità e dell’amore per gli uomini di Dio, salvatore nostro (cfr, Tt 3, 4).

Il Natale è vicino con i suoi doni di luce e di gioia e noi ci disponiamo a riviverlo 
in atteggiamento di grata esultanza. In esso celebriamo il Mistero della Salvezza: il 
Mistero, cioè, di Dio che ha voluto farsi incontro all’uomo per colmarlo della sua mi­
sericordia e bontà.

Dalla Notte Santa si diffonde sull’intera umanità il chiarore di una luce nuova, 
che dà senso pieno alla sua stessa esistenza contrassegnandola con prove di condiscen­
denza ineffabile. Il cammino degli uomini porta i segni di questa costante, amorevole 
presenza. Il nostro pensiero va, in particolare, ad un avvenimento che ci tocca più da 
vicino per il significato che ha avuto ed ha per la Chiesa del nostro tempo. Venticin­
que anni or sono, proprio in questi giorni si concludeva il Concilio Vaticano II.

Il Concilio: evento di portata storica

2. Evento di portata storica, l'Assise conciliare ha certamente segnato una sin­
golare e provvidenziale tappa nel cammino della Comunità cristiana. La Chiesa, mossa 
dallo Spirito Santo, è andata incontro con coraggio all’uomo del nostro tempo; lo ha 
quasi preso per mano per condurlo verso una più piena comprensione ed attuazione 
del messaggio evangelico. Essa ha sentito il bisogno di parlare all’umanità di oggi con 
un linguaggio più facilmente comprensibile, senza tuttavia venire meno alle esigenze 
della verità.

La Chiesa ha avvertito, soprattutto, l’urgenza di un profondo rinnovamento, perche 
sul suo volto risplendesse sempre più chiaramente la luce di Cristo. E questo inces­
sante sforzo di rinnovamento, nel senso soprattutto del richiamo al Vangelo e alla 
conversione costante, continua ancor oggi a guidare i suoi passi non senza difficoltà 
e fatica: ma si tratta, ne sono certo, della fatica della crescita. In questi anni, infatti, 
la Chiesti è cresciuta sia nella sua coscienza missionaria che nel suo impegno di con­
versione e di rinnovamento.

Mentre ringrazio con voi il Signore per aver voluto segnare con così grande abbon­
danza di doni spirituali il nostro secolo ed in particolare quest’ultima sua parte, ri­
cordo con venerazione i miei Predecessori Giovanni XXIII e Paolo VI, che del Con­
cilio furono ispiratori e principali artefici.

Il XXI Concilio Ecumenico — osservava Giovanni XXIII nel discorso di apertura, 
l’11 Ottobre 1962 — mira a «trasmettere integra, senza attenuazioni o travisamenti,



Atti del Santo Padre 1337

la dottrina cattolica che, nonostante difficoltà e contrasti, è divenuta patrimonio co­
mune degli uomini... Il nostro dovere non è soltanto di custodire questo tesoro pre­
zioso, come se ci preoccupassimo unicamente dell’antichità, ma di dedicarci con 
alacre volontà e senza timore a quell’opera che la nostra età esige, proseguendo 
così il cammino che la Chiesa compie da quasi venti secoli ».

Ritorno oggi volentieri su queste parole, perché esprimono significativamente lo 
spirito del Concilio e del periodo post-conciliare, guidato dalla lungimirante pru­
denza del Papa Paolo VI. Egli, nel discorso d’apertura della quarta ed ultima Ses­
sione, diceva: « 11 Concilio offre alla Chiesa, a noi specialmente, la visione pano­
ramica del mondo... Mentre altre correnti di pensiero e di azione proclamano ben 
diversi princìpi per costruire le civiltà degli uomini, la potenza, la ricchezza, la 
scienza, la lotta, l’interesse, o altro, la Chiesa proclama l’amore. Il Concilio è un 
atto solenne di amore per l’umanità ».

La Chiesa non ha cessato di proseguire il suo itinerario di salvezza fra gli uomini: 
essa si sente chiamata — quale popolo di Dio — a crescere nella comunione per 
servire gli uomini e portarli così alla perfetta unità nel Cristo loro Redentore.

La comunione: nozione-chiave neH’ecclesiologia del Vaticano II

3. Comunione: è, questa, certamente una nozione-chiave nell’ecclesiologia del 
Vaticano II ed oggi, a venticinque anni dalla sua conclusione, sembra doveroso far 
convergere ancora su di essa la nostra attenzione.

La koinonia è una dimensione che investe la costituzione stessa della Chiesa 
e riveste ogni sua espressione: dalla confessione della fede alla testimonianza della 
prassi, dalla trasmissione della dottrina all’articolazione delle strutture.

A ragione, perciò, su di essa insiste l’insegnamento del Concilio Vaticano li, 
facendone l’idea ispiratrice e l’asse portante dei suoi documenti. Si tratta di una 
comunione teologale e trinitaria di ogni fedele con il Padre e il Figlio e lo Spirito 
Santo, che si riversa effusivamente nella comunione dei credenti tra di loro, racco­
gliendoli in un popolo: « de unitate Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs adunata » 
(cfr. S. Ireneo, Adv. Haer. III, 24, 1: PG 7, 966 B), con un’essenziale dimensione 
visibile e sociale (cfr. Lumen gentium, 9).

La Chiesa appare così come l’universale comunione della carità (cfr. Lumen 
gentium, 23), fondata nella fede, nei Sacramenti e nell’Ordine gerarchico, nella quale 
pastori e fedeli si alimentano personalmente e comunitariamente alle sorgenti della 
grazia, obbedendo allo Spirito del Signore, che è Spirito di verità e di amore.

Il Sinodo: validissimo strumento di comunione

4. Una istituzione, che all’interno della Chiesa si dimostra validissimo strumento 
di comunione, è senza dubbio quella dei Sinodi. In essi, infatti, come il nome stesso 
significa, si raccolgono nell’unità di un comune cammino le energie e i passi, la 
fede e la speranza di tutti grazie al vincolo della carità.

Dai Sinodi promanano segni concreti di partecipazione alle aspirazioni e alle 
difficoltà di ciascuno, attraverso la comunicazione e lo scambio, nella reciproca 
fiducia di essere ascoltati e accolti in vista del bene della Chiesa, che è bene di tutti.

I Sinodi si propongono così come segni di comunione ecclesiale, poiché mentre 
radunano i vari membri della Chiesa, dirigono le loro attenzioni e le premure alle 
esigenze e alle mete generali e particolari della evangelizzazione e della carità.



1338 Atti del Santo Padre

L’istituzione sinodale segno manifestativo di una stagione fertile

5. Nel riandare col pensiero all’evento conciliare di 25 anni or sono, non pos­
siamo non ricordare con commossa gratitudine verso il Signore della Chiesa un’isti­
tuzione, sorta nel clima della celebrazione conciliare, che si dimostrò immediata­
mente come speciale espressione e strumento di ecclesiale comunione. Intendo allu­
dere al Sinodo dei Vescovi.

Quando il 15 settembre 1965 il mio Predecessore di venerata memoria, il Papa 
Paolo VI, lo istituì col Motu proprio « Apostolica sollicitudo », il Concilio Vati­
cano II non era ancora terminato. Alla prima sorpresa per la novità subentrò ben 
presto la consapevolezza di un avvenimento straordinariamente importante per il 
rafforzamento di relazioni di rinnovata e acuita sensibilità ecclesiale. La nuova isti­
tuzione appare come un segno manifestativo e contemporaneamente premonitore, 
specialmente per i Pastori della Chiesa, di una stagione fertile di frutti di condi­
visione e di amore, a reciproco sostegno nel portare i pesi gli uni degli altri (cfr. 
Gal 6, 2).

È ciò che traspare, del resto, dalle parole stesse del Papa Paolo VI, che vedeva 
nella « cum sacris Pastoribus coniunctio » lo strumento principale per ottenere i mi­
gliori frutti del Sinodo, da lui descritti come « praesentiae solacium, prudentiae ac 
rerum usus auxilium, consilii munimentum, auctoritatis suffragium », ad opera dei 
medesimi Pastori.

Nel parlare della istituzione del Sinodo dei Vescovi, torna spontaneamente alla 
memoria la figura di colui che fu chiamato ad esserne il primo Segretario Generale, 
il Cardinale Wladislaw Rubin, recentemente chiamato alla casa del Padre per godere 
della perfetta comunione con lui nella gioia del Cielo. A noi resta il suo esempio 
di generosa e instancabile dedizione alla Chiesa nella « caritas pastoralis », e di ciò 
siamo a lui grati nel ricordo e nella preghiera.

Tipiche priorità sinodali

6. I Vescovi radunati in Sinodo « cum Petro et sub Petro », rendono manifesta 
ed operante quella « coniunctio », che costituisce la base teologica e la giustifica­
zione ecclesiale e pastorale del riunirsi sinodalmente.

In questo modo appare chiaro come il Sinodo dei Vescovi sia un’espressione 
efficace dell’affetto collegiale, inteso come sollecitudine comune per la Chiesa uni­
versale, come comune servizio svolto nella « caritas pastoralis », conformemente alla 
manifesta volontà del Signore.

Certo, l’autorità e l’oggettiva configurazione del Sinodo differiscono sostanzial­
mente da quelle del Concilio per costituzione, per rappresentatività, per capacità 
potestativa, per qualità e ampiezza di magistero e quindi per efficacia esecutiva. 
Infatti, la collegialità episcopale in senso proprio o stretto appartiene soltanto all’in­
tero Collegio Episcopale, il quale come soggetto teologico è indivisibile. Tuttavia, 
il Sinodo si afferma come un modo espressivo ed operativo nell’esercizio pastorale 
della sollicitudo omnium Ecclesiarum propria di ogni Vescovo, e del corrispondente 
affectus collegialis dei Vescovi tra loro.

La validità del Sinodo, dunque, non può derivare da presunte superiori preroga­
tive, ma si basa sulle tipiche proprietà sinodali, che rispondono ai nomi di « colle­
gialis affectus », « collegialis effectus », « pastoralis coniunctio », « caritas pastoralis ».

Quando si parla di collegialità effettiva e collegialità affettiva, all’interno del 
Sinodo, non si intende certamente introdurre o sottintendere una giuridica contrap-



Atti del Santo Padre 1339

posizione di termini quanto piuttosto indicare, in modo coerente con la natura del 
Sinodo, quell’inconfondibile disposizione interiore, che consiste nel mantenere vivo 
lo spirito collegiale nell’esercizio concreto della «caritas pastoralis ».

Il Sinodo espressione peculiare della collegialità dei Vescovi col Papa

7. Prende forza così anche il vitale rapporto esistente tra la sollicitudo omnium 
Ecclesiarum di ogni Vescovo e il Primato Petrino, come già ebbi modo di dichiarare 
in passato: « Nel mistero della Chiesa tutti gli elementi trovano il loro posto e la 
loro funzione. E così la funzione del Vescovo di Roma lo inserisce profondamente 
nel corpo dei Vescovi, quale centro e cardine della comunione episcopale; il suo 
primato, che è un servizio per il bene di tutta la Chiesa, lo pone in rapporto di 
unione e collaborazione più intensa. 11 Sinodo stesso fa risaltare il nesso intimo 
tra la collegialità e il primato: l’incarico del Successore di Pietro è anche servizio 
alla collegialità dei Vescovi e per converso la collegialità effettiva ed affettiva dei 
Vescovi è un importante aiuto al servizio primaziale petrino» (AAS 75 [1983], 651).

Il Sinodo, dunque, è una espressione peculiare della collegialità dei Vescovi col 
Papa. L’esperienza di questi 25 anni è servita a meglio precisarne le caratteristiche. 
Nel rapporto col Successore di Pietro il Sinodo trova non soltanto la garanzia del­
l’unità sia all’origine che nello svolgimento del suo lavoro, ma anche il fondamento 
della sua autorevolezza.

Rapporto tra Sinodo e Curia Romana

8. Nella prospettiva di questa relazione del Sinodo con il Vescovo di Roma, 
riceve il suo senso specifico anche il rapporto tra lo stesso Sinodo e la Curia Ro­
mana. Com’è noto, la Curia costituisce lo strumento, per mezzo del quale il Papa 
svolge il suo ministero nella Chiesa, esercitando le prerogative sue proprie di Pastore 
universale. Non ha quindi fondamento un’interpretazione della Curia che volesse 
presentarla come un soggetto antitetico rispetto al Sinodo. Né sarebbe legittimo 
ipotizzare un atteggiamento concorrenziale tra le due istanze ecclesiali. 11 principio 
di comunione e di servizio, nel contesto della « caritas pastoralis », fornisce il cri­
terio per un’impostazione corretta dei mutui rapporti dal punto di vista teologico, 
ecclesiale e pastorale. La « praesidentia caritatis », che appartiene al Vescovo di 
Roma, rappresenta l’ambito vitale, nel quale si compongono in unità le sollecitudini 
dei Pastori uniti a Pietro.

La Chiesa particolare è "Chiesa” proprio perché è presenza particolare 
della Chiesa universale

9. Sul fondamento di comunione, che sostiene la Chiesa nella sua intima costi­
tuzione e nelle sue più varie espressioni concrete e storiche, si costruisce l’esuberante 
correlazione di mutua interiorità tra Chiesa universale e Chiese particolari.

In forza di questa costitutiva relazione si stabiliscono tra le singole parti « vin­
coli di intima comunione circa le ricchezze spirituali », mentre la « varietà di Chiese 
locali fra loro concordi, dimostra con maggiore evidenza la cattolicità della Chiesa 
'ridivisa» (Lumen gentium, 13).

Per questa unità la Chiesa universale può sentirsi arricchita dei tesori delle Chiese 
Particolari e le Chiese particolari gloriarsi dell’appartenenza alla Chiesa universale, 
la quale, appunto, è veramente presente ed agisce in esse (cfr. Christus Dominus, 11).



1340 Atti del Santo Padre

Tale reciprocità, mentre esprime e preserva le rispettive dignità, illustra adegua­
tamente la figura della Chiesa, una e universale, che nelle Chiese particolari trova 
insieme e la propria immagine e un suo luogo di espressione, essendo le Chiese 
particolari formate « ad immagine della Chiesa universale, e in esse e da esse è 
costituita l una e l'unica Chiesa cattolica » (Lumen gentium, 23). Le Chiese parti­
colari a loro volta sono «ex et in Ecclesia universali »: da questa ed in questa, in­
fatti, hanno la loro ecclesialità. La Chiesa particolare è « Chiesa » proprio perché 
è presenza particolare della Chiesa universale. Così, da una parte, la Chiesa uni­
versale trova la sua esistenza concreta in ogni Chiesa particolare in cui essa è pre­
sente e operante e, dall’altra, la Chiesa particolare non esaurisce la totalità del mi­
stero della Chiesa, dato che alcuni suoi elementi costitutivi non sono deducibili dalla 
pura analisi della Chiesa particolare stessa. Tali elementi sono l’uflìcio del Succes­
sore di Pietro e lo stesso Collegio Episcopale.

E in questo ambito l’istituzione sinodale si pone come un importante luogo di 
incontro di tutta la pluriforme ricchezza dei doni e degli scambi, fino a quel vertice 
che è costituito dalla celebrazione delle assemblee ordinarie del Sinodo dei Vescovi- 
In esse confluiscono nel modo più ampio possibile le istanze della Chiesa universale 
riflesse dalle diverse Chiese particolari.

1 Pastori di queste, con la loro personale responsabilità pastorale, si riuniscono 
nell’effettivo esercizio dell’affetto collegiale, in spirito di comune servizio per tutta 
la Chiesa e per tutte le Chiese ad essi affidate.

In questo dinamismo entrano, perciò, le Chiese particolari come efficaci soggetti 
di comunione.

In tal senso, nell’ambito del Sinodo, mediante la « coniunctio Pastorum », anche 
fisicamente visibile ed attiva, si manifesta e celebra la « communio Ecclesiarum ».

È spontaneo qui ricordare la celebrazione del recente Sinodo sulla formazione 
dei sacerdoti nelle circostanze attuali: in esso la comunione delle Chiese ha cono­
sciuto segni particolari di intensità e di unanimità, specialmente in riferimento al 
fatto del tutto nuovo della partecipazione dei Vescovi dell’Europa Centrale e Orien­
tale, sia di rito latino che di rito orientale. È stato un avvenimento che ha suscitato 
nell’animo di tutti lode e ringraziamento al Signore della storia per le "grandi 
cose” che Egli continua ad operare nella sua Chiesa.

La testimonianza esemplare della Chiesa di Roma

10. Diverso si presenta il discorso, se ci si riferisce ad altre forme di attività 
sinodale, come sono le assemblee speciali del Sinodo dei Vescovi o i Sinodi diocesani.

In questo tempo si stanno compiendo alacremente i preparativi per ben due 
assemblee speciali del Sinodo dei Vescovi, che, a Dio piacendo, celebreremo nel 
prossimo futuro.

Vicino è ormai il Sinodo per l’Europa, al quale prenderanno parte le Chiese del 
Continente, portandovi, con le ricchezze della loro storia, prospettive, preoccupa­
zioni, speranze, suscitate dai rivolgimenti storici verificatisi di recente. È un evento 
importante, che ci si augura possa recare un efficace contributo all’opera di rievan­
gelizzazione dell’Europa, assicurando l’afflusso di nuova linfa dalle antiche radici 
cristiane per un futuro di autentico progresso nel rispetto di ogni dimensione umana-

Il Sniodo speciale per l’Africa è anch’esso oggetto di attenta preparazione in 
vista dello sviluppo di quelle Chiese aperte al futuro della evangelizzazione e della 
testimonianza.

Né può dimenticarsi la speciale forma sinodale, avviata col Sinodo Particolare



Atti del Santo Padre 1341

dei Vescovi dei Paesi Bassi, il cui Consiglio è ancora operante, e che ha lo scopo 
di affrontare gli specifici problemi incontrati dalla Chiesa in quel territorio.

Nella tradizione della Chiesa acquistano, poi, un significato proprio i Sinodi 
delle Chiese Orientali, che sono sotto la direzione dei Patriarchi o degli Arcivescovi 
Maggiori e possiedono speciali titoli di autorità pastorale ed ecclesiale.

Degni di attenzione sono, infine, i Sinodi diocesani, nei quali il Vescovo, attuando 
una speciale forma di « communio » con i presbiteri, i religiosi e i fedeli laici, si 
rivolge alla Chiesa particolare per affrontare con la riflessione, la preghiera, la solle­
citudine pastorale i problemi posti dalla proclamazione della fede e dalla testimo­
nianza della carità nelle concrete situazioni del mondo d’oggi.

Così è del Sinodo di questa santa Chiesa di Roma, che "presiedendo” per volontà 
di Cristo ”alla carità”, è investita di una particolare responsabilità a motivo della 
testimonianza esemplare che deve offrire di fronte a tutto il Popolo di Dio.

Alla Chiesa e all’umanità giustizia, concordia e pace

11. Venerati Fratelli, anche l’istituzione sinodale, come ogni struttura ecclesiale, 
ha in definitiva la sola finalità di far echeggiare, in ogni angolo della terra e in 
ogni epoca della storia, la parola angelica risonata nella notte di Betlemme: « Vi 
annuncio una grande gioia, che sarà di tutto il popolo: oggi vi è nato nella città 
di Davide un salvatore che è il Cristo Signore» (Le 2, 10-11).

In prossimità ormai del grande evento, che ha cambiato la storia del mondo, 
noi ci raccogliamo in ascolto di quell’annuncio, per rivivere nella fede la "grande 
gioia” della nascita del Salvatore. Di quella gioia vogliono essere espressione anche 
gli auguri che fraternamente ci scambiamo per l’imminente Natale e per l’anno 
nuovo, che s’affaccia alle porte ricco di confortanti speranze, ma segnato anche da 
drammatiche incertezze.

Voglia il Signore allontanare dal mondo le nubi minacciose che ne ingombrano 
l’orizzonte e concedere alla Chiesa e all’umanità giustizia, concordia e pace. Voglia 
Egli riversare in particolare su di voi, che partecipate da vicino alle sollecitudini 
del Successore di Pietro, l’abbondanza delle sue consolazioni. Sono grato al Cardi­
nale Decano delle affettuose parole con cui ha interpretato i voti augurali del Colle­
gio e di tutti i presenti. A lui. ai Signori Cardinali, e a voi, membri della Curia 
Romana, del Governatorato e del Vicariato di Roma, vada l’espressione della mia 
viva riconoscenza per la collaborazione che da ciascuno ricevo nell’adempimento 
del compito affidatomi.

Mi si consenta, in un momento di singolare comunione d’animi come questo, di 
rivolgere una speciale parola di gratitudine al Cardinale Agostino Casaroli, che ha 
lasciato da poco l’ufficio di Segretario di Stato dopo lunghi anni di totale dedizione 
al servizio della Sede Apostolica. Desidero sottolineare di lui. accanto alle ben note 
qualità di diplomatico lungimirante e saggio, 1e spiccate doti umane e sacerdotali 

la fedeltà, la lealtà, la bontà — che me ne hanno resa preziosa la collaborazione 
e mi hanno fatto riconoscere in lui un autentico "uomo di Chiesa”.

Porgo il mio augurio al successore, il Pro-Segretario di Stato Monsignor Angelo 
Sodano, come pure a quanti ne! corso dell’anno che si chiude hanno assunto nuove 
responsabilità nella Direzione di Dicasteri ed Organismi della Santa Sede.

Con l’auspicio che il Natale del Signore, che ci apprestiamo a rivivere, accresca 
negli animi di tutti quella buona volontà che è la premessa della vera pace cfr. Le 

14), a voi. ai vostri collaboratori e alle persone care imparto di cuore la mia 
Benedizione.



1342 Atti del Santo Padre

Messaggio natalizio 1990

«La guerra è avventura senza ritorno!» 
Cristo cammina e vive con noi

Al termine della celebrazione della Messa del giorno di Natale, il Santo Padre 
ha rivolto "Urbi et Orbi” il seguente Messaggio:

1. A mezzanotte ha parlato a noi il profeta Isaia.
Con voce ispirata egli ha proclamato: « 11 popolo che camminava nelle tenebre 

vide una grande luce: su coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce rifulse » 
(Is 9, 1).

Una luce rifulse. Rifulse forse soltanto la luce vista dai pastori di Betlemme? 
Soltanto quella luce rifulse all’orizzonte?

In verità, quella luce divenne un segno-guida, così come la stella che guidò i 
Magi dall’Oriente. La luce rifulse in modo diverso. Rifulse più chiaramente.

Agli occhi interiori dell’uomo si è rivelato Dio.

2. In pieno giorno parla a noi l’Evangelista, l'Apostolo Giovanni: « Veniva nel 
mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo » (Gv 1, 9).

Questa luce nasce in Dio. Viene da Dio, Essa è Dio. Essa è l'Eterno Verbo.
Il Verbo è il Figlio della stessa sostanza del Padre. « Dio da Dio, Luce da Luce ». 

Il Verbo è venuto nel mondo.
Il Verbo si è fatto carne. « In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini; 

la luce splende nelle tenebre, ma le tenebre non l’hanno accolta » (Gv 1, 4-5).

3. La notte continua a durare. Dura la notte d’avvento. I popoli camminano 
nelle tenebre — eppure con essi è la Luce: il Verbo che si è fatto carne in mezzo 
alle nazioni.

Il Verbo, in cui Dio non conoscibile si è fatto conoscere all'umanità, il Verbo- 
Figlio. In Lui il mondo è eternamente conosciuto ed eternamente amato.

Ed Egli è la misura di quest’amore, la misura divina: « Dio, infatti, ha tanto 
amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito » (Gv 3, 16). La misura divina del­
l’amore è il Dono: è il Figlio come Dono. Come Dono assoluto, non paragonabile 
con gli altri doni: Dio - Uomo. In Lui è la vita.

Al di sopra del retaggio della morte, presente nel mondo, l’uomo eredita la Vita 
che è da Dio; l’eredita nel Figlio, che si è fatto Uomo nella notte di Betlemme 
ed è nato da Maria Vergine. È nato per opera dello Spirito Santo, mediante il quale 
si realizza il Dono assoluto.

4. Continua a durare la notte. Dura la notte d’avvento. I popoli camminano 
nelle tenebre — eppure è con essi questo Dono assoluto. È presente Lui: lo Spirito 
di verità, rivelato nel Figlio e dal Figlio.

La luce del Figlio non cessa di essere con l’uomo per opera dello Spirito, che 
Gli rende testimonianza. Rende testimonianza al Verbo che si è fatto carne e, nella 
notte di Betlemme, è venuto ad abitare in mezzo a noi.

I nostri occhi terreni vedono il Bambino posto in una mangiatoia (cfr. Le 2, 7), 
mentre gli occhi della fede vedono la gloria « gloria come di unigenito del Padre, 
pieno di grazia e di verità» (Gv 1, 14).



Atti del Santo Padre 1343

In questo giorno chiediamo la luce: chiediamo l’illuminazione per gli occhi della 
nostra mente (cfr. Ef 1, 18). Chiediamo la concordia e l’unità per quelle famiglie 
che sono ferite dall’incomprensione, e dilaniate dalla divisione.

5. La notte continua, ma la luce di Cristo è con gli uomini. È con gli uomini 
in Europa; sugli abbattuti muri delle contrapposizioni ideologiche e politiche si 
affacciano per i credenti sfide ed orizzonti impegnativi.

Sì, il futuro europeo sarà permeato di prodigiosa vitalità spirituale, se l’edoni­
smo e il materialismo pratico saranno superati e se si spezzeranno anche le barriere 
che dividono tra loro i seguaci del Redentore.

Unità nella Chiesa, e fra tutti i credenti in Cristo: questo è l’impegno dei cri­
stiani per costruire la nuova Europa nel III Millennio.

6. La luce di Cristo è con le Nazioni tormentate del Medio Oriente. Per l’area 
del Golfo, trepidanti, aspettiamo il dileguarsi della minaccia delle armi.

Si persuadano i responsabili che la guerra è avventura senza ritorno! Con la 
ragione, con la pazienza e con il dialogo, e nel rispetto dei diritti inalienabili dei po­
poli e delle genti, è possibile individuare e percorrere le strade dell’intesa e della pace.

Anche la Terra Santa attende questa pace da anni: una soluzione pacifica all’in­
tera questione che la concerne, una soluzione che tenga conto delle legittime aspet­
tative del Popolo palestinese e di quello che vive nello Stato di Israele.

7. Brilli la luce del Salvatore sul Continente africano, là specialmente, dove la 
libertà è compromessa a causa del sottosviluppo, dove la pacifica convivenza tra 
popoli e tradizioni diverse è sconvolta da lotte fratricide, dove la speranza della 
Pace è ancora precaria e deve consolidarsi.

Invoco, anche ora, una più equa ripartizione delle risorse della terra, un nuovo 
e più giusto ordine etico ed economico mondiale. Solo una cooperazione effettiva 
e rispettosa fra i Paesi ricchi e i popoli emergenti può impedire che il divario fra 
il Nord e il Sud divenga abisso crescente che allarghi il già vasto ed inquietante 
arcipelago della miseria e della morte.

8. Ma le ombre, che pur paiono addensarsi all’orizzonte, non riescono ad offu­
scare la luce di Cristo. All’umanità che cerca la gioia Egli offre 1a ricchezza della 
sua vita: dona se stesso, disseminando i segni del suo amore sul nostro faticoso 
Presente.

Come non benedirlo, ad esempio, per il disgelo religioso che interessa, oggi, tanti 
Riovani e adulti? Come non ringraziarlo per l’apertura dei popoli al suo Vangelo, 
di cui anche la recente Visita ad limina di numerosi Presuli vietnamiti è promettente 
testimonianza?

Cristo cammina con gli uomini; cammina e vive con noi. È fra di noi! Vivo e 
glorioso nel suo trionfo di misericordia. Vada l’umanità all’incontro della sua luce 
inaccessibile, che in questo giorno ci si disvela con potenza. Con le lingue dei popoli 
e delle nazioni chiediamo la luce.





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

EVANGELIZZAZIONE 
E 

TESTIMONIANZA DELLA CARITÀ

Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano 
per gli anni novanta

Il testo degli Orientamenti pastorali per gli anni novanta dell’Episcopato ita­
liano "Evangelizzazione e testimonianza della carità”, apre per la Chiesa che è in 
Italia, con grande respiro e senza chiudersi in rigide linee programmatiche, 
l’ultimo decennio del secondo Millennio dell’era cristiana, evidenziando, nella 
continuità dell’impegno dell’evangelizzazione, la dimensione teologale delle mol­
teplici forme di servizio ai fratelli.
Il testo è frutto della riflessione comune dei Vescovi, articolatasi attraverso i 
vari Consigli Permanenti, che si tennero dal gennaio 1988 al settembre 1990, 
tra cui un Consiglio straordinario allargato tenutosi dal 13 al 15 novembre 1989, 
e attraverso tre Assemblee Generali. Esso ha ricevuto l’approvazione unanime 
dell’Episcopato nell’Assemblea di Collevalenza del 19-22 novembre 1990.
L’elaborazione del documento è stata seguita da un gruppo di lavoro, costituito 
fin dal settembre 1988, che ha raccolto le proposte dei Vescovi e di volta in 
volta ha formulato i contenuti da inserire nelle diverse bozze.
Nelle sue varie fasi, l’elaborazione del documento è stata accompagnata da una 
serie di consultazioni che hanno coinvolto, oltre ai Vescovi, alle Conferenze 
Episcopali regionali e agli Uffici della C.E.I., anche singole personalità e gli 
organismi ecclesiali più rappresentativi, dalla Commissione Presbiterale Italiana 
alla CISM e all’USMI, dalla Consulta Nazionale dell’Apostolato dei Laici alle 
associazioni, ai movimenti e ai gruppi.

1345



1346 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

PRESENTAZIONE

Alle comunità diocesane e parrocchiali, 
ai sacerdoti, religiosi, religiose e laici, 
alle associazioni, movimenti e gruppi ecclesiali.

Nella festa della Immacolata Concezione della Beata Vergine Maria sono parti­
colarmente lieto di firmare, a nome dei Vescovi delle Chiese che sono in Italia, il 
testo degli orientamenti pastorali per gli anni 90, "Evangelizzazione e testimonianza 
della carità”, approvato nella recente XXXIII Assemblea Generale della C.E.I. 
(Collevalenza, 19-22 novembre 1990).

Compio questo gesto con animo grato al Signore, guardando con fiducia alla vita 
delle nostre comunità diocesane, per le quali il presente testo vuol essere strumento 
di proficuo impegno pastorale nel cammino verso il terzo Millennio cristiano.

È significativo che questa firma sia posta nel giorno in cui ricordiamo i venticin­
que anni della conclusione del Concilio Vaticano II, il grande evento dello Spirito 
che ha segnato la storia del nostro tempo e ha avviato quel rinnovamento ecclesiale 
e pastorale che ha caratterizzato i programmi della Conferenza Episcopale Italiana 
in questi decenni: da "Evangelizzazione e Sacramenti” a "Comunione e comunità”.

Anche questo testo di indirizzo per gli anni 90 ha la sua ispirazione e le sue 
radici nel Concilio. Concludendo l’importante Assise, Papa Paolo VI ricordava come 
« questo Concilio compreso nel suo significato religioso non ha inteso altro che 
essere un pressante e amichevole invito all’umanità di oggi a ritrovare, mediante la 
via dell’amore, quel Dio dal Quale allontanarsi è cadere, al Quale rivolgersi è risor­
gere, nel Quale rimanere è stare saldi, al Quale ritornare è rinascere, nel Quale 
abitare è vivere » (Omelia nella IX Sessione del Concilio Ecumenico Vaticano II, 
7 dicembre 1965).

La carità è dunque via privilegiata per la "nuova evangelizzazione" perché, 
mentre conduce ad amare l’uomo, apre all’incontro con Dio principio e ragione 
ultima di ogni amore. È per sottolineare questo profondo legame tra evangelizza­
zione e carità che abbiamo scelto, quasi come filo conduttore del testo, l’espressione 
"Vangelo della carità". Esso indica come una delle mete prioritarie dell’intero de­
cennio sia proprio quella di mettere in più chiara luce, nella coscienza e nella vita 
dei credenti, l’intimo nesso che unisce verità cristiana e pratica della carità, secondo 
il detto paolino «fare la verità nella carità » (Ef 4, 15).

La Vergine Immacolata, che ha accolto con fede e amore il Verbo di verità e di 
vita, sorregga le nostre comunità nell’impegno di recepire e applicare questi orienta­
menti pastorali.

Roma, 8 dicembre 1990, Solennità della Immacolata Concezione della Beata Vergine 
Maria, XXV anniversario della conclusione del Concilio Ecumenico Vaticano IL

Ugo Card. Poletti 
Presidente della C.E.I.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1347

TESTO
DEL DOCUMENTO

IL PANE DELLA PAROLA E DELLA CARITÀ

1. Carissimi fratelli e sorelle delle 
Chiese che sono in Italia,

la situazione in cui tanti uomini e 
donne del nostro Paese e del mondo 
vivono, oggi, i loro bisogni spirituali e 
materiali, le sfide a cui tutti siamo 
chiamati a far fronte, ci richiamano 
alla mente una scena evangelica fra 
le più suggestive: quella della moltipli­
cazione dei pani.

Gesù, racconta l’Evangelista Marco 
(6, 30-44), è come assediato dalla gente 
che lo segue ovunque, non gli dà nem­
meno il tempo di mangiare. Con i di­
scepoli si ritira in un luogo deserto per 
riposare un po’. Ma la folla intuisce 
dove stanno andando e li precede.

« Sbarcando, Gesù vide molta folla 
e si commosse per loro perché erano 
come pecore senza pastore e si mise 
a insegnare loro molte cose » (6, 34). 
Gesù insegna, dona la parola di verità 
e di vita a questa folla. Lo ha fatto al­
lora e lo fa anche oggi attraverso i suoi 
discepoli.

La Chiesa è inviata da Cristo ad an­
nunciare la "buona notizia”, a inse­
gnare la verità del Vangelo e donare 
il pane della Parola di Dio. Questo è 
ciò che qualifica innanzi tutto la sua 
Presenza nella comunità degli uomini: 
sull’esempio del suo Maestro, è chia- 
niata a compiere l’annuncio del Van­
gelo come primo e fondamentale atto 
di carità verso l’uomo.

Ma il racconto della moltiplicazione 
dei pani continua con il comando di 
Gesù ai discepoli: «Voi stessi date loro 
da mangiare » (6, 37). Allo stupore di 
Questi fa seguito il gesto di Gesù che 
sPezza i pochi pani, li dà ai discepoli 
Perché li diano alla folla. È il mira­
colo della carità che vede coinvolti in­
sieme Gesù e i discepoli nel servizio 
alla gente che ha fame.

Nel dialogo con i giudei successivo 
alla moltiplicazione dei pani (Gv 6, 
22-58), Gesù rivela il significato eucari­
stico del gesto che ha compiuto. In 
realtà il pane della Parola di Dio e 
il pane della carità, come il pane del­
l’Eucaristia, non sono pani diversi: so­
no la persona stessa di Gesù che si 
dona agli uomini e coinvolge i disce­
poli nel suo atto di amore al Padre e 
ai fratelli.

2. In questo spirito ci rivolgiamo a 
voi, fratelli e sorelle, per annunciare 
e testimoniare insieme la Vita che ci 
è stata donata e che è in noi e in 
mezzo a noi.

Abbiamo riflettuto attentamente, in 
ascolto dello Spirito e in comunione 
con il Santo Padre e con la Chiesa 
universale. Abbiamo ascoltato le atte­
se e i suggerimenti di numerosi fra 
voi: sacerdoti, religiosi e religiose, 
laici e laiche, responsabili di associa­
zioni e movimenti. Animati dal desi­
derio di incarnare l'autentico messag­
gio del Concilio Vaticano II, vi propo­
niamo il frutto della nostra preghiera 
e della nostra riflessione.

Il tema che intendiamo approfondi­
re con voi — "Evangelizzazione e te­
stimonianza della carità" — si innesta 
nel cammino fin qui percorso dalle no­
stre Chiese e intende imprimergli nuo­
vo slancio, nella prospettiva dell’inizio 
del terzo Millennio cristiano.

Non si tratta di un documento sulla 
carità, o sull’evangelizzazione, o co­
munque di un testo con pretese di 
completezza, ma della proposta di al­
cune linee essenziali dell’impegno pa­
storale per il prossimo decennio. L’e­
sperienza e la creatività delle singole 
Chiese particolari e soprattutto l’ine­
sausta novità dello Spirito daranno 
respiro e concretezza alle nostre parole.



1348 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

INTRODUZIONE

IL CAMMINO DELLA CHIESA IN ITALIA 

VERSO IL TERZO MILLENNIO CRISTIANO

Le sfide dell’oggi e del domani
3. Grandi sfide e nuovi scenari si 

preannunciano per i prossimi anni, sia 
a livello europeo che su scala mondiale. 
Ancora partecipiano, con gioia e tre­
pidazione, agli avvenimenti che hanno 
rinnovato il volto dell’Europa dell’Est, 
dov’è crollata la tragica utopia di un 
totalitarismo disumano che pretende­
va di salvare l’uomo allontanandolo da 
Dio. Grazie all’eroica testimonianza 
delle comunità cristiane di tali Paesi, 
« il mondo attuale riscopre che, lungi 
dall’essere l’oppio dei popoli, la fede 
cristiana è la migliore garanzia e sti­
molo della loro libertà » '.

Questa stessa affermazione vale, in 
altri contesti e sotto altri profili, per 
la presenza e l’opera delle comunità 
cristiane nei vasti spazi del Sud del 
mondo, dove moltitudini di nostri fra­
telli e sorelle attendono il pane della 
giustizia e la parola della salvezza. 
Mentre i mutamenti dell’Est rappre­
sentano anche per il nostro popolo uno 
stimolo a liberarsi dalla presa di una 
ideologia che molto ha pesato sulla no­
stra storia, il crescente dovere di so­
lidarietà con i popoli del Sud, l’oriz­
zonte planetario della pace, la sfida 
ecologica e gli ingenti movimenti im­
migratori che investono l’Occidente ci 
spingono a superare una visione della 
vita e della società centrata sull’ "ave­
re” e il "consumare”.

4. Si pone quindi con forza la do­
manda circa l’orientamento che inten­
diamo dare alla nostra vita, personale 
e collettiva, circa l’uso che vogliamo 
fare delle nostre libertà.

Molte circostanze confermano che

questa domanda non può essere elusa. 
Un senso di disagio è diffuso tra i 
nostri giovani, e anche tra i meno gio­
vani, e viene drammaticamente alla 
luce in fenomeni come la droga e altre 
forme di devianza. La famiglia, che 
pure conserva un ruolo centrale nella 
nostra società, è fortemente insidiata 
nei suoi aspetti più essenziali, come 
appare dalle troppo numerose crisi co­
niugali, dalla difficile intesa fra ge­
nitori e figli, dalla gravissima diminu­
zione delle nascite e dalla persistente 
tragedia dell’aborto:.

In una società economicamente pro­
spera e dinamica come quella italia­
na, rimangono e per certi versi si ac­
centuano acute contraddizioni, come le 
molteplici forme di povertà, antiche e 
nuove, il divario fra il Nord e il Sud 
del Paese3, per non parlare delle terri­
bili imprese della criminalità organiz­
zata.

Questi problemi interpellano anzitut­
to coloro che hanno responsabilità di 
guida, in campo politico e istituzionale, 
sociale ed economico, della cultura e 
della comunicazione sociale. Ma in real­
tà riguardano tutti noi e fanno riferi­
mento al nostro modo di vivere, alle 
scelte di fondo e ai comportamenti 
quotidiani, alla cultura e alle risorse 
morali di un popolo.

5. Non ci sfuggono il desiderio e la 
ricerca di rapporti autentici e frater­
ni, il nuovo rilievo che vanno assu­
mendo la vocazione e la presenza della 
donna nella società, gli atteggiamenti 
di rispetto e di accoglienza dell’altro, 
le testimonianze di effettiva solida­
rietà, nell’immediato delle relazioni 
personali ma anche con un respiro

' Giovanni Paolo II, Discorso alla plenaria del Pontificio Consiglio per la Cultura, 12 gen­
naio 1990, n. 1 [RDTo 1990, 6]

2 Cfr. C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Evangelizzazione e cultura della vita umana, 8 dicem­
bre 1989: Notiziario CEd., 15 dicembre 1989, pp. 337-370 [RDTo 1989, 1303-1329].

3 Cfr. C.E.I., Doc. dell’Ep. it. Sviluppo nella solidarietà - Chiesa italiana e Mezzogiorno, 
18 ottobre 1989: Notiziario C.E.I., 26 ottobre 1989, pp. 209-232 [RDTo 1989, 1065-1080]-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1349

universale. Ci rallegra il dinamismo di 
servizio e di condivisione che espri­
mono tante comunità cristiane, nel 
farsi carico delle situazioni più diffi­
cili e umanamente disperate come nel- 
l’aiutare persone e famiglie ad affron­
tare i problemi quotidiani della vita.

Avvertiamo il crescere di una nuova 
domanda di riferimenti morali, a li­
vello non solo privato e personale, ma 
sociale e pubblico, provocata dalla ra­
pidità e profondità delle trasformazio­
ni a cui la nostra società è sottoposta 
e anche dalle possibilità sempre nuove 
che gli sviluppi delle scienze e delle 
tecniche mettono a disposizione degli 
uomini.

Ancor più ci stimolano e ci interpel­
lano il bisogno religioso, la domanda 
di un significato della vita, la ricerca 
di valori e di esperienze spirituali, che 
non sono certo in diminuzione nella 
"società del benessere” ed esprimono, 
in maniera confusa o esplicita, quello 
che in realtà è il desiderio e il bisogno 
di Dio.

6. Ma non possiamo nasconderci che 
un senso di precarietà e di debolezza 
avvolge molte aspirazioni, pensieri e 
comportamenti. È prevalente una cul­
tura rinunciataria e frammentata, ri­
piegata sul privato o tesa unicamente 
al profitto, incapace di grandi progetti 
e di coraggiose spinte ideali. Così in 
campo morale si tende a rifiutare ogni 
norma diversa dalle esperienze, sensi­
bilità e interessi del singolo *. E so­
prattutto rimane inespressa e senza 
risposta, o trova risposte radicalmente 
inadeguate e fuorvianti, la domanda 
centrale su chi è l’uomo, sul senso 
e sul fondamento della sua dignità 
unica e inviolabile. Anche la presa d’at­
to del fallimento dell’ideologia marxi­
sta sembra accompagnarsi a un raffor­
zamento di quelle tendenze laiciste che, 
appellandosi a un falso concetto di 
libertà, si mantengono comunque chiu­

se ai valori spirituali e trascendenti.
Questa mentalità e questo tipo di 

cultura non sono privi di influenza sul­
la vita, sui comportamenti, sulle stesse 
idee e convinzioni dei credenti. Si as­
siste così, non di rado, a una certa 
"soggettivizzazione" della fede, quando 
la verità cristiana non è accolta nella 
sua integralità e non è chiaramente 
compresa nella sua origine divina e 
rivelata, come il manifestarsi e co­
municarsi di Dio a noi in Cristo per 
la nostra salvezza5, ma viene invece 
recepita e considerata valida soltanto 
nella misura in cui corrisponde alle 
proprie esigenze e soddisfa al bisogno 
religioso del singolo.

Di conseguenza, anche il senso di ap­
partenenza alla Chiesa risulta non di 
rado debole e condizionato, subordi­
nato cioè alla corrispondenza degli in­
segnamenti e della realtà visibile della 
Chiesa alle nostre attese e preferenze, 
senza saper cogliere in essa la salvezza 
di Dio già presente nella storia6. È 
diffusa purtroppo nell’opinione pubbli­
ca una immagine di Chiesa che ne offu­
sca la vera natura e missione, perché 
si ferma in maniera quasi esclusiva sul­
la sua rilevanza sociale, per apprezzar­
la o per contestarla, lasciando però 
comunque in ombra la vera radice di 
questa stessa vitalità sociale e cioè la 
realtà originaria della Chiesa, come 
luogo e "sacramento”, in Cristo, del­
l’incontro degli uomini con Dio e del­
l’unità del genere umano7.

Una conferma e un approfondimento 
della priorità dell'evangelizzazione

7. In questa situazione diversificata 
e complessa, luci e ombre convergono 
nel confermare e rafforzare quella cen­
tralità e priorità dell’evangelizzazione 
che già costituiva l’intento fondamen­
tale del Concilio Vaticano II ’ e che è 
alla base del cammino pastorale della 
Chiesa italiana in questi ultimi decen-

‘ Cfr. C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Comunione, comunità e disciplina ecclesiale, 1 gennaio 
1989, n. 37: Notiziario C.E.I., 1 gennaio 1989, p. 18 [RDTo 1989, 216],

5 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla divina Rivelazione Dei Verbum, 6.
6 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 1-8.
7 Cfr. Ivi, 1.
8 Paolo VI, Es. Ap. Euangelii nuntiandi, 2: gli obiettivi del Concilio « si riassumono. 

*n definitiva, in uno solo: rendere la Chiesa del XX secolo sempre più idonea ad annunziare il 
Vangelo all’umanità del XX secolo ».



1350 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ni, dal documento sul "Rinnovamento 
della catechesi" (1970) ’ a quelli su 
"Evangelizzazione e sacramenti" (anni 
’70)10 e "Comunione e comunità" (anni 
’80)

Diventa infatti sempre più chiaro che 
l’educazione alla fede è una necessità 
generale e permanente: riguarda cioè 
i giovani e gli adulti non meno dei 
bambini e dei ragazzi, e comincia pro­
prio da coloro che partecipano più in­
tensamente alla vita e alla missione 
della Chiesa.

Si tratta anzitutto di lasciarsi con­
vertire a Dio (cfr. 1 Ts 1, 9; 2 Cor 5, 
20) e di credere al suo Vangelo che 
ci è manifestato nel volto di Gesù Cri­
sto (cfr. Me 1, 15; 2 Cor 4, 6): questo, 
che è il motivo e il contenuto decisivo 
della fede cristiana, deve stare sempre 
più chiaramente al centro della vita 
e dell’impegno missionario della Chie­
sa, nel tempo che si apre davanti a noi.

Proprio accogliendo la rivelazione 
del mistero di Dio in Gesù Cristo si 
svela a noi pienamente il mistero del­
l’uomo e ci è resa nota la nostra altis­
sima vocazione12. Pertanto nella sua 
opera di evangelizzazione la Chiesa può 
e deve farsi carico di tutto ciò che 
è autenticamente umano e che tocca 
da vicino le persone e le famiglie, le 
varie comunità e categorie sociali come 
la vita dei popoli.

8. La via da percorrere in concreto 
fa perno su due dimensioni essenziali 
e inseparabili del Vangelo di Cristo, 
che Giovanni Paolo II nel Convegno

ecclesiale di Loreto ha proposto alla 
Chiesa italiana come particolarmente 
necessarie ed efficaci nella situazione 
che stiamo vivendo: la coscienza della 
verità e l’impegno a realizzarla nel­
l’amore 1J.

Un’autentica educazione alla fede, 
specialmente in un contesto sociale e 
culturale caratterizzato da un forte plu­
ralismo e portato a relativizzare ogni 
idea e proposta, non può prescindere 
dal porre la questione della verità e dal 
far maturare la consapevolezza che in 
Cristo ci è donata la verità che salva. 
Soltanto su questa base la sequela di 
Cristo e l'impegno a diffondere il suo 
Vangelo possono diventare piena e si­
gnificativa scelta di vita.

Così la Chiesa rende anche un ser­
vizio eminente alla formazione di per­
sone dotate di una propria precisa e 
consistente identità, ed aiuta la nostra 
società e la nostra cultura a resistere 
alla minaccia forse più grave che le 
insidia dal di dentro e che consiste nel 
rifiutare o nel mettere tra parentesi 
la questione della verità dell’uomo, con 
tutte le sue enormi implicazioni cultu­
rali, etiche e pratiche.

La carità cuore del Vangelo 
e via maestra dell’evangelizzazione

9. Ma la verità cristiana non è una 
teoria astratta. E anzitutto la persona 
vivente del Signore Gesù (cfr. Gv 14, 6), 
che vive risorto in mezzo ai suoi (cfr. 
Mt 18, 20; Le 24, 13-35). Può quindi es­
sere accolta, compresa e comunicata

’ Cfr. C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Il rinnovamento della catechesi, 2 febbraio 1970, Edi­
zioni pastorali italiane, Roma 1970, pp. 120.

” Cfr. C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Evangelizzazione e Sacramenti, 12 luglio 1973: Noti­
ziario C.E.I., 12 luglio 1973, pp. 77-104; C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Evangelizzazione e sacra­
menti della Penitenza e dell’Unzione degli infermi, 12 luglio 1974: Notiziario C.E.I., 12 luglio 
1974, pp. 121-167; C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Evangelizzazione e sacramento del Matrimonio, 
20 giugno 1975: Notiziario C.E.I., 30 giugno 1975, pp. 107-146; C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. 
Evangelizzazione e ministeri, 15 agosto 1977: Notiziario C.E.I., 28 agosto 1977, pp. 109-152.

11 Cfr. C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Comunione e comunità: I. - Introduzione al piano pa­
storale, 1 ottobre 1981: Notiziario C.E.I., 1 ottobre 1981, pp. 125-172; C.E.I., Doc. past. dell’Ep- 
it. Comunione e comunità della Chiesa domestica, 1 ottobre 1981: Notiziario C.E.I., 1 ottobre 
1981, pp. 174-204; C.E.I., Doc. past. dell’Ep. it. Eucaristia, comunione e comunità, 22 maggio 
1983: Notiziario C.E.I., 22 maggio 1983, pp. 57-120; CE.L, Doc. past. dell’Ep. it. Comunione 
e comunità missionaria, 29 giugno 1986: Notiziario C.E.I., 2 luglio 1986, pp. 157-184; Comu­
nione, comunità e disciplina ecclesiale, doc. cit., pp. 1-38.

12 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium 
et spes, 22; cfr. anche Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptor hominis, 9-10.

13 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso al Convegno ecclesiale di Loreto, 11 aprile 1985, nn. 4-5: 
Notiziario C.E.I., 22 aprile 1985, pp. 99-100.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1351

solo all’interno di un’esperienza umana 
integrale, personale e comunitaria, con­
creta e pratica, nella quale la consape­
volezza della verità trovi riscontro nel­
l’autenticità della vita.

Questa esperienza ha un volto pre­
ciso, antico e sempre nuovo: il volto 
e la fisionomia dell’amore. Perciò ab­
biamo indicato il cammino pastorale 
delle nostre Chiese in questo decennio 
con le parole "Evangelizzazione e testi­
monianza della carità”. Sempre e per 
natura sua la carità sta al centro del 
Vangelo e costituisce il grande segno 
che induce a credere al Vangelo.

Nel nostro tempo tutto questo assu­
me però una specifica attualità e rile­
vanza, proprio perché sono cresciuti il 
bisogno di rapporti autentici fra le 
persone e il senso della solidarietà. Ed 
anche perché solo sulla base di espe­
rienze forti e concrete è possibile su­
perare i condizionamenti di una cul­
tura più incline al sospetto che alla 
fiducia e all'adesione verso le grandi 
proposte e le grandi istituzioni.

Così vediamo con gioia che le mul­
tiformi testimonianze di solidarietà, 
servizio e condivisione con i più de­
boli espresse dalle comunità cristiane, 
proprio nella loro gratuità e apertura 
disinteressata, si mostrano oggi come 
vie privilegiate per un'evangelizzazione 
che interpelli anche chi è lontano e 
Possa liberamente aggregare anche co­
loro che, senza esserne pienamente con­
sapevoli, con le loro scelte di vita sono 
orientati a dire "sì” al Dio di Gesù 
Cristo.

10. Una delle mete pastorali dell’at­
tuale decennio sarà proprio quella di 
mettere in più chiara luce, nella co­
scienza e nella vita dei credenti, l’inti­
mo nesso che unisce verità cristiana e 
sua realizzazione nella carità, secondo 
*1 detto paolino « fare la verità nella 
carità» (Ef 4, 15). La "nuova evange- 
hzzazione", a cui Giovanni Paolo II 
chiama con insistenza la Chiesa, con­
siste anzitutto nell’accompagnare chi 
viene toccato dalla testimonianza del- 
1 amore a percorrere l’itinerario che 
conduce, non arbitrariamente ma per 
logica interna dello stesso amore cri­

stiano, alla confessione esplicita del­
la fede e all’appartenenza piena alla 
Chiesa.

Per sottolineare questo profondo le­
game fra evangelizzazione e carità ab­
biamo scelto, quasi filo conduttore del­
la nostra riflessione, l’espressione "Van­
gelo della carità”. Vangelo ricorda la 
parola che annuncia, racconta, spiega e 
insegna. All’uomo non basta essere 
amato, né amare. Ha bisogno di sapere 
e di capire: l’uomo ha bisogno di ve­
rità. E carità ricorda che il centro 
del Vangelo, la "lieta notizia”, è l'amo­
re di Dio per l’uomo e, in risposta, 
l’amore dell’uomo per i fratelli (cfr. 1 
Gv 3, 16; 4, 19-21). E ricorda — di 
conseguenza — che l’evangelizzazione 
deve passare in modo privilegiato at­
traverso la via della carità reciproca, 
del dono e del servizio.

11. Il "Vangelo della carità” ha sa­
puto scrivere in ogni epoca pagine lu­
minose di santità e di civiltà in mezzo 
alla nostra gente: è ininterrotta la ca­
tena dei Santi e delle Sante che con la 
forza del loro amore operoso hanno 
dato testimonianza al Vangelo e reso 
più umano il volto del nostro Paese. 
E un’eredità che dobbiamo custodire, 
approfondire e rinnovare in docile 
ascolto del soffio dello Spirito, acco­
gliendo con fiducia umile e generosa 
quella vocazione alla santità che è 
rivolta a tutti nella Chiesa H.

È essenziale, perciò, sottolineare sem­
pre il rapporto dell’annuncio e della 
catechesi, come della testimonianza di 
carità, con la preghiera liturgica e co­
munitaria e con il colloquio personale 
con Dio, fonte di ogni santità e di ogni 
fecondo impegno apostolico.

Allo scopo di « scrutare la verità del­
la carità per innervarla sempre più nel 
tessuto del pensiero e della prassi cri­
stiana » ", vi offriamo le riflessioni che 
seguono, raccogliendole in tre punti:

* il Vangelo della carità nell’insegna­
mento della Scrittura;

* il Vangelo della carità nella vita 
delle nostre Chiese e di fronte alle 
sfide del nostro tempo;

* alcune scelte prioritarie della no­
stra pastorale.

14 Cfr. Lumen gentium, doc. cit., 40.
15 Giovanni Paolo II, Discorso al Convegno « La carità come ermeneutica teologica e me- 

lodologia pastorale », 23 gennaio 1987, n. 1: AAS 79 (1987), p. 1215 [RDTo 1987, 17].



1352 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

I - ALLA SORGENTE DEL VANGELO DELLA CARITÀ

1. - LA CARITÀ DONO DI DIO

La croce di Cristo
ci rivela che Dio è carità

12. Tutta la storia della salvezza ci 
dice che « Dio è carità » (1 Gv 4, 8.16): 
un Dio che sceglie, perdona, rimane 
fedele al suo popolo nonostante i tra­
dimenti. Un Dio, anzi, che per libero 
amore crea tutti gli uomini e il cosmo 
per renderli partecipi di una vita piena 
e definitiva. Ma lino a che punto Dio 
è carità e quale carità Egli è, lo si 
scopre solo in Gesù Cristo e nella sua 
morte di croce per la salvezza degli 
uomini. È il grande e lieto annuncio 
del Nuovo Testamento: « In questo si 
è manifestato l’amore di Dio per noi: 
Dio ha mandato il suo Figlio unigenito 
nel mondo, perché noi avessimo la vita 
per mezzo di lui. In questo sta l’amore: 
non siamo stati noi ad amare Dio, ma 
è lui che ha amato noi e ha mandato 
il suo Figlio come vittima di espiazione 
per i nostri peccati » (1 Gv 4, 9-10).

Perciò l'Apostolo Paolo ha potuto 
riassumere tutta la sua evangelizza­
zione nell’espressione « la parola della 
croce » (1 Cor 1, 18), che non dice il 
semplice fatto storico, ma l’evento com­
preso nel suo significato salvifico, nella 
sua potenza e nella sua sapienza, co­
municate ai credenti perché la loro 
fede non si basi sulla sapienza umana 
ma sulla potenza di Dio (1 Cor 2, 4).

13. La croce è per molti "scandalo” 
e "follia”, ma proprio la ragione del 
suo scandalo — l’amore gratuito, mise­
ricordioso e onnipotente di Dio per gli 
uomini — è per i credenti la ragione 
della sua potenza e della sua verità. 
La croce ha due facce, l’apparente scon­
fìtta e la vittoria, il Crocifìsso e il Ri­
sorto. Mostra tutta la malvagità e la 
miseria dell’uomo che non esita a con­
dannare il Figlio di Dio innocente; ma 
anche tutta la profondità e l’efficacia 
del perdono di Dio. L’ultima parola 
non è il peccato, ma l’amore! Qui, e 
non altrove, va cercata la vera ragione 
della speranza cristiana, la lieta notizia 
che dà senso e spessore alla vita e alla 
storia, nonostante i fallimenti.

Ma è una lieta notizia che esige con­
versione. Le folle — dice l’Evangelista 
Luca narrando la passione — accorro­
no, guardano e ritornano « battendosi 
il petto» (23, 48). Lo "spettacolo” della 
croce capovolge la vita. Fa contemplare 
la profondità inaudita dell’amore di 
Dio e fa comprendere che la nostra 
vita deve assomigliare alla vita di quel 
Crocifìsso che si dona senza riserve, 
che, rifiutato, ama e perdona, e non 
rompe la solidarietà con chi lo rifiuta.

La carità di Dio è la parola della verità 
annunciata dalla Chiesa

14. Il Cristo crocifìsso, « sapienza di 
Dio » (I Cor 1, 24), è la Parola creatrice 
che dà esistenza e significato all’univer­
so intero e che è venuta ad abitare in 
mezzo a noi (cfr. Gv 1, 1-4.14), la Ve­
rità fatta persona (cfr. Gv 14, 6) che 
rende libero (Gv 8, 32.36), illumina e 
salva ogni uomo (cfr. Gv 1, 4.9).

Per annunciare e testimoniare la 
grande e lieta notizia della carità di 
Dio per l’uomo occorre dunque annun­
ciare e testimoniare tutt’intero il Van­
gelo di Cristo: la sua parola, la sua 
esistenza, la sua croce e la sua risur­
rezione, la sua figliolanza divina. La ve­
rità che è Cristo non resta consegnata 
alla memoria del passato ma vive 
nella Chiesa (cfr. 1 Tm 3, 15; Ef 3, 10)- 
Lo Spirito del Signore, che è « lo Spi­
rito della verità », dimora infatti nei 
discepoli di Gesù e li guida alla verità 
tutta intera (cfr. Gv 14, 16-17; 16, 13)-

È una parola di verità che la Chiesa 
sa di dover vivere, annunciare e testi­
moniare nella carità, perché il suo con­
tenuto centrale è tutto e solo carità- 
Perciò l’Apostolo Giovanni può riassu­
mere il "comandamento” di Dio per la 
Chiesa in questa duplice e inscindibile 
esigenza: « che crediamo nel nome del 
Figlio suo, Gesù Cristo, e ci amiamo 
gli uni gli altri » (1 Gv 3, 23).

La Trinità origine 
e modello della carità

15. Mostrandoci l’amore di Dio pei'



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1353

noi, l’evento della croce di Gesù ci 
rivela dunque chi è Dio. È il Padre che 
non "risparmia” il proprio Figlio uni­
genito (Rat 8, 32) ma lo "consegna” per 
noi (Gv 3, 16; 1 Gv 4, 10); è il Figlio 
che liberamente si consegna alla morte 
per amore nostro (Gal 2, 20); è lo Spi­
rito Santo, donato dal Figlio sulla cro­
ce a Maria e Giovanni, il nuovo Israele 
(Gv 19, 25-30).

Credere che ”Dio è carità” è con­
fessare che Egli, nella croce, si rivela 
a noi come infinito, gratuito e totale 
dono di sé: comunione libera e infinita 
dell’Amante, dell’Amato e del loro re­
ciproco Amore16. Questa carità, che è 
la vita di Dio, « viene riversata nei no­
stri cuori per mezzo dello Spirito 
Santo » (Rm 5, 5). Essa diventa, nei 
credenti, la partecipazione al dialogo 
di amore fra il Padre e il Figlio nella 
gioia dello Spirito. È questa l’opera 
per cui Cristo è venuto fra noi: « Io 
ho fatto conoscere loro il tuo nome 
e lo farò conoscere, perché l’amore col 
quale mi hai amato sia in essi e io in 
loro » (Gv 17, 26).

16. Creato « a immagine e somiglian­
za di Dio » (Gen 1, 26), l’uomo è se 
stesso se ama. Il segno che si è pas­
sati dalla morte alla vita — scrive Gio­
vanni nella sua prima lettera (3, 14) — 
è l’amore ai fratelli.

La Trinità è quindi la verità più pro­
fonda dell’esistenza umana, che attinge 
la sua pienezza nell’amore reciproco, 
facendo propria la misura deH'amore 
di Gesù: « Questo è il mio comanda­
mento: che vi amiate gli uni gli altri, 
come io vi ho amati » (Gv 15, 12.17). 
Nel dono reciproco di sé, realizzato per 
la carità che viene da Dio, « si rias­
sume tutta l’antropologia cristiana » ”.

Nella luce della carità trinitaria, resi­
stenza cristiana ci viene rivelata come 
un’esistenza "sponsale”: sia nella vo­
cazione al matrimonio, dove l’uomo e 
la donna « sono chiamati a vivere una 
comunione d’amore e in tal modo a

rispecchiare nel mondo la comunione 
d’amore che è in Dio »1!, sia nella 
chiamata e seguire Gesù sulla strada 
dei consigli evangelici come dono d’a­
more totale e indiviso ”.

La vocazione all’amore è propria di 
ogni persona umana; ha però un par­
ticolare rapporto con il "genio” fem­
minile, perché — come ha sottolineato 
Giovanni Paolo II — nel piano della 
creazione e in quello della redenzione 
alla donna Dio ha affidato in modo 
speciale l'essere umano. Perciò è pro­
prio della donna assicurare « la sensi­
bilità per l’uomo in ogni circostanza: 
per il fatto che è uomo! E perché "più 
grande è la carità” (1 Cor 13, 13) »“.

L’Eucaristia, sacramento della carità
17. Alla fine della sua vita e nell’im­

minenza della passione, Gesù ha rac­
chiuso nei segni del pane e del vino 
il significato della sua intera esistenza 
(cfr. Mt 26, 26-29). Come narra l’Evan­
gelista Giovanni, nell’ultima cena Egli 
lega strettamente Eucaristia e carità 
in quel gesto della lavanda dei piedi 
che è segno e anticipo del sacrificio 
pasquale e dell’amore e del servizio 
reciproco che i discepoli devono avere 
l’uno per l’altro: « Dopo aver amato i 
suoi che erano nel mondo, li amò sino 
alla fine... » (Gv 13, 1-17).

Facendo memoria del suo Signore, in 
attesa che Egli ritorni, la Chiesa entra 
in questa logica del dono totale di sé. 
Attorno all’unica mensa eucaristica, e 
condividendo l’unico pane, essa cresce 
e si edifica come « carità »21 ed è chia­
mata a mostrarsi al mondo come se­
gno e strumento dell’unità in Cristo di 
tutto il genere umano: « Poiché c’è un 
solo pane, noi, pur essendo molti, sia­
mo un corpo solo » (1 Cor 10, 17).

Ma tutto questo esige la verifica della 
vita, come all’ultima cena è seguita la 
croce. Dall’Eucaristia scaturisce quindi 
un impegno preciso per la comunità 
cristiana che la celebra: testimoniare

16 Cfr. S. Agostino, De Trinitate, 8.10.14; 6.5.7.
17 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Dominum et vivificantem, 59.
“ Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Mulieris dignitatem, 7.
” Cfr. Ivi, 20.
* Ivi, 30.
21 Cfr. S. Agostino, Commento al Vangelo di Giovanni, Disc. I, 1; cfr. anche Paolo VI, 

Discorso ai Vescovi dell’Oceania, 1 dicembre 1970: AAS 53 (1971), 53-57.



1354 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

visibilmente, e nelle opere, il mistero 
di amore che accoglie nella fede. Per 
questo l’Apostolo Paolo rimprovera se­
veramente i cristiani di Corinto, per­
ché durante l’assemblea liturgica con­
sumano la loro cena egoisticamente 
senza farne partecipi i poveri della co­
munità: « Quando dunque vi riunite in­
sieme, il vostro non è più un mangiare 
la cena del Signore...» (1 Cor 11, 20- 
34). Perché il culto si riveste allora di 
ipocrisia e contraddice nei fatti a quel­
la comunione che l’Eucaristia significa 
e realizza. L’Eucaristia giudica dunque 
ogni "spirito” e ogni comportamento 
di divisione e di chiusura egoistica “.

La carità segno del regno di Dio 
che viene

18. Contemplando la croce di Cristo 
e nutrendosi dell’Eucaristia, la Chiesa 
può dire con fiducia: « Chi ci separerà 
dall’amore di Cristo? » (Rm 8, 35). 
L’amore di Cristo ha vinto il peccato 
e la morte, il dono dello Spirito è, 
nel cuore dei credenti, la caparra della 
vita eterna (cfr. 2 Cor 1, 22). Ogni au­
tentico gesto di carità rappresenta 
pertanto nella storia degli uomini una 
realizzazione anticipata del regno di 
Dio.

Per questo Paolo può affermare che 
« la carità non avrà mai fine. Le profe­
zie scompariranno, il dono delle lingue 
cesserà e la scienza svanirà... Ora ve­
diamo come in uno specchio, in ma­
niera confusa: ma allora vedremo fac­
cia a faccia » (1 Cor 13, 8.12). Essere 
amati da Dio in Cristo, e in lui amare 
Dio per mezzo dello Spirito « con tutto 
il cuore, con tutta la mente, con tutte 
le forze » e amare il prossimo « come 
se stesso » (Me 12, 28-31), è già la vita 
eterna che inizia in mezzo a noi e anela 
al suo gratuito compimento. La crea­
zione stessa partecipa di questo inizio,

"attende” con impazienza la rivelazio­
ne dei figli di Dio... e nutre la speranza 
di essere lei pure liberata dalla schia­
vitù della corruzione, per entrare nel­
la libertà della gloria dei figli di Dio » 
(Rm 8, 19-21).

La preghiera, nella quale in spirito 
di fede ci apriamo all’incontro con Dio, 
ha perciò una funzione decisiva in 
tutta la vita e la missione della Chiesa. 
La contemplazione, il silenzio e l’ascol­
to, l’adorazione ci dischiudono gli 
orizzonti infiniti dell’amore di Dio, e 
nello stesso tempo vivificano la nostra 
azione con il soffio rigeneratore dello 
Spirito. « Coloro che credono alla ca­
rità divina » e la accolgono con cuore 
puro e sincero hanno la certezza che 
« è aperta a tutti gli uomini la strada 
della carità e che gli sforzi intesi a 
realizzare la fraternità universale non 
sono vani »23.

19. Quanto abbiamo detto ci aiuta a 
percepire l’autentico significato evan­
gelico della carità, che va ben al di là 
delle facili e correnti banalizzazioni. 
La carità è anzitutto il mistero stesso 
di Dio e il dono della sua vita agli uo­
mini. La carità è, di conseguenza, la na­
tura profonda della Chiesa, la voca­
zione e l’autentica realizzazione del­
l’uomo. Nella croce di Gesù essa ci è 
rivelata e donata in pienezza.

Ai piedi della croce « sta » Maria, 
la prima dei discepoli e la madre del 
Signore e della Chiesa. Ella, « quasi 
plasmata e resa nuova creatura dallo 
Spirito Santo »24, è allo stesso tempo 
l’icona dell’amore trinitario e la pri­
mizia dell’umanità nuova rivestita del­
la veste nuziale della carità. In lei 
si congiungono il sì dell’amore di Dio 
e il sì della risposta dell’umanità re­
denta da Cristo. A lei la Chiesa guarda 
per imparare con umiltà e perseveran­
za la verità della carità.

2. - LA CARITÀ LEGGE DI VITA DELLA CHIESA

20. Proprio perché è un dono di Dio, 
la carità è anche il comandamento per 
eccellenza che nell’insegnamento di

22 Cfr. Eucaristia, comunione e comunità,
23 Gaudium et spes, doc. cit., 38.
24 Lumen gentium, doc. cit., 56.

Gesù riassume la Legge e i Profeti 
(cfr. Mt 22, 3440; Rm 13, 8.10). È la 
« via migliore di tutte » che modella

:. cit., 34-35.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1355

e plasma ogni comportamento del cri­
stiano (cfr. 1 Cor 12, 31; 13, 4-7) e 
diviene così il segno distintivo dei veri 
discepoli (cfr. Gv 13, 35). Come inse­
gna Giovanni Paolo II, « sull’immagine 
e somiglianza di Dio, che il genere 
umano porta in sé fin dal "principio”, 
è radicato il fondamento di tutto 
Vethos umano: l’Antico e il Nuovo Te­
stamento hanno sviluppato tale ethos, 
il cui vertice è il comandamento del­
l’amore » “.

Guardando alla croce di Cristo e 
rispecchiandosi in Maria, la Chiesa fa 
suo questo ethos ed è chiamata a 
modellarsi su quelle caratteristiche che 
qualificano la carità stessa di Dio. Ne 
vediamo insieme alcune tra le più im­
portanti, che rivestono grande attua­
lità per il nostro tempo.

Davanti agli uomini 
come trasparenza di Dio

21. Tra le caratteristiche della carità 
il Vangelo pone in evidenza il suo ca­
rattere pubblico, e insieme trasparente, 
proprio come la croce di Cristo è un 
evento pubblico, che si è svolto davanti 
a tutti, e nello stesso tempo è l'icona 
più luminosa dell’amore di Dio.

« Voi siete la luce del mondo — ha 
detto Gesù — e non può restare na­
scosta una città collocata sopra un 
monte » (Mt 5, 14). La lucerna non 
viene posta sotto il moggio, ma sopra 
il candelabro, perché possa illuminare 
tutti quelli che sono nella casa: « Così 
risplenda la vostra luce davanti agli 
uomini, perché vedano le vostre opere 
buone e rendano gloria al Padre vo­
stro che è nei cieli » (Mt 5, 15-16). Que­
ste opere buone sono soprattutto le 
opere della carità (cfr. Mt 25, 31-46): es­
se devono risplendere « davanti agli 
uomini », dunque devono essere lumi­
nose e visibili. Ma la loro visibilità 
dev’essere accompagnata da una sorta 
di trasparenza, che non ferma l’atten­
zione su di sé, ma invita gli uomini a 
Prolungare lo sguardo verso Dio, « per­
ché rendano gloria al Padre vostro che 
è nei cieli ». Anzi, per assicurare que­
sta trasparenza chi compie le opere 
buone deve, in certo senso, tenerle se­

grete persino a se stesso: « Non sappia 
la tua sinistra ciò che fa la tua de­
stra » (cfr. Mt 6, 1-6).

Nella sua vita e sulla croce, in ogni 
suo gesto, Gesù è stato la trasparenza 
del Padre. Allo stesso modo la Chiesa, 
nelle moltpelici forme del suo servizio, 
deve rivelare il volto di Dio, non an­
zitutto se stessa. Questo è lo stile ri­
chiesto ad ogni credente, nella vita ec­
clesiale come nell’impegno nel mondo.

Un amore gratuito 
che supera ogni misura

22. Tratto peculiare della carità cri­
stiana è poi la gratuità che va oltre 
ogni misura. Scrive San Paolo ai Roma­
ni (5, 7-8): « Ora, a stento si trova chi 
sia disposto a morire per un giusto; ... 
ma Dio dimostra il suo amore verso 
di noi perché, mentre eravamo ancora 
peccatori, Cristo è morto per noi ». 
Chi contempla il Crocifisso scorge un 
amore tanto gratuito e sconfinato da 
apparire incredibile.

Con il suo amore di preferenza per 
i peccatori e i lontani (cfr. Le 15), per 
i poveri e gli esclusi (cfr. Le 14, 12-14), 
che si estende a tutti, compresi i ne­
mici (Mt 5, 43-48), Gesù ha manifestato 
quella gratuità e sovrabbondanza di 
amore che caratterizzano tutto l’agire 
di Dio. La generosità di Dio non si 
misura infatti sui bisogni degli uomini: 
è infinitamente più grande di essi. Per­
ciò la Chiesa e ciascun cristiano de­
vono a loro volta improntare alla gra­
tuità e sovrabbondanza tutte le forme 
di servizio all’uomo, anche quelle meno 
facili dell’impegno professionale, so­
ciale e politico, caratterizzandole con 
l’apertura universale, la predilezione 
per gli ultimi, la disponibilità al sa­
crificio di sé. E nello stesso tempo 
devono rimanere sempre consapevoli 
che nessun nostro impegno basta a 
manifestare l'amore di Dio, che supera 
ogni attesa e ogni desiderio.

Nella concretezza della storia 
e nella quotidianità della vita

23. Ancora, la carità evangelica è 
caratterizzata dalla concretezza. L’amo-

25 Mulieris dignitatem, doc. cit., 7.



1356 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

re, se è tale, si fa gesto e storia — 
come nella vita di Gesù e sulla croce — 
raggiungendo l’uomo sia nella singola­
rità della sua persona che nell’interezza 
delle sue relazioni con gli altri uomini 
e con il mondo.

Già l’Antico Testamento ha messo in 
luce come la giustizia di Dio intenda 
permeare tutti i rapporti umani, per­
sino, e si direbbe in modo quasi pri­
vilegiato, i rapporti economici. Il re­
gno di Dio si manifesta e prende volto 
in una società nella misura in cui que­
sta assume tratti di giustizia e di soli­
darietà. Tutto ciò vale, a maggior ra­
gione, anche per il Nuovo Testamento, 
come mostra, in particolare, l’espe­
rienza delle primitive comunità cristia­
ne, dove « nessuno tra loro era bisogno­
so » (At 4, 34; cfr. Dt 15, 9).

La carità di Cristo spinge dunque il 
cristiano ad assumere un’attiva respon­
sabilità nei confronti del mondo in tut­
ti i suoi aspetti, dalla cultura all’eco­
nomia alla politica, senza sottovalutare 
le forme più nascoste, e però essenziali, 
delle relazioni immediate e personali. 
È la carità di Maria che, ricevuto l’an­
nuncio dell’Angelo, s'incammina in fret­
ta per visitare Elisabetta (Le 2, 39) e 
che alla festa delle nozze di Cana si 
accorge che « non hanno più vino » 
(Gv 2, 3); quella del samaritano che 
si fa prossimo al ferito che casual­
mente incontra sulla sua strada (Le 
10, 30-37); l’accoglienza dei diseredati 
che il mondo trascura, ma che Gesù 
chiama con predilezione « i suoi fra­
telli più piccoli » (Mt 25, 40); e anche

la carità della correzione fraterna (Mt 
18, 15-17), della parola che aiuta gli sfi­
duciati a ritrovare la speranza (Is 50, 
4), della franchezza della verità.

La forza evangelizzatrice della carità
24. Per tutte queste sue caratteri­

stiche la carità cristiana ha in se stes­
sa una grande forza evangelizzatrice. 
Nella misura in cui sa farsi segno e 
trasparenza dell’amore di Dio, apre 
mente e cuore all’annuncio della parola 
di verità. Desideroso di autenticità e di 
concretezza, l’uomo di oggi — come ha 
detto Paolo VI — apprezza di più i 
testimoni che i maestri 26 e, in genere, 
solo dopo esser stato raggiunto dal 
segno tangibile della carità si lascia 
guidare a scoprire la profondità e le 
esigenze dell’amore di Dio. Del resto, 
ha fatto così anche il Cristo, unendo 
il gesto dell’amore concreto alla paro­
la della verità.

Così dev’essere per la Chiesa: « Nes­
suno ha mai visto Dio; se ci amiamo 
gli uni gli altri, Dio rimane in noi 
e l’amore di lui è perfetto in noi » 
(I Gv 4, 12). Giovanni insiste sull’amore 
reciproco non per rinchiudere i cristia­
ni nel cerchio della loro comunità, ma 
per educarli al servizio verso tutti e 
indicare loro la sorgente che rende 
possibile e credibile l’annuncio del 
Vangelo. « Se vedi la carità — scrive 
Sant’Agostino — vedi la Trinità»27. 
Configurata alla croce, la Chiesa è il 
grande sacramento della carità di Dio 
nella storia degli uomini.

II - IL VANGELO DELLA CARITÀ E LE NOSTRE CHIESE

Il Vangelo della carità al centro 
della "nuova evangelizzazione”

25. « La Chiesa deve fare oggi un 
grande passo in avanti nella sua evan­
gelizzazione, deve entrare in una nuova 
tappa storica del suo dinamismo mis­
sionario » “. È la "nuova evangelizza­
zione”, a cui ci invita Giovanni Paolo IL

Nuova, non soltanto perché viene do­
po quella prima grande e fondamen­
tale opera di evangelizzazione da cui 
è nata e si è forgiata, lungo il corso 
dei secoli, la nostra esperienza di Chie­
sa e, in particolare, la cultura cristia­
na dell’Europa e del nostro Paese. Ne 
unicamente perché deve fare i conti,

26 Euangelii nuntiandi, doc. cit., 49.
27 S. Agostino, De Trinitate, 8.8.12.
28 Giovanni Paolo II, Es. Ap. Christifideles laici, 35.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana

t

1357

nelle nostre società occidentali, col fe­
nomeno pervasivo del secolarismo.

Ma, soprattutto, perché deve diventa­
re « nuova nel suo ardore, nei suoi me­
todi e nella sua espressione » ”. L’an­
nuncio che la Chiesa è chiamata a 
fare nella storia si riassume — come 
abbiamo visto — in un’affermazione 
centrale: « Dio ti ama, Cristo è venuto 
per te, per te Cristo è "Via, Verità, 
Vita’’»50. Dalla forza e dalla radicalità 
di questo annuncio scaturiscono l’ardo­
re della vita e dell’impegno dei cristia­
ni, l’incisività e la capacità di rendere 
contemporanea all’uomo l’espressione 
con cui il messaggio è annunciato e 
portato ad efficacia di vita, la novità e 
fecondità dei metodi di cui deve far

uso oggi l'evangelizzazione.
Forse, il momento è venuto in cui le 

ricchezze ereditate dalla millenaria tra­
dizione ecclesiale che è alle nostre 
spalle, i frutti dell’aggiornamento con­
ciliare e le fresche energie di rinnova­
mento spirituale e comunitario fiorite 
in mezzo a noi possono convergere in­
sieme in un atto concorde d’amore ai 
nostri fratelli: l’avvio, appunto, di una 
nuova evangelizzazione che abbia come 
suo cuore il Vangelo della carità. In 
questa prospettiva, vogliamo delineare 
alcuni compiti precipui che investono 
la vita delle nostre comunità, la loro 
missione di evangelizzazione e di te­
stimonianza della carità.

1. - RIFARE CON L’AMORE IL TESSUTO CRISTIANO 
DELLA COMUNITÀ ECCLESIALE

26. L’evangelizzazione e la testimo­
nianza della carità esigono oggi, come 
prmio passo da compiere, la crescita 
di una comunità cristiana che manife­
sti in se stessa, con la vita e le opere, 
H Vangelo della carità. È vero, infatti, 
che sentiamo urgente rivitalizzare il 
tessuto sociale del nostro Paese, con lo 
sguardo rivolto a tutta l’umanità: ma 
ciò ha come condizione « che si rifac­
cia il tessuto cristiano delle stesse co- 
rnunità ecclesiali »!l. Se il sale diventa 
insipido, con che cosa infatti lo si po­
trà rendere salato? (Mt 5, 13). La ri­
evangelizzazione delle nostre comunità 
è, in questo senso, una dimensione 
Permanente e prioritaria della vita 
cristiana nel nostro tempo. Del resto 
•a carità, prima di definire 1’ "agire” 
della Chiesa, ne definisce 1’ "essere” 
Profondo.

Ciascuno, secondo il proprio mini­
stero e il dono dello Spirito ricevuto, 
deve sentirsi impegnato in prima per­
sona a edificare la comunità nell amore 

di Cristo, partecipando con piena cor­
responsabilità alla sua vita e alla sua 
missione: noi Vescovi, presidenti della 
carità nelle Chiese particolari che ci 
sono affidate, in intima comunione con 
la cattedra di Pietro che presiede al­
l’assemblea universale della carità32, i 
sacerdoti, corresponsabili della nostra 
carità pastorale e chiamati a crescere 
nella fraternità e nella comunione di 
vita per essere vincolo di unità del po­
polo di Dio, e i diaconi, segno della 
Chiesa che serve in mezzo ai fratelli, 
al cammino dei quali intendiamo of­
frire speciale attenzione nei prossimi 
anni; i religiosi e le religiose, scelti 
da Cristo per far risplendere agli oc­
chi di tutti la comune vocazione alla 
« perfezione della carità » ”; i fedeli 
laici, che fanno del comandamento 
nuovo di Cristo « la legge della tra­
sformazione del mondo » M, e le donne 
in particolare: fin dall’origine della 
Chiesa esse sono state partecipi e pro- 
tagoniste nei vari campi di apostolato;

29 Giovanni Paolo II, Discorso all’Assemblea dei Vescovi del CELAM, 9 marzo 1983: Inse­
gnamenti VI, 1 (1983), p. 698.

30 Christifideles laici, doc. cit., 34.
31 Ivi, 34.
32 S. Ignazio di Antiochia, Lettera ai Romani, saluto iniziale.
33 Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. sul rinnovamento della vita religiosa Perfectae carita- 

‘is, 15.
34 Gaudium et spes, doc. cit., 38.



1358 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

oggi il loro contributo alla missione 
della Chiesa diviene ancora più neces­
sario e prezioso, « di fronte all’urgen­
za di una "nuova evangelizzazione” e 
di una maggiore "umanizzazione” del­
le relazioni sociali»35.

Una Chiesa riconciliata 
nella carità e nella verità

27. Nella sua "preghiera sacerdotale” 
Gesù ha chiesto al Padre che tutti co­
loro che credono in lui « siano una co­
sa sola », come egli e il Padre, « per­
ché il mondo creda » (Gv 17, 20-21). La 
Chiesa, che nasce dalla carità di Dio, 
è chiamata ad essere carità nella con­
cretezza quotidiana della vita e dei rap­
porti reciproci fra tutti i suoi membri. 
Questa grande realtà e questo pratico 
impegno della Chiesa comunione, che 
sono stati al centro del nostro cammi­
no pastorale nello scorso decennio, ap­
partengono dunque costitutivamente 
anche agli anni che ci attendono, per­
ché la comunione è un altro nome del­
la carità ecclesiale e solo una Chiesa 
comunione può essere soggetto credi­
bile dell’evangelizzazione“.

La forza intrinseca della carità e 
della verità del Vangelo deve poter 
superare le situazioni di appartenenza 
parziale o condizionata alla Chiesa, di 
pratico distacco o anche di esplicito 
dissenso dal suo insegnamento dottri­
nale e morale, di diffidenza e di con­
trapposizione fra le varie componenti 
ecclesiali. Per i cristiani sono già una 
sconfitta il sospetto e la sfiducia reci­
proca, prima ancora di un’aperta rot­
tura (cfr. I Cor 6, 7).

Occorre ricordare che esiste « un le­
game costitutivo tra unità e verità: la 
riconciliazione autentica non può avve­
nire che nella verità di Cristo, non 
fuori o contro di essa » Docilità e 
sincerità nell’accoglienza della verità 
di Cristo, trasmessa dalla Chiesa, sono 
il presupposto perché i credenti possa­
no ritrovarsi uniti gli uni con gli altri 
nella libertà e nella carità, superando 
pregiudizi, visioni particolaristiche e 
atteggiamenti soggettivi. Il senso di

responsabilità riguardo alla verità cri­
stiana deve essere oggi condiviso da 
tutti i fedeli, ma in special modo da 
coloro che hanno un compito specifico 
di approfondimento e comunicazione 
della fede: teologi e formatori dei Se­
minari, parroci e insegnanti di religio­
ne, catechisti e genitori. Facendo ma­
turare nelle menti e nei cuori una lim­
pida e salda coscienza della verità cri­
stiana si offre un contributo determi­
nante all’edificazione di una comunità 
di fede adulta e unita. Questa è an­
che la strada per risvegliare negli uo­
mini del nostro tempo quel coraggioso 
orientamento spirituale verso la verità 
che fonda il rispetto e la crescita del­
la dignità e della libertà dell'uomo.

Una comunità che annuncia, celebra 
e testimonia il Vangelo della carità

28. Sulla base della reciproca carità 
(cfr. 1 Pi 4, 8), va proseguito il cam­
mino del rinnovamento evangelico del­
le nostre comunità, valorizzando anzi­
tutto, con continuità e fedeltà, le di­
mensioni della pastorale ordinaria, e 
in particolare la vita delle parrocchie, 
che costituiscono il tessuto portante 
della nostra Chiesa. Due sono, al ri­
guardo, i principali obiettivi che dob­
biamo proporci in questo decennio: 
far maturare delle comunità parroc­
chiali che abbiano la consapevolezza di 
essere, in ciascuno dei loro membri e 
nella loro concorde unione, soggetto di 
una catechesi permanente e integrale 
— rivolta a tutti e in particolare ai 
giovani e agli adulti —, di una cele­
brazione liturgica viva e partecipata, 
di una testimonianza di servizio atten­
ta e operosa; favorire un’osmosi sem­
pre più profonda fra queste tre essen­
ziali dimensioni del mistero e della 
missione della Chiesa. Se la comunità 
ecclesiale è stata realmente raggiunta 
e convertita dalla parola del Vangelo, 
se il mistero della carità è celebrato 
con gioia e armonia nella liturgia, l’an­
nuncio e la celebrazione del Vangelo 
della carità non può non continuare 
nelle tante opere della carità testimo-

35 Christifideles laici, doc. cit.; cfr. Ivi, 51.
36 Cfr. Comunione e comunità, doc. cit., 2-4.
37 Giovanni Paolo II, Discorso al Convegno ecclesiale di Loreto, cit., n. 4.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1359

niata con la vita e col servizio. Ogni 
pratico distacco o incoerenza fra Pa­
rola, Sacramento e testimonianza im­
poverisce e rischia di deturpare il volto 
dell’amore di Cristo.

È soprattutto la domenica il giorno 
in cui l’annuncio della carità celebrato 
nell’Eucaristia può esprimersi con ge­
sti e segni visibili e concreti, che fan­
no di ogni assemblea e di ogni comu­
nità il luogo della carità vissuta nel­
l’incontro fraterno e nel servizio verso 
chi soffre e ha bisogno. Il giorno del 
Signore si manifesta così come il gior­
no della Chiesa e quindi della solida­
rietà e della comunione”.

La carità anima di una pastorale viva 
e unitaria

29. La vita della nostra Chiesa è ar­
ricchita oggi, per dono del Signore, da 
molteplici realtà che operano con effi­
cacia nel campo dell’evangelizzazione 
e della testimonianza della carità. Ogni 
sforzo resterebbe però vano se non 
convergesse nell’impegno di edificare 
insieme la Chiesa e di cooperare alla 
sua missione. La pastorale diocesana 
deve essere dunque organica e unitaria 
« sotto la guida del Vescovo: di modo 
che tutte le iniziative e attività di ca­
rattere catechistico, missionario, socia­
le, familiare, scolastico e ogni altro la­
voro mirante ai fini pastorali debbono 
tendere a un’azione concorde dalla qua­
le sia resa ancora più palese l’unità 
diocesi » ”, Ciò è possibile se tutto il 
Popolo di Dio e in esso i vari soggetti 
ecclesiali si impegnano a cresceie in 
Uno spirito di comunione e a operare 
secondo comuni orientamenti, a ser­
vizio della Chiesa e della sua missione.

In concreto, la presenza e l’azione 
apostolica di tanti religiosi e religiose 
che operano nelle nostre Chiese parti­
colari è una grande ricchezza che va 
Più efficacemente riconosciutr, e valo­
rizzata, nei compiti specifici che di­
scendono dai loro propri carismi. L’in­
serimento organico degli Istituti reli­
giosi nel tessuto vivo della pastorale

della Chiesa particolare rappresenta un 
contributo insostituibile per rendere 
operosa e feconda l’azione della Chie­
sa, ma anche per richiamare tutta la 
comunità a quei valori di santità, di 
preghiera e contemplazione, di servizio 
generoso e totale che la consacrazione 
religiosa esprime.

Anche la molteplicità e varietà di 
associazioni, movimenti e gruppi, che 
caratterizza oggi il laicato organizzato, 
costituisce un grande dono dello Spi­
rito. Essi portano un contributo origi­
nale alla vita e alla missione della 
Chiesa nel nostro tempo, con la loro 
ricca spiritualità, il forte radicamento 
evangelico, la freschezza e novità di 
slancio missionario negli ambienti di 
lavoro, di studio e di partecipazione 
sociale. Le Chiese particolari e le par­
rocchie, riconoscendo il valore di que­
ste esperienze, ne promuoveranno la 
crescita in spirito di vera comunione. 
Per parte loro è necessario che le nuo­
ve realtà ecclesiali si mettano sempre 
più a servizio della comunità, se ne 
sentano parte viva e ricerchino in 
ogni modo l’unità, anche pastorale, con 
la Chiesa particolare e con la parroc­
chia. Uno speciale incoraggiamento ri­
volgiamo all’Azione Cattolica, partico­
larmente chiamata a promuovere la 
pastorale diocesana e parrocchiale, se­
condo il suo carisma di diretta colla­
borazione con i Pastori.

La famiglia cristiana 
custode dell’amore di Dio

30. NeH’edifìcazione di una comunità 
ecclesiale unita nella carità e nella ve­
rità di Cristo, è fondamentale la testi­
monianza e la missione della famiglia 
cristiana. Costituita dal sacramento del 
matrimonio "Chiesa domestica”, la fa­
miglia « riceve la missione di custo­
dire, rivelare e comunicare l’amore, 
quale riflesso vivo e reale partecipa­
zione dell'amore di Dio per l’umanità 
e dell’amore di Cristo Signore per la 
sua Chiesa »

Essa è il primo luogo in cui l’annun-

38 Cfr. C.E.I., Nota past. dell’Ep. it. Il giorno del Signore, 15 luglio 1984: Notiziario 
CE-I., 15 luglio 1984, pp. 177-195 [RDTo 1984, 552-564].

3’ Concilio Vaticano II, Decr. sull’Ufficio pastorale dei Vescovi Christus Dominus, 17.
w Cfr. Giovanni Paolo II, Es. Ap. Familiaris consortio, 17.



1360 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

ciò del Vangelo della carità può essere 
da tutti vissuto e verificato in maniera 
semplice e spontanea: marito e moglie, 
genitori e figli, giovani e anziani. Il 
rapporto di reciproca carità fra l’uomo 
e la donna, primo e originario segno 
dell’amore trinitario di Dio, la fedeltà 
coniugale, la paternità e maternità re­
sponsabile e generosa, l’educazione del­
le nuove generazioni all’autentica liber­
tà dei figli di Dio, l’accoglienza degli 
anziani e l’impegno di aiuto verso altre 
famiglie in difficoltà, se praticati con 
coerenza e dedizione, in un contesto 
sociale spesso non disponibile e anche 
ostile, fanno della famiglia la prima 
vivificante cellula da cui ripartire per 
tessere rapporti di autentica umanità

nella vita sociale.
La pastorale di preparazione e for­

mazione al matrimonio e la cura spi­
rituale, morale e culturale delle fami­
glie cristiane rappresentano pertanto 
un compito prioritario della nostra pa­
storale. In particolare, come abbiamo 
avuto occasione di ribadire anche re­
centemente, la tutela e la promozione 
del diritto di ciascuno a vivere, dal 
concepimento al termine dell’esisten­
za terrena, e in condizioni di reale di­
gnità personale e sociale, è un valore 
irrinunciabile su cui far convergere 
l’opera di evangelizzazione, di carità e 
di impegno civile, riconoscendo alla 
famiglia quel ruolo di protagonista che 
le appartiene41.

2. - LE SFIDE DELL’EVANGELIZZAZIONE, DEL DIALOGO 
E DELLA MISSIONE

Necessità di una pastorale 
di prima evangelizzazione

31. Il rapido mutamento della si­
tuazione sociale e culturale del nostro 
Paese, come, in genere, dell’Occidente, 
pone alle nostre Chiese nuovi e impe­
gnativi compiti in ordine alla missione 
evangelizzatrice. È venuta meno un’a­
desione alla fede cristiana basata prin­
cipalmente sulla tradizione e sul con­
senso sociale. E, mentre si sono ridotti 
molti fenomeni di critica pregiudiziale 
al fatto religioso, l’area dell’indifferen­
za continua purtroppo ad aumentare. 
Una delle maggiori sfide a cui deve 
rispondere la nuova evangelizzazione 
è la situazione di pluralismo culturale, 
ed ora in misura crescente anche etni­
co e religioso, che caratterizza la so­
cietà italiana.

Di fronte a questa realtà complessa 
appare anzitutto urgente promuovere 
una pastorale di "prima evangelizza­
zione” che abbia al suo centro l’an­
nuncio di Gesù Cristo morto e risorto, 
salvezza di Dio per ogni uomo, rivolto 
agli indifferenti o non credenti. Si 

tratta di un campo in buona parte 
nuovo per le nostre comunità, la cui 
pastorale continua spesso a percorrere 
vie che non danno al primo annuncio 
lo spazio e l’importanza oggi indispen­
sabile, se si vuole condurre o ricon­
durre molti uomini e donne all’incon­
tro e all’adesione convinta e personale 
a Cristo, e alla conseguente vita di 
fede nella Chiesa.

Riguardo all’evangelizzazione, e al 
complesso rapporto tra fede e cultura 
contemporanea, ci rivolgiamo con par­
ticolare fiducia ai teologi, chiedendo 
loro di esercitare le proprie capacità 
di ricerca e di penetrazione, nella luce 
della fede e in costante comunione 
con il Magistero della Chiesa, per apri­
re gli orizzonti del pensiero e della 
cultura del nostro tempo all’incontro 
con la verità e la carità del Vangelo42. 
Confermiamo inoltre e sottolineiamo 
la necessità di una sana e profonda 
preparazione teologica, filosofica e cul­
turale, unita alla formazione spirituale 
e pastorale, nei Seminari e, secondo 
le proprie specificità, negli Istituti reli­
giosi.

41 Cfr. Evangelizzazione e cultura della vita umana, doc. cit., 54-60.
42 Cfr. Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione sulla vocazione ecclesiale 

del teologo, 24 maggio 1990 [RDTo 1990, 665-678].



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1361

Identità cristiana e dialogo 
alia luce del Vangelo della carità

32. Un compito così impegnativo fa 
sorgere spontanea la domanda su quale 
strada imboccare per offrire la lieta 
notizia dell’amore di Dio. Bisogna pun­
tare sulla proposta esplicita, testimo­
niata da un’identità cristiana precisa e 
forte, coraggiosamente presentata, o sul 
dialogo che si apre all’ascolto e alla 
condivisione?

La questione presenta risvolti parti­
colarmente delicati quando l’apostolato 
si rivolge agli uomini e agli ambienti 
della cultura, o ai membri di altre 
religioni. Ma in realtà quella fra iden­
tità e dialogo è una falsa alternativa. 
È certo che per annunciare il Vangelo, 
come anche per dialogare, si richiede 
una forte e limpida coscienza della 
propria identità cristiana e la certezza 
della verità che ci è stata rivelata e 
che ci è insegnata nella Chiesa. Chi 
vuole annunciare e dialogare non può 
non partire dal proprio incontro per­
sonale con Cristo e da una vita pro­
fondamente innestata nell’esperienza 
della comunità cristiana. Anche se — 
parallelamente — deve sempre aver 
viva la consapevolezza che la verità 
che annuncia è Gesù Cristo, una verità 
più grande delle sue parole, della sua 
comprensione, della sua esperienza e 
della vita stessa della Chiesa. Altrimen­
ti, rischia di non annunciare Cristo, 
ma se stesso, una sua verità.

D’altra parte, proprio il possesso, o 
meglio l’essere posseduti da quella ve­
rità che è Cristo, non potrà non spin­
gere il cristiano al dialogo con tutti. 
Egli annuncerà, sì, la verità con la 
vita e le parole, ma facendosi « giudeo 
con i giudei... tutto a tutti, per salvare 
ad ogni costo qualcuno » (1 Cor 9, 19- 
22). E saprà cogliere e apprezzare i 
"semi di verità” presenti in ogni uomo. 
Annuncerà perciò il Vangelo della ca­
rità, ma non con l’imposizione, né con 
il risentimento, né con la pretesa (Is

42, 2-3), bensì con la dolcezza, con 
l’umiltà e il rispetto, pronto a rendere 
ragione della speranza che vive in lui 
(cfr. 1 Pt 3, 15-16). Perché il Vangelo 
della carità non si annuncia se non at­
traverso la carità. Ma questa carità, 
proprio perché genuina, non nascon­
derà ai fratelli la verità di Cristo, non 
la mutilerà o attenuerà nella ricerca 
di ingannevoli compromessi.

Le varie forme di dialogo

33. Con questo stile va vissuto, in 
particolare, il dialogo ecumenico con 
i fratelli e le sorelle delle altre Chiese 
e confessioni cristiane. Sebbene la lo­
ro presenza non sia numerosa nel no­
stro Paese, siamo convinti che negli 
anni a venire l’ecumenismo dovrà sem­
pre più costituire non « una attività fra 
le altre, ma... una dimensione fonda­
mentale di tutte le attività della Chie­
sa »4J, anzi, uno « stimolo a una cre­
scita nella verità, a un "credere di più” 
e a un "essere di più”»44. Infatti, la 
disunione fra i cristiani è oggi più che 
mai « pietra d’inciampo » per chi si av­
vicina al Vangelo di Cristo.

La reciproca conoscenza, il rispetto 
delle ricchezze di fede e di vita delle 
diverse Chiese, la preghiera comune, la 
collaborazione nei diversi campi del 
servizio agli uomini, sono forme di dia­
logo che vanno sostenute e incremen­
tate ovunque veniamo in contatto con 
comunità di fratelli appartenenti ad 
altre Chiese, o anche con singoli mem­
bri di esse. Senza sottovalutare le di­
versità e senza dimenticare che l’inte­
grità della fede e la pienezza dei mezzi 
di salvezza si ritrovano nlela Chiesa 
cattolica45, sono da sottolineare le mol­
te cose che già ci uniscono: il Battesi­
mo e la Scrittura, il tempo in cui 
le Chiese non erano divise, e soprattut­
to la possibilità di attuare con i fedeli 
di altre Chiese l’amore scambievole. Il 
Vangelo della carità, infatti, è comune

41 C.E.I., Nota past. del'.’Ep. it. La Chiesa in Italia dopo Loreto, 9 giugno 1985, n. 26: 
Notiziario C.E.I., 9 giugno 1985, p. 293 [RDTo 1985, 510].

44 C.E.I., Segretariato per l’Ecumenismo e il Dialogo, Nota past. La formazione ecu­
menica nella Chiesa particolare, 2 febbraio 1990, Conclusione: Notiziario CE.L, 25 febbraio 
1990, p. 59 [RDTo 1990, 161],

45 Cfr. Lumen gentium, doc. cit., 15; cfr. anche Concilio Vaticano II, Decr. sull’Ecu­
menismo Unitatis redintegratio, 3.



1362 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

a tutte le Chiese e le divisioni sono 
state in gran parte effetto della man­
canza di amore e di comprensione re­
ciproca.

34. Anche la crescita del dialogo 
con i nostri "fratelli maggiori”, gli 
ebrei, è un obiettivo concreto che dob­
biamo prefiggerci per i prossimi anni. 
D’altra parte, nella prospettiva della 
presenza sempre maggiore di immigrati 
extra-comunitari, acquista una grande 
rilevanza il dialogo con le altre religio­
ni, in primo luogo con l’Islam. Si 
richiede un’accurata e urgente prepa­
razione di tutti all’impatto con queste 
realtà nuove, sia come prevenzione de­
gli errori e difesa dal proselitismo del­
le sette, sia come atteggiamento posi­
tivo e maturo di dialogo, vissuto anche 
come via di evangelizzazione.

A questo riguardo vale anche per 
l’Italia l’indicazione offerta da Giovan­
ni Paolo II a tutta la Chiesa: « Il dia­
logo fra le religioni ha un’importanza 
preminente perché conduce all’amore e 
al rispetto reciproco, elimina, o alme­
no diminuisce, i pregiudizi tra i se­
guaci delle diverse religioni e promuo­
ve l’unità e l’amicizia tra i popoli » “. 
Evitando con cura i pericoli oggi reali 
del sincretismo e dell’indifferenza reli­
giosa, occorre rendersi capaci, alla luce 
della verità cristiana, di scoprire nelle 
altre religioni quei "semi del Verbo" 
che facilitano l’avvicinamento, la stima 
e il dialogo, e che rendono più facile 
la collaborazione in molti campi come 
quello della pace, della giustizia, dei 
diritti umani, della salvaguardia del 
creato.

35. È infine possibile, ed anzi neces­
sario, mantenere vivo il dialogo con le 
diverse forme della cosiddetta "cultu­
ra laica”. Alcuni pregiudizi sono caduti 
e si fa strada la percezione che la 
Chiesa cattolica non è un residuo del 
passato o un ostacolo allo sviluppo 
sociale, sebbene persistano atteggia­
menti di chiusura e di intolleranza nei 
confronti della fede, dell’etica e della 
cultura cristiana. La caduta delle ideo­
logie totalizzanti e perciò chiuse al dia­
logo, la crisi — almeno teorica — del 
soggettivismo, l’insostenibilità pratica

dell’individualismo, così come la cre­
scente domanda etica nella vita perso­
nale e sociale, economica e politica 
aprono la via per instaurare un sin­
cero dialogo con le varie forme di 
cultura contemporanea sul tema del­
l’uomo, della sua dignità, della sua rea­
lizzazione storica, delle sue aspirazioni 
più profonde, del suo destino ultimo. 
Cristo, infatti, è maestro di umanità e 
ci rende nota, in se stesso, la verità 
del nostro essere e della nostra voca­
zione. Annunciando e incarnando il 
progetto di amore di Dio sull’uomo, la 
Chiesa può e deve dare il suo insosti­
tuibile apporto a coloro che sincera­
mente ricercano e operano per il bene 
dell’uomo.

La missione universale
e la cooperazione fra le Chiese

36. Le Chiese che sono in Italia, par­
tecipi della sollecitudine della Chiesa 
universale, si sentono pienamente co­
involte nella missione verso quanti, nei 
diversi Paesi del mondo, non cono­
scono ancora Cristo Redentore dell'uo­
mo. Le nostre comunità si mostrano 
concretamente sensibili ai problemi e 
alle esigenze delle missioni, verso cui 
orientano iniziative e aiuti di persone 
e di mezzi, per sostenere il servizio 
dei missionari. Occorre però fare un 
passo avanti e vivere questa apertura 
come una dimensione permanente del­
l’evangelizzazione e della testimonianza 
della carità, consapevoli che il primo 
dono di cui siamo debitori ai fratelli 
è Cristo, pane di vita (Gì’ 6, 35).

Ai nostri fratelli e sorelle — sacer­
doti, religiosi, religiose e laici — che 
svolgono la loro opera nel campo mis­
sionario va anzitutto la gratitudine e 
la vicinanza spirituale dell’intera co­
munità ecclesiale, insieme all’impegno 
di promuovere e sostenere fino in fon­
do la loro azione e all’apertura fidu­
ciosa verso lo stimolo che essi rappre­
sentano per una pastorale più dinami­
camente missionaria anche nel nostro 
Paese.

In realtà lo spirito missionario deve 
nutrire tutta l’opera pastorale delle 
comunità e la formazione dei catechi-

46 Christifideles laici, doc. cit., 35.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1363

sti e degli operatori nei diversi ambiti 
ecclesiali, offrendo loro una solida base 
di spiritualità e di servizio alla comu­
nione, che li spinga anche a rendersi 
disponibili per recarsi là dove la Chie­
sa ha più bisogno di annunciare il 
Vangelo e di impegnarsi nel servizio 
dell’uomo. Non dobbiamo lasciarci fre­
nare dalle difficoltà che provengono 
dalla diminuzione del numero com­
plessivo dei sacerdoti, dei religiosi e 
delle religiose. Confidiamo piuttosto 
nella promessa del Signore: « Date e 
vi sarà dato; una buona misura, pigia­
ta, scossa e traboccante vi sarà versata 
nel grembo » (Le 6, 38).

In questo spirito di autentica catto­
licità deve anche crescere la disponi­
bilità alla cooperazione fra le nostre 
Chiese e le altre Chiese sorelle. E

deve maturare in tutti i cristiani la 
consapevolezza che, mentre le Chiese 
giovani abbisognano della forza di 
quelle antiche, queste a loro volta 
« hanno bisogno della testimonianza e 
della spinta delle più giovani, in modo 
che le singole Chiese attigano dalle 
ricchezze delle altre Chiese»’7. Vera­
mente cattolica è quella comunità che 
non si preoccupa solo di dare, ma an­
che di riconoscere, di accogliere, di 
valorizzare il patrimonio di ricchezza 
spirituale e culturale delle altre Chiese, 
in spirito di comunione. E questo, co­
me vale nei confronti delle Chiese del 
Sud del mondo, vale in particolare 
verso le Chiese a noi vicine dell’Est 
dell’Europa, che ci hanno offerto una 
testimonianza eroica di perseveranza 
nella fede.

3. - LE NUOVE FRONTIERE

37. Nella situazione odierna, e in 
stretto rapporto con l’impegno della 
nuova evangelizzazione, anche la testi­
monianza della carità va "pensata in 
grande” e articolata nelle sue molte­
plici e correlate dimensioni. L’intera 
comunità ecclesiale, nella distinzione 
dei suoi ruoli e dei suoi compiti, è 
chiamata ad esserne soggetto ed ogni 
cristiano deve sentirsi in essa perso­
nalmente impegnato. Occorre imparare 
ad incarnare in gesti concreti, nei 
rapporti da persona a persona come 
nella progettualità sociale, politica ed 
economica e nello sforzo di rendere 
più giuste e più umane le strutture, 
quella carità che lo Spirito di Cristo 
ha riversato nel nostro cuore. La te­
stimonianza della carità avrà di mira 
non solo il bisogno materiale e il be­
nessere temporale, ma la persona glo­
bale e, attraverso l'impegno concreto 
del servizio, saprà dischiudere la stra­
da per scoprire l’amore infinito di Dio 
Padre.

DELLA TESTIMONIANZA DELLA CARITÀ

L’impegno sociale
deve coniugare carità e giustizia

38. Il Vangelo della carità impegna 
a diffondere e incarnare la dottrina 
sociale della Chiesa, che è parte inte­
grante della sua missione evangelizza­
trice e del suo insegnamento morale 
Dobbiamo avere sicura coscienza che 
il Vangelo è il più potente e radicale 
agente di trasformazione e di libera­
zione della storia, non in contraddi­
zione, ma proprio grazie alla dimen­
sione spirituale e trascendente in cui 
è radicato e verso cui orienta.

È quindi importante realizzare un 
genuino rapporto fra carità e giustizia 
nell’impegno sociale del cristiano, su­
perando pigrizie e preconcetti che, an­
che da opposte sponde, introducono 
fra queste una fallace alternativa. Oc­
corre rinnovare il forte richiamo del 
Concilio perché « siano anzitutto adem­
piuti gli obblighi di giustizia » e « non 
si offra come dono di carità ciò che 
è già dovuto a titolo di giustizia »

47 Ivi, 35.
48 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis, 41.
49 Concilio Vaticano II, Doc. sull’apostolato dei laici Apostolicam actuositatem, 8.



1364 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Ed è altrettanto necessario ricordare, 
sulla base dell’universale esperienza 
umana, « che la giustizia da sola non 
basta e che, anzi, può condurre alla 
negazione e all’annientamento di se 
stessi, se non si consente a quella 
forza più profonda, che è l’amore, di 
plasmare la vita umana nelle sue varie 
dimensioni » ”,

In realtà, la carità autentica con­
tiene in sé l’esigenza della giustizia: si 
traduce pertanto in un'appassionata 
difesa dei diritti di ciascuno. Ma non 
si limita a questo, perché è chiamata 
a vivificare la giustizia, immettendo 
un’impronta di gratuità e di rapporto 
interpersonale nelle varie relazioni tu­
telate dal diritto. Il burocratismo, 
l’anonimato, il legalismo sono pericoli 
che insidiano le nostre società: spesso 
ci si dimentica che sono delle persone 
coloro ai quali si rivolgono i molteplici 
servizi sociali.

Di più, la carità sa individuare e 
dare risposta ai bisogni sempre nuovi 
che la rapida evoluzione della società 
fa emergere. Con questa sua opera pre­
veniente e profetica la carità si impe­
gna — sia sollecitando le coscienze, sia 
usufruendo degli strumenti politici e 
istituzionali a ciò destinati — a far sì 
che i bisogni, quando siano autentici 
e quando la materia e la situazione lo 
consentano, siano riconosciuti come di­
ritti e siano tutelati dall’organizzazione 
sociale.

Amore preferenziale per i poveri 
espresso nelle opere di misericordia 
corporale e spirituale

39. In questa prospettiva l’amore 
preferenziale per i poveri si mostra 
come « un'opzione, o una forma spe­
ciale di primato nell’esercizio della 
carità cristiana, testimoniata da tutta 
la tradizione della Chiesa. Essa si ri­
ferisce alla vita di ciascun cristiano, 
in quanto imitatore della vita di Cri­
sto, ma si applica ugualmente alle 
nostre responsabilità sociali e, perciò, 
al nostro vivere, alle decisioni da pren­
dere coerentemente circa la proprietà 
e l’uso dei beni »5I. Senza questa soli­

darietà concreta, senza attenzione per­
severante ai bisogni spirituali e mate­
riali dei fratelli, non c’è vera e piena 
fede in Cristo. Anzi, come ci ammo­
nisce l’Apostolo Giacomo, senza condi­
visione con i poveri la religione può 
trasformarsi in un alibi o ridursi a 
semplice apparenza (cfr. Gc 1, 27-2, 13).

La carità evangelica, poiché si apre 
alla persona intera e non soltanto ai 
suoi bisogni, coinvolge la nostra stes­
sa persona ed esige la conversione del 
cuore. Può essere facile aiutare qual­
cuno senza accoglierlo pienamente. Ac­
cogliere il povero, il malato, lo stranie­
ro, il carcerato è infatti fargli spazio 
nel proprio tempo, nella propria casa, 
nelle proprie amicizie, nella propria 
città e nelle proprie leggi. La carità 
è molto più impegnativa di una bene­
ficenza occasionale: la prima coinvol­
ge e crea un legame, la seconda si 
accontenta di un gesto.

Sempre seguendo l’esempio di Gesù, 
il Vangelo della carità ci stimola non 
solo alle opere di misericordia corpo­
rale, per soccorrere le povertà mate­
riali dei nostri fratelli, ma anche alle 
opere di misericordia spirituale, per 
rispondere alle povertà umane più pro­
fonde e radicali, che toccano lo spirito 
dell’uomo e il suo assoluto bisogno di 
salvezza, e che oggi, in un Paese come 
il nostro, sono anche socialmente le 
più diffuse e non di rado le più gravi. 
Espressioni concrete di tali opere pos­
sono essere, ad esempio, l’aiuto dato 
a chi ricerca la verità e a chi ha biso­
gno di riscoprire il senso di Dio e del 
suo amore — e con ciò anche il senso 
del peccato —, la presentazione di va­
lori autentici a chi li ha smarriti, la 
vicinanza e la condivisione con chi 
soffre di solitudine e di angoscia, per­
ché ritrovi un significato e una spe­
ranza per la vita.

Il Vangelo della carità 
principio ispiratore 
di una nuova coscienza morale 
nell’impegno sociale e politico

40. A una società come la nostra, 
che rischia di perdere la vera e inte-

50 Giovanni Paolo II, Lett. Enc, Dives in misericordia, 12.
51 Sollicitudo rei socialis, doc. cit., 42.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1365

graie misura dell’uomo, il Vangelo del­
la carità può offrire una visione an­
tropologica autentica ed equilibrata, 
capace di individuare e proporre i ne­
cessari riferimenti etici per affrontare 
e risolvere i grandi problemi della no­
stra epoca. Come già notavamo, sta 
risvegliandosi in questi anni, tra i di­
retti responsabili e nella più vasta opi­
nione, una nuova consapevolezza della 
rilevanza dell'etica per l’ambito pub­
blico, e non solo per l’esistenza indi­
viduale. Questi sviluppi, quasi necessi­
tati dalla forza dei fatti, rappresentano 
una significativa inversione di tenden­
za — sia pure incerta, parziale ed am­
bigua nei suoi sbocchi concreti — ri­
spetto a quella rivendicazione di asso­
luta autonomia dei singoli ambiti del­
l’attività umana e riduzione dell’etica 
ai soli comportamenti privati, che ve­
nivano spesso ritenute il segno della 
modernità e l’esito inevitabile del pro­
cesso della secolarizzazione.

Nello stesso tempo permangono e 
sembrano radicalizzarsi orientamenti 
culturali e politici tesi ad emarginare 
dalla realtà sociale e dalle istituzioni 
ogni riferimento all’etica cristiana e 
alle più genuine tradizioni del nostro 
popolo, particolarmente in ambiti di 
decisiva importanza come quelli della 
famiglia, della tutela della vita, del­
l’educazione. Si finisce così col sostene­
re indirizzi contrari alla dignità e in­
violabilità della persona e ai veri inte­
ressi della nostra società.

Questa situazione complessa stimola 
comunque, sia nei suoi profili positivi 
che in quelli negativi, la comunità cri­
stiana a proseguire e intensificare il 
proprio impegno per la promozione 
dell’uomo e il bene del Paese. Elemento 
centrale di tale impegno sono necessa­
riamente i contenuti e i valori fonda­
mentali dell’antropologia e dell’etica 
cristiana, non per un qualsiasi van­
taggio della Chiesa, che ben sa di non 
essere chiamata ad esercitare alcun 
potere terreno, ma perché essi espri­
mono la verità e promuovono l'auten­
tico bene della persona e della società.

41. La Chiesa realizza questa sua im­

prescindibile missione attraverso l’im­
pegno sociale e pubblico che i laici cri­
stiani condividono con tutti gli altri 
cittadini ed assumono mossi e illumi­
nati dalla loro scelta di fede. Ma 
l’adempie anche con la sua globale te­
stimonianza di servizio e con l’opera 
di evangelizzazione, che offre senso e 
scopo alla stessa vita e sviluppo della 
società. Ciò non implica un’assunzione 
di impegno politico più o meno diretto 
da parte di gruppi, comunità o anche 
istituzioni ecclesiali. Verrebbe in tal 
caso trascurata in pratica la distinzione 
tra le azioni che i fedeli — individual­
mente o tra loro associati — intrapren­
dono in proprio nome, come cittadini, 
e quelle che intraprendono in nome 
della Chiesa in comunione con i Pa­
stori. Come ci ha ricordato il Concilio 
Vaticano II ”, tale distinzione è invece 
di grande importanza, specialmente in 
una società pluralistica come quella 
italiana, e aiuta ad evitare che si raf­
forzi nella gente un’immagine di Chiesa 
troppo appiattita sulle sue dimensioni 
terrene.

I grandi valori morali e antropolo­
gici che scaturiscono dalla fede cristia­
na devono essere vissuti anzitutto nel­
la propria coscienza e nel comporta­
mento personale, ma anche espressi 
nella cultura e, attraverso la libera 
formazione del consenso, nelle strut­
ture, leggi e istituzioni. Intorno ad essi 
non può quindi non realizzarsi la con­
vergenza e l’unità di impegno dei cri­
stiani. Ciò vale ad esempio per il pri­
mato e la centralità della persona, il 
carattere sacro e inviolabile della vita 
umana in ogni istante della sua esi­
stenza, la figura e il contributo della 
donna nello sviluppo sociale, il ruolo 
e la stabilità della famiglia fondata sul 
matrimonio, la libertà e i diritti in­
violabili degli uomini e dei popoli, la 
solidarietà e la giustizia sociale a li­
vello mondiale. Ciascuno è chiamato a 
promuoverli secondo l’ambito delle sue 
responsabilità e delle sue condizioni 
di vita. A nessuno è lecito invece disin­
teressarsi di essi, dividerli l’uno dal­
l’altro o collaborare alla loro pratica 
negazione.

” Cfr. Gaudium et spes, doc. cit., 76; cfr. anche Lumen gentium, doc. cit., 36.



1366 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

L’orizzonte planetario 
della solidarietà, della pace 
e della salvaguardia del creato

42. L’orizzonte dell’impegno a cui 
siamo chiamati va in effetti molto al 
di là dei confini del nostro Paese. Ri­
guarda l’Europa da costruire insieme, 
nella pienezza e nell’equilibrio delle 
sue dimensioni culturali e politiche, 
economiche, etiche e spirituali. Investe 
l’obiettivo della pace, della solidarietà, 
dell’unità dei popoli e delle Nazioni a 
livello planetario, che si profila di 
fronte alla nostra generazione come 
una meta ormai necessaria e concreta­
mente perseguibile, nella giustizia, 
nella libertà, nel riconoscimento dei 
diritti e dei doveri come dei valori di 
ciascuno. « Oggi, attesa la dimensione 
mondiale che la questione sociale ha 
assunto, l’amore preferenziale per i 
poveri, con le decisioni che esso ci ispi­
ra, non può non abbracciare le im­
mense moltitudini di affamati, di men­
dicanti, di senzatetto, senza assistenza 
medica e, soprattutto, senza speranza 
di un futuro migliore: non si può non 
prendere atto dell’esistenza di queste 
realtà. L’ignorarle significherebbe as­
similarci al "ricco epulone” che fingeva 
di non conoscere Lazzaro il mendico, 
giacente fuori della sua porta (cfr. Le 
16, 19-31). La nostra vita quotidiana 
deve essere segnata la queste realtà » 
A sua volta, l’impegno per la salva-

guardia del creato rappresenta un’ur­
genza imprescindibile del nostro tem­
po, che va affrontata con serietà in tut­
te le sue implicazioni, senza perdere 
di vista — d’altronde — la dignità uni­
ca dell’essere umano

Ciò comporta un cambiamento di 
mentalità, che purtroppo siamo ancora 
lontani dall’aver raggiunto. Ciascuno 
senta come proprio dovere di coscienza 
l’impegno etico della solidarietà uni­
versale, che non è « un sentimento di 
vaga compassione o di superficiale in­
tenerimento per i mali di tante per­
sone », ma « la determinazione ferma 
e permanente di impegnarsi per il 
bene comune: ossia per il bene di tutti 
e di ciascuno » ”, Occorre superare 
pregiudizi, ristrettezze di visione, pro­
vincialismi culturali e sociali, educarsi 
alla pace nel senso integrale dello 
"shalom" biblico: pace con Dio, con se 
stessi, con gli altri, con la natura. Dob­
biamo acquisire uno stile di vita più 
sobrio, più ricco di condivisione e di 
convivialità. L’impegno dei cristiani, in 
significativa convergenza con tutti gli 
uomini di buona volontà, potrà immet­
tere un’anima spirituale e un saldo 
fondamento etico nelle decisioni e isti­
tuzioni economiche e politiche, nazio­
nali e internazionali, necessarie nel 
prossimo futuro. Operare in questa 
direzione è offrire il proprio contributo 
alla "civiltà nuova dell’amore”.

Ili - TRE VIE PER ANNUNCIARE E TESTIMONIARE
IL VANGELO DELLA CARITÀ

43. Lasciando spazio alle singole 
Chiese particolari per mettere in atto 
il Vangelo della carità secondo le tra­
dizioni e le situazioni a loro proprie 
e il loro specifico cammino, vogliamo 
proporre tre significative scelte pasto­
rali che possono costituire un comune 
terreno di lavoro, di confronto e di 
reciproco arricchimento nel prossimo 
decennio.

Non si tratta di orientamenti esclu­
sivi, ma di vie privilegiate attraverso 
le quali il Vangelo della carità può 
farsi storia in mezzo alla nostra gente: 
— l’educazione dei giovani al Vangelo 

della carità;
— l’amore preferenziale per i poveri;
— la presenza responsabile dei cri­

stiani nel sociale e nel politico.

53 Sollicitudo rei socialis, doc. cit., 42.
54 Cfr. Giovanni Paolo II, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990: Pace con 

Dio creatore. Pace con tutto il creato-, cfr. anche Conferenza Episcopale Lombarda, La que­
stione ambientale. Aspetti etico-religiosi (15 settembre 1988).

55 Sollicitudo rei socialis, doc. cit., 38.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1367

1. - EDUCARE I GIOVANI AL VANGELO DELLA CARITÀ

44. Il mondo dei giovani vive e spe­
rimenta, con intensità tutta partico­
lare, le contraddizioni e le potenzialità 
del nostro tempo. Subendo le forti 
pressioni della società dei consumi, 
non di rado i giovani si mostrano fra­
gili e incostanti, incapaci di dare un 
senso al proprio vivere, prigionieri del 
"tutto e subito”, spinti talvolta verso 
forme di emarginazione psicologica, 
sociale ed economica. Anche dal punto 
di vita dell’evangelizzazione assistiamo 
al crescere di fenomeni come l’indiffe- 
renza e la difficoltà di accedere all’espe­
rienza di Dio, oppure la forte soggetti- 
vizzazione della fede e l’appartenenza 
ecclesiale condizionata, nonché una 
sorta di endemico deperimento del 
consenso intorno ai princìpi etici.

Ma, nostante il diffuso disagio gio­
vanile, a volte manifesto, altre volte 
soffocato, i giovani esprimono anche 
oggi le attese dell’umanità e portano 
in sé gli ideali che si fanno strada 
nella storia: il rispetto della libertà 
e dell’unicità della persona, la sete di 
autenticità, un nuovo concetto e stile 
di reciprocità nei rapporti fra uomo 
e donna, il riconoscimento dei valori 
della pace e della solidarietà, la passio­
ne per un mondo unito e più giusto, 
l’apertura al dialogo con tutti, l’amore 
per la natura...

Di fronte alla complessità e ai rapidi 
cambiamenti del mondo giovanile le 
nostre Chiese corrono il rischio di mo­
strarsi talvolta incerte e in ritardo. La 
pastorale giovanile, da realtà pacifica, 
collegata quasi spontaneamente con i 
modelli di socializzazione presenti nel 
nostro contesto culturale, è diventata 
oggi una realtà in profondo mutamento 
e alla ricerca di se stessa. Convivono 
Proposte e modelli differenti, alcuni 
più riusciti ed equilibrati, altri non 
privi di unilateralità e di carenze. Il 
compito della trasmissione della fede 
alle nuove generazioni e della loro 
educazione a un’integrale esperienza e 
testimonianza di vita cristiana diventa 
quindi una essenziale priorità della 
pastorale.

45. In questa prospettiva suggeria­
mo, senza pretesa di completezza, al­

cuni orientamenti di contenuto e di 
metodo e alcune scelte operative.

— In ogni Chiesa particolare non 
manchi un’organica, intelligente e co­
raggiosa pastorale giovanile, ricca di 
tutti quegli elementi che ne permet­
tono l’incisività e lo sviluppo. Premesse 
indispensabile devono essere un pre­
ciso progetto educativo, che sappia 
coinvolgere, nel rispetto degli apporti 
e dei cammini specifici, le realtà gio­
vanili (gruppi, associazioni, movimenti) 
presenti in diocesi; l’avvio o l’incre­
mento di organismi diocesani di coor­
dinamento e di partecipazione; il con­
fronto con il continuo cambiamento 
tipico del mondo giovanile e la rifles­
sione e verifica sulla condizione giova­
nile nel territorio.

— Perché una pastorale giovanile 
sia solida ed efficace, bisogna rivolgere 
costante attenzione alla preparazione 
spirituale, culturale e pedagogica di 
educatori in grado di accompagnare 
e guidare i ragazzi e i giovani nella 
maturazione del loro cammino di fede. 
"Formare i formatori”, per i nuovi 
tempi e le nuove esigenze che la Chiesa 
si trova a dover affrontare, è un’evi­
dente necessità pastorale.

— Occorre puntare su proposte es­
senziali e forti, coinvolgenti, che non 
chiudano i giovani in prospettive di 
compromesso e nei loro mondi esclu­
sivi, ma li aprano alla più vasta comu­
nità della Chiesa, della società e della 
mondialità. Il Vangelo della carità — 
che racchiude la verità su Cristo, sulla 
Chiesa e sull’uomo — deve diventare il 
centro dinamico e unificatore di una 
integrale pedagogia della fede, nella 
quale il rapporto dei giovani con gli 
adulti rimane essenziale.

— Il metodo da seguire è quello 
dell'evangelizzazione di tutta l’espe­
rienza giovanile. A tal fine la proposta 
evangelica, oltre che coraggiosa e in­
tegrale, deve essere attenta alle molte 
esigenze positive oggi diffuse, come 
quelle della fraternità, solidarietà e 
autenticità, offrendo concreti sbocchi di 
impegno mediante esperienze di comu­
nione e di servizio. Anche la fondamen­
tale esigenza dell’amore umano ha bi-



1368 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

sogno di essere purificata dalle sue 
chiusure e deviazioni egoistiche, spes­
so legate a una comprensione super­
ficiale e distorta della sessualità. In tal 
modo i giovani potranno sperimentare 
nella propria vita che il Vangelo della 
carità accoglie, purifica e porta a in­
sospettata pienezza ogni spinta verso 
il vero, il buono e il bello (cfr. FU 4, 
8) e rende capaci di amare veramente.

— È indispensabile valorizzare gli 
ambienti educativi e i luoghi dove i 
giovani vivono, operano, crescono e 
si incontrano, e tra questi la famiglia, 
la scuola — specialmente la scuola cat­
tolica —, l’oratorio, la comunità cri­
stiana. Una genuina fantasia pastorale 
saprà inoltre individuare quelle nuove 
occasioni di incontro e di approfondi­
mento che permettono agli educatori 
ed ai giovani di camminare insieme al­
la luce dell’esperienza evangelica.

— Un’attenzione privilegiata dev’es­
sere riservata agli adolescenti, che nel 
contesto della nostra società doman­
dano di essere accompagnati con gran­
de passione educativa e senza incer­
tezze verso Gesù Cristo. Anche nell’iti­
nerario di preparazione al sacramento 
della Cresima la catechesi abbia con­
creto riferimento al Vangelo della ca­
rità, attraverso opportune esperienze 
di coinvolgimento e di servizio.

— La devianza giovanile, con i mol­
teplici fenomeni di emarginazione e 
di fuga dalla vita che essa presenta, 
costituisce oggi un rilevantissimo cam­
po di testimonianza dell’amore cri­
stiano, nella direzione del ricupero dei 
giovani già coinvolti, ma ancor prima 
mediante quella prevenzione che si 
esercita con l’opera quotidiana di una 
pastorale rivolta a tutti i giovani.

46. Il Vangelo della carità permette 
anche di sottolineare alcune dimensio­
ni essenziali della vita cristiana che è 
indispensabile proporre nell’educazio­
ne dei giovani alla fede.

— Innanzi tutto, la sua costitutiva 
risonanza vocazionale. La vocazione

cristiana è fondamentalmente unica e 
coincide con la sequela di Cristo e la 
perfezione della carità. Siamo però 
chiamati a vivere questa medesima 
vocazione lungo diversi cammini: nelle 
vie del matrimonio e deU’impegno lai­
cale, o in quelle del presbiterato, della 
vita religiosa, degli istituti secolari e 
di altre forme di speciale donazione. 
Ci rivolgiamo con fiducia ai giovani 
e alle giovani, perché sappiano pun­
tare in alto e non abbiano timore a 
seguire con generosità la via della 
consacrazione totale a Dio, quando av­
vertono la sua chiamata, rispondendo 
all’amore con l’amore. Sottolineiamo 
al contempo che l’educazione alla gra­
tuità e al servizio per il regno di Dio 
è il terreno comune su cui possono 
fiorire tutte le molteplici vocazioni ec­
clesiali.

— Anche nella scelta della profes­
sione, il giovane deve essere educato 
a seguire non solo il suo personale 
talento — che è già di per sé un segno 
indicativo —, ma egualmente l’ispira­
zione di Dio e le necessità della Chiesa 
e della società in cui vive. Ad esempio, 
i servizi sociali della salute e dell’assi­
stenza soffrono oggi in Italia per una 
grave mancanza di personale, e si mo­
strano d’altronde particolarmente ido­
nei a testimoniare la carità di Dio per 
l’uomo: sarà un indice di maturità cri­
stiana se dal seno delle nostre comu­
nità molti giovani sapranno scegliere 
una di queste strade.

— Oggi, infine, si insiste molto, e giu­
stamente, sulla dimensione comunitaria 
della vita cristiana, che ha la sua ma­
trice nel Vangelo e si qualifica storica­
mente in rapporto alle istanze dei gio­
vani, e d’altro lato alla scarsa solida­
rietà sociale e al diffuso particolari­
smo. Ma occorre anche educare i gio­
vani a un’interiorità autentica e ma­
tura, alimentata dalla familiarità con 
Dio nella preghiera personale, dallo 
spirito di sacrificio e da una rigorosa 
formazione intellettuale, alla luce dei 
princìpi dottrinali e morali della fede.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1369

2. - SERVIRE I POVERI
NEL CONTESTO DI UNA CULTURA DELLA SOLIDARIETÀ

47. Come già abbiamo sottolineato, 
l’amore preferenziale per i poveri co­
stituisce un’esigenza intrinseca del 
Vangelo della carità e un criterio di 
discernimento pastorale nella prassi 
della Chiesa. Esso richiede alle nostre 
comunità di prendere puntualmente in 
considerazione le antiche e nuove po­
vertà che sono presenti nel nostro 
Paese o che si profilano nel prossimo 
futuro. Il benessere vissuto in modo 
materialistico e l’eccessivo consumi­
smo favoriscono l’espandersi delle co­
siddette "povertà post-materialistiche”, 
che, se affliggono soprattutto i giovani, 
toccano in genere i più deboli e indi­
fesi, come gli anziani soli e non auto­
sufficienti, le persone in situazione di 
grave o cronica malattia, le vittime 
dell’alcool, della droga, dell’AIDS, i 
morenti abbandonati, i malati di mente 
e i disadattati, i bambini in vario mo­
do oggetto di violenza fisica o psi­
cologica da parte degli adulti. Ma non 
si possono ignorare anche le persistenti 
forme di emarginazione della donna 
sul lavoro e nella società, le coppie e 
le famiglie disgregate. Nonostante lo 
sviluppo economico, permangono gra­
vi disuguaglianze sociali e resta ele­
vato il numero dei poveri affidati alla 
semplice assistenza.

Il Vangelo della carità deve dare 
profondità e senso cristiano al dove­
roso servizio ai poveri delle nostre 
Chiese, risvegliando la consapevolezza 
che questo servizio è « verifica della 
fedeltà della Chiesa a Cristo, onde 
essere veramente la "Chiesa dei po­
veri” » “, che nella sua opera evange­
lizzatrice fa proprio lo stile di umiltà 
e abnegazione del Signore e riconosce 
nei poveri e nei sofferenti la sua im­
magine 57. Contemporaneamente, alla 
luce del mistero della redenzione, oc­
corre sempre di nuovo riscoprire il 
valore attivo e "creativo” di ogni tipo 
di sofferenza umana e il contributo de­
cisivo che ne scaturisce per la missione

della Chiesa e il progresso stesso del­
l’umanità58. Solo la croce di Cristo, 
senza distogliere dall’impegno a ri­
muovere le cause della povertà e ad 
alleviare le sofferenze dei fratelli, può 
dare risposta e speranza definitive alle 
povertà e sofferenze più radicali del­
l’uomo.

48. L’amore preferenziale per i po­
veri e la testimonianza della carità 
sono compito di tutta la comunità cri­
stiana, in ogni sua componente ed 
espressione. A una crescente consape­
volezza e assunzione pratica di respon­
sabilità da parte di tutti i credenti 
devono mirare, dunque, gli Organismi 
e gli Istituti che lo Spirito Santo ha 
suscitato e suscita nella Chiesa per te­
stimoniare in modo profetico la carità.

— Il nostro sostegno in questo senso 
va anzitutto alla Caritas Italiana, che 
la nostra Conferenza Episcopale « ha 
istituito come suo organismo pastorale 
al fine di promuovere... la testimonian­
za della carità della comunità eccle­
siale, in forme consone ai tempi e ai 
bisogni » ”. Per realizzare efficacemente 
questo obiettivo, auspichiamo che le 
Caritas diocesane incoraggino e sosten­
gano le varie e benemerite espressioni 
del servizio caritativo — alle quali va 
pure il nostro cordiale plauso e rico­
noscimento — e ne curino il coordi­
namento. Evidenzino inoltre la loro 
"prevalente funzione pedagogica”, pro­
muovendo e attivando, nel corso di 
questo decennio, la Caritas parroc­
chiale in ogni comunità.

— Un apprezzamento particolarissi­
mo rivolgiamo all’opera vasta e arti­
colata, anche se umile e spesso nasco­
sta, dei tanti Istituti religiosi maschili 
e femminili che sono sorti con il ca­
risma del servizio di carità per i po­
veri, espresso nella cura dei malati e 
degli anziani, degli handicappati, degli 
orfani, dei carcerati... La storia della

56 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Laborem exercens, 8.
57 Cfr. Lumen gentium, doc. cit., 8; cfr. anche Gaudium et spes. doc. cit., 88.
58 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Salvifici doloris, 24.
” Statuto della Caritas Italiana, art. 1.



1370 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Chiesa in Italia è segnata dalle grandi 
opere dei Santi della carità!

Invitiamo ogni Istituto ad essere fe­
dele al suo carisma originario e nello 
stesso tempo ad aprirsi con coraggio 
profetico alle nuove urgenze, riconver­
tendo — dove necessario — le sue 
strutture e i suoi metodi per far fronte 
ai bisogni attuali dei fratelli, e orien­
tando le proprie opere caritative, edu­
cative e sociali verso le aree geografiche 
e le fasce sociali più povere.

— L’esperienza sempre più diffusa 
del volontariato è un’ulteriore, forte 
testimonianza del servizio delle nostre 
Chiese in risposta alle diverse povertà 
e un segno della vitalità etica e sociale 
del Vangelo della carità. Queste energie 
di volontariato, molteplici e generose 
anche se non sempre costanti e profon­
damente motivate, potranno consoli­
darsi attraverso un maturo cammino 
di fede. Cresceranno così sia l’educa­
zione al senso umano e cristiano della 
gratuità e del servizio, sia il necessario 
coordinamento delle forze e delle ini­
ziative, nel rispetto della giusta libertà 
e creatività di ciascuno.

— Negli ospedali e nelle case di cura, 
dove la carità si misura con il mistero 
della sofferenza e dove più grave è il 
costo di ogni mancanza di attenzione 
alla dignità della persona, occorre as­
sicurare sempre l’assistenza religiosa 
dei degenti, promuovere capillarmente 
la formazione morale e spirituale de­
gli operatori sanitari, sviluppare una 
presenza costante del volontariato e 
ancor più salvaguardare lo spazio dei 
legami familiari, poiché la famiglia re­
sta, in ogni situazione, la più originaria 
espressione dell’amore e della condivi­
sione.

49. Nel contesto di mondialità che va 
decisamente affermandosi, emergono 
delle precise responsabilità che la co­
munità ecclesiale non può disattendere 
o ritenere secondarie.

— Il crescente movimento immigra­
torio è destinato ad ampliare la pre­
senza dei terzomondiali e dei rifugiati 
nel nostro Paese. Il fenomeno — che 
è già stato oggetto della nostra atten­
zione “ — va affrontato con adeguate e 
tempestive politiche sociali, economi­
che e culturali, facendosi guidare dal 
senso della giustizia che rispetta i di­
ritti di ogni uomo e al contempo ne 
richiama i doveri, e soprattutto dallo 
spirito di carità che si esprime nella 
solidarietà verso chi ha più bisogno. 
I credenti e l’intera comunità eccle­
siale, senza ignorare la complessità dei 
problemi e impegnandosi decisamente 
per rimuovere le cause che spingono 
questi nostri fratelli ad abbandonare 
i loro Paesi, devono avere sempre nel 
cuore e tradurre in scelte di vita le 
parole del Signore: « ero forestiero e 
mi avete ospitato» (Mt 25, 43).

— Come cristiani non possiamo non 
avvertire il grave disordine morale 
che è connesso con la produzione e 
ancor più con il commercio delle ar­
mi con l’adozione di piani economici 
fondati sullo sfruttamento, diretto c 
indiretto, delle risorse e delle energie 
di lavoro delle Nazioni più povere; con 
forme di produzione e di gestione dei 
beni che non rispettino la giustizia 
sociale e che provochino il degrado 
della natura. Tutti i credenti devono 
assumere come proprie queste respon­
sabilità sociali, culturali e anche pro­
priamente politiche.

3. - PER UNA PRESENZA RESPONSABILE DEI CRISTIANI 
NEL SOCIALE E NEL POLITICO

50. All’inizio dello scorso decennio 
chiedevamo alle nostre comunità di 
assumere maggiormente, nella pedago­

gia della fede, l’impegno formativo dei 
laici ad essere « soggetti attivi e respon­
sabili di una storia da fare alla luce

“ Cfr. C.E.I., Commissione Ecclesiale Giustizia e Pace, Nota past. Uomini di culture 
diverse: dal conflitto alla solidarietà, 25 marzo 1990: Notiziario C.E.I., 2 aprile 1990, pp- 
68-69 [RDTo 1990, 405-420],

61 Cfr. Sollicitudo rei socialis, doc. cit., 24.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1371

del Vangelo » “. Questo invito ha tro­
vato largo ascolto. Ne è prova la na­
scita di un notevole numero di "scuo­
le” di formazione all’impegno sociale 
e politico, ad iniziativa sia delle diocesi 
sia di associazioni e movimenti “, e 
soprattutto la forte ripresa di interesse 
e di accoglienza per la dottrina sociale 
della Chiesa. Le Settimane Sociali dei 
cattolici italiani, che, profondamente 
rinnovate nelle modalità, stanno per 
riprendere il loro cammino, intendono 
costituire un luogo di incontro e uno 
strumento di elaborazione culturale 
perché l’insegnamento della Chiesa e 
la ricerca dei credenti si misurino con 
i problemi di una società in rapido 
divenire e individuino obiettivi e vie 
di sviluppo concretamente perseguibili 
e in sintonia con il Vangelo della 
carità “.

Sono aumentati tra i cristiani non 
soltanto la riflessione e lo studio, ma 
anche l’attenzione e la volontà di im­
pegno riguardo ai problemi attuali del­
la politica, dell’economia, della società 
nel suo insieme. Appare quindi ridi­
mensionata una certa tendenza a limi­
tare l’orizzonte del servizio sociale a 
coloro con cui sia possibile un rap­
porto diretto e che versino in neces­
sità immediate. Al contempo però si 
dilatano nell'opinione pubblica la di­
saffezione e la sfiducia verso le forze 
Politiche e le stesse istituzioni, con 
Pesanti conseguenze sulla solidarietà 
sociale e sulla stessa coesione nazio­
nale.

51. In questa situazione, vogliamo 
delineare alcune responsabilità che 
toccano i credenti e, in particolare, 
gli uomini di cultura, i politici e gli 
operatori economici.

— Un ruolo primario nella formazio­
ne delle opinioni e dei convincimenti, 
e per conseguenza dei compcrtamenti 
sia personali sia collettivi, è svolto 
oggi dagli uomini della cultura e della

comunicazione sociale. Invitiamo per­
tanto i cristiani ad impegnarsi con 
coraggio e spirito di iniziativa in que­
sto amplissimo settore e ad operarvi 
con sincero desiderio di verità, cer­
cando costantemente di promuovere 
l’incontro tra la fede e la cultura, la 
formazione di una mentalità più fra­
terna e solidale, più capace di rico­
noscere la dignità inviolabile di ogni 
essere umano, e quindi di sostenere 
scelte personali ed orientamenti eco­
nomici e politici in sintonia con tali 
valori.

— Ancora più dirette, in ordine alla 
promozione del bene comune, sono le 
responsabilità dei politici e dei pub­
blici amministratori. È loro richiesto 
di fornire agli occhi di tutti serie 
garanzie di competenza, moralità e 
chiarezza, agendo in coerenza con la 
fede e l'etica cristiana e sapendo ante­
porre le esigenze del bene comune agli 
interessi personali o di gruppo. D’altra 
parte, in uno stato democratico le re­
sponsabilità politiche non sono mono­
polio di poche persone, ma coinvol­
gono, anche se in maniera differenziata, 
la generalità dei cittadini. Ciascuno 
dunque è chiamato alla partecipazione 
e a compiere scelte coerenti, tenendo 
conto in particolare della conformità 
dei programmi proposti e degli indi­
rizzi concretamente seguiti dalle forze 
politiche con i valori intorno ai quali 
deve convergere l’impegno dei cristiani.

— A proposito della vita politica 
viene da tempo sollevata quella che 
si suole definire la "questione morale”, 
che in realtà si riferisce però a spazi 
più ampi del tessuto sociale. Essa 
mette in evidenza la necessità che co­
loro che, a qualsiasi titolo, hanno re­
sponsabilità di guida, diano testimo­
nianza, anzitutto con la propria vita 
e con il modo di condurre il proprio 
ufficio, di quei valori superiori che 
stanno a fondamento della convivenza 
civile. Ma coinvolge anche, non come

“ C.E.I., Consiglio Episcopale Permanente, Doc. La Chiesa italiana e le prospettive del 
Paese, 23 ottobre 1981, nn. 22-23: Notiziario C.E.I., 3 novembre 1981, p. 216 [RDTo 1981, 563].

“ Cfr. C.E.I., Commissione Episcopale per i Problemi Sociali e il Lavoro, Nota past. 
Ra formazione all’impegno sociale e politico, 1 maggio 1989: Notiziario C.E.I., 22 maggio 1989, 
Pp. 148-163 [RDTo 1989, 616-626],

64 Cfr. C.E.I., Nota pastorale dell’Ep. it. Ripristino e rinnovamento delle Settimane Sociali 
dei cattolici italiani, 20 novembre 1988: Notiziario C.E.I., 30 novembre 1988, pp. 187-193 
(RDTo 1988, 1271-1278],



1372 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

semplice spettatore, ogni cittadino che, 
con i suoi comportamenti nel lavoro, 
negli affari, nella vita familiare, ed 
esercitando i suoi diritti e doveri po­
litici, contribuisce a rendere più o me­
no sano e respirabile il clima del pro­
prio ambiente e dell’intero Paese.

— In questi anni hanno acquisito 
ulteriore rilievo le funzioni, e quindi 
le responsabilità, che competono agli 
operatori economici nella vita sociale. 
Parallelamente è cresciuto l'interesse 
per il rapporto tra etica ed economia, 
negli studiosi come negli operatori. Ve­
diamo in questi sviluppi una potenzia­
lità fortemente positiva, nella misura 
in cui diventa chiaro che le istanze 
etiche non si aggiungono dall’esterno 
all’economia, come ad ogni altra atti­
vità umana. Al contrario, per raggiun­
gere anche al proprio livello — e nel 
rispetto della sua legittima autonomia 
— risultati validi e duraturi, l’econo­
mia deve promuovere un’organizzazio­
ne del lavoro e dei processi di produ­
zione rispondente ai criteri della di­
gnità umana, e un’equa distribuzione 
del reddito. E l’etica deve farsi carico 
dei grandi processi dello sviluppo eco­
nomico e dei loro dinamismi interni, 
che si pongono sempre più su scala 
mondiale. Invitiamo pertanto gli stu­
diosi e gli operatori economici, come 
i sindacalisti e gli altri operatori so­
ciali, ad impegnarsi con fiducia per far 
sempre meglio risaltare questo pro­
fondo nesso tra economia e morale, 
dandone testimonianza integrale nel 
proprio lavoro e nella propria condotta 
di vita.

52. Tra i problemi cruciali e deter­
minanti per il prossimo decennio e per 
il futuro del Paese, vogliamo partico­
larmente segnalare la politica del Mez­
zogiorno, quella della famiglia e quel­
la della scuola.

— Nel nostro recente documento sul 
Mezzogiorno d'Italia abbiamo scritto 
che « ia questione meridionale implica 
sostanzialmente 1'esistenza di una crisi 
che è di tutto il Paese e non solo del 
Mezzogiorno », e che « il problema della 
disoccupazione giovanile meridionale si 
configura... — per ragioni economiche,

sociali e morali — come la più grande 
questione nazionale per gli anni '90 » ". 
Nel confermare tali considerazioni, rin­
noviamo l’impegno delle comunità cri­
stiane e facciamo appello all’intero 
Paese perché il Meridione possa intra­
prendere un processo di sviluppo ri­
spondente alle sue capacità e caratte­
ristiche, che trovi nella sua stessa 
gente la principale forza propulsiva. 
In questa linea ci impegnamo anche, 
con ferma decisione, a combattere e 
sradicare, anzitutto con la formazione 
delle coscienze, il tragico fenomeno 
della criminalità di stampo mafioso, 
che si rivela sempre più una pesan­
tissima ipoteca sulla nostra convivenza 
civile. Nella lotta contro queste orga­
nizzazioni delinquenziali, il doveroso 
rigore delle leggi e la loro efficacia 
coercitiva non vengono contraddetti, 
ma piuttosto aiutati a raggiungere il 
proprio fine, dall’annuncio e dalla 
testimonianza vissuta della misericor­
dia, della riconciliazione e del perdo­
no: solo questi infatti possono sconfig­
gere alla radice quella pseudocultura 
di morte, sopraffazione e vendetta che 
tiene insieme la mafia.

— Nella prospettiva del bene comu­
ne del Paese, della nuova Europa da 
costruire insieme e del servizio allo 
sviluppo integrale dell'umanità, non si 
gius liticano le varie forme di chiusure 
particolaristiche che insidiano il tes­
suto sociale, politico e culturale della 
Nazione: siano esse di stampo corpo­
rativo, a livello professionale ed eco­
nomico, o invece facciano leva su ca­
ratteristiche anche positive della pro­
pria gente e della propria terra, hnenao 
però col trasformarle in motivi di 
uivisione e ai discordia. Senza misco­
noscere le obiettive situazioni di ma­
lessere che tali tendenze denunciano, e 
a cui occorre far fronte, l’impegno 
della comunità ecclesiale non può non 
camminare nella direzione del raffor­
zamento di una solidale e unitaria co­
scienza comune, allìnterno della quale 
le aiversità siano di stimolo di crescita 
e non motivo di divisione.

— Di fronte al ruolo essenziale che 
svolgono le famiglie nel concreto delia 
nostra vita sociale, alla molteplicità dei

65 Sviluppo nella solidarietà. - Chiesa italiana e Mezzogiorno, doc. cit., 8-9.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 1373

problemi di cui si fanno carico, e d’al­
tro lato alle difficoltà da cui sono mi­
nacciate, è interesse primario della 
collettività nazionale accordare final- 
niente una reale priorità alle politiche 
sociali a favore della famiglia, riguar­
danti la previdenza, il trattamento fi­
scale, la casa, i servizi sociali e quel 
complesso di condizioni per cui la 
maternità non sia socialmente penaliz­
zata “.

— Il difficile inserimento dei giovani 
nel mondo del lavoro e ancor più la 
diffusa realtà del disagio giovanile e 
la precarietà dei rapporti tra le gene­
razioni, che già abbiamo richiamato, 
mettono in luce come accanto alla 
famiglia meriti speciale attenzione quel

grande luogo di formazione della per­
sona e di elaborazione e di trasmis­
sione della cultura che è la scuola. 
Anche qui occorre una politica globale, 
che valorizzi tutte le risorse e le ini­
ziative di cui dispone la nostra società, 
senza indugiare in ingiuste e anacro­
nistiche discriminazioni, ma muoven­
dosi invece nel contesto già attuale 
dell’Europa unita e della crescente co­
municazione e interdipendenza a livello 
mondiale. In questo quadro anzitutto 
la comunità cristiana è chiamata a un 
impegno più forte e consapevole, per 
sostenere e valorizzare la scuola cat­
tolica e per riproporne la presenza 
nella società italiana, quale tema di 
libertà civile e di pubblico interesse.

CONCLUSIONE

UNA CONSEGNA E UN INVITO PER IL CAMMINO COMUNE

53. Consegniamo con fiducia questi 
orientamenti pastorali alle nostre Chie­
se, nella certezza che voi — come scri­
veva Paolo alla Chiesa di Corinto — 
« siete una lettera di Cristo... scritta 
non con inchiostro, ma con lo Spirito 
del Dio vivente, non su tavole di pie­
tra, ma sulle tavole di carne dei vostri 
cuori » (2 Cor 3, 3): il Vangelo della 
carità è già la nostra storia, nella fede, 
nelle speranze e nelle opere di tanta 
nostra gente, così come nelle sue at­
tese, nei suoi impegni, nelle sue soffe- 
renze.

Li consegniamo in primo luogo alle 
nostre diocesi, e in esse ai parroci e 
alle comunità parrocchiali, a tutti i 
sacerdoti, alle comunità religiose e di 
vita consacrata, alle associazioni, ai 
movimenti, ai gruppi ecclesiali.

Li consegniamo a voi perché attra- 
yerso di voi giungano a tutti. A tutti 
infatti intendiamo rivolgerci, perché 
come Vescovi a tutti siamo mandati 
e perché abbiamo la certezza che gli 
insegnamenti e le opere del Vangelo 
della carità, iluminando e promuoven­
do la verità profonda dell’uomo, sono 
al servizio dell’intera società come 
delle singole persone.

Chiediamo che il frutto delle rifles­

sioni, delle esperienze e delle opere del 
Vangleo della carità rifluisca dalle va­
rie diocesi e realtà ecclesiali in sede 
nazionale, perché siano possibili un ar­
ricchimento reciproco tra le nostre 
Chiese, una verifica del cammino com­
piuto e dell’aderenza delle proposte alle 
diverse situazioni, un discernimento 
meglio fondato delle ulteriori tappe e 
indicazioni.

Vi invitiamo a mettere sempre al pri­
mo posto, nell’opera di evangelizza­
zione e di testimonianza della carità, 
rincontro con Dio e il dono dell’espe­
rienza di Dio. Sia questa la sorgente 
della nostra forte speranza e fiducia, 
nel cammino verso il terzo Millennio 
dell’era cristiana.

Ci rivolgiamo insieme con voi verso 
l’avvento di Gesù risorto, il Redentore 
dell’uomo, sostenuti dalla fede piena 
d'amore di Maria. Affidandoci all'in­
tercessione di San Francesco d’Assisi, 
di Santa Caterina da Siena e di tutti 
i Santi e le Sante che con l’annuncio 
del Vangelo e il servizio della carità 
fraterna hanno plasmato lungo i se­
coli la storia delle nostre terre, invo­
chiamo su ciascuno di voi la benedi­
zione del Padre, del Figlio e dello Spi­
rito Santo.

* Cfr. C.E.I., Evangelizzazione e cultura della vita umana, doc. cit., 55.





Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Novara

Su L’Osservatore Romano datato 20 dicembre 1990, nella rubrica Nostre infor­
mazioni, sono stati pubblicati i seguenti comunicati:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia al governo 
pastorale della diocesi di Novara (Italia), presentata da 
Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Aldo Del 
Monte, in conformità al canone 401 § 1 del Codice di 
Diritto Canonico.

•k *

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Novara 
(Italia) Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Renato 
Corti, finora Ausiliare per l’arcidiocesi di Milano, tra­
sferendolo dalla sede titolare vescovile di Zallata.

1375





Atti dell’Arcivescovo

Messaggio per la Giornata del Seminario

La speranza del futuro di una Chiesa

Nell’ultimo Sinodo dei Vescovi sulla "formazione dei sacerdoti”, molte 
voci si sono alzate per richiamare l’attenzione delle Chiese sui Seminari. 
La Giornata del Seminario ci sollecita a riprendere il discorso.

Dopo questo ancora breve ma intenso periodo della mia presenza in 
mezzo a voi, mi rendo conto che il benessere complessivo di un Presbiterio 
dipende anche dalla giustizia della sua composizione proporzionata di 
anziani, di adulti e di giovani, e insieme di aspiranti al sacerdozio. Un 
Presbiterio sa rigenerarsi non solo perché nel suo interno si rinnova la 
freschezza e l’incisività di una vita e di un ministero che obbediscono allo 
Spirito, ma anche perché le nuove generazioni possono contare su una 
reale trasmissione di sapienza pastorale e su un intenso dialogo spirituale, 
a perché ciascuno può guardare dietro a sé con fiducia.

Sempre più frequentemente e con sincera sofferenza molte delle nostre 
comunità parrocchiali invocano un prete, bussano con insistenza, espon­
gono valide ragioni d’urgenza, ma a volte ho l’impressione che esse riten­
gano che a loro tocchi soltanto chiedere e al Vescovo dare; è come se ci 
si attendesse soltanto dal Vescovo o dai preti che essi si preoccupino 
dei loro successori, mentre sono tutte le comunità cristiane che debbono 
fare propria questa attenzione, perché i futuri preti escono dalle loro 
comunità.

Tutti, pastori e famiglie cristiane, devono fare propria la preoccupa­
zione — oserei dire la passione — per la pastorale vocazionale. La Giornata 
del Seminario, perciò, noii può ridursi a un’occasione straordinaria annuale, 
al contrario deve educare ad una sensibilità che ci faccia soffrire insieme 
se i nostri Seminari registrano pochi ingressi.

I Seminari rappresentano la speranza del futuro di una Chiesa, per cui 
interessarsene è qualcosa di più di un dovere da compiere. Lo ripeto: non 
e possibile né per un prete né per un qualsiasi cristiano non amare, non

1377



1378 Atti dell’Arcivescovo

stimare e non apprezzare il Seminario. Guai se questa Giornata fosse 
disattesa dalle nostre comunità.

Mi è caro, quindi, riprendere e ricordare alcuni impegni già suggeriti 
nelle Lettere pastorali: "Chiamati a guardare in alto” e "Destatevi, pre­
parate le lucerne! »:

1. Una Messa d’orario, ogni giovedì per le vocazioni, sia nelle parroc­
chie, che nei santuari e chiese di comunità. Al termine si recita la pre­
ghiera, appositamente composta lo scorso anno.

2. Sostenere con la partecipazione dei ragazzi e dei giovani i cammini 
vocazionali che i Seminari vanno proponendo durante l’anno:

— per i ministranti e ragazzi di IV-V elementare e I e II media: 
gli incontri "sulle tracce di...”, che il Seminario di Giaveno organizza;

— per i ragazzi di III media: "Punto interrogativo?”;
— per i ragazzi e le ragazze della I e II superiore: "Gruppo Emmaus”;
— per i ragazzi della III e IV superiore: ritiri spirituali "Sentiero” 

(questi come i due precedenti a cura del Seminario Medie Superiori — 
via Biamonti n. 20 — tei. 877442);

— per i giovani dai 18 anni il riiro: "Perdersi per ritrovarsi” nella 
domenica 3 marzo 1991 e la possibilità di unirsi alla preghiera di adora­
zione della comunità del Seminario Teologico di viale Thovez n. 45 (orario 
21-22) il secondo giovedì del mese;

— l’appuntamento in Cattedrale del 9 dicembre - ore 15,30 per il rito 
di ammissione tra i candidati al Presbiterato.

3. Promuovere la scelta del Seminario minore, perché ha i requisiti 
per valorizzare la disponibilità e le intenzioni vocazionali dei ragazzi e 
degli adolescenti. Dio chiama anche i piccoli!

4. Nella "direzione spirituale” occorre fare la proposta vocazionale. 
Tutti abbiamo modo di incontrare ragazzi e giovani a livello personale, al 
di là degli incontri di gruppo. Ecco, questi incontri, un po’ occasionali e 
un po’ sollecitati, possono essere fecondi per parlare delle cose che inte­
ressano la vita dei ragazzi e giovani... Tali incontri sono appuntamenti 
preziosi attraverso cui lo Spirito Santo parla. Il rapporto personale è oggi 
decisivo in ordine alla ricerca vocazionale.

5. La sistemazione in corso per dare una sede definitiva ai nostri 
Seminari vede la diocesi impegnata ancora una volta a sostenere delle 
spese ingenti, oltre a quelle ordinarie nel colmare quanto è richiesto per 
la vita ordinaria degli stessi. Con gioia e con sincera gratitudine ho visto 
crescere la sensibilizzazione delle nostre comunità a questo riguardo; tut­
tavia rinnovo l’invito ad essere generosi con il Seminario, perché è la 
perla a cui la diocesi e la Chiesa guarda per il suo futuro.

Concludendo questo messaggio confidenziale e sincero esorto tutti, sa­
cerdoti e religiosi, famiglie e catechisti, educatori e animatori, operatori 
pastorali e popolo di Dio a guardare con simpatia e con fiducia al Semi'



Atti dell’Arcivescovo 1379

nario, all’azione formativa che i superiori preposti cercano di curare ma 
che nel contempo ha bisogno della collaborazione di tutti; invito i ragazzi 
e i giovani ad avvicinare i loro coetanei che in Seminario stanno cercando 
di rispondere alla chiamata del Signore; ma soprattutto chiedo che nella 
nostra preghiera non venga meno la costanza nel chiedere al Signore il 
dono di nuove vocazioni e di generose risposte.

Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

PRESENZE nei Seminari diocesani 1990-91

Anno propedeutico.

♦ 1°

anno

2°

anno

3°

anno

4°

anno
5°

anno

6°
anno

Totali

Seminario minore 
(inedie inferiori)

— 4 5 8 — — — 17

Seminario minore 
(medie superiori)

— 1 2 4 4 2 — 13

Seminario maggiore 11 11 6 5 13 8 9 63



1380 Atti dell’Arcivescovo

Omelia nella Giornata del Seminario

Ai tempi della pazienza infinita di Dio 
deve seguire la risposta generosa senza misura

Domenica 9 dicembre — seconda di Avvento — si è celebrata la Giornata 
del Seminario. L’abbondante nevicata ha notevolmente e forzatamente ridotto 
le presenze alla Concelebrazione Eucaristica in Cattedrale, presieduta da Mons. 
Arcivescovo, nel corso della quale sei seminaristi del Seminario teologico han­
no chiesto l’ammissione al cammino verso l’Ordinazione presbiterale.
Questo il testo dell’omelia tenuta dall’Arcivescovo:

Anche a noi oggi viene recata una lieta notizia, sorgente di consola­
zione per il nostro cuore: oggi il Signore ci concede di poter accogliere 
sei giovani delle nostre famiglie cristiane che alla chiamata del Signore 
si sono decisi a rispondere di sì e chiedono perciò di essere riconosciuti 
come candidati al servizio presbiterale nella Chiesa di Torino. Perciò 
lodiamo il Signore, Dio di ogni consolazione, che ci offre questa nuova 
grazia, poiché di grazia si tratta.

Il nostro cuore desidererebbe una grazia ancora più abbondante nella 
quantità, ma d’altro canto non possiamo non riconoscere che i cammini 
di Dio sono misurati sui suoi tempi: i tempi della pazienza infinita, per 
cui mille giorni sono come uno solo; e se pazienta è solo perché desidera 
che noi ci si converta, ci si apra alla sua rivelazione d’amore e si risponda 
generosamente alla generosità senza misura che è la sua.

Sicché io penso che, se vogliamo essere veri — veri nei nostri rapporti 
con questo Dio così ostinatamente paziente, perché non ci manchi mai il 
tempo necessario per poterci aprire alla sua misericordia così da lasciarci 
riempire della sua grazia che si invera e si perpetua nella vita eterna 
dei cieli nuovi e della terra nuova — dobbiamo accettare di convertirci, dob­
biamo accettare di cambiare mentalità, e di guardare le cose dal punto 
di vista di Dio, così come ce le ha fatte conoscere attraverso l’Incarnazione 
del suo Figlio fino alla morte e alla morte di croce.

Questo vuol dire che bisognerà superare tutte quelle ragioni che po­
trebbero anche — a livello di logica mondana — apparire sufficientemente 
ragionevoli, e quindi in qualche modo giustificate, ragioni che ci tratten­
gono dal dare una risposta — decisa, chiara, definitiva — alla chiamata 
di Dio.

Il Signore ci invita precisamente a non misurare i nostri tempi sul 
suo tempo di pazienza infinita: ma sui nostri tempi, che non sono infiniti, 
ma finiti; il che significa che bisognerà ad un certo momento essere pronti 
anche a prendere una decisione, e non rimandarla all’infinito.

Oggi non si è mai pronti a decidersi; si è disposti a fare molte esperienze, 
a impegnarsi anche con generosità — senza alcun dubbio, più che lode-



Atti dell' Arcivescovo 1381

vole — in questa o quella esperienza, a fare volontariati a tempo, ma non 
a donarsi senza misura e calcolo di tempo, per sempre.

L’altro giorno sono stato a portare l’augurio di Natale ad una comunità 
di clausura femminile e mi si è detto appunto che lì vengono molte 
ragazze, molti ragazzi a fare volontariato, a fare esperienza. In un’altra 
ancora, sempre di clausura, mi si è detto che anche lì vengono ragazze 
a fare esperienza, a provare — a fare, se si vuole, appunto "seminario” — 
e però mai arrivano alla decisione.

È anche possibile, naturalmente, che in queste esperienze si scopra che 
la chiamata è diversa, però bisogna pensare che qualche volta il vero 
motivo è che non si è mai disposti e pronti a dire di sì una volta per tutte; 
e si rimanda!

C’è sempre stata la tentazione di rimandare; a livello anche di pratica 
cristiana, molto esteriore se si vuole (poiché solo a questo livello si può 
formulare un giudizio), l’esperienza di noi parroci — dico di "noi” per­
ché anch’io fui parroco — ci diceva che molte persone non sono mai 
decise a convertirsi sul serio alla vita cristiana, al punto che è nato il 
noto proverbio: « Quando non ne potrò più, mi convertirò al buon Gesù »! 
Poi quest’ultimo momento arriva quando meno lo si aspetta e non si 
ha più tempo neppure di dire: « Gesù mio, misericordia ».

Credo che questo sia già una prima resistenza da convertire: rivol­
gerci senza riserve a Dio, lasciandoci prendere se ha intenzione di pren­
derci.

Credo anche che Dio ci interpella e attende da noi il coraggio di una 
generosità che non si fermi soltanto sull’offerta di un gesto, di un po’ di 
tempo, di un’offerta, ma si misuri sulla vita, sul dono della vita, come 
Dio non ha misurato la sua offerta a noi per la nostra salvezza, e l’ha 
adeguata — niente di meno! — che alla sua vita. Poiché Dio ci ha dato 
se stesso: la sua vita!

Cristo non poteva non soffrire, non poteva non morire: se è stato deciso 
prima della creazione che egli fosse uomo; e l’uomo è qualcuno che soffre 
e muore. Allora mi domando se forse non sia il caso di verificare se la 
nostra fede cristiana sia veramente fede, il che vuol dire dare la fiducia 
senza riserve: un fidarsi fino in fondo qualunque cosa ci sia richiesta, vita 
compresa!

La questione della crisi delle vocazioni non è una questione di Dio e 
della sua pazienza, è una questione nostra e della nostra risposta di fede 
alla sua infinita pazienza, frutto d’amore. Mentre accogliamo allora la 
lieta notizia di questi sei giovani, io vorrei che ciascuno dei giovani qui 
Presenti si guardasse dentro, e si chiedesse, con spietatezza, se per caso 
dò che lo trattiene, ciò che gli fa pensare che non sia chiamato a diventare 
Prete, o suora, o religioso, sia il risultato di un discernimento spirituale 
che l’ha condotto a capire che Dio lo chiama a un’altro tipo di vocazione 
0 non invece la sua paura di darsi, di consegnarsi, di decidersi. Si dovrà 
Pregare, perché queste resistenze vengano superate.

In questione, però, non ci sono soltanto i giovani e le giovani, ci sono



1382 Atti dell’Arcivescovo

i papà e le mamme, le famiglie; e ci sono anche le parrocchie. Perciò, men­
tre ringrazio nel nome del Signore i genitori qui presenti, felici di avere 
anch’essi consegnato il loro figlio a Dio, e ringrazio le parrocchie e gli 
oratori che sono stati capaci di offrire un terreno di esperienza di fede 
cristiana tale da far sì che ci fossero giovani pronti a donarsi al Signore 
che li chiamava, vorrei permettermi di ricordare che forse tanti altri 
genitori e altre parrocchie hanno bisogno di convertirsi, cioè di verificare 
se sono disposti a donare a Dio i loro figli e se sono attenti a individuare 
e sostenere le vocazioni dei loro giovani.

Come ben si sa molte famiglie — padri, o madri, o ambedue — si 
oppongono a che i loro figli dicano di sì alla chiamata, che pure avvertono 
e che dichiarano. Credo che su questo punto occorra una conversione tra 
le più urgenti, poiché indubbiamente un atteggiamento di questo genere 
avrà le sue conseguenze. Certe cose si pagano! Bisogna aiutare queste 
famiglie a superare certe resistenze! A loro volta le parrocchie dovreb­
bero essere il luogo in cui si educa alla fede autentica, quella appunto che 
non ha paura di consegnarsi nelle mani di Dio, qualunque cosa Egli 
domandi, appunto perché le mani di Dio sono le uniche sicure, che non 
ci lasceranno mai e ci porteranno sempre alla riuscita autentica della 
nostra storia personale.

Un altro passo si potrebbe fare riflettendo sulla figura del Battista, 
che la II domenica di Avvento ci presenta, per educarci a camminare verso 
Cristo.

Giovanni Battista si presenta come il "messaggero”. Personalmente 
penso che la sua figura in qualche modo illumini la figura presbiterale: 
in fondo anche i sacerdoti sono "messaggeri” — è un pensiero che si trova 
anche nei Padri —, un messaggero che prepara le vie del Signore, così che 
su tali vie il popolo si incammini, e trovi una strada appianata, che si 
possa percorrere serenamente, gioiosamente. Ora anche il Battista chiede 
una conversione. Ma soprattutto la sua persona illumina il tipo di rap­
porto che si deve avere con Cristo: il Battista è assolutamente incom­
prensibile al di fuori del riferimento a Cristo. Egli è tutto relativo a « Colui 
che dovrà venire dopo di lui, che è più grande di lui e che era prima di 
lui ». Il Battista non ha mai avuto un momento, anche quando fu provo­
cato, per ritenere di essere il centro di tutto; egli non si è mai ripiegato 
su di sé, poiché la sua persona è tutta orientata a Colui per il quale è 
stato inviato a preparare la strada; non è mai occupato di sé, è solo 
occupato di Colui che dovrà venire e al cui servizio è stato chiamato.

Il Battista è una persona "scentrata”; non ha, cioè il suo centro in 
sé, ma fuori di sé, in Cristo: vive 1’ "estasi”. Non è lo sposo, e lo sa bene, 
ma solo il paraninfo dello sposo. Questa è la "passione” della fede. La 
passione: che è insieme passione d’amore e passione di dolore, come ogni 
autentica passione, come quella di Cristo, la più perfetta, la più totale, la 
più assoluta.



Atti dell’Arcivescovo 1383

Vorrei che tutti insieme capissimo che la questione è lì. Si tratta di 
sapere chi è Cristo per noi e se davvero rappresenta l’assoluto di fronte 
al quale noi siamo i relativi. Noi siamo riferiti, sempre, totalmente, a lui. 
Ed è lui che si dà l’identità, non viceversa; per cui la nostra unica pas­
sione è Lui. Questo è il segreto di ogni possibile risposta generosa nella 
fede alla chiamata.

Arrivando poco fa sulle strade innevate dalle Valli di Lanzo ho incon­
trato file di pullman che andavano allo "Stadio delle Alpi”, provenendo 
anche da lontano e col rischio poi di non vedere la partita! Per converso 
è possibile che, oggi, molti non siano andati a Messa perché c’era freddo 
e neve. Questa però è la differenza tra la passione e la rassegnazione, o 
quel rassegnato modo di vivere la fede per cui si fanno alcuni gesti fino 
a un certo punto ma non oltre: « Che non pretendano e che non ci chiedano 
troppo!... ». Abbiamo sempre paura del troppo, come se ci fosse un troppo 
per l’amore. Per Dio il troppo non c’è mai stato, nell’amore.

Tornando, oggi, dalla Visita pastorale a Monastero di Lanzo e a Chiaves, 
come non restare ammirato, di fronte a questa gente? Per accogliere il 
Vescovo sono stati sotto la neve, son venuti con la banda, sono saliti a piedi 
a Chiaves, c’erano anche donne anziane, facendo anche sette chilometri, 
Pur di arrivare alla Messa! Questa è gente molto semplice, che non saprà 
teologia o Sacra Scrittura, che non saprà tante cose del nostro mondo 
ecclesiastico, ma che ha la passione per Gesù Cristo.

Vorrei che tutti insieme — i giovani soprattutto — sapessero che la 
questione si gioca lì: è sempre una questione di passione d’amore. La 
questione è la risposta alla domanda: « Chi è Cristo per te? ».

Andando ancora in queste valli per la Visita pastorale, come non 
restare ammirati, di fronte a questi preti soli e con due o tre parrocchie 
accorpate, e tantissime borgate. Sono grato al Signore che mi ha permesso 
di vedere queste parrocchie con il sole e lo splendido panorama di quelle 
Valli e di quei monti, e di vederle con l’acqua e con la neve, e rendermi 
conto che cosa possa significare passare un inverno su e giù per le varie 
borgate.

Nello stesso tempo, sentire queste comunità che chiedono al Vescovo 
fin prete, un parroco. Hanno anche il diritto di chiederlo, ma nello stesso 
tempo occorre che sentano anch’esse, come tutte le nostre comunità, al- 
meno quelle cristiane, la responsabilità di dare anch’esse qualcosa, comin­
ciando a dare dei figli, mettendoli al mondo e amando la vita.

Una delle gioie che ho incontrato anche in queste parrocchie è che ho 
botato una ripresa di coppie giovani che si sono fermate lì e non sono 
emigrate spopolando queste, valli, e che hanno due, tre, quattro, cinque 
figli. Non è sufficiente pregare per le vocazioni, quando si sottintende: 
* O Signore manda tanti giovani a farsi preti, purché non sia il mio »!

Penso che la Giornata del Seminario che viviamo e celebriamo oggi, 
alla luce del cammino d’Avvento, sotto il segno della parola di consola­
zione del profeta Isaia e della storia di passione d’amore e di testimo­
nianza del Battista, ci faccia capire come tutti siamo coinvolti nella storia



1384 Atti dell’Arcivescovo

del Seminario. Seminario che non può essere — come dicevo nel mes­
saggio — soltanto una preoccupazione del Vescovo, ma dev’essere la pre­
occupazione di tutti: di ogni famiglia cristiana, di ogni parrocchia cristiana.

Il Seminario vuoto, dal minore al teologico, o il Seminario poco pieno, 
come anche le case religiose, rappresentano un indice del livello di tempe­
ratura spirituale delle nostre comunità.

Sono convinto che le vocazioni in una parrocchia sono uno dei segni 
più visibili che autenticano la temperatura spirituale di una comunità 
cristiana, non l’unico, ma certo uno dei più visibili e dei più certi.

Il Signore che ci vuole consolare e non ci lascia senza la sua conso­
lazione, è certamente con noi. Lui non ci abbandona mai, e di questo oc­
corre essere sempre sicuri: a cominciare da noi preti, da noi Vescovi 
anziani. Per cui non bisogna fermarsi alla lamentazione — se mai trasfor­
marla in preghiera, visto che i Salmi di lamentazione sono i più numerosi 
di tutto il Salterio — perché a Dio bisogna portarle, le nostre lamentele, 
anche perché è l’unico che, se vuole, può metterci una pezza; non abban­
dona mai la sua Chiesa, anche se essa pure deve passare come è passato 
Cristo attraverso la prova, anche la prova dell’abbandono: ma proprio per 
questo occorre essere tutti insieme riuniti — riuniti da quel pastore di 
cui ci parla Isaia, che raduna il suo gregge, ed è preoccupato, sia della 
pecora perduta come della pecora madre e degli agnellini —, condividendo 
le preoccupazioni comuni, e non le lascia soltanto al Vescovo o ai preti, 
e tutte le porta davanti a Dio con fiducia.

Possiamo allora proseguire questa Eucaristia offrendo al Padre l’azione 
di grazie, che è Gesù Cristo stesso nel suo sacrificio redentivo, perché il 
Padre guardi a questa nostra Chiesa e continui a offrirci queste liete 
notizie e nello stesso tempo, se vuole, le allarghi, le moltiplichi senza 
mai mancare di speranza quand’anche non si veda subito l’esaudimento 
di queste nostre suppliche, poiché solo la fede può ottenere miracoli: « Se 
voi avete fede, potete dire a questa montagna: "Spostati di qui e gettati 
in mare” e questo avverrà » (Mt 21, 21). Se voi avete fede!



Atti dell'Arcivescovo 1385

Messaggio a tutta la diocesi per Natale

Il Natale dei cristiani

È tornato Natale e tutti ci diciamo: "Buon Natale!". Chi non desidera 
Un Natale buono? E in fondo al cuore chi non cerca di essere buono? Ma 
il Natale, quello per cui si fa festa, è molto molto di più, e, per chi lo sa 
e lo accoglie, è il segreto per riuscire ad essere "buono” secondo verità. 
Poiché il Natale è la nascita di Gesù, il Figlio di Dio fatto uomo, il Sal­
vatore, il Messia, il Signore. Egli è venuto, inviato da Dio, proprio per 
rivelarci Dio come "Padre”, donarci il suo amore, farci vedere come si 
vive la vita umana da figli di Dio e comunicarci il suo Spirito Santo per- 
ché tutti e ciascuno, se lo vogliamo, possiamo diventare "buoni" come Lui.

Natale è una festa soltanto cristiana. I musulmani, i buddisti, i pagani 
non hanno questa festa. Purtroppo anche molti che si dicono cristiani 
l’hanno dimenticato e parlano, anche ai loro bambini, di Babbo Natale!

Babbo Natale non esiste, non è mai esistito. Esiste il Natale di Gesù, 
e la sua grazia ogni anno ci viene ridonata. È la più bella pagina della 
storia. Perché non andare a rileggerla? Magari la sera del Natale ai propri 
figli in casa con tutta la famiglia riunita? Si trova nel Vangelo di S. Luca 
al capitolo secondo, versetti dall’l al 20. E come andare spiritualmente a 
Eetlemme, insieme coi pastori, a vedere quel bambino avvolto in fasce: 
è il Figlio di Dio!

Riconoscere in quel Bambino deposto in una mangiatoia il Figlio di 
Dio, creatore dell’universo e Signore della storia, è certamente credere 
ad una verità sorprendente. Ma proprio questo ci riempie di ammirazione. 
Le invenzioni dell’amore divino sono tutte meravigliose, e l’Incarnazione 
e l’invenzione suprema che mai finirà di incantarci. Dio si presenta a noi 
come un bambino perché non abbiamo mai più paura di avvicinarlo. Per- 
ché non fare il presepio in casa, invece dell’albero? e davanti ad esso, con 
gli occhi incantati dei fanciulli, fermarci con la fede di Maria e di Giu­
seppe e della Chiesa contemplando, adorando, dicendo grazie?

Il Natale di Gesù ci fa anche capire quanto vale la vita umana, fino a 
qual punto sia preziosa e bella: è la vita dello stesso Figlio di Dio. « Facen­
dosi uomo — amavano dire i Padri della Chiesa — egli si è fatto tutti gli 
uomini ». Celebrando la nascita di Gesù celebriamo la vita: essa merita 
sempre onore e rispetto dall’inizio alla fine, e merita sempre la gioia di 
essere vissuta.

Proprio questa grandezza della persona umana, illuminata dal Natale, 
fa della carità il logico e vincolante comandamento dei discepoli di Gesù. 
Chi crede al suo Natale e si apre alla sua grazia, si apre alla sorgente della 
stima e dell’amore per ogni persona umana.

Se il Padre ci ha tanto amati da darci il suo unico Figlio che si è fatto



1386 Atti dell’Arcivescovo

uomo con noi e per noi, come potremmo non volerci bene gli uni gli altri, 
dandoci una mano e spartendo reciprocamente almeno un po’ dei nostri 
beni?

Sarebbe bello, sarebbe veramente cristiano compiere per Natale qual­
che semplice gesto d’amore e di accoglienza. Mi permetto di suggerirne 
due alle famiglie.

Il primo: invitare in casa al pranzo di Natale un extracomunitario 
che non ha nessuno, cercando che non resti un gesto isolato.

Il secondo: fare il conto preventivo delle spese straordinarie previste 
nel periodo natalizio e destinarne una percentuale, per esempio sulla base 
del principio della decima, a situazioni di povertà, ricercando i destina­
tari autonomamente, così che « non sappia la sinistra ciò che fa la mano 
destra » (Mt 6, 3), come insegna Gesù, evitando in tal modo ogni possi­
bile autocompiacimento.

Piccoli gesti d’amore messi insieme fanno un grande amore, che potrà 
volgere le menti e i cuori a pensieri di fraternità e di pace. Questo è il 
messaggio del Natale di Gesù.

Questo è l’augurio che rivolgo a tutte le famiglie dal profondo del cuore.

>5* Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino



Atti dell’Arcivescovo 1387

Omelie in Cattedrale per la solennità del Natale

Dare a Dio che si è fatto Bambino 
tutto lo spazio del cuore

La solennità del Natale del Signore ha riunito in Cattedrale moltissimi fedeli 
sia per il Pontificale di mezzanotte che per quello tenuto nella mattina da 
Mons. Arcivescovo, sia per la celebrazione corale della Liturgia delle Ore 
che Mons. Arcivescovo ha condiviso con i Canonici del Capitolo Metropolitano 
per l’Ufficio delle Letture, nella notte, ed i Vespri del pomeriggio.
Pubblichiamo il testo delle omelie tenute dall’Arcivescovo nelle due Conce­
lebrazioni Eucaristiche.

MESSA DI MEZZANOTTE

Anche questa notte — ormai da quasi 2000 anni — l’angelo del 
Signore ci ha recato la medesima luminosa notizia annunciata allora ai 
pastori che vegliavano: « Non temete, ecco vi porto una bella notizia — 
"Vangelo” è detto in greco — di una grande gioia che sarà di tutto il 
popolo: oggi vi è nato nella città di Davide un salvatore, che è il Cristo, 
il Signore. Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, 
che giace in una mangiatoia » — "presepio” nella lingua latina — (Le 
2, 10-12).

Il Natale è tutto qui. Ma quale incredibile grandezza, perché "qui” 
vi è il "tutto”! Sembra una notizia così normale, un fatto che càpita 
tutti i giorni: è nato un bambino; invece la notizia è straordinaria, poiché 
questo bambino è il Salvatore, il Messia atteso e finalmente arrivato, che 
è addirittura il Signore, cioè Dio, Dio con noi, Emmanuele. Dunque, il 
"tutto”, poiché Dio è "tutto”! È così facile farci l’anima abituata anche ai 
fatti più straordinari ed eccezionali. Questo, è un fatto unico, unico in 
tutta la storia. Perché non fermarci un istante per "stupirci”? "Giorni 
della meraviglia” intitolava in modo ineccepibile i giorni della Novena la 
nostra Telesubalpina.

Come vorrei che in ciascuno dei nostri cuori in questo momento tor­
nasse la meraviglia di fronte al Natale, cioè la nascita di Gesù Figlio di 
Dio, consostanziale al Padre e allo Spirito Santo, Figlio si fa uomo come noi.

E anche il segno è sorprendente; il segno che è dato ai pastori perché 
lo possano riconoscere è così strano: « Troverete un bimbo avvolto in panni 
e deposto nel presepe » (Le 2, 12).

Quale differenza tra questo "vangelo” e quello proclamato per la nascita 
di Cesare Augusto, pronipote ed erede di Giulio Cesare e primo impe­
ratore romano! I termini della notizia, riguardanti Augusto, sono più o



1388 Atti dell’Arcivescovo

meno i medesimi, così come li leggiamo in un’iscrizione dell’anno 9 a.C. 
scoperta a Priene, antica città della Ionia nell’Asia Minore, dove anch’io 
sono stato, e ho visto questa iscrizione che dice: la provvidenza degli dèi 
ha accordato agli uomini quanto c’è di più perfetto « dandoci Augusto, che 
ha colmato di forza per il bene degli uomini e che ha inviato come sal­
vatore per noi e per i nostri discendenti... il giorno della nascita del dio 
(Augusto) fu per il mondo l’inizio delle buone notizie ("vangeli” in greco) 
che vengono da lui ».

Augusto nasce nella grande Roma, "caput mundi”, e incarna lo splen­
dore e le pretese del nascente impero: governo forte, centralizzazione, 
riorganizzazione, conquiste, dominio su tanti popoli, prestigio, fioritura dei 
capolavori del genio latino che lo esaltano (Orazio, Virgilio, Tito Livio, 
Sallustio, Ovidio, ...).

Gesù, il figlio di Maria di Nazaret, nasce in un piccolo villaggio della 
Giudea, Betlemme, dove il padre verginale Giuseppe ha dovuto scendere 
proprio per sottomettersi al decreto di censimento ordinato da Augusto 
per risanare le finanze dello stato e riorganizzare l’esercito. Questo bam­
bino di Betlemme, è il vero Figlio di Dio, inviato da quel Padre che « ha 
tanto amato il mondo da dare il Figlio unico, perché chiunque crede in 
lui non muoia, ma abbia la vita eterna » (Gv 3, 16). Occorre imparare a 
riconoscere le diversità: il Dio cristiano rovescia tutti i parametri delle 
grandezze umane, Lui quando viene tra noi non viene a Roma nei grandi 
palazzi per dominare il mondo, nasce in una grotta di una povera casa 
di Betlemme, in una delle province più dimenticate e più insignificanti 
del grande Impero. Riconoscere vuol dire accorgersi della novità assoluta 
dell’annuncio cristiano, del fatto cristiano che è cominciato a Betlemme, 
e che ancora questa notte qui è ripresentato con tutta la sua potenza di 
grazia, di gioia e di pace, nel Sacramento che stiamo insieme celebrando.

La gioia e la pace non riposano sulla potenza della ricchezza, della 
forza militare, del potere, con qualsiasi aggettivo lo si voglia giustificare. 
Forse anche stanotte ci è chiesta — a tutti, a cominciare da me — una 
conversione di giudizio, per riconoscere i veri valori secondo i parametri 
di Dio.

❖ * ❖

« Il Signore era qui con me e io non lo sapevo! ». Così deve confessare 
il Patriarca Giacobbe dopo la misteriosa visione della scala del cielo, lungo 
la quale scendevano e salivano gli angeli (Gen 28, 16). Da allora Giacobbe 
ebbe sempre coscienza che « il suo meglio veniva da Dio, dall’alto ». Dio 
non sopporta gli uomini che, fidando unicamente nella loro forza e solo 
per farsi un nome, vogliono fabbricarsi torri che si innalzino fino al cielo. 
Egli disperde tali uomini (Gen 11, 1-9) allora come oggi. Invece, ama e 
salva coloro che, non aspettandosi nulla da se stessi, tutto attendono da 
Lui. L’evangelo della salvezza sarà predicato ai poveri, poiché ai superbi 
Dio resiste, mentre agli umili egli fa grazia, ogni grazia.

Entrare nel Natale significa, perciò, attendere la salvezza dal cielo, con­
fessare che ”il meglio” ci può venire soltanto da Dio, riconoscere che, non



Atti dell’Arcivescovo 1389

per mezzo della torre di Babele si sale al cielo, a prendere una fortuna 
che non finisca mai, ma per mezzo della celeste scala gettata sulla terra, 
dalla quale scende per noi, in persona, lo stesso Figlio di Dio.

Partecipare al Natale significa sapere che Dio non è rimasto alla som­
mità della scala, e non inviò soltanto gli angeli, venne Egli stesso e scese 
fino all’ultimo gradino, uomo tra gli uomini, dopo aver percorso nel grembo 
di una donna lo stesso cammino biologico di ogni uomo che viene a 
questo mondo (Mt 1, 18-25; Le 2, 6-7). « Ora, mentre si trovavano là, si 
compirono i giorni del parto e Maria diede alla luce il suo Figlio ». Il Figlio 
di Dio è nato da una donna, come sono nato anch’io e tutti noi, perché 
ogni nato da donna potesse nascere da Dio. Thomas Merton, in una delle 
sue liriche prega: « E così finalmente io apprenda d’essere nato ormai 
non già in Francia, ma a Betlemme ».

Vivere il Natale — e non soltanto festeggiarlo — vuol dire, dunque, 
fare posto a Dio venuto tra noi, dargli tutto lo spazio del cuore. Alla fine, 
è solo questione di logica capire che occorre essere vuoti di se stessi se 
si vuol essere riempiti della pienezza di Dio.

È la nuova strada per arrivare a Dio.

❖ * *

Dio si è fatto Bambino, per rendere più facile l’accoglienza; ma, più 
esattamente, per svelarci la strada che porta nel suo Regno. Egli si è fatto 
bambino per entrare nel regno degli uomini, perché gli uomini compren­
dessero che solo facendosi bambini potranno ormai entrare nel Regno dei 
cieli.

Si tratta di una condizione semplicemente essenziale; più ancora, di 
Un vero nuovo modo d’essere. Gesù stesso, nella sua piena maturità, spie­
gherà così il senso del suo Natale: « Se non vi cambiate e non diventate 
come bambini, non entrerete nel Regno dei cieli » (Mt 18, 3). È una delle 
formule dell’ideale cristiano.

Come tutte le parole di Gesù, anche questa è innanzi tutto rivelazione 
del suo mistero: questo "bambino” è innanzi tutto Lui. « Chi accoglie nel 
mio nome un bambino come questo, accoglie me » (Mt 18, 5). Da allora 
non è possibile ritrovare il paese dell’innocente semplicità che non ha ver­
gogna di ricevere tutto dagli altri, come fanno i bambini, senza aver prima 
ritrovato Betlemme, il paese dell’infanzia evangelica.

Il Dio che salva è un Bambino, soltanto un Bambino; la cosa più disar­
mata e più disarmante, e per questo la più forte; lo scacco matto più 
imprevedibile a tutte le presunzioni, le superbie e gli egoismi del mondo, 
il mondo aspettava un capo, la gente del suo tempo aspettava un domi­
natore strapotente, capace di assicurare il trionfo terrestre, ed è arrivato 
un Bambino. San Paolo potrà scrivere: « Abbiate in voi lo stesso sentire 
che fu in Gesù Cristo: Lui, che avendo forma di Dio non riputò una 
Preda essere uguale a Dio ma annientò se stesso, prendendo forma di 
schiavo, divenuto simile agli uomini » (FU 2, 5-7).



1390 Atti dell'Arcivescovo

Si tratta, allora di lasciarsi fare da Dio! (come un bambino che si lascia 
fare dai suoi genitori).

Gesù, che viene a Natale, chiede a tutti che si facciano bambini per 
accoglierlo. Diversamente, neppure si sarebbe capaci di riconoscerlo. E 
tornare fanciulli da grandi, provate a pensarci, è l’impresa più dura e più 
lunga cui ci si possa accingere. Nei "Dialoghi delle Carmelitane” di Ber- 
nanos si legge: « Una volta usciti dall’infanzia, bisogna soffrire a lungo per 
rientrarci, come all’estremo limite della notte e si ritrova un’altra aurora ».

Farsi piccoli davanti a Dio, come Egli, il Figlio di Dio, con il Suo 
Natale si è fatto piccolo in mezzo a noi, è l’unica salvezza contro ogni 
prepotenza, la nostra e quella degli altri, contro la prepotenza del male, 
del male antico che è il peccato e della sua alleata che è la morte. Non 
è cosa indegna dell’uomo adulto e grande. Non si tratta di negare il pro­
prio valore, ma di « possedere come se non si possedesse » (cfr. 1 Cor 7, 
30); non si tratta di abdicare alla propria ragione né di rinunciare ad acqui­
stare l’esperienza, ma di offrirsi aH’insegnamento e alla direzione di Dio, 
nella docilità dello spirito e nell’abitudine ad obbedire con confidenza al 
suo comandamento d’amore che l’ha portato fino a condividere la nostra 
piccolezza; non sotterrare il tesoro, ma farlo fruttare, sapendo che non si 
ha nulla che non sia stato ricevuto, neppure il proprio saper fare e la 
propria azione. Insomma, diventare bambini significa credere che tutta 
la nostra "giustizia”, la nostra grandezza, è la "giustizia di Dio”, dataci 
da Dio.

Il bambino non può crescere senza ricevere da un altro, ha tutto da 
imparare. È povero e non ancora conquistato. Ha davanti l’avvenire. Non 
è finito, si fa e si lascia fare. Tutta la sua perfezione sta nelTimparare 
a ricevere. Il bambino perciò è speranza, fiducioso abbandono di chi, non 
avendo sicurezza in sé, la trova in un Altro. Il Cristo è la grande speranza 
del mondo. E la speranza del mondo è un Bambino! Peguy ha parlato bene 
della speranza, « la piccola figlia che si alza tutte le mattine ». Ma questo 
avviene solo se anche da grandi si è fanciulli, come ha insegnato Gesù. 
Il cristiano va verso l’avvenire come un fanciullo, senza essere schiacciato 
né dai successi né dai fallimenti, perché spera nei progetti di Dio sul 
mondo, sapendo che ’l’età dell’oro” sta sempre avanti, nonostante il pec­
cato, il nostro e quello degli altri, e che Tu, o Signore, « ciò che hai isti­
tuito in modo ammirabile l’hai restituito in modo più meraviglioso ancora »•

Questo è il mistero del Natale, del Dio fatto Bambino.
Questo è il dono di Natale, quello vero, il regalo più grande per il 

quale possono prendere significato anche gli altri regali, che stanotte 
siamo invitati ad accogliere, che da credenti siamo chiamati a spartire con 
chi ancora non ce l’ha, « rispondendo con gentilezza e rispetto a chi ci 
chiede ragione della speranza che è in noi » (cfr. 1 Pt 3, 15).

Questa è l’unica realtà che dà consistenza di verità all’augurio di "buon 
Natale”, quello che anch’io con tutto il cuore desidero scambiare con tutti 
voi qui presenti, con chi conosco e con chi non conosco, con chi condivide



Atti dell’Arcivescovo 1391

la mia stessa fede e con chi non la conosce o l’ha dimenticata, con chi 
ha la mia stessa cittadinanza e con chi viene da altri Paesi, poiché la gloria 
di Dio che si è manifestata nel Bambino di Betlemme sta nell’amore per 
tutti, così che tutti siano nella sua pace.

Amen.

MESSA DEL GIORNO

Alla radice di ogni liturgia cristiana, al sommo di tutte le letture 
bibliche dell’Antico Testamento, delle promesse e delle profezie, oggetto 
proprio della festa di oggi, vi è il proclama contenuto nell’inno che apre 
il Vangelo di Giovanni: « In principio era il Verbo, e il Verbo era presso 
Dio e il Verbo era Dio. ... e il Verbo si fece carne e venne ad abitare in 
mezzo a noi » (Gv 1, 1.14). Questa è l’inaudita verità del Natale.

Esiste, cioè, un uomo che è Dio: questa è la grande manifestazione di 
Natale, l’unica ragione perché si possa fare una festa come quella che 
stiamo celebrando. Un essere, dunque, che appartiene al mistero di Dio 
e perciò misterioso senza pari, unico nei due sensi della parola: Dio e 
uomo in una sola persona; unico nella sua specie, in tutto l’universo 
reale o concepito. Non però un semidio, alla maniera del culto greco, inter­
mediario tra gli uomini e gli dèi. Gesù ha la pienezza della divinità, al 
punto che essendo uomo nella religione del monoteismo, il monoteismo 
(esistenza cioè di un unico Dio) è salvaguardato, e possiede una natura 
umana perfetta, al punto che egli è « il primogenito di tutta la creazione » 
(Col 1, 15).

In rapporto a Dio egli è il Dio Figlio; in rapporto a noi è il Dio fratello. 
Niente di più grande, di più sconcertante, di più efficace è mai stato 
presentato agli uomini. Credere che tale essere possa esistere, che esista: 
ecco il dato bruciante della fede cristiana del Natale, senza della quale 
il Natale non ha alcun senso.

Gesù è allora il più grande Abitante della terra, il più necessario, 
l’indispensabile senza del quale l’umanità non avrebbe un’esistenza sen­
sata. Egli è il Salvatore di questa umanità che, progettata da Dio dall’eter­
nità sulla forma del suo Figlio incarnato, ha preferito rifiutare questa 
dignità divina e dall’eternità il Padre ha deciso di inviare il suo Figlio 
a salvare questa umanità allontanata. Ecco perché fiumi di gioia sgorgano 
da Betlemme, tutta la sicurezza dell’umanità e il ragionato ottimismo della 
speranza cristiana sono fondati su questo mistero che è un fatto.

Gide scriveva a Claudel: « Finalmente sono riuscito a disinteressarmi 
della mia salvezza » — urlo di orgoglio e di disperazione, che a volte si 
coglie sulle labbra di certe persone —. E Claudel gli rispondeva: « Dio 
non si disinteressa mai. Voi siete per lui un essere insostituibile ».

Perché « dalla sua pienezza — la pienezza del Verbo fatto carne — 
noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia » (Gv 1, 16).



1392 Atti dellArcivescovo

❖ * *

A Natale occorre lasciarsi afferrare da questa gioia diversa e superiore: 
essa sola risponde alle aspirazioni più profonde e più vere che portiamo 
nel cuore. È l’annuncio della vera libertà, di ciò che il linguaggio cristiano 
chiama con una parola tanto ricca: "salvezza”. E allora, « prorompete 
insieme in canti di gioia — ci ha detto il Profeta —, perché il Signore 
ha consolato il suo popolo » (Is 52, 9). A Natale questa consolazione ogget­
tiva non ci è data soltanto come "voce di Dio” che risuona sulla bocca dei 
profeti: « Dio, che aveva già parlato — ci ha detto la lettera agli Ebrei — 
nei tempi antichi molte volte e in diversi modi ai padri per mezzo dei 
profeti... » (1, 1) ma ci è data « ultimamente per mezzo del Figlio », che 
è diventato carne umana, storia di un vero uomo che è vero Dio, che 
dunque gode nella sua umanità, anche in mezzo alla povertà della sua 
nascita, della gioia sicura e infinita del Dio di ogni consolazione e la gode 
per noi, poiché egli è venuto come Salvatore. « Vi annunzio una grande 
gioia » (Le 2, 10): è l’oggetto del messaggio natalizio, che ci è dato e rega­
lato da questo avvenimento, il Figlio di Dio si è fatto carne umana.

Il desiderio della salvezza tenuto sveglio dai profeti è stato dunque 
esaudito, ed è diventato realtà: Dio si chiama "Emmanuele”, Dio con noi. 
Con noi nei momenti facili, con noi nei momenti difficili, fino alla morte. 
E questo vale fin dall’inizio: Dio, da quando ci ha fatti, ha sempre preso le 
nostre difese.

Vittime, anche se colpevoli, abbiamo ricevuto fin dalle origini questa 
inenarrabile promessa, ascoltata nella sentenza contro il serpente tenta­
tore: « Pongo inimicizia fra te e la donna, fra il seme tuo e il seme di 
lei: Egli ti schiaccerà il capo e tu lo insidierai al calcagno » (Gen 3, 15). 
Dio è arrivato al punto di diventare uno di noi.

Da quella decisione e dalla sua attuazione in un lembo di Giudea, ormai 
quasi 2000 anni fa, Dio ha dunque legato la sua gloria, diciamo i suoi inte­
ressi, ai nostri. Dio si è impegnato. Difendere l’uomo è ormai per Lui 
difendere quell’uomo che il suo Figlio è diventato e perciò può ormai scen­
dere in discussione con noi e dirci: « Che dovevo fare di più alla mia 
vigna che io non abbia fatto? » (Is 5, 4).

Vorrei che questa interrogazione di Dio ci toccasse: dimmi tu uomo, 
dimmi tu donna, che cosa dovevo fare per te, che non abbia già fatto?

Il Natale diventa allora la stupenda e stupefacente rivelazione dell’osti­
nato incorreggibile amore di Dio. Nel mistero dell’abbassamento del Figlio 
di Dio appare l’onnipotenza dell’amore, la sola e vera trascendenza.

* * *

L’amore è ciò che van fin lì, fino all’estremo limite del dono, dello 
sgorgare fuori di sé. Dio — ci viene narrato a Betlemme — è Colui che 
è arrivato fin lì, fino a farsi uno di noi, perché noi diventassimo come lui 
e potessimo godere della sua "medesima” fortuna: fin lì! Non ci si abitua 
mai abbastanza a queste verità troppo grandi! Se ci si pensasse almeno 
un po’! Perché non pensarci almeno a Natale!



Atti dell’Arcivescovo 1393

Poiché Dio si è fatto uomo, Egli ama ormai di un amore umano, che 
resta amore divino, e può essere amato come si ama un uomo, pur conti­
nuando a meritare l’amore riservato all’Assoluto.

Da quando esiste il mistero di Betlemme, si può amare il proprio Dio, 
l’unico Dio che esiste, con un amore di tenerezza: esattamente, come amate 
i vostri bambini.

Dio non ci costringe ad amarlo. Ci ha offerto la prova massima del suo 
amore facendosi uno di noi per raggiungerci nelle nostre lontananze e 
aspetta. Non poteva amarci di più. La risposta allora del nostro amore 
è adesso una tremenda responsabilità; e il rifiuto, sempre possibile, anche 
un’inaudita ingratitudine, la più grande ingratitudine.

Amarlo è prima di tutto riconoscere questa prova d’amore e restargli 
fedele, non rompere i legami d’amore con i quali Egli ha voluto per primo 
legarsi a noi. Scriveva S. Ippolito: « Come Dio, poiché noi eravamo lontani 
dalla sua natura, ci raggiunse per mezzo della natura corporea, quando 
nacque come uomo e divenne ciò che noi siamo: così ora tocca a noi 
tendere a ciò che Egli è, affinché il nostro sforzo volonteroso penetri in 
quella Maestà... e così colga quello in cui noi siamo stati raggiunti, acqui­
stando in tal modo la natura divina, perché prima Dio prese la natura 
umana ».

Dio in Gesù si è legato a noi, per sempre; e noi? noi come ci leghiamo 
a Lui? Nella fede, una fede in questo fatto che è la suprema verità di sal­
vezza, vissuta nella carità, non rompendo mai i legami con coloro che 
Egli ci ha dato come fratelli, e son tutti. Egli il Dio Figlio che incar­
nandosi si è fatto il Dio fratello.

Tocca adesso a noi credenti far vedere nella concreta esistenza di ogni 
giorno che Dio ci raggiunge in ogni lontananza e che è vero che Egli ci 
ama tutti e da parte sua non esclude mai nessuno, riconoscendo ciascuno 
e accogliendo ciascuno come figlio e fratello.

Se è vero come è vero che Gesù in rapporto a noi è il Dio che, incar­
nandosi, si è fatto fratello, non possiamo più considerare alcuno come un 
estraneo, sia all’interno delle nostre famiglie sia nei nostri quartieri, nel 
biondo del nostro lavoro come in coloro che si incontrano per strada. La 
Porta del cuore deve restare aperta, disposti ad occuparci degli altri, come 
Gesù si occupa di noi, a cominciare dai più deboli, emarginati, rifiutati. 
Dunque, nessuna forma di razzismo subdola o palese, nessuna violenza 
sui piccoli, sui bambini, sulle donne, sugli anziani, nessuna indifferenza 
di fronte al male morale e fisico, nessuna chiusura nei propri esclusivi 
interessi di parte in campo ecclesiale, politico, sociale, sono più tollerabili 
Per chi crede nel Natale di Gesù Figlio di Dio diventato fratello.

Chi emargina qualsiasi persona emargina Gesù. Chi chiude il cuore, 
la mano, o nega un sorriso, a uno qualunque tra gli uomini lo chiude e 
lo nega a Gesù. Bisogna saperlo, bisogna ricordarlo.

A Natale ci facciamo tanti regali, ma chissà se ci ricordiamo di farne 
qualcuno al festeggiato di cui a Natale si celebra il compleanno, cioè a 
Gesù? Che è il grande regalo di Dio per noi. E non è per nulla complicato



1394 Atti dell’Arcivescovo

farGli dei regali, non costano soldi, chiedono cuore, poiché Egli ha detto 
« ogni volta che avete fatto queste cose (dar da mangiare agli affamati, da 
bere agli assetati, visitare i malati e i carcerati...) a uno di questi miei 
fratelli più piccoli, l’avete fatto a me » (Mt 25, 40)! Ed è così che nasce la 
pace su questa terra, quella pace che tutti vogliamo, ma che spesso rite­
niamo che tocchi sempre agli altri assicurarla a noi.

A Natale il cielo ha baciato la terra, e grazie al Natale di Gesù la terra 
può di nuovo baciare il cielo. Così è stata fatta la pace. Ed è a disposizione 
di ogni persona che accolga liberamente e volentieri il beneplacito amoroso 
di Dio con cui Egli chiama tutti a salvezza mediante Gesù, suo Figlio 
fatto uomo.

L’augurio che con tutto il cuore, in nome di Cristo, faccio a tutti voi 
è che non ci sia nessun cuore tra noi, nelle nostre comunità cristiane, 
che si chiuda all’amore di Dio, quell’amore di Dio diventato carne viva 
umana in Gesù nostro fratello. Buon Natale dunque a tutti, ma da fratelli.

Amen.



Atti dell’Arcivescovo 1395

Discorso ai detenuti nel Carcere torinese

Tutti possiamo convertirci 
e iniziare una vita nuova

Lunedì 31 dicembre, ultimo giorno dell’anno, prima di recarsi al Santuario 
della Consolata per la celebrazione del ringraziamento, Mons. Arcivescovo ha 
incontrato i detenuti nel Carcere torinese delle Vallette ed ha loro rivolto 
queste parole:

Era mio desiderio incontrarvi nel periodo natalizio e sono lieto e grato 
che anche voi avete desiderato questo incontro. Sono venuto io da voi 
nel luogo della vostra sofferenza e della vostra attesa perché voi non 
potete venire da me e sono venuto per manifestarvi ancora una volta l’af­
fetto e la sollecitudine della Chiesa che vi ricorda, prega per voi e si 
interessa di voi, come ne è segno la presenza continua in mezzo a voi del 
Cappellano.

Sono anche grato alle autorità che mi permettono di entrare, e saluto 
tutti i presenti e comunque tutti coloro che qui vivono, lavorano, prestano 
il loro servizio.

Sono qui non certo in nome mio ma in nome di Cristo che ha detto 
prima a me e poi a tutti: « Ero carcerato e siete venuti a visitarmi... Ogni 
volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli più 
piccoli, l’avete fatto a me » (Mt 25, 36. 40). Si parla dunque di fratelli, 
che come tali io devo considerare e nei quali devo vedere i segni di Gesù 
anch’egli condannato e carcerato, perché nessuno in nessuna condizione 
possa dire: Gesù però non ha provato! Il Signore ci ha amati fin lì, condi­
videndo, Lui giusto e innocente, anche questa pena, per aiutarci a capirne 
il valore riparatore e la reale possibilità di redenzione. Perciò il Papa nella 
sua visita recente al carcere di Poggioreale (11 novembre 1990) poteva 
dire che in quelle parole « Gesù non mette in risalto né la colpa né la 
condanna, ma la reale possibilità di rinascere a una vita nuova nel per­
dono e nell’amore ». Nel suo nome la Chiesa incoraggia ogni sforzo di 
miglioramento e di umanizzazione ed esorta i responsabili della Giustizia 
ad una profonda e costante sensibilità.

Proprio la fede nel fatto del Natale, cioè nel mistero divino dell’Incar­
nazione del Figlio di Dio fatto uomo per la nostra salvezza, che ci ha rag­
giunto nella nostra lontananza, spinge la Chiesa a non restare estranea 
ma a farsi attenta a tutte le vicende giuridiche, sociali, economiche della 
vita degli uomini.

Ecco perché anche in questi tempi Vescovi e credenti si sono battuti 
perché in Italia vi siano sempre norme che garantiscano anche ai carce­
rati — come ai disabili, ai tossicodipendenti, agli handicappati — una via 
Per il reinserimento nella società.



1396 Atti dell’Arcivescovo

La persona umana e la sua inalienabile dignità va sempre collocata 
al primo posto. Nel carcere, come fuori, devono essere promosse tutte le 
condizioni per la dignità e la speranza del carcerato.

Richiamo una parola illuminante di chi è stato per parecchi anni il 
mio Vescovo, il Card. Martini: « La Chiesa da sempre, fin dalle origini, 
ha proposto al peccatore di recuperare il bene perduto o distrutto, facendo 
del bene ai poveri, a chi nella società non conta, agli ammalati, agli irre­
cuperabili... Mi sembra quindi rientri nella sua tradizione quella di tra­
sformare ogni pena vendicativa o repressiva in un lavoro socialmente 
utile...: sistemi puramente repressivi non recuperano i colpevoli ma acui­
scono e scatenano in essi i peggiori istinti che prima o poi trovano delle 
vittime, forse innocenti, da sacrificare. Inoltre, il dolore evitabile, anche 
se legalizzato, inflitto per forza, non solo non migliora il colpevole, ma 
peggiora tutta la comunità giustificandone inconsciamente le vendette e 
scatenando le sue voglie sadiche » (Avvenire, 2 marzo 1988).

Questo che scriveva il Card. Martini già nel 1988 su Avvenire non 
significa negare il valore deterrente della pena. Esso vale sia in linea di 
principio come a livello di applicazione dei benefìci di legge, e questo non 
certo per tacitare la paura dei benpensanti, quanto per riconoscere l’ogget- 
tiva entità del danno arrecato, di cui la sanzione penale è conseguenza 
di giustizia e non di vendetta.

La morale cristiana ha sempre domandato la riparazione per il male 
eventualmente commesso. La morale cristiana predica il pentimento e il 
perdono, poiché il Dio che ci ama fino ad essere venuto tra noi per cari­
carsi dei nostri peccati ha garantito il perdono a chiunque si pente. Conte­
stualmente a tutto l’ordinamento giudiziario e penitenziario, deve valere 
sempre di più la logica del pentimento e del perdono. Un pentimento pieno 
e sincero di fronte a Dio, il primo offeso, e di fronte a coloro che ne sono 
state vittime. Vi ripeto con il Papa questa mia certezza di fede: « Cristo 
attraverso la conversione e la purificazione del cuore libera ogni uomo dal 
carcere morale, nel quale lo rinchiudono le sue passioni. Egli è pronto ad 
agire con potenza e misericordia, ma attende che noi glielo permettiamo 
con la nostra disponibilità, attende che noi gli andiamo incontro... Egli 
chiama quindi anche voi, in questo luogo di pena e di sofferenza, a crescere 
in giustizia e in misericordia e vi affida, con una specialissima grazia, il 
compito di riparare, cioè di ricostruire quella dignità che spetta ad ogni 
figlio di Dio. Iddio ha bisogno anche di voi: accogliete la sua parola ed 
aderite al suo invito ».

Non è, dunque, questione di dare troppo facili sconti, ma di non spe­
gnere mai la speranza, e di dare a tutti la reale e concreta possibilità 
di rinnovarsi, di ricostruire una vita, di ricominciare.

Guai a distruggere la speranza in un cuore! Tutti, in realtà, siamo pec­
catori, tutti possiamo con la grazia del Signore e la carità dei fratelli 
convertirci e iniziare una vita nuova.

Ci vuole giustizia, ma che da parte di tutti ci sia onestà nell’esercitarla, 
nell’applicarla, nel farla osservare. Ci vuole soprattutto spirito di frater-



Atti dell’Arcivescovo 1397

nità. Occorre intensificare gli sforzi perché sia in carcere sia durante la 
semilibertà o i permessi-premio, e anche dopo, la fraternità solidale trovi 
più ampie e vigorose espressioni.

Sarei contento se fossero promossi incontri tra parroci e cappellani 
delle carceri per poter studiare iniziative di sostegno ai detenuti in semi­
libertà. Mi rendo conto che il desiderio di un prudente anonimato possa 
costituire ostacolo per queste iniziative, ma penso che con il suggerimento 
vostro, di tutti, giudici, responsabili e detenuti, si possano trovare solu­
zioni adeguate.

Similmente vorrei incoraggiare quelle cooperative di solidarietà o 
quelle imprese che manifesteranno concreta disponibilità a dare il proprio 
contributo alla Riforma penitenziaria, mettendo a disposizione posti di 
lavoro e curando molto la qualità dello stesso.

Ancora, spero che si possa aprire sui giornali diocesani uno spazio 
riservato al mondo carcerario, ai vari soggetti coinvolti e ai molteplici 
problemi aperti.

La Chiesa continua ad avere a cuore i carcerati indipendentemente 
da eventuali strumentalizzazioni politiche. Le questioni di diritto e pro­
cedura penale, come quelle penitenziarie, sono questioni di civiltà e non 
è bene e non è bello che vengano ridotte a questioni di parte.

Questa mattina ho celebrato la S. Messa per voi e per tutte le vostre 
buone intenzioni. Questa sera canterò il Te Deum di ringraziamento a Dio 
per tutti i benefici ricevuti quest’anno e son tanti, e a mezzanotte presie­
derò alla Consolata la S. Messa del primo giorno dell’anno nuovo in onore 
di Maria Santissima Madre di Dio. A Lei affidiamo le nostre speranze, spe­
ranze di pace, di quella pace che tutti desideriamo ma che tutti siamo 
chiamati a edificare nel rifiuto dell’ingiustizia e della violenza e che ha 
la sua sorgente nella coscienza retta ordinata alla verità e all’amore. Il 
tema scelto dal Papa nella Giornata mondiale della pace di quest’anno 
è precisamente questo: « Se vuoi la pace, rispetta la coscienza di ogni 
uomo». Che sia l’impegno di tutti noi!

E su ciascuno di voi e sui vostri cari, invoco la benedizione del 
Signore con le parole della Bibbia che domani saranno proclamate su 
tutta l’umanità:

« Vi benedica il Signore e vi protegga. Il Signore faccia brillare il 
suo volto su di voi e vi sia propizio. Il Signore rivolga su di voi il Suo 
volto e vi conceda pace » (cfr. Nm 6, 24-26).



1398 Atti dell’Arcivescovo

Alla celebrazione di ringraziamento di fine anno

Un tempo riempito dall’Eterno
Lunedì 31 dicembre, ultimo giorno dell’anno 1990, Mons. Arcivescovo ha pre­
sieduto nel Santuario della Consolata la celebrazione del Te Deum di ringra­
ziamento ed ha tenuto la seguente omelia:

« Quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato 
da donna... » (Gal 4, 4).

La pienezza del tempo che è Gesù, Figlio di Dio e figlio di Maria.
Questo tempo che sembra portar via tutto e portar via anche noi, 

questo tempo che i miti degli uomini hanno sempre considerato come il 
vero signore invincibile al quale nessuno poteva sfuggire, è stato invece 
vinto poiché in esso è entrato il Signore del tempo, Figlio uguale al Padre 
e consostanziale allo Spirito, che ha dato ad ogni tempo il suo senso e la 
sua consistenza. Nel tempo è entrato l’Eterno: Gesù Cristo, e il tempo così 
è stato redento e noi, che nasciamo e viviamo e moriamo nel tempo, ab­
biamo ricevuto questa "pienezza”, Gesù Cristo, che può diventare nostra 
nella misura in cui noi la riconosciamo, la confermiamo, l’adoriamo e la 
seguiamo.

Innanzi tutto, allora, stasera noi dobbiamo lodare, benedire e ringra­
ziare perché ci è stata data questa pienezza, così che nessun istante rimane 
vuoto, insignificante. Ogni istante ci viene concesso: noi non abbiamo nes­
sun potere per averlo, non possiamo prevederlo, non possiamo determi­
narlo, esso può essere però reso eterno se noi permettiamo che vi entri 
la pienezza del tempo che è Gesù Cristo. Proprio per questo oltre che 
adorare e ringraziare e benedire, abbiamo bisogno di chiedere perdono, 
di permettere che si compia la redenzione del tempo perduto, del tempo 
rifiutato. Ogni volta che abbiamo espulso da esso Cristo e vi abbiamo 
messo noi stessi con il peccato, allora il tempo è rimasto vuoto e insigni­
ficante, ma la potenza di Dio in Cristo può redimerlo e farcelo recuperare. 
Così stasera, mentre lodiamo e ringraziamo, ci umiliamo, ci riconosciamo 
peccatori e chiediamo perdono e lo facciamo in nome nostro e in nome 
di tutti i nostri fratelli e le nostre sorelle; quelli che sanno e quelli che 
non sanno, quelli che sanno e dimenticano, quelli che sanno e vogliono 
dimenticare, quelli che non sanno per colpa loro e quelli che non sanno 
senza colpa.

Noi vogliamo oggi, in comunione con tutti i nostri fratelli e sorelle 
di fede nella Chiesa abitata da Cristo e dal Suo Spirito, cantare la gloria 
di Dio e la riconoscenza dell’umanità a nome di tutti gli uomini e di 
tutte le donne viventi sulla faccia della terra.

Occorre che ciascuno di noi in questo momento si senta voce dell’uma- 
nità intera e nessuno si dissoci da questo coro che si innalza da tutti gli



Atti dell’Arcivescovo 1399

angoli più sperduti, là dove c’è un figlio di Dio credente in comunione 
nella Chiesa.

Come mai questo tempo è stato riempito dall’Eterno?
Perché l’Eterno è « nato da donna ed è nato sotto la legge », dunque 

è entrato nella storia, è diventato qualcosa di nostro condividendo la 
nostra condizione e la nostra situazione; per questo può riscattare « coloro 
che erano sotto la legge così che tutti potessero ricevere l’adozione a figli ». 
Dunque, mentre ringraziamo, confessiamo la certezza di poter essere riscat­
tati e la speranza che questa nostra stessa storia così confusa, così piena 
di luce e così piena di male, così colma di positivo e così colma di nega­
tivo, può essere riscattata.

Ecco perché è pur giusto che alla fine dell’anno civile, riconosciuto 
dall’umanità anche non credente, noi cerchiamo di riconoscere e di ricor­
dare tutto il positivo e insieme di confessare tutto il negativo, convinti 
che anche questo può essere riscattato dalla pienezza del tempo che è 
Cristo. Perciò ringraziamo per tutti i benefici, anche per quello che dal 
nostro punto di vista, da questa visuale sotto il sole come direbbe Qoèlet, 
ci sembra disgrazia, sfortuna, miseria, dolore. Lo facciamo cominciando 
a lodare, benedire e ringraziare Dio per il dono di Cristo, di Sua Madre, 
la cui festa oggi celebriamo, ricordandola come la Madre di Dio. Non ci 
sono doni più grandi questi che sono doni permanenti.

Nei Sacramenti, a partire dal Battesimo fino al Sacramento dell’Un­
zione degli infermi con al centro l’Eucaristia da cui viene ogni altro 
Sacramento, noi adoriamo e ringraziamo la presenza della pienezza del 
tempo che non ci lascia mai.

Cristo è pienezza del tempo con noi, dentro, insieme, dove viviamo 
noi, non altrove, e con Lui ci sono anche il Padre e lo Spirito, e Maria, 
la Madre, colei nella quale la Trinità ha abitato dal primo momento: 
"arca dell’alleanza”, arca della presenza di Dio.

Guai a dimenticare che nel nostro tempo Dio non è mai un assente: 
Dio è sempre un presente. Può capitare che noi lo consideriamo assente, 
ma Lui per parte sua non lo è mai.

Allora proviamo a far passare qualcuna delle grazie che Egli ci ha 
fatto, a cominciare da quelle che riguardano la nostra Chiesa universale, 
l’unica santa Chiesa Cattolica e Apostolica.

Innanzi tutto la grazia del Concilio Vaticano II che ha dominato e 
governato questo nostro trentennio. Questa è certamente una delle più 
grandi grazie che il Signore ha fatto alla sua Chiesa; ogni Concilio 
è l’espressione più piena dell’universalità cattolica e dell’unità cattolica 
e si lega, nella distesa del tempo, indissociabilmente a tutti i Concili pre­
cedenti, i quali permettono sotto l’azione della luce dello Spirito di Cristo 
di penetrare sempre più nell’unico mistero di Dio, in quell’unica pie­
nezza che non sarà mai esuarita. Vogliamo anche nello stesso tempo pre­
gare perché la grazia del Concilio non sia dispersa né sia mal interpretata.



1400 Atti dell’Arcivescovo

Possiamo ancora ringraziare in particolare per il dono del nostro Papa 
e della sua testimonianza missionaria che noi abbiamo goduto più da vicino 
per la visita che Egli ha fatto a Ivrea nel marzo scorso, portando il suo 
magistero così illuminante su alcune problematiche importanti, complesse 
e, oggi lo vediamo, anche dolorose per molte, molte persone. Ringraziando 
preghiamo che questo magistero sia accolto e tradotto anche in scelte 
sociali, sindacali e politiche correnti.

Ancora vogliamo ringraziare per il Sinodo dei Vescovi, concluso solo 
alla fine d’ottobre, su uno dei temi più delicati e insieme più urgenti 
della vita della Chiesa: la formazione dei sacerdoti. I sacerdoti sono i sa­
cramenti del Cristo pastore e capo e in comunione con i Vescovi costi­
tuiscono il grande Presbiterio, attraverso il quale Cristo governa la sua 
Chiesa; vogliamo ringraziare del dono del Sinodo che, insieme al ministero 
e al magistero di Pietro, fa sì che il cammino dei discepoli e delle disce­
pole del Signore sia percorso sulla strada della certezza e non su quella 
delle opinioni.

Dobbiamo poi ringraziare e benedire — e insieme impegnarci in essa 
— la nostra Chiesa italiana che attraverso la sua Conferenza Episcopale 
nazionale ha donato alle nostre comunità gli orientamenti per il cammino 
di questo decennio che ci porterà alla conclusione del secondo e all’inizio 
del terzo Millennio cristiano, in una svolta veramente epocale della storia 
e proprio per questo spesso così complicata e così diffìcilmente interpre­
tabile. È il dono che ci sarà fatto proprio all’inizio del prossimo gennaio 
del documento sul tema che deve accompagnarci e sull’impegno che deve 
impegnarci in questo decennio: "Evangelizzazione e testimonianza della 
carità". Sono gli orientamenti pastorali per gli anni Novanta dopo "Evan­
gelizzazione e Sacramenti”, ed "Evangelizzazione, comunione e comunità”. 
Questa sera vogliamo dire al Signore che noi siamo pronti ad accogliere 
questi orientamenti e a permettere che essi veramente ci orientino, ap­
profondendoli, meditandoli e traducendoli poi in precisi cammini pasto­
rali nelle nostre Chiese.

Possiamo adesso ringraziare e lodare Dio per i doni fatti alla nostra 
Chiesa torinese anche se il primo di essi riguarda tutta la Chiesa, ma 
certamente in maniera del tutto speciale la Chiesa torinese. Si tratta 
delle Beatificazioni di tre nostri fratelli di fede: Don Rinaldi, Pier Gior­
gio Frassati, Don Allamano rettore del Santuario della Consolata e del 
Convitto ecclesiastico. Essi sono dono a tutta la Chiesa, però si tratta 
di cristiani della nostra diocesi e la Beatificazione avvenuta quest’anno 
certamente significa innanzi tutto un regalo che Dio fa ai nostri tempi, 
in particolare alla Chiesa torinese. Sarà piuttosto difficile che del loro 
carisma si appropriino i nostri fratelli cristiani delle Americhe o del­
l’Asia, ma certamente noi siamo stati gratificati e a noi tocca accoglierlo 
e viverlo.

Possiamo poi ancora ringraziare per altri doni, meno grandi se si 
vuole, ma non per questo meno importanti, a cominciare dal Vescovo 
Ausiliare che ci è stato donato nella persona di Mons. Pier Giorgio Mic-



Atti dell’Arcivescovo 1401

chiardi, Cancelliere della Curia, per il quale chiedo una preghiera del 
tutto particolare, mentre egli è raccolto nei suoi santi esercizi spirituali 
in preparazione alla consacrazione che avrò la gioia di potergli donare 
in nome di Cristo il 13 gennaio prossimo, festa del Battesimo del Signore.

Con il dono del Vescovo Ausiliare, il dono di tre sacerdoti novelli; 
sono pochi, ma sono pure tre; e ringraziamo anche delle sofferenze di 
fronte alla morte di parecchi nostri sacerdoti, 16 sono morti quest’anno 
insieme a parecchi altri fra i religiosi. Attualmente i sacerdoti diocesani 
sono 753 e la media dell’età è superiore ai 56 anni; le Congregazioni reli­
giose hanno medie di età ancora più alte. Abbiamo avuto il dono anche di 
cinque diaconi permanenti; tutto questo è grazia del Signore.

Abbiamo dei fratelli accolti nella Comunità della Chiesa trionfante che 
pregheranno per noi e abbiamo dei fratelli e delle sorelle che lavorano con 
noi nel ministero e nella verginità consacrata, di tutto ciò lodiamo e rin­
graziamo Dio.

E possiamo anche aggiungere la grazia, perché anche questo è grazia, 
della Visita pastorale che è cominciata veramente molto bene, con molta 
partecipazione.

Ringraziamo di quanto si fa per la formazione permanente del clero 
giovane, di quanto si è fatto per la riorganizzazione della Curia, di quanto 
si cerca di fare coi giovani in particolare con la Lectio Divina, del fatto 
che le presenze nel Seminario teologico pare offrano una ripresa signifi­
cativa e anche per l’accoglienza e l’impegno perché passi nelle sue indi­
cazioni la Lettera pastorale "Destatevi, preparate le lucerne!”.

C’è dunque un cammino di questa nostra Chiesa benedetta da Dio 
nella quale vigilano i suoi Santi e soprattutto la materna protezione di 
Maria, la nostra Vergine Consolata e Consolatrice.

***

Possiamo anche dare alla fine uno sguardo più vasto, senza soffer­
marci tanto sulla situazione internazionale, che tutti conosciamo e per la 
quale siamo impegnati a pregare perché non sia tolto alla nostra terra 
il dono della pace natalizia, che per altro va meritata. Non basta infatti 
supplicarla, desiderarla, ma occorre essere disposti a costruirla, anche a 
Partire dal piccolo delle nostre famiglie, delle nostre comunità, dei nostri 
Paesi, delle nostre città, delle nostre strade e dei posti di lavoro e di 
tutti i luoghi in cui l’umanità ritiene di costruire la sua storia, che spesso 
Però non è pacifica e pacificante. Guardiamo un po’ la nostra città: Torino 
è diminuita di altri 10 mila abitanti — da 1.080.060 del 31 dicembre 1989 
siamo scesi a 991.500 — tuttavia con moltissime persone senza casa e con 
moltissimi alloggi sfitti; bisogna dunque pregare, siamo interpellati nel­
l’esercizio della fraternità, della carità, senza le quali la solidarietà non si 
allarga e rischia spesso di restare appannaggio di alcuni gruppi senza 
diventare mentalità e cultura.

In particolare, ci sentiamo richiamati alla carità di fronte a questi 
nuovi poveri che sono gli extracomunitari, in aumento costante e che



1402 Atti dell’Arcivescovo

vanno sempre più allargandosi, con esodi impressionanti non appena dal 
Sud, ma ormai anche dall’Est. Essi fanno ricordare gli esodi dell’inizio del 
secolo dei quattro milioni e cinquecentomila italiani emigrati in America 
— dove certo non hanno trovato quell’accoglienza che noi cerchiamo 
adesso di dare ai nostri fratelli extracomunitari — a cui ha provveduto 
in gran parte Santa Francesca Saverio Cabrini.

Guardiamo a tutte le iniziative che la fede cattolica suscita soprattutto 
nel volontariato, in particolare per i problemi dell’AIDS, della tossico- 
dipendenza, pensiamo anche alla nuova associazione "Giobbe” che è en­
trata in funzione grazie all’impegno della Caritas, al problema delle car­
ceri, dalla visita alle quali sono appena tornato, alla crisi della casa, ai 
posti di lavoro, all’alto numero delle persone in cassa integrazione, agli 
82 morti quest’anno per droga nella sola città di Torino.

Noi vogliamo ringraziare Dio di tutto, poiché noi nella fede cògliamo 
in tutto una grazia che ci interpella, mentre ci regala il dono dell’atten­
zione amorosa e perdonante di Dio.

Ringraziare senza aprire il cuore a questa fede, senza accogliere con 
assoluta fiducia la speranza riversandola nell’impegno della carità, sarebbe 
appena fare una cerimonia, non cantare il Te Deum cristiano. Noi vogliamo 
cantare il Te Deum cristianamente e, proprio perché riconosciamo i doni, 
ringraziando supplichiamo con assoluta fiducia e ci dichiariamo pronti 
davanti a Dio, che non può essere ingannato, a camminare sulla strada 
del suo amore, così come ci è stato insegnato non solo a parole ma con 
la vita, da Cristo il figlio di Maria, il Figlio di Dio fatto uomo, nella logica 
del coinvolgimento, della compartecipazione, della condivisione fino al 
dono di se stessi.

Fare Eucaristia, che vuol dire offrire a Dio il sacrificio d’amore del suo 
Figlio fino alla morte e alla morte di croce, significa desiderare e decidere 
di amare anche se il costo è la nostra vita, non di meno. Per questo 
abbiamo bisogno dell’intercessione di Maria e dei nostri Santi, perché 
tutti insieme concludendo quest’anno possiamo aprire quello che Dio ci 
darà con una fiducia senza paure, sapendo che Egli rimane sempre il 
nostro ”Abbà” (papà) e che nessuno di noi e nessuno tra i nostri fratelli 
e le nostre sorelle è uno schiavo né potrà mai essere ridotto ad esserlo, 
ma che tutti siamo figli per i quali è pronta sempre in ogni momento 
la stessa eredità della fortuna del Figlio di Dio fatto carne, il nostro 
Signore Gesù. Questa è la volontà di Dio e tutti noi ringraziando stasera 
diciamo a Dio, l'Abbà di Cristo e nostro, che come lui, anche per la pre­
ghiera di Maria, vogliamo compiere, nei giorni che ci saranno dati nel 
nuovo anno, soltanto la sua buona e santissima volontà.

Amen.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Termine dell’ufficio di vicario parrocchiale 
e inizio del servizio come sacerdote ”fìdei donum”

RUFFINO don Silvio, nato a Coazze il 15-11-1948, ordinato sacerdote il 
26-11-1976, ha terminato in data 31 dicembre 1990 l’ufficio di vicario parroc­
chiale nella parrocchia S. Maria Goretti in Torino, per iniziare il servizio come 
sacerdote ”fidei donum” nella diocesi di Càndido Mendes (Brasile - Ma).

Indirizzo: Rua Magalhaes de Almeida 3/4, 65290 LUIS DOMINGUES, MA 
(Brasile).

Nomina
FASOLI don Angelo, nato a Volpiano il 20-7-1946, ordinato sacerdote il 

24-6-1972, è stato nominato in data 8 dicembre 1990 cappellano presso la Casa 
di riposo "Residenze Anni Azzurri” in Volpiano.

Sacerdote diocesano fuori diocesi

BIANCO CRISTA can. Riccardo, nato a Pinerolo il 28-2-1921, ordinato 
sacerdote il 29-6-1946, è stato formalmente autorizzato in data 6 dicembre 1990 
a risiedere nella diocesi di Casale Monferrato.

Abitazione: 14030 MONTEMAGNO (AT), p. Umberto I n. 4, tei. (0141) 
6 31 58.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

MESSINA don Luigi.

È morto a Pancalieri, presso la Casa del clero ”G.M. Boccardo”, il 25 
dicembre 1990, all’età di 63 anni.

Nato a Mantova il 25 gennaio 1927, era stato ordinato sacerdote il 29 giugno 
1949.

Fu vicario cooperatore in varie parrocchie dell’Arcidiocesi: a S. Maria Mad­
dalena in Giaveno - fraz. Maddalena (1951); a S. Giovanni Battista in Bra (1953);

1403



1404 Curia Metropolitana - Cancelleria

a S. Giovanni Evangelista in Caselle Torinese (1957); a S. Giorgio Martire in 
Chieri (1958); a S. Agostino in Torino (1959); fu poi cappellano presso la par­
rocchia Santi Angeli Custodi in Torino (1961).

Nel 1965 cominciò il suo lungo cammino di sofferenza che lo obbligò a 
interrompere il ministero, e fu accolto presso la Casa del clero "Giovanni Maria 
Boccardo” in Pancalieri.

Utilizzando i periodi in cui la salute lo sosteneva maggiormente, riuscì a 
conseguire la laurea in filosofia, il sogno dei suoi anni di studi, durante i quali 
eccelse per intelligenza e profondità di pensiero.

Concluse la sua vita animando tutta la Novena di Natale fra i confratelli 
ospiti presso la Casa del clero di Pancalieri con particolare impegno e grande 
partecipazione di spirito. Volle forse il Signore, con quel servizio, prepararlo 
in modo imprevedibile al suo natale.

La sua salma riposa nel cimitero di Giaveno.



Atti del VII Consiglio Presbiterale

Verbale della XII Sessione
Pianezza - 23-24 ottobre 1990

La Sessione inizia alle ore 16 di martedì 23 ottobre con la preghiera di Nona. 
Sono presenti 60 consiglieri, assenti giustificati 7. Partecipa anche don Sergio 
Boarino, rettore del Seminario maggiore. Presiede l’Arcivescovo Mons. Giovanni 
Saldarmi. Modera don Giovanni Salietti.

COMUNICAZIONI

L’Arcivescovo introduce, facendo le seguenti comunicazioni:
Le Beatificazioni di Don Rinaldi, di Pier Giorgio Frassati e del Can. Allamano 

sono grazie che non devono andar perdute e diventano preziosi strumenti per la 
pastorale.

La Visita pastorale della Curia è terminata il 6 luglio: avrà come frutto il 
riordino di alcuni Uffici e sedi e la richiesta di alcune collaborazioni per un lavoro 
più ordinato e organico.

La visita del Vescovo alle missioni in Kenia, tra cui quella nella quale lavo­
rano i sacerdoti diocesani, è stata molto gradita ed ha suscitato il desiderio di far 
chiarezza sulle modalità riguardanti il servizio dei preti ”fidei donum”. Gli 
Esercizi Spirituali "Sulle orme dell’Esodo” sono stati un’esperienza ricca e spiri­
tualmente elevata.

Il Consiglio Permanente della C.E.I. ha stanziato un notevole contributo per 
la diocesi di Torino. Ha chiarito alcuni aspetti del rapporto tra cattolici e terzo­
mondiali islamici in Italia (non esiste alcuna reciprocità; c’è assoluta irreversi­
bilità: una chiesa concessa per la preghiera diventa moschea per sempre; esiste 
un progetto di islamizzazione dell’Europa). Chiede attenzione e aiuto per i terzo­
mondiali cattolici.

La Conferenza Episcopale Piemontese chiede estrema prudenza circa presunte 
apparizioni, compresa quella di Medjugorie.

Nei Seminari diocesani è stazionario il numero delle vocazioni; don Sebastiano 
Galletto succede a don Giovanni Salietti come padre spirituale nel Seminario 
maggiore. Don Renzo Savarino è confermato preside della Facoltà teologica.

1405



1406 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Don Domenico Cavallo succede a don Giovanni Pignata, dimissionario, come 
responsabile per il Diaconato permanente. Una Commissione seguirà il cammino 
formativo dei diaconi. La loro destinazione pastorale verrà stabilita dal Vescovo.

Beppe del Colle è il nuovo direttore de "il nostro tempo’’. ”La Voce del 
Popolo’’ è strumento privilegiato di comunicazione degli interventi del Vescovo.

Positivo il pellegrinaggio dei chierichetti a Roma. Ridotto il numero delle 
parrocchie partecipanti. È opportuno investire più energie in questo campo, così 
come è importante conservare e favorire i Seminari minori.

L’assemblea di inizio d’anno dell’Azione Cattolica ha permesso di sottolinearne 
il carisma: mettersi a servizio della pastorale del Vescovo. La si favorisca: è 
presente solo in 70 parrocchie e gli iscritti sono 3.000.

Il Sinodo dei Vescovi sulla formazione dei presbiteri ci impegna a seguire il 
lavoro dei Seminari, quello di don Dario Berruto con i preti giovani e del can. 
Marocco per la formazione permanente del clero.

Alcuni centenari ci interpellano: quelli della "Rerum novarum", di S. Ignazio 
di Loyola, di S. Giovanni della Croce.

La Visita pastorale nelle Valli di Lanzo permette di scoprire ancora una volta 
che siamo minoranza; vengono usati validi strumenti di lavoro: tra questi, molto 
ben fatto e da diffondere, il libretto "Preghiamo insieme”.

PRESENTAZIONE DEL TEMA

La Lettera "Destatevi, preparate le lucerne!”

L’Arcivescovo continua presentando la sua Lettera: "Destatevi, preparate le 
lucerne!”. Essa prosegue la presentazione del programma pastorale dell’anno pre­
cedente e si divide in due parti.

La prima chiede l’attenzione di tutti — e soprattutto dei giovani — alla vita 
consacrata, in particolare femminile. Se diminuisce la "temperatura spirituale” 
dei consacrati, infatti, tutta la Chiesa perde la sua vitalità. Il secolarismo è chiaro 
frutto di una riduzione della vita spirituale. Le troppe opere, in certi Istituti, 
rischiano di soffocare la vita spirituale. Dentro tale realtà va sottolineato quel 
segno dei tempi che è la donna, nella sua profonda originalità. E, in questa pro­
spettiva, la visione cristiana del corpo e della sessualità. La suora è una donna 
che vive fino in fondo la sua femminilità e ne è, per tutti, "profezia”. 11 valore 
della verginità e della castità va riscoperto e deve diventare oggetto abituale di 
catechesi. Con l’ausilio di due importanti documenti pontifìci: "Mulieris digni­
tatem” e "Redemptionis donum”.

La seconda indica un indispensabile strumento per la vita di una parrocchia: 
l’Oratorio. Per non ridurre la vita cristiana al solo culto. Un Oratorio aperto a 
tutti. Con la presenza di animatori, ma, soprattutto, di educatori. Oratorio di­
stinto, ma non separato, tra ragazzi e ragazze. Perché la promiscuità non è un 
valore, ma la coeducazione sì.

Don Ripa, dopo aver presentato la situazione delle Religiose in diocesi, 
commenta i dati numerici con una importante riflessione teologica e pastorale.



Atti del Vii Consiglio Presbiterale 1407

Afferma, tra l’altro, che il vistoso calo delle vocazioni consacrate femminili pro­
voca non solo una notevole riduzione di "manodopera” nelle realtà locali, ma 
tende a cancellare nella Chiesa il segno visibile della consacrazione a Cristo, 
l’unico "indispensabile” nella vita dell’uomo. Consacrazione che è realizzazione 
intensa del sacerdozio comune e radicale disponibilità alla santità. Conclude ricor­
dando che le consacrate hanno bisogno della comunità e del prete per rispondere 
e realizzare la loro chiamata.

DISCUSSIONE

Si apre il dibattito con i seguenti interventi.

Don Candellone chiede precisazioni sul discorso riguardante le "apparizioni”.

L’Arcivescovo rimanda alle indicazioni date in passato dal Card. Ballestrero. 
Ricorda che comunque è per ora proibito ai preti farsi organizzatori di pelle­
grinaggi a Medjugorie o in altri luoghi disapprovati o non ancora approvati dalla 
Chiesa.

Don Sangalli fa presente che la Commissione riguardante Medjugorie non si 
potrà pronunciare finché si verificheranno delle "apparizioni”.

P. Redaelli è grato all’Arcivescovo per la sottolineatura sulla castità, fatta nella 
sua Lettera. Suggerisce che i sacerdoti prestino maggiore attenzione nella forma­
zione degli animatori dei gruppi giovanili, snesso portati a relegare la castità a 
fatto privato, sganciato dal loro servizio ecclesiale.

Don Lanzetti chiede che si chiarisca maggiormente la relazione tra Azione 
Cattolica, Oratorio e pastorale giovanile.

L’Arcivescovo fa presente che. nel riordino della Curia, si è pensato di sud­
dividere, per esigenze concrete. l’Ufficio per la pastorale della famiglia da audio 
ner la pastorale giovanile. La pastorale oratoriana dipenderà da auest’ultimo. 
L’A.C. è un’associazione laicale che ha un suo delegato arcivescovile e degli assi­
stenti ecclesiastici, con statuti, programmi e sussidi suoi. Occupa un "posto” 
Particolare, con il rischio di oualche "sovrapposizione”. È chiamata ad avere un 
rapporto speciale con la pastorale de! Vescovo. Deve coordinare le proposte del 
suo Centro nazionale con le indicazioni diocesane. L’Ufficio della pastorale gio­
vanile ha i! compito di sollecitarla a partecipare alla vita diocesana e ad esser 
presente nell’Oratorio.

Don Giusepne Ferrero, dono aver sottolineato che 1e vocazioni sono dono 
dello Spirito, afferma che il sacerdozio ministeriale deve favorire le risposte alla 
chiamata attraverso il sacramento della Riconciliazione e 1a direzione spirituale.

Don Cavallo chiede che venga messa in evidenza 1a realtà degli Istituti secolari.

Don Tuninetti ricorda che gli Istituti dei laici e, delle laiche consacrate sono 
stati riconosciuti da Pio XII nel 1948. Fa presente che in diocesi esistono 15 
Istituti secolari femminili, con 400 consacrate, e 1 Istituto secolare maschile. 
Molti di essi hanno il riserbo, come mezzo per una presenza più efficace.

Don Ripa fa alcune precisazioni sui rapporti tra consacrazione religiosa e 
consacrazione laicale.



1408 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Don Reviglio sottolinea che il programma pastorale non vuol essere "propa­
ganda” per le vocazioni, ma alimento per convertire la diocesi ad una mentalità 
seria circa la vita come chiamata.

Don Berruto ritiene che parecchie suore siano molto sfruttate e poco aiutate 
e chiede più accortezza e pazienza verso di loro.

L’Arcivescovo riprende e sottolinea gli ultimi due interventi.

* * *

La preghiera dei Vespri e la cena concludono il primo momento della Sessione 
del Consiglio. Alle ore 20,45, alla presenza di 47 consiglieri, la seduta viene 
ripresa con un avviso di don Giovanni Coccolo sulla Giornata della cooperazione 
diocesana, un intervento di mons. Enriore sui risultati del contributo dell’8 per 
mille, due brevi relazioni di don Giovanni Salietti e don Marco Arnolfo sulla 
situazione, sul cammino educativo e sulle attività vocazionali dei Seminari minori.

Intervengono il can. Cavaglià. mons. Peradotto, don Migliore e il can. Anfossi. 
Viene accettata all’unanimità una mozione proposta dal can. Cavaglià nella quale 
si chiede che ogni anno un tot dell’8 per mille destinato alle opere pastorali 
e alla Caritas diocesana venga utilizzato per un’opera significativa e "dicibile”.

* * *

La seduta riprende alle ore 9 di mercoledì 24 ottobre con la preghiera di 
Terza. Sono presenti 61 consiglieri, 4 gli assenti giustificati.

Don Boarino riferisce sulla situazione, sul compito degli educatori, sulla 
futura sede del Seminario maggiore, sulla Commissione per l’ammissione agli 
Ordini dei seminaristi.

Don Giuseppe Ferrero solleva il problema di giovani non considerati idonei 
a Torino e ordinati altrove.

Don Boarino risponde evidenziando la complessità del problema e ritenendo 
che non sia opportuno discutere in pubblico di casi personali.

Don Borio esprime fiducia nel Seminario e chiede che ci sia maggior colle­
gamento tra Seminari e pastorale giovanile.

Don Golzio ha qualche perplessità su un eventuale allungamento della durata 
del curriculum seminaristico.

Don Abello chiede che spazio abbia nell’ammissione di un candidato agli 
Ordini il giudizio del Vescovo.

Don Renato Casetta presenta ancora una volta gli Esercizi Spirituali per 
diciottenni, piuttosto disattesi.

Don Giovanni Coccolo, per dissipare le perplessità sullo spostamento delle sedi 
dei Seminari, ripropone le motivazioni che l’hanno suggerito: l’insufficienza della 
sede di viale Thovez; la non adattabilità dell’immobile di via Felicita; la ridu­
zione da tre sedi a due.

L’Arcivescovo afferma che il Seminario è realtà delicata e decisiva nella 
storia di una diocesi. È importante che i preti lo amino: chi non vuol bene al



Atti del VII Consiglio Presbiterale 1409

Seminario, non vuol bene alla sua vocazione. Sarebbe bello festeggiare i 25 e i 
50 anni di Messa in Seminario. Si apprezzino anche i Seminari minori. Si sosten­
gano i Seminari anche economicamente. I sacerdoti delle parrocchie si sentano 
coeducatori dei seminaristi che vi svolgono il loro servizio pastorale. Le per­
plessità e i malumori iniziali sullo spostamento delle sedi cedano il passo alla 
collaborazione. Il Seminario diventi davvero una famiglia nella quale rettore, 
padre spirituale, professori e seminaristi stessi costituiscono insieme una comu­
nità educante. Il giudizio del Vescovo sugli ordinandi è un giudizio personale 
che tiene conto di quello del rettore.

Mons. Enriore e mons. Peradotto presentano infine alcuni aspetti concreti della 
collaborazione con il Seminario e don Reviglio invita ad una maggiore unità nel 
Presbiterio, che coinvolga anche i seminaristi.

Il can. Anfossi presenta successivamente la Bozza del Direttorio sull’Oratorio.
Il can. Carrù suscita il problema del rapporto tra Oratori parrocchiali e Oratori 

animati da religiosi.
Don Candellone propone che si chiarisca meglio il pensiero sull’Oratorio degli 

episcopati precedenti e che si dia più spazio, nell’Oratorio, alla presenza degli 
adulti.

Don Sibona sottolinea la necessità di un maggiore rapporto tra Oratorio e 
Caritas.

Don Renato Casetta chiede se si terrà conto dell’Oratorio nella preparazione 
degli operatori pastorali e ripropone il tema della gestione dell’Oratorio da parte 
di laici stipendiati.

Il can. Favaro richiede che nel progetto-Oratorio non si trascuri l’aspetto del­
l’animazione missionaria.

Il can. Anfossi afferma che l’Oratorio è più "casa per la gioventù” che "casa 
per tutti”; che non si vuol escludere nessuna realtà, tanto meno quella missio­
naria; che tutta la diocesi deve sentirsi coinvolta nella pastorale diocesana dei 
giovani.

Don Baravalle riferisce che è allo studio la questione della presenza degli 
obiettori negli Oratori.

La Segreteria, su suggerimento dell’Arcivescovo, propone alcuni argomenti 
da affrontare nelle prossime riunioni, alla luce degli argomenti suggeriti dai 
consiglieri nella precedente riunione. Ed ecco i risultati:

1. La nuova evangelizzazione (scelta da 37 dei presenti);
2. gruppi e movimenti (11);
3. la pastorale della cultura (3).
Si vota una Commissione che prepari una riflessione sul primo argomento 

scelto, da proporre al Consiglio. Vengono eletti don Lepori (40 voti, presidente), 
il can. Carrù (14), don Amore (12), don Operti e p. Redaelli (8), don Soldi (7), 
don Migliore (6). Primo escluso: don Berruto (5).

Seguono alcune comunicazioni.
Mons. Peradotto e don Giovanni Coccolo: la giornata della Chiesa locale e



1410 Atti del VII Consiglio Presbiterale

della cooperazione diocesana; don Sangalli: giornali cattolici, radio e TV dioce­
sane; il can. Anfossi: la giornata della famiglia e della vita; il can. Marocco: la 
settimana di aggiornamento del clero a Bocca di Magra.

Conclude l’Arcivescovo con alcuni spunti concreti riguardanti — tra l’altro 
— le offerte raccolte durante le celebrazioni delle sepolture (ritiene che il racco­
glier denaro in tali circostanze non sia un gesto molto pastorale) e la gestione di 
bar o di campi sportivi parrocchiali (sottolinea l’opportunità pastorale che il 
parroco ne sia sempre e comunque il responsabile).

La Sessione termina alle ore 12,45 con la preghiera dell’Angelus.

IL PRESIDENTE
Giovanni Saldarini

Arcivescovo
IL SEGRETARIO 

don Giovanni Salietti



Documentazione

Lettera dell’Assistente Ecclesiastico Generale dell’A.C.I.
ai Parroci italiani

DALL’AZIONE CATTOLICA
UN SERVIZIO UMILE E PREZIOSO
ALLA COMUNITÀ PARROCCHIALE

Nel giorno della Solennità deUTmmacolata, tradizionalmente dedicato all’inizio 
dell’attività sociale dell’Azione Cattolica nelle parrocchie, l’Assistente Ecclesia­
stico Generale, Arcivescovo Salvatore De Giorgi, ha inviato ai parroci di tutte 
le diocesi italiane la seguente lettera.

Carissimo Confratello,

all’inizio del nuovo Anno liturgico giunga gradito a Te e alla Tua comunità 
parrocchiale l’augurio cordiale e fraterno di un lavoro pastorale fecondo di grazia 
da parte del nuovo Assistente Ecclesiastico Generale dell’Azione Cattolica Italiana, 
che intende così mettersi spiritualmente a contatto con tutti i Parroci d’Italia, in 
sintonia e in comunione con i Vescovi italiani.

Se nella Tua parrocchia c’è l’Azione Cattolica, Ti prego di porgere a tutti i suoi 
aderenti il saluto mio, degli Assistenti Centrali e della Presidenza Nazionale, men­
tre Ti ringrazio di cuore per il dono del ministero presbiterale che offri loro come 
Assistente parrocchiale. E il grazie va doverosamente anche ai Tuoi Vicari parroc­
chiali, se hai la fortuna di averli.

Se invece nella Tua parrocchia non c’è ancora l’Azione Cattolica, consentimi 
fraternamente di invitarTi a considerare quale contributo potrebbe dare alla comu­
nità parrocchiale e a Te in particolare, come ministro della comunità, « un’associa­
zione di laici che s’impegnano liberamente, in forma comunitaria ed organica e in 
diretta collaborazione con la Gerarchia, per la realizzazione del fine generale apo­
stolico della Chiesa » (art. 1 dello Statuto), soprattutto in vista della "nuova 
evangelizzazione", alla quale ci invita continuamente il Santo Padre.

« L’esperienza associativa e l’attività apostolica dell’Azione Cattolica, infatti, 
hanno come primo impegno la presenza e il servizio nella Chiesa locale e si svol­
gono in costante solidarietà con le sue esigenze e con le sue scelte pastorali » (art. 6).

In concreto l’Azione Cattolica vive e opera nella parrocchia che è « come la cel­
lula » della Diocesi fApostolicam actuositatem, 10), « collaborando col Parroco per 
la crescita e l’impegno missionario della comunità parrocchiale », attraverso « la

1411



1412 Documentazione

partecipazione organica dei suoi iscritti al servizio pastorale comune della par­
rocchia » (art. 19).

È nella parrocchia, infatti, che l’Azione Cattolica svolge e attua la sua « sin­
golare forma di ministerialità laicale », nella collaborazione diretta col Parroco, 
il quale può contare su di essa totalmente e sempre, perché l’Azione Cattolica è 
inserita nella struttura stessa della parrocchia in forma stabile e duratura.

Legata al Parroco pro-tempore, in quanto fa le veci del Vescovo, l’Azione Cat­
tolica resta legata alla parrocchia pur nell’avvicendarsi dei pastori, e nella comu­
nità parrocchiale è un segno di continuità, alimentato da una piena coscienza della 
diocesanità e da un respiro nazionale e universale che fa di essa un’associazione 
veramente "cattolica”, com’è nella sua natura e nelle sue articolazioni strutturate 
su quelle parrocchiali, vicariali, diocesane, regionali e nazionali, e sempre aperta 
alla Chiesa universale per il suo particolare legame col Successore di Pietro.

Per questo da 122 anni i Sommi Pontefici e i Vescovi italiani la raccomandano 
all’attenzione e alla sensibilità pastorale dei Parroci, perché l’accolgano e la pro­
muovano come un « ministero » associativo « necessario per la costituzione della 
Chiesa e lo sviluppo della comunità cristiana », secondo il magistero conciliare (Ad 
gentes, 15), ripetutamente ribadito da Paolo VI, da Giovanni Paolo II e dalla 
Conferenza Episcopale Italiana.

Andando in giro per le Diocesi d’Italia in questi primi mesi del mio ministero 
di Assistente Generale dell’Azione Cattolica, mi sono confermato nella convinzione, 
maturata in quindici anni di esperienza di parroco e in diciassette in quella di 
Vescovo, che l'Azione Cattolica Italiana, scuola di formazione alla santità e all’apo­
stolato, palestra di vocazioni laicali, sacerdotali e alla vita consacrata, può svolgere 
ancora un servizio umile ma prezioso alla comunità parrocchiale, della quale nelle 
sue articolazioni ricalca la fisionomia popolare e unitaria, « fondendo insieme tutte 
le diversità umane che vi si trovano e inserendole nell’universalità della Chiesa » 
('Apostolicam actuositatem, 10).

Con l’affetto che mi lega ad ogni Parroco, nel ricordo indimenticabile del mio 
servizio parrocchiale in una parrocchia di periferia in cui l’Azione Cattolica mi 
ha dato tanto, Ti rivolgo l’invito a prendere in considerazione la possibilità di 
aprire la Tua parrocchia anche all’esperienza associativa dell’Azione Cattolica, che 
non può mancare nella meravigliosa stagione delle aggregazioni laicali suscitata 
nella Chiesa dallo Spirito del suo Fondatore, per una più piena valorizzazione del 
laicato e per una maggiore vitalità della parrocchia nella comunione per la missione.

In questo non Ti mancherà la collaborazione dei Responsabili Diocesani e anche 
Nazionali dell'Azione Cattolica e soprattutto degli Assistenti.

Con questa fiducia Ti auguro ogni bene e Ti abbraccio fraternamente nel 
Signore.

Roma, 8 dicembre 1990 - Solennità dellTmmacolata Concezione - Festa dell’ade­
sione all’Azione Cattolica Italiana

Salvatore De Giorgi
Arcivescovo emerito di Taranto

Assistente Ecclesiastico Generale dell’A.C.I.



Documentazione 1413

NOI E L’ISLAM
Dall’accoglienza al dialogo

In occasione della solennità di S. Ambrogio Vescovo, secondo la sua consue­
tudine, l’Arcivescovo di Milano ha rivolto alla comunità ecclesiale e civile il 
seguente discorso. La tematica trattata offre spunti di riflessione validi, al di 
là degli immediati ascoltatori, anche nel contesto della nostra diocesi per la 
presenza di molti immigrati extracomunitari di religione, appunto, islamica.

Il racconto che abbiamo ascoltato, tratto dal più antico libro della Scrittura, 
il libro della Genesi (21, 13-20) ci parla di un figlio di Abramo che non fu capo­
stipite del popolo ebraico, come lo sarebbe stato Isacco, ma a cui ugualmente sono 
state riservate alcune benedizioni di Dio.

« Io farò diventare una grande nazione anche il figlio della schiava, perché è 
tua prole » promette Dio ad Abramo (v. 13). E infine nel racconto si dice: « Dio 
fu con il fanciullo » (v. 20).

Le reali vicende di questo Ismaele e dei suoi figli rimangono oscure nella 
storia del secondo e primo Millennio avanti Cristo, ma è chiaro che il riferimento 
biblico va ad alcune tribù beduine abitanti intorno alla penisola araba. Da tali 
tribù doveva nascere molti secoli dopo Maometto, il profeta dell’Islam.

Oggi, in un momento in cui il mondo arabo ha assunto una straordinaria 
rilevanza sulla scena internazionale e in parte anche nel nostro Paese, non possiamo 
dimenticare questa antica benedizione che mostra la paterna provvidenza di Dio 
per tutti i suoi figli.

Ed è di questo che vorrei parlarvi oggi, festa di S. Ambrogio, in quello spi­
rito di attenzione agli eventi della Città che hanno caratterizzato la vita del nostro 
Patrono. Esprimerò qualche riflessione non sul fenomeno dellTslam in generale, 
ma su quanto ci tocca oggi a Milano e nel contesto europeo, a seguito delle nuove 
forme di presenza dellTslam tra noi.

Ho scelto come titolo preciso di questa conversazione "Noi e l’Islam”.

CHI SIAMO ”NOI” E CHI È L’’TSLAM”

1. Per "noi” intendo anzitutto il noi della comunità ecclesiale, della diocesi 
di Milano, e in seconda istanza anche il noi della comunità civile cittadina, provin­
ciale e regionale.

Certamente il problema posto dall’Islam in Europa è molto più vasto. Abbiamo 
avuto occasione di dirlo l’anno scorso in questa stessa sede parlando dell’accoglienza 
ai terzomondiali. La presenza di numerosi gruppi etnici di fede musulmana nei 
nostri Paesi europei comporta anzitutto una serie di problemi riguardanti la prima 
accoglienza e assistenza, la casa, il lavoro. Uno sforzo che impegna tutti e le 
comunità cristiane della nostra diocesi hanno dato prova in questo anno di grande 
spirito di solidarietà. Tale compito di prima sistemazione in accordo con le leggi 
vigenti riguarda in primo luogo la comunità civile, sia pure in collaborazione con 
forze di volontariato. Ma è evidente che tutti noi, comunità civile ed ecclesiastica,



1414 Documentazione

non potremo limitarci in avvenire ai provvedimenti sopraindicati. Nasceranno via 
via nuovi problemi riguardanti la riunione delle famiglie, la situazione sociale e 
giuridica dei nuovi immigrati, la loro integrazione sociale mediante una conoscenza 
più approfondita della lingua, il problema scolastico dei figli, i problemi dei 
diritti civili, ecc.

Non entro direttamente in tali temi perché ho avuto modo di parlarne in 
diverse occasioni. Vorrei solo richiamare qui, prima di abbordare il tema più spe­
cifico, un punto che mi è sembrato finora poco atteso e cioè la necessità di insi­
stere su un processo di "integrazione”, che è ben diverso da una semplice acco­
glienza e da una qualunque sistemazione. Integrazione comporta l’educazione dei 
nuovi venuti a inserirsi armonicamente nel tessuto della Nazione ospitante, ad accet­
tarne le leggi e gli usi fondamentali, a non esigere dal punto di vista legislativo 
trattamenti privilegiati che tenderebbero di fatto a ghettizzarli e a farne potenziali 
focolai di tensioni e violenze.

Finora l’emergenza ha un po’ chiuso gli occhi su questo grave problema. In 
proposito il recente documento della Commissione Giustizia e Pace della C.E.I. 
dice: « Non va dimenticata la necessità di regole e di tempi adeguati per l’assi­
milazione di questa nuova forma di convivenza, perché l’accoglienza senza regole 
non si trasformi in dolorosi conflitti » h

È necessario in particolare far comprendere a quei nuovi immigrati che prove­
nissero da Paesi dove le norme civili sono regolate dalla sola religione e dove 
religione e Stato formano un’unità indissolubile, che nei nostri Paesi i rapporti 
tra lo Stato e le organizzazioni religiose sono profondamente diversi. Se le mino­
ranze religiose hanno tra noi quelle libertà e diritti che spettano a tutti i citta­
dini, senza eccezione, non ci si può invece appellare, ad esempio, ai princìpi della 
legge islamica (shari’a) per esigere ad esempio spazi o prerogative giuridiche 
specifiche.

Occorre perciò elaborare un cammino verso l’integrazione multirazziale che 
tenga conto di una reale integrabilità di diversi gruppi etnici. Perché si abbia una 
società integrata è necessario assicurare l’accettazione e la possibilità di assimila­
zione di almeno un nucleo minimo di valori che costituiscono la base di una 
cultura, come ad esempio i princìpi della dichiarazione universale dei diritti del­
l’uomo e il principio giuridico dell’uguaglianza di tutti di fronte alla legge.

Ci sono infatti popoli ed etnie che hanno una storia e una cultura molto 
diversa dalla nostra e di cui ci si può domandare se intendono nello stesso senso 
i diritti umani e anche la nozione di legge. Ciò vale a fortiori dove si verificano 
fenomeni che genericamente chiamiamo col nome di integralismi o fondamenta­
lismi, che tendono a creare comunità separate e che si ritengono superiori alle 
altre. Ma questo è un problema che nel suo insieme riguarda la comunità civile 
e la causa della pacifica convivenza tra le etnie ed io mi limito a richiamarlo. 
Connesso a questo è però il problema della possibilità anche di un dialogo inter­
religioso senza il quale sembra difficile assicurare una tranquillità sociale. Ora 
questo dialogo è possibile? Vi sono pronti i musulmani? Vi siamo pronti noi 
cristiani?

1 Documento Uomini di culture diverse: dal conflitto alla solidarietà. 25 marzo 1990, n. 33 
[RDTo 1990, 416],



Documentazione 1415

Come vedete, si passa a poco a poco dai problemi che toccano la comunità 
civile nel suo insieme a quelli più propriamente religiosi, che consistono sostan­
zialmente, per noi cristiani, nella necessità di valutare e capire a fondo l’Islam oggi 
e nel disporci al massimo di accoglienza e di dialogo possibile senza per questo 
rinunciare ad alcun valore autentico, anzi approfondendo il senso del Vangelo2.

Si tratta in sostanza di rispondere a domande come queste:
a. Che cosa dobbiamo pensare oggi noi cristiani dell’Islam come religione?
b. L’Islam in Europa sarà anch’esso secolarizzato entrando quindi in una 

nuova fase della sua acculturazione europea?
c. Quale dialogo e in genere quale rapporto sul piano religioso è possibile 

oggi in Europa fra cristianesimo e Islam?
d. La Chiesa dovrà rinunciare a offrire il Vangelo ai seguaci dell’Islam?

2. Islam significa etimologicamente "sottomissione” e in special modo sotto­
missione a Dio e a quella rivelazione che egli ha fatto di sé. Noi intenderemo qui 
per Islam l’insieme di tutte le credenze e pratiche che si richiamano a Maometto 
e al Corano, ben consci della complessità di un simile macrocosmo e delle sue 
molteplici ramificazioni nei secoli. In generale possiamo dire che i "pilastri” del­
l’Islam, accettati da tutti i musulmani, sono:

* il riconoscere un Dio solo creatore, misericordioso e giudice universale, e 
Maometto come suo profeta definitivo;

* la preghiera cinque volte al giorno;
* il digiuno del Ramadan;
* l’imposta per i poveri;
* il pellegrinaggio alla Mecca una volta in vita;
* il gihàd interiore, cioè lo sforzo e il combattimento per Dio da intendersi 

anzitutto nella mobilitazione contro le proprie passioni per una vita giusta e la lotta 
contro l’oppressione e l’ingiustizia;

* l’impegno a conformarsi nel privato e nel pubblico a quel modo di vivere 
chiamato shari’a, basato sul Corano, seguendo il quale è possibile fare la volontà 
di Dio in ogni aspetto della vita, religioso, personale, familiare, economico, politico.

Di qui si vede come l’Islam è una religione in cui l’aspetto sociale e civile 
ha una fondamentale importanza.

Anche se i musulmani nel mondo sono oggi diversi per origine etnica e cor­
renti religiose interne e sono cittadini di diversi Stati indipendenti, rimane però 
vero che la fede musulmana è di per se stessa un universalismo che oltrepassa 
le frontiere e rimane sensibile a grandi appelli al ritorno alle origini, così come 
avviene oggi nei movimenti fondamentalisti.

Se tuttavia non è facile parlare di Islam in generale, in conseguenza della 
storia molto complessa e ricca di questa religione, più difficile ancora è definire 
il fenomeno dell’Islam tra noi, dellTslam in Europa. Troppo recente infatti è il suo

2 Cfr. il documento del Segretariato per i non cristiani, oggi Pontificio Consiglio per il dia­
logo interreligioso, del 1984 dal titolo L’atteggiamento della Chiesa di fronte ai seguaci di 
altre religioni [RDTo 1984, 477-486], in particolare ai nn. 20-31 dove si espongono le ragioni 
del dialogo: « La Chiesa si sente impegnata al dialogo soprattutto a motivo della sua fede » (n. 22).



1416 Documentazione

nuovo tipo di presenza nell’Europa occidentale ed è difficile persino stabilirne le 
misure quantitative.

I musulmani nella grande Europa sono circa 23 milioni. Il Paese che ne ha 
la più alta percentuale è senza dubbio l’Unione delle Repubblice Sovietiche. Se­
guono la Francia con 2 milioni e mezzo, la Germania ex Federale con 1 milione 
e 700 mila, l’Inghilterra con 1 milione. Per l’Italia si parla di cifre, tra regolari 
e clandestini, che vanno da 180.000 a 300.000 unità, ma probabilmente il numero 
è oggi più alto. Paesi molto più piccoli di noi rilevano una presenza proporzio­
nalmente assai più elevata, come l’Olanda che ne ha 300.000, o il Belgio che ne 
ha 250.000.

La presenza tra noi non è quindi numericamente molto rilevante, ma si è 
fatta vistosa negli ultimi anni anche perché il loro arrivo in Italia ha coinciso con 
una ripresa delle correnti più integraliste.

È forse la percezione di questo aspetto che sta creando tra noi un certo disagio 
e malessere suscitando alcune delle domande alle quali tenterò di rispondere.

In quanto comunità cristiana, quali sono i princìpi a cui ci richiamiamo in 
questa materia? Possiamo rifarci per brevità a due tipi di testi. Anzitutto a quelli 
del Concilio Vaticano II, che ha parlato dei musulmani soprattutto in due luoghi. 
Al n. 16 della Lumen gentium si dice che « il disegno di salvezza abbraccia anche 
coloro che riconoscono il Creatore, e tra questi in particolare i Musulmani, i quali 
professando di tenere la fede di Abramo, adorano con noi un Dio unico, miseri­
cordioso, che giudicherà gli uomini nel giudizio finale ».

Nel decreto Nostra aetate sulla relazione della Chiesa Cattolica con le religioni 
non cristiane si dice in generale che « la Chiesa Cattolica nulla rigetta di quanto 
è vero e santo in queste religioni » e « considera con sincero rispetto quei modi di 
agire e di vivere quei precetti e quelle dottrine che non raramente riflettono un 
raggio di quella verità che illumina tutti gli uomini ». In particolare afferma di 
guardare con stima ai musulmani che « cercano di sottomettersi con tutto il cuore 
ai decreti di Dio anche nascosti, come si è sottomesso anche Abramo, a cui la 
fede islamica volentieri si riferisce » (n. 2). E a proposito dei « dissensi e ini­
micizie che sono sorti nel corso dei secoli tra cristiani e musulmani » il Concilio 
« esorta tutti a dimenticare il passato e ad esercitare sinceramente la mutua com­
prensione nonché a difendere e promuovere insieme, per tutti gli uomini, la giu­
stizia sociale, i valori morali, la pace e la libertà » (n. 3).

Il Concilio ha avuto dunque cura di richiamare elementi comuni a cristiani 
e musulmani. Per questo è anche significativo che esso abbia omesso altri temi 
importanti per l’Islam. Non vengono menzionati dai testi conciliari né Maometto, 
né il Corano, né l’Islam inteso come essenziale nesso comunitario tra i credenti, 
né il pellegrinaggio alla Mecca, né la shari’a. Viene menzionata la comune ascen­
denza abramitica, ma non Gesù che nell’Islam è presente e però è assai lontano 
da come lo vede il cristianesimo. Per i musulmani Gesù, il figlio di Maria Vergine 
(e la figura di Maria è venerata presso i musulmani), non è né profeta definitivo, 
né Figlio di Dio e neppure è morto realmente sulla croce. Manca così la dimen­
sione vera e propria della redenzione.

Ai testi conciliari che già indicano, malgrado le omissioni sopra notate, con 
quale rispetto, con quale apertura di spirito e prontezza di dialogo deve procedere



Documentazione 1417

un cristiano nel riflettere sull’Islam, possiamo ancora aggiungere un testo di Gio­
vanni Paolo II che potrà fugare anche i dubbi di quanti temono che mediante la 
frequentazione e il dialogo con l’Islam venga meno la chiarezza della fede cattolica. 
Dice Giovanni Paolo II nella sua prima Enciclica Redemptor hominis al n. 11: 
« Il Concilio ecumenico [Vaticano II] ha dato un impulso fondamentale per for­
mare l’autocoscienza della Chiesa, offrendoci, in modo tanto adeguato e compe­
tente, la visione dell’orbe terrestre come di una ”mappa” di varie religioni ». Il 
Concilio « è pieno di profonda stima per i grandi valori spirituali, anzi, per il 
primato di ciò che è spirituale e trova nella vita dell’umanità la sua espressione 
nella religione, e, inoltre, nella moralità, con diretti riflessi su tutta la cultura ... 
Per l’apertura data dal Concilio Vaticano II, la Chiesa e tutti i cristiani hanno 
potuto raggiungere una coscienza più completa del mistero di Cristo, "mistero 
nascosto da secoli” in Dio, per essere rivelato nel tempo, nell’uomo Gesù Cristo 
e per rivelarsi continuamente in ogni tempo ».

Giovanni Paolo II non vede dunque opposizione, anzi convergenza, tra l’atten­
zione al dialogo interreligioso e l’accresciuta coscienza della propria fede. È con 
questo spirito e con questa fiducia che cerchiamo di rispondere alle domande che 
ci siamo posti all’inizio.

1. I valori storici dell’Islam

Che cosa pensare dell’Islam in quanto cristiani? Che cosa significa esso per 
un cristiano dal punto di vista della storia della salvezza e dell’adempimento del 
disegno divino nel mondo? Perché Dio ha permesso che l’Islam, unica tra le grandi 
religioni storiche, sorgesse sei secoli dopo l’evento cristiano, tanto che alcuni tra 
i primi testimoni lo ritennero un’eresia cristiana, un ramo staccato dall’unico e 
identico albero? Che senso può avere nel piano divino il sorgere di una religione 
in certo modo così vicina al cristianesimo come mai nessun’altra religione storica 
e insieme così combattiva, così capace di conquista, tanto che alcuni temono che 
essa possa, con la forza della sua testimonianza, fare molti proseliti in un’Europa 
infiacchita e senza valori?

A questa domanda così complessa non è facile dare una risposta semplice che 
tuttavia è in parte anticipata da quanto abbiamo riferito del Vaticano II. Si tratta 
di una fede che avendo grandi valori religiosi e morali ha certamente aiutato 
centinaia di milioni di uomini a rendere a Dio un culto onesto e sincero e insieme 
a praticare la giustizia. Quello della giustizia è infatti uno dei valori più fortemente 
affermati dallTslam. « O voi che credete, praticate la giustizia — dice il Corano 
nella Sura quarta — praticatela con costanza, in testimonianza di fedeltà a Dio, 
anche a scapito vostro, o di vostro padre, o di vostra madre, o dei vostri parenti, 
sia che si tratti di un ricco o di un povero perché Dio ha priorità su ambedue » 
(Sura 4, 135).

In un mondo occidentale che perde il senso dei valori assoluti e non riesce più 
in particolare ad agganciarli a un Dio Signore di tutto, la testimonianza del primato 
di Dio su ogni cosa e della sua esigenza di giustizia ci fa comprendere i valori 
storici che l’Islam ha portato con sé e che ancora può testimoniare nella nostra 
società.



1418 Documentazione

2. L’Islam in Europa
Una seconda domanda: ci sarà una secolarizzazione per l’Islam in Europa?
La domanda è legittima se si pensa al difficile percorso del cristianesimo nel­

l’alveo della modernità negli ultimi tre secoli. La confrontazione tra pensiero 
moderno razionale, scientifico e tecnico, tendente all’analisi e alla distinzione dei 
ruoli e delle competenze e la tradizione cristiana uscita dal mondo unitario medio­
evale, ha segnato un cammino faticoso di cui solo il Concilio Vaticano II ha potuto 
consacrare alcuni risultati armonicamente raggiunti, pur se non ancora del tutto 
recepiti. Va emergendo però sempre più chiaramente che la fede in un Dio fatto 
uomo ed entrato nelle vicende umane è una forza che permette di cogliere anche 
nel divenire economico, sociale e culturale, i segni della presenza di Dio e quindi 
il senso positivo di un cammino di fede neH’ambito della modernità.

Non è pensabile che l’Islam in Europa non si trovi prima o poi ad affrontare 
una simile sfida. Sappiamo anzi che dalla fine della prima guerra mondiale fino 
ad oggi vi sono state molte proposte, tendenze, partiti, soluzioni secondo le quali 
il mondo musulmano, nelle sue diverse ramificazioni, etnie e territori, ha preso 
coscienza dell’avvento dell’era della tecnica e delle esigenze di razionalità che essa 
comporta. Bisogna dire però che fino ad ora la fede nei grandi "pilastri” dell’Islam 
non sembra aver avvertito in maniera preoccupante la scossa derivante dai princìpi 
della modernità. Prevalgono in questo momento le tendenze fondamentaliste, che 
cercano di appropriarsi dei risultati tecnici, ma staccandoli dalle loro premesse cul­
turali occidentali con la volontà di risolvere, nella linea della tradizione antica, 
tutti i problemi politici o sociali per mezzo della religione. Non si ammette quindi 
separazione tra religione e Stato, tra religione e politica, e nell’interpretazione 
letterale del Corano vengono cercati tutti i princìpi per la risposta agli interro­
gativi contemporanei, anche sociali ed economici.

È difficile prevedere che cosa potrà avvenire in un futuro più remoto e non è 
il caso di indulgere a ipotesi azzardate. Sembra corretto, nel quadro di quell’atteg­
giamento di rispetto che prima abbiamo richiamato, auspicare e aiutare affinché 
il trapasso necessario ad una assunzione non puramente materiale delle agevolazioni 
tecniche che vengono dall’Occidente sia accompagnato da uno sforzo serio di rifles­
sione storico-critica sulle proprie fonti religiose e teologiche cercando « quell’ar­
monia tra la visione filosofica del mondo e la legge rivelata »3, che era già presente 
in alcuni dei filosofi arabi conosciuti e utilizzati da San Tommaso. Dobbiamo ado­
perarci affinché i musulmani riescano a chiarire e a cogliere il significato e il valore 
della distinzione tra religione e società, fede e civiltà, Islam politico e fede musul­
mana, mostrando che si possono vivere le esigenze di una religiosità personale e 
comunitaria in una società democratica e laica dove il pluralismo religioso viene 
rispettato e dove si stabilisce un clima di mutuo rispetto, accoglienza e di dialogo 4-

3. L’atteggiamento della Chiesa e il dialogo
Alla luce di quanto fin qui detto, quale dialogo è possibile oggi e quale deve 

essere l’atteggiamento della nostra Chiesa a questo proposito?

3 Cfr. L. Gardet, L’Islam e i cristiani, Roma 1988, p. 114.
4 Si veda in particolare M. Borrmans, Orientamenti per un dialogo, Roma 1988.



Documentazione 1419

Mi pare opportuna una distinzione tra dialogo interreligioso in generale e dialogo 
tra singoli credenti.

Il primo è quello che si svolge a livelli più ufficiali, tra rappresentanti religiosi 
di ambo le parti. Esso ha le sue regole indicate nel Vaticano II e poi in documenti 
come le norme edite dal Segretariato per il dialogo interreligioso (cfr. in particolare 
"L’atteggiamento della Chiesa di fronte ai seguaci di altre religioni", 1984). Da noi 
a Milano esiste una Commissione diocesana per l’ecumenismo e il dialogo; in questo 
senso lavora anche la Segreteria per gli Esteri ed è stato creato recentemente un 
Centro ambrosiano di documentazione per le religioni, con attenzione speciale per 
il mondo musulmano. Sono pure da menzionare le presenze di Istituti missionari 
come il PIME che hanno ormai una lunga tradizione di conoscenza e di dialogo 
con queste realtà. Tale dialogo è riservato piuttosto ai competenti.

Vorrei spendere una parola per quel dialogo che si svolge a livello quotidiano 
a contatto con i musulmani che incontriamo oggi sempre più frequentemente. Va 
tenuto presente il fatto che non sempre la singola persona incarna e rappresenta 
tutte le caratteristiche che astrattamente designano un credente di quella religione. 
Come avviene per i cristiani, così anche per i musulmani non tutti aderiscono 
in pratica e con piena coscienza ai precetti e alle dottrine prescritte e ciò proba­
bilmente anche a causa dello scarso retroterra culturale di molti immigrati di recente. 
Il problema non è tanto di fare grandi discussioni teologiche, ma anzitutto di cer­
care di capire quali sono i valori che realmente una persona incarna nel suo vissuto 
per considerarli con attenzione e rispetto. Si potranno trovare, non di rado, molte 
più consonanze pratiche di quanto non avvenga in una disputa teologica. Ciò vale 
soprattutto per i valori vissuti della giustizia e della solidarietà. Tuttavia questa 
considerazione individuale deve sempre tener conto delle dinamiche di gruppo. 
Infatti l’Islam non è solo fede personale, bensì realtà comunitaria molto compatta 
e una parola d’ordine lanciata da qualche voce autorevole al momento opportuno 
può ricompattare e ricondurre a unità serrata anche i soggettivismi o i sincretismi 
religiosi vissuti da un singolo individuo.

Per quanto riguarda più in generale l’atteggiamento della nostra Chiesa e le 
attitudini che si raccomandano a tutti i nostri cristiani, vorrei richiamare breve­
mente l’attenzione su alcuni punti che derivano dai princìpi già sopra esposti:

1. Occorre accogliere motivando cristianamente il perché della nostra acco­
glienza, dicendolo in una lingua "comprensibile”, che è più spesso quella dei fatti 
e della carità, dando ai musulmani il senso dello spessore religioso che pervade 
la nostra accoglienza.

2. Occorre ricercare insieme un obiettivo comune di tolleranza e mutua accet­
tazione. Non mancano per questo i testi anche nel Corano. Dobbiamo sfatare a poco 
a poco il pregiudizio in essi radicato che i non musulmani sono di fatto non cre­
denti. Solo quando ci riconosceremo nel comune solco della fede di Abramo potremo 
Parlarci con più distensione superando i pregiudizi.

3. Dobbiamo far cogliere loro che anche noi cristiani siamo critici verso il con­
sumismo europeo, l’indifferentismo e il degrado morale che c’è tra noi, far vedere 
che prendiamo le distanze da tutto ciò. Data la loro abitudine a vedere legate 
religione e società e anche in forza delle esperienze storiche delle crociate, essi 
tendono a identificare l’Occidente col cristianesimo e a comprendere sotto una sola



1420 Documentazione

condanna i vizi dell’Occidente e le colpe dei cristiani. Bisogna far comprendere 
che siamo solidali con loro nella proclamazione di un Dio Signore dell’universo, 
nella condanna del male e nella promozione della giustizia.

4. Il dialogo con i musulmani sarà in particolare per noi un’occasione per riflet­
tere sulla loro forte esperienza religiosa che tutto finalizza alla riconsegna a Dio 
di un mondo a Lui sottomesso. In questo, anche il nostro giusto senso della laicità 
dovrà guardarsi dall’esser vissuto come una separazione o addirittura opposizione 
tra il cammino dell’uomo e quello del cristiano.

Vi sarebbe da dire una parola più specifica per le nostre comunità e in parti­
colare per i presbiteri che le presiedono. Vi sono due posizioni errate da evitare 
e una posizione corretta da promuovere.

Prima posizione errata; la noncuranza del fenomeno. Il limitarsi a pensare 
all’Islam come a una costellazione remota che ci sfiora soltanto di passaggio o 
che ci tocca per i problemi di assistenza, ma che non avrà impatto culturale e 
religioso nelle nostre comunità. Da questa posizione si scivola facilmente a senti­
menti di disagio e quasi di rifiuto o di intolleranza.

Seconda posizione errata: lo zelo disinformato. Si fa di ogni erba un fascio, 
si propugna l’uguaglianza di tutte le fedi senza rispettarle nella loro specificità, si 
offrono indiscriminatamente spazi di preghiera o addirittura luoghi di culto senza 
aver prima ponderato che cosa significhi questo per un corretto rapporto inter­
religioso. Al riguardo saranno necessarie norme precise e rigorose, anche per 
evitare di essere fraintesi.

La posizione corretta è lo sforzo serio di conoscenze, la ricerca di strumenti 
e l’interrogazione di persone competenti. Penso, in particolare, ai casi molto diffi­
cili e spesso fallimentari dei matrimoni misti. Esistono ormai nell’ambito della 
diocesi persone di riferimento, corsi e specialisti che sono a disposizione. Un sup­
plemento di cultura e di conoscenza in questo campo sarà necessario in avvenire 
in particolare per i preti.

Come è chiaro da quanto detto, pensiamo fermamente che il tempo delle lotte 
di conquista da una parte e delle crociate dall’altra debba considerarsi come finito. 
Noi auspichiamo rapporti di uguaglianza e fraternità e insistiamo e insisteremo 
perché a tali rapporti si conformi anche il costume e il diritto vigente nei Paesi 
musulmani riguardo ai cristiani, perché si abbia una giusta reciprocità. Conosciamo 
i problemi giuridici e teologici che i nostri fratelli dellTslam hanno nei loro Paesi 
per riconoscere alle comunità cristiane minoritarie i diritti che qui da noi sono rico­
nosciuti alle minoranze, ma non possiamo pensare che tali problemi non possano 
essere risolti affidandosi a quella conduzione divina della storia che è vanto del­
lTslam aver sempre accettato in mezzo a tante dolorose vicissitudini.

Il nostro atteggiamento vuole in ogni caso ispirarsi a quello di San Francesco 
d’Assisi che scriveva nella sua Regola, al cap. XVI "Di coloro che vanno tra i sara­
ceni": « I frati che vanno tra i saraceni col permesso del loro ministro e servo 
possono ordinare i rapporti spirituali in mezzo a loro in due modi. Un modo è che 
non facciano liti e dispute, ma siano soggetti ad ogni creatura umana per amore 
di Dio e confessino di essere cristiani. L’altro è che, quando vedranno che piace 
al Signore, annunzino la parola di Dio ... e tutti i frati, ovunque sono, si ricordino



Documentazione 1421

che hanno consegnato e abbandonato il loro corpo al Signore nostro Gesù Cristo 
e che per suo amore devono esporsi ai nemici sia visibili che invisibili ».

Nessuna contesa dunque, nessun uso della forza, esposizione sincera e a tempo 
opportuno di ciò che credono, accettazione anche di disagi e sofferenze per amore 
di Cristo.

4. Annunciare il Vangelo di Gesù

Una quarta ed ultima domanda: può la Chiesa rinunciare ad annunciare il 
Vangelo ai musulmani?

Occorre fare anzitutto una distinzione. Altro è infatti l’annuncio, altro è il 
dialogo.

Il dialogo parte dai punti comuni, si sforza di allargarli cercando ulteriori con­
sonanze, tende all’azione comune sui campi in cui è possibile subito una collabo- 
razione, come sui temi della pace, della solidarietà e della giustizia.

L’annuncio è la proposta semplice e disarmata di ciò che appare più caro ai 
propri occhi, di ciò che non si può imporre né barattare con alcunché, di ciò che 
costituisce il tesoro a cui si vorrebbe che tutti attingessero per la loro gioia. Per 
il cristiano il tesoro più caro è la croce, è il mistero di un Dio che si dona nel 
suo Figlio fino ad assumere su di sé il nostro male e quello del mondo perché noi 
ne usciamo fuori. Non sempre questo annuncio può essere fatto in modo esplicito, 
soprattutto nelle società chiuse e intolleranti. È un caso oggi non infrequente in 
alcuni Paesi. Ma anche nei Paesi cosiddetti liberi ci si scontra talora con chiusure 
mentali così forti da costituire quasi una barriera. Allora la proposta assume la 
forma della testimonianza quotidiana, semplice e spontanea, e quella della carità 
e anche del dono della vita, fino al martirio. È il principio sopra ricordato di San 
Francesco.

Con questa distinzione riprendiamo dunque la nostra ultima domanda: può la 
Chiesa Cattolica rinunciare a proporre il Vangelo a chi ancora non lo possiede?

Certamente no, come anche ai musulmani non viene chiesto di rinunciare al 
loro desiderio di allargare la ’umma, la comunità dei credenti. Ciò che conterà 
sarà lo stile, il modo, cioè quelle caratteristiche di rispetto e di amore, quello stile 
di attenzione e di desiderio di comunicare la gioia nella pace che è proprio di 
chi accetta le Beatitudini. Questo stile non è senza riscontri anche nel mondo 
dell’Islam. Si legge infatti anche nel Corano-. « Chiama gli uomini alla Via del 
Signore, con saggi ammonimenti e buoni, e discuti con loro nel modo migliore ... 
Pazienta, e sappi che il tuo pazientare è solo possibile in Dio ... perciocché Dio 
e con coloro che lo temono, con coloro che fanno del bene » (Sura XVI, 125-127). 
Raggiungeremo così tutti anche quell’atteggiamento missionario che ha caratteriz­
zato il ministero di Ambrogio in mezzo ai pagani del suo tempo.

Conclusione

Maometto nasce oltre due secoli dopo il tempo di S. Ambrogio e non vi è 
quindi nell’opera del Santo nulla che si riferisca direttamente al nostro tema, ma 
è interessante notare che la comunità di Ambrogio era una comunità religiosa-



1422 Documentazione

mente minoritaria. Due terzi della popolazione che in quel tempo abitava nella 
zona di Milano non era cristiana. Eppure « sembra che a Milano non esistesse 
un ministero organizzato per l’evangelizzazione dei pagani ... Nel De officiis mini­
strorum Ambrogio non dà alcuna istruzione ai chierici per il lavoro di conversione 
dei pagani » 5. La via ordinaria per la quale essi venivano a conoscenza del cri­
stianesimo era la frequenza libera alla predicazione, aperta a tutti, i colloqui 
con il Vescovo come nel caso di Agostino e specialmente il contatto con i cristiani 
e la loro condotta esemplare. Ambrogio poneva la sua cura nel far progredire 
la comunità cristiana come tale, per mezzo di essa, e non con un ministero orga­
nizzato, avveniva l’influsso sui pagani.

Non dunque un proselitismo invadente, bensì l’immagine di una comunità 
plasmata dal Vangelo e dall’Eucaristia, zelante nella carità, libera e serena nel 
suo impegno civile quotidiano, coraggiosa nelle prove, sempre piena di speranza. 
È questa la nostra forza principale oggi, in un mondo secolarizzato, e questa 
forza è quella delle origini, quella della Chiesa di S. Ambrogio e della Chiesa 
dei nostri giorni.

Carlo Maria Card. Martini
Arcivescovo di Milano

5 Cfr. V. Monachino, S. Ambrogio e la cura pastorale a Milano nel secolo IV, Milano 
1973, p. 48.



Documentazione 1423

COMUNICATO DELLA CURIA DI PADOVA 
CIRCA GABRIELE BASMAGI

Per opportuna conoscenza si pubblica il seguente comunicato emanato dalla 
Curia di Padova.

Giungono a questa Curia diocesana sempre più frequenti richieste d’informa­
zione e di chiarificazione a proposito di celebrazioni, esorcismi, riti e cerimonie, 
compiute da un certo GABRIELE BASMAGI di anni 47, nato ad Aleppo (Siria) 
e residente a Padova, in Via Asolo 11.

Dopo aver espletato accurate indagini, la Curia Vescovile di Padova

COMUNICA

1. Il Basmagi non è sacerdote cattolico; richiesto di esibire un attestato della 
sua ordinazione presbiterale non lo ha fatto, né voluto fare.

2. Secondo informazioni fornite da S.S. Ignatius Zakka I Iwas, Patriarca 
Siro-Ortodosso d’Antiochia, il Basmagi sarebbe stato ordinato sacerdote illecita­
mente da un Vescovo Siro residente in Brasile.

3. Il Basmagi ha fondato un’associazione di cosiddetto "apostolato missio­
nario” denominata "Chiesa cattolica ortodossa dei Siri d’Antiochia” insieme con 
il signor Vittorio Maria Francescone. Questi è un noto "vagans” italiano, che da 
alcuni anni passa da un gruppo ad un altro ed è stato più volte incriminato per 
truffa dall’autorità giudiziaria.

Il Patriarca Siro-Ortodosso di Antiochia, che mantiene fraterni rapporti ecu­
menici con la Santa Sede, ha espresso la sua preoccupazione per l’attività del Ba­
smagi, il quale abusa del nome della Chiesa Siro-Ortodossa.

4. Il Basmagi ha tratto in inganno molte persone.

Ciò premesso, la Curia Vescovile di Padova

DISPONE 
quanto segue:

1. Viene proibito in via assoluta al sig. Basmagi Gabriele di presentarsi e 
agire in nome della Chiesa Cattolica e di compiere qualsiasi celebrazione e cerimonia 
liturgica, nelle chiese e in luoghi di culto appartenenti alla Diocesi di Padova.

2. Si diffida il suddetto signore dal compiere esorcismi, riti e cerimonie anche 
in privato, inducendo nell’errore i fedeli cattolici.

3. Si invitano tutti i fedeli a non partecipare alle suddette illecite celebrazioni 
e a non dare alcun credito alle assicurazioni o minacce che il suddetto signore 
dovesse proferire, presentando se del caso, regolare denuncia alla competente 
autorità.

Quanto sopra disposto viene dettato dal grave obbligo che incombe sui Pastori 
a tutela della fede cristiana, e per il mantenimento delle fraterne relazioni che la 
Chiesa Cattolica intrattiene con la Chiesa Siro-Ortodossa di Antiochia, la quale 
e preoccupata di salvaguardare il suo buon nome.

Padova, 17 dicembre 1990





1425

Indice dell'anno 1990

Atti del Santo Padre

L’Arcivescovo è nominato Custode Pontificio per la Sacra Sindone, pag. 731
Il nuovo Vescovo Ausiliare Mons. Pier Giorgio Micchiardi, pag. 1259

Lettera Enciclica - Lettere Apostoliche - Costituzione Apostolica
Lettera Enciclica Redemptoris missio circa la permanente validità del mandato 

missionario, pag. 1264
Lettera Apostolica Plurimum significans per il XIV Centenario dell’elevazione al 

Pontificato di S. Gregorio Magno, pag. 662
Lettera Apostolica Maestro en la fe in occasione del IV Centenario della morte 

di San Giovanni della Croce, dottore della Chiesa, pag. 1322
Costituzione Apostolica Ex corde Ecclesiae sulle Università Cattoliche, pag. 887

Beatificazioni
Beatificazione del Venerabile Filippo Rinaldi (29.4):

Omelia nella Messa della Beatificazione, pag. 391
Beatificazione del Venerabile Pier Giorgio Frassati (20.5):

— Cronaca, pag. 532
— Omelia nella Messa della Beatificazione, pag. 533
— Il ringraziamento e l’augurio dei giovani, pag. 536
— Prima della Regina caeli, pag. 536
— Nell’Udienza ai pellegrini, pag. 537
— Indirizzo di omaggio di Mons. Arcivescovo, pag. 538
— Saluto dell’Assistente Ecclesiastico Generale dell’A.C.L, pag. 539
— All’Udienza generale (23.5), pag. 540

Beatificazione del Venerabile Giuseppe Allamano (7.10):
— Omelia della Beatificazione, pag. 1025
— Prima deìVAngelus, pag. 1027
— All’Udienza per i pellegrini (8.10), pag. 1028

Messaggi - Lettere
Messaggio per la Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni 1990, pag. 3
Messaggio per la XXIV Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, pag. 21
Messaggio per la Giornata Mondiale dei malati di lebbra, pag. 24
Messaggio per la Quaresima 1990, pag. 71
Messaggio pasquale 1990, pag. 383
Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 1990, pagg. 652, 3*
Messaggio per la Giornata Mondiale delle Migrazioni, pag. 733
Messaggio per l’inizio dell’Anno Ignaziano, pag. 737
Messaggio ai Giovani e alle Giovani per la VI Giornata Mondiale della Gioventù 

1991, pag. 742
Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1991, pag. 1314
Messaggio natalizio 1990, pag. 1342
Lettere all’Arcivescovo:

— in risposta per gli auguri pasquali, pag. 375
— in ringraziamento per il contributo alla "Carità del Papa”, pag. 651

Lettera nel cinquantesimo della morte di Don Orione, pag. 229
Lettera a tutti i Sacerdoti della Chiesa in occasione del Giovedì Santo 1990, pag. 378
Lettera per l’apostolato delle Comunità Neocatecumenali, pag. 1023
Lettera del Cardinale Segretario di Stato per la Giornata dell’Università Cattolica, 

pag. 393



1426 Indice dell’anno 1990

Omelie e discorsi
Alla Plenaria del Pontifìcio Consiglio della Cultura (12.1), pag. 6
Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (13.1), pag. 9
Alla Rota Romana per l’apertura dell’anno giudiziario (18.1), pag. 17
Il Viaggio apostolico nell’Africa Occidentale (7.2), pag. 74
Al Pontifìcio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari (9.2), pag. 77
Ad un Convegno sui Religiosi promosso dalla C.E.I. (9.2), pag. 81
Ai Membri del Consiglio della Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi (15.2), 

pag. 84
Alla Confederazione Italiana dei Consultori Familiari di Ispirazione Cristiana (2.3), 

pag. 223
Al Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale (3.3), pag. 226
Alla Plenaria del Pontifìcio Consiglio delle Comunicazioni Sociali (15.3), pag. 231
Visita pastorale alla Chiesa Eporediese (18-19.3):

— Omelia nella Concelebrazione a San Benigno Canavese, pag. 234
— Incontro con il mondo rurale a San Benigno Canavese, pag. 237
— Discorso nelle Officine Olivetti ad Ivrea, pag. 238
— Discorso nello Stabilimento Lancia Auto a Chivasso, pag. 241

Durante la visita alla sede della C.E.I. (27.3), pag. 245
Alla Penitenzieria Apostolica (31.3), pag. 247
Annuncio di un’Assemblea speciale per l’Europa del Sinodo dei Vescovi (22.4), 

pag. 385
Il Viaggio apostolico nella Repubblica Federativa Ceka e Slovacca (25.4), pag. 386
Ad un Convegno di pastorale familiare promosso dalla C.E.I. (28.4), pag. 388
Al Consiglio Superiore delle Pontifìcie Opere Missionarie (4.5), pagg. 376, 6*
La Visita pastorale in Messico e a Curaçao (16.5), pag. 523
Alla Plenaria del Pontifìcio Consiglio per la Famiglia (17.5), pag. 526
All’Assemblea della Conferenza Episcopale Italiana (/7.5), pag. 529
Il Viaggio apostolico a Malta (30.5), pag. 541
Per la Benedizione dello Stadio Olimpico di Roma (31.5), pag. 544
Alla riunione di consultazione dell’Assemblea speciale per l'Europa del Sinodo dei 

Vescovi (5.6), pag. 655
Ai ragazzi partecipanti ad un Raduno internazionale di "ministranti” (30.8), pag. 746
Il VII Viaggio Apostolico in Africa (12.9), pag. 905
Ai partecipanti ad un Convegno di cappellani delle Carceri (18.9), pag. 907
Ai partecipanti ad un ritiro mondiale per sacerdoti (18.9), pag. 909
Ai dirigenti dello Scoutismo internazionale (20.9), pag. 912
Al Consiglio Internazionale per la Catechesi (28.9), pag. 913
Ai Gruppi di preghiera di Padre Pio (29.9), pag. 915
Alla celebrazione inaugurale del Sinodo dei Vescovi (30.9), pag. 916
Per la chiusura dell’Assemblea del Sinodo dei Vescovi (27.10), pag. 1029
Alla Plenaria della Pontifìcia Accademia delle Scienze (29.10), pag. 1033
Alla Federazione Internazionale dei Farmacisti Cattolici (3.11), pag. 1151
Ai Volontari Ospedalieri e agli Operatori Sanitari Cattolici (17.11), pag. 1153
Alla Conferenza Internazionale sulla mente umana (17.11), pag. 1155
Alla Plenaria del Pontifìcio Consiglio per i Laici (23.11), pag. 1159
All’Incontro Nazionale dei ”Cursillos de cristiandad” (24.11), pag. 1161
Ai partecipanti ad un Convegno della C.E.I. per il Centenario della Rerum novarum 

(1.12), pag. 1260
Al Comitato scientifìco-organizzatore delle Settimane Sociali (3.12), pag. 1262
A studiosi della regolazione naturale della fertilità (14.12), pag. 1333
Ai Cardinali e alla Curia Romana per gli auguri di Natale (20.12), pag. 1336

Atti della Santa Sede
Sinodo dei Vescovi:

VIII Assemblea Generale Ordinaria
Discorsi del Santo Padre:
— Alla celebrazione inaugurale (30.9), pag. 916
— Per la chiusura (27.10), pag. 1029
Instrumentum laboris, pag. 841
Messaggio dei Padri Sinodali al Popolo di Dio, pag. 1037



Indice dell’anno 1990 1427

Congregazione per la Dottrina della Fede:
Istruzione Donum veritatis sulla vocazione ecclesiale del teologo, pag. 665 

9
Congregazione per le Chiese Orientali:

La Colletta "Pro Terra Sancta”, pag. 87

Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti:
Il Beato Pier Giorgio Frassati Patrono delle Confraternite d’Italia, pag. 747

, Congregazione delle Cause dei Santi:
Promulgazione di Decreti riguardanti:
— un miracolo (Ven. Filippo Rinaldi), pag. 249

1 — un miracolo (Ven. Giuseppe Allamano), pag. 749
— le virtù eroiche del Servo di Dio Fratei Teodoreto, pag. 249
Decreto sulle virtù eroiche del Servo di Dio Fratei Teodoreto, pag. 750

Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica:
Direttive sulla formazione negli Istituti Religiosi - Potissimum institutioni, pag. 89

Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti:
, Per la Giornata Mondiale del Turismo 1990, pag. 919

Ponticio Consiglio per l’Interpretazione dei Testi Legislativi:
Risposta ad un quesito, pag. 753

Consiglio Internazionale per la Catechesi:
La catechesi degli adulti nella comunità cristiana - Alcune linee e orientamenti, 
pag. 547

' Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Decreto generale sul matrimonio canonico:
— Recognitio della Santa Sede - Segreteria di Stato, pag. 1164
— Decreto di promulgazione, pag. 1165
— Testo, pag. 1166

Intesa tra autorità scolastica e Conferenza Episcopale Italiana per l’insegnamento 
della religione cattolica nelle scuole pubbliche:

— Decreto di promulgazione del testo dell’Intesa, pag. 756
— Testo dell’Intesa, pag. 757
— Dichiarazione del Presidente della C.E.I. Card. Ugo Poletti, pag. 759
— Dichiarazione del Ministro della Pubblica Istruzione On. Sergio Mattarella, 

pag. 760
— Dichiarazione della Presidenza della C.E.I., pag. 762
— Testo coordinato delle Intese 14-12-1985 e 13-6-1990, pag. 764

Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano per gli anni novanta: Evangelizza­
zione e testimonianza della carità, pag. 1345

Lettera del Cardinale Presidente ai sacerdoti italiani, pag. 1061

Presidenza:
— Comunicato in occasione della Giornata della donna, pag. 251
— Messaggio per la Giornata dell’Università Cattolica, pag. 395
— Messaggio: La Giornata per la "Carità del Papa”, pag. 679
— Nota: L’Istruzione della Congregazione per la Dottrina della Fede sulla voca­

zione ecclesiale del teologo, pag. 680
— Messaggio per l’Anno Intemazionale dell’Alfabetizzazione, pag. 769

Consiglio Episcopale Permanente:
— Comunicato dei lavori (15-18.1), pag. 30
— Comunicato dei lavori (26-28.3), pag. 253
— Comunicato dei lavori (17-20.9), pag. 923



1428 Indice dell'anno 1990

— Messaggio per il rinnovamento cristiano dell’Europa e dell’Italia, pag. 27
— Lettera su alcuni problemi dell’Università e della cultura in Italia, pag. 396 
— Messaggio in occasione della XIII Giornata per la vita 1991, pag. 1191

XXXII Assemblea Generale (14-18 maggio 1990):
— Discorso del Santo Padre, pag. 529
— Comunicato dei lavori, pag. 567
— Delibere e deliberazioni approvate dalla XXXII Assemblea Generale - Deter­

minazioni predisposte dai Presidenti delle Conferenze Episcopali Regionali, 
pag. 1043

XXXIII Assemblea Generale (Collevalenza, 19-22 novembre 1990):
Comunicato dei lavori, pag. 1187

Commissione Episcopale per la cooperazione tra le Chiese:
Nota pastorale I laici nella missione "ad gentes" e nella cooperazione tra i 
popoli, pag. 131

Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro:
Messaggio per la Giornata del Ringraziamento 1990 nel Centenario della Rerum 
novarum, pag. 1193

Commissione ecclesiale Giustizia e Pace:
Nota pastorale Uomini di culture diverse: dal conflitto alla solidarietà, pag. 405

Segretariato per l’ecumenismo e il dialogo:
Nota pastorale La formazione ecumenica nella Chiesa particolare, pag. 148

Comitato scientifico-organizzatore delle Settimane Sociali dei cattolici italiani:
I cattolici italiani e la nuova giovinezza d'Europa - Documento preparatorio della
XLI Settimana Sociale dei cattolici italiani (2-5 aprile 1991), pag. 1064

Consulta Nazionale per la Pastorale della Sanità - Consulta Ecclesiale delle Opere 
Caritative e Assistenziali:

— Anziani non autosufficienti: problemi e prospettive pastorali, pag. 505
— La situazione degli anziani nella società italiana, pag. 507
— Aspetti pastorali del problema dei malati mentali, pag. 955
— Aspetti pastorali del problema della tossicodipendenza, pag. 1198

Ufficio Nazionale per l'Educazione, la Scuola e l'Università:
Sussidio pastorale Fare pastorale della scuola oggi in Italia, pag. 926

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Comunicazioni:
Nuovi Vescovi nella Regione Pastorale Piemontese:

— Fossano, pag. 421
— Novara, pag. 1375
— Torino, pag. 1259

Documenti:
Il lavoro festivo, pag. 257
Comunicato su presunte apparizioni e fenomeni di psicosi collettiva, pag. 961

Varie:
La prima "festa liturgica” del Beato Pier Giorgio Frassati, pag. 771
Nomine, pagg. 260, 711



Indice dell'anno 1990 1429

Atti dell’Arcivescovo

Lettere pastorali - Decreti - Disposizioni
Lettera pastorale per il Programma 1990-1991: Destatevi, preparate le lucerne.', 

pag. 779
Appendice: Proposte operative, pag. 803

Decreto di indizione della Visita pastorale dell’Arcidiocesi, pag. 423
Nomina di Convisitatori e Previsitatori nello svolgimento della Visita pastorale, 

pag. 685
Lettera per la Visita pastorale dell’Arcidiocesi: In attesa della gioia di incontrarvi, 

pag. 809
Preghiera per la Visita pastorale, pag. 816
Allegato: Natura e finalità della Visita pastorale - Sussidi per la preparazione, 
pag. 817

Centro Giornali Cattolici - Statuti, pag. 41
Dichiarazione su Roberto Casarin e l’Associazione "Cristo nell’uomo”, pag. 262
Costituzione del "Servizio Migranti”, pag. 263
Statuti del "Servizio Migranti”, pag. 264
Disposizioni sulla formazione permanente del clero, specialmente di quello giovane, 

pag. 425
Indicazioni pastorali circa Medjugorje, pag. 962
Ristrutturazione pastorale degli Organismi della Curia Metropolitana, pag. 1203
Nomina di Delegati Arcivescovili, pag. 1205

Messaggi e lettere
Messaggio per la Settimana di preghiera per l’unità dei Cristiani, pag. 40
Appello per la Giornata della Cooperazione Diocesana 1990, pag. 163
Messaggio per la Quaresima, pag. 173
Messaggio in occasione della visita del Papa ad Ivrea, pag. 261
Lettera ai Parroci per la Giornata della Caritas, pag. 57
Lettera di invito a medici e operatori sociali per la Giornata della Caritas, pag. 302
Messaggio per la Pasqua, pag. 427
Messaggio per Giornata dell’Università Cattolica, pag. 449
Messaggio per la novena e la festa della Consolata, pag. 451
Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale, pagg. 1097, 1*
Lettera ai parroci circa le attività formative dei giovani sacerdoti, pag. 1119
Lettera di presentazione della "Settimana residenziale di aggiornamento teologico 

e di fraternità sacerdotale”, pag. 1122
Appello per la cooperazione economica nella Chiesa, pag. 1210
Messaggio per la Giornata dei Settimanali diocesani, pag. 1214
Messaggio per la Giornata del Seminario, pag. 1377
Messaggio a tutta la diocesi per Natale, pag. 1385

Beatificazioni
Beatificazione del Venerabile Filippo Rinaldi:

Omelia nelle celebrazioni torinesi, pag. 581
Beatificazione del Venerabile Pier Giorgio Frassati:

— Cronaca, pag. 589
— Messaggio alla diocesi per la Beatificazione, pag. 590
— Omelia nella Concelebrazione di ringraziamento, pag. 592
— Indirizzo di omaggio al Santo Padre nell'Udienza ai pellegrini, pag. 538
— Articolo su L'Osservatore Romano, pag. 611
— Omelia nella prima "festa liturgica" del Beato, pag. 771.

La traslazione delle reliquie del Beato Pier Giorgio Frassati:
— Cronaca, pag. 967
— Saluto deil'Arcnescovo sul sagrato della Cattedrale, pag. 968
— Indirizzo di Roberto Falciola, pag. 970
— Omelia nella Concelebrazione, pag. 971
— Telegramma inviato al Papa, pag. 976
— Risposta al telegramma, pag. 976



1430 Indice dell’anno 1990

Beatificazione del Venerabile Giuseppe Allamano:
— Cronaca, pag. 1089
— Messaggio alla diocesi per la Beatificazione, pag. 1090
— A Roma - S. Andrea della Valle, pag. 1091
— A Torino - Santuario della Consolata, pag. 1093
— Prefazione al volume "Fare bene il bene - Giuseppe Allamano", pag. 1126

Omelie e discorsi
Omelia nel primo giorno del nuovo anno, pag. 33
Omelia nella solennità dell’Epifania, pag. 37
Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco, pag. 44
Omelia nella festa della Vita Consacrata, pag. 165
Omelia in Cattedrale nella XII Giornata per la vita, pag. 169
Omelia nel Mercoledì delle Ceneri, pag. 175
Interventi alla Giornata della Caritas:

— Il Vangelo della carità, dall’alba al tramonto della vita, pag. 289
— Introduzione alla Giornata del 24 marzo, pag. 309

Omelia nella Domenica delle Palme, pag. 429
Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo, pagg. 432, 7*
Omelie nel Triduo Pasquale:

— Giovedì Santo - Cena del Signore, pag. 437
— Venerdì Santo - Passione del Signore, pag. 439
— Domenica di Pasqua - Veglia Pasquale, pag. 443

- Messa del giorno, pag. 445
In margine al documento C.E.I. sul Mezzogiorno, pag. 453
Alla Veglia di preghiera per la Giornata della solidarietà, pag. 573
Omelia per la Venerazione della Sindone, pag. 579
Omelia nella Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni, pag. 586
Alla Veglia di Pentecoste in Cattedrale, pag. 687
Alle Ordinazioni presbiterali in Cattedrale, pag. 693
Alla celebrazione cittadina del Corpus Domini:

— Omelia nella Concelebrazione, pag. 696
— Al termine della processione, pag. 699

Nella festa della Consolata, Patrona dell’Arcidiocesi:
— Omelia nella Concelebrazione, pag. 701
— Al termine della processione, pag. 704

Omelia in Cattedrale per la festa del Patrono, pag. 706
In visita alla missione di Lodokejek, pag. 835
Omelia al XXII Congresso dei Canonisti italiani, pag. 965
Per l’Anno centenario di S. Giovanni della Croce, pag. 1079
All’inaugurazione dell’Anno accademico degli Istituti teologici, pag. 1082
Conferimento del "mandato” ai nuovi operatori pastorali, pag. 1085
Alla Federazione Italiana Scuole Materne, pag. 1099
Omelia nella solennità di Tutti i Santi, pag. 1207
Omelia nella solennità della Chiesa locale, pag. 1216
Incontro con i direttori degli Uffici di Curia, pag. 1219
Omelia nella Giornata del Seminario, pag. 1380
Omelie in Cattedrale per la solennità del Natale:

— Messa di mezzanotte, pag. 1387
— Messa del giorno, pag. 1391

Discorso ai detenuti nel Carcere torinese, pag. 1395
Alla celebrazione di ringraziamento di fine anno, pag. 1398

Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

Lettera per la Giornata della Cooperazione diocesana 1990, pag. 195
In preghiera per ottenere il dono della pioggia, pag. 269
Norme circa il sacramento della Cresima, pag. 1229



Indice dell’anno 1990 1431

CANCELLERIA 
Ordinazioni:

— sacerdotali (presbiteri diocesani)
GARRONE don Gilberto (16.6), pag. 711 
GIORDA don Mauro (16.6), pag. 711 
PETRARULO don Mauro (16.6), pag. 711

— diaconali (diaconi permanenti diocesani) 
BRUNATTO Aldo (18.11), pag. 1232 
FORNUTO Antonio (18.11), pag. 1232 
GIROLA Giovanni (18.11), pag. 1232 
RUGGIERO Nicola (18.11), pag. 1232 
ZOCCOLA Emilio (18.11), pag. 1232

Incardinazione:
NEGRO don Gianmario, pag. 47

Escardinazione:
BENSO don Federico, pag. 179

Rinunce e dimissioni:

— da parrocchia
FERRERO don Adolfo: Torino - Nostra Signora del SS. Sacramento (17.6), pag. 711
GRAMAGLIA don Severino: Gassino Torinese - S. Michele Arcangelo (1.2), pag. 48
MOLLAR don Alfonso: Piscina - S. Grato Vescovo (25.11), pag. 1232
TOSCO don Bartolomeo: Rivalba • S. Pietro in Vincoli (1.2), pag. 48

— varie
MAITAN can. Maggiorino, pag. 977
NEGRO can. Sergio, pag. 47
PIGNATA don Giovanni, pag. 1103
VIOLA don Giovanni, pag. 977

Termine di ufficio:

— parroci
AVAGNINA don Alessandro, S.D.B.: Lanzo Torinese - S. Pietro in Vincoli (23.9), 

pag. 977
BALDI don Giuliano, F.D.P.: Torino - Santa Famiglia di Nazaret (30.9), pag. 977
CAVALLERA p. Mario, S.I.: Torino - S. Ignazio di Loyola (14.10), pag. 1103
GHU p. Giacomo, C.R.S.: Torino - Madonna di Fatima (14.10), pag. 1103
TORRESIN don Vittorio, S.D.B.: Torino - S. Giovanni Bosco (14.10), pag. 1103

— vicari parrocchiali
CANDELA don Guido, S.D.B., pag. 977
FASANO p. Carlo, C.S.I., pag. 977
GIRARDI don Mariano, S.D.B., pag. 977
RUFFINO don Silvio, pag. 1403
SEVERE René p. Gildas, O. Praem., pag. 270

— collaboratore parrocchiale
SANMARTINO don Pier Michele, S.D.B., pag. 978

— cappellani di ospedale
AVAGNINA don Alessandro, S.D.B., pag. 977
FISANOTTI don Giuseppe, pag. 270
GALLONE Giuseppe p. Reginaldo, O.P., pag. 837
GENTILE p. Giuseppe, M.I., pag. 837
MAGAGNATO don Ezio, pag. 837



1432 Indice dell’anno 1990

POMATTO don Vincenzo, S.D.B., pag. 837
SARLI don Pasquale, pag. 270

— vicari zonali
FERRERO don Adolfo, pag. 1104
TORRESIN don Vittorio, S.D.B., pag. 1103

— altri
ANFOSSI can. Giuseppe, pag. 1232
BARAVALLE don Sergio, pag. 1232
BERRUTO don Dario, pag. 1232
BERTINETTI don Aldo, pag. 49
BIROLO don Leonardo, pag. 1232
CAVALLO don Domenico, pag. 1232
FABBRIS don Guido (Mantova), pag. 1106
FAVARO can. Oreste, pag. 1232
GARBIGLIA can. Giancarlo, pag. 1232
MAROCCO can. Giuseppe, pag. 1232
POLLANO don Giuseppe, pag. 1232
SALIETTI don Giovanni, pag. 977
SANGALLI don Giovanni, S.D.B., pag. 1232
SAVARINO don Renzo, pag. 1233
TUNINETTI don Giuseppe Angelo, pag. 1232
VERONESE don Mario, pag. 1232
ZARDI p. Mario M., B., pag. 599

Trasferimenti:

— parroci
FIANDINO don Guido: da Piossasco - S. Francesco d’Assisi a Rivoli - S. Maria della 

Stella (5.2), pag. 179
GARBERÒ don Bernardo: da Collegno - S. Lorenzo Martire a Piossasco - S. Fran­

cesco d'Assisi (11.3), pag. 270
GRIGIS don Domenico: da Passerano Marmorito (AT) - Santi Pietro e Paolo Apo­

stoli a Torino - S. Leonardo Murialdo (18.6), pag. 713
LO VERA don Mario: da Cuorgnè - S. Dalmazzo Martire a Torino - Sacro Cuore 

di Maria (22.4), pag. 457
MANESCOTTO don Pierino: da Moncalieri - S. Maria della Scala e S. Egidio a 

Balangero - S. Giacomo Apostolo (1.2), pag. 48

— vicari parrocchiali
FRANCO don Carlo, pag. 711
GINESTRONE don Dante, pag. 712

— collaboratore parrocchiale
PANTEGHINI don Giovanni, S.D.B., pag. 978

— cappellani di ospedale e casa di riposo
ARIASETTO don Sergio, pag. 837
REVIGL1O don Mattia (Alessandria), pag. 838

— collaboratori pastorali
BARACCO diac. Giovanni, pag. 599
CAZZIN diac. Alberto, pag. ^99

Nomine:

— parroci
ABA’ don Guido, S.D.B.: Lanzo Torinese - S. Pietro in Vincoli (23.9), pag. 978
CASTAGNERI don Carlo: Grughasco - S. Massimiliano Maria Kolbe (1.9), pag. 838
DE COL don Graziano, F.D.P.: Torino - Santa Famigua di Nazaret (30.9), pag. 978 
ELASTICI p. Oliviero, C.R.S.: Torino - Madonna di Fatima (14.10), pag. 1104 
GARRONE p. Gino, S.I.: Torino - S. Ignazio di Loyola (14.10), pag. 1104



Indice dell’anno 1990 1433

LUCIANO don Giovanni, S.D.B.: Torino - S. Giovanni Bosco (14.10), pag. 1104
PERLO don Mario: Collegno - S. Lorenzo Martire (3.6), pag. 712
PRADELLA Gervasio p. Fedele, O.F.M.: Torino - Madonna degli Angeli (30.9), pag. 978
VIOTTO don Giovanni: Torino - Nostra Signora del SS. Sacramento (17.6), pag. 712

— sacerdoti a cui è stata affidata "in solido" la cura pastorale di parrocchie
DEL BOSCO don Piero: Beinasco - S. Giacomo Apostolo (17.6) - moderatore, pag. 713
GRIGIS don Domenico: Torino - S. Leonardo Murialdo (18.6), pag. 713
MARTINA don Giovanni Franco: Beinasco - S. Giacomo Apostolo (17.6), pag. 713
ROSSI don Fiorenzo: Torino • S. Leonardo Murialdo (18.6) - moderatore, pag. 713

— amministratori parrocchiali
BOSIO don Bartolomeo Piero, S.D.B.: Passerano Marmorito (AT) - Santi Pietro e

Paolo Apostoli (18.6), pag. 712
CAMPA don Claudio: Collegno - S. Lorenzo Martire (16.4), pag. 457
COLOGNI p. Primo, O. Praem.:

- Gassino Torinese - S. Michele Arcangelo (30.6), pag. 712
- Rivalba - S. Pietro in Vincoli (30.6), pag. 712

FERRARA don Arcangelo Antonio: Piscina - S. Grato Vescovo (25.11), pag. 1233
FERRERO don Adolfo: Torino - Nostra Signora del SS. Sacramento (17.6), pag. 711
FIANDINO don Guido: Piossasco - S. Francesco d’Assisi (5.2), pag. 179
GARBERO don Bernardo: Collegno - S. Lorenzo Martire (11.3), pag. 270
GIACOBBO don Pietro: Rivalba - S. Pietro in Vincoli (1.2), pag. 48
MIGLIORE don Matteo: Torino - Beati Federico Albert e Clemente Marchisio 

(15.7), pag. 838
PELLEGRINO Teresio p. Armando, O.F.M.: Torino - Madonna degli Angeli (27.7), 

pag. 838
RUFFINO can. Italo: Gassino Torinese - S. Michele Arcangelo (1.2), pag. 48
SCUCCIMARRA don Teresio: Piossasco - S. Francesco d’Assisi (5.3), pag. 270
VIOTTO don Giovanni: Torino - Sacro Cuore di Maria (15.2), pag. 180

— vicari parrocchiali
CIANFANELLI p. Gianni Roberto, O.S.F.S., pag. 599
GARRONE don Gilberto, pag. 712
GHIGLIONE don Giovanni, S.D.B., pag. 1104
GIAVAZZI p. Bruno, S.S.S., pag. 1233
GIORDA don Mauro, pag. 712
JORI p. Claudio, C.S.I., pag. 1104
PELLEGRINO Teresio p. Armando, O.F.M., pag. 978
PETRARULO don Mauro, pag. 712
SEVERE René p. Gildas, O. Praem., pag. 48
SUCCO don Gianluca, pag. 712

— collaboratori parrocchiali
CERINO can. Giuseppe, pag. 979
FASSERO don Giuseppe, pag. 271
GIACOMINI don Angelo, S.D.B., pag. 979
QUARANTA don Rodolfo, SD.B., pag. 1104
SCHINETTI don Angelo, pag. 599
TORRESIN don Vittorio, S.D.B., pag. 1104

— canonici
CAMPI don Annibale, pag. 179
FIANDINO don Guido, pag. 179
FOCO don Domenico, pag. 179
MERLO don Amilcare, pag. 47
NEGRO can. Sergio, pag. 47
ROSSO don Michele, pag. 47
SALUSSOGLIA don Aldo, pag. 713
SCACCABAROZZI teol. Modesto, pag. 179
TOSCO don Bartolomeo, pag. 47
VIOLA don Giovanni, pag. 979



1434 Indice dell’anno 1990

— cappellani di ospedale o casa di cura o di riposo
ABA’ don Guido, S.D.B., pag. 1104
BARUCCA p. Giuseppe, M.I., pag. 600
CAGLIO don Domenico, pag. 271
FASOLI don Angelo, pag. 1403
GOBBO p. Antonio, d.O., pag. 838
MONTAGNA p. Pietro, M.L, pag. 838
PATRITO don Bernardo, pag. 838
PEIRETTI don Felice, pag. 48
PETTITI don Antonio, pag. 48
PILLI don Cirino, pag. 838

— collaboratori pastorali
BRUNATTO diac. Aldo, pag. 1232
FORNUTO diac. Antonio, pag. 1232
GIROLA diac. Giovanni, pag. 1232
RUGGIERO diac. Nicola, pag. 1232
ZOCCOLA diac. Emilio, pag. 1232

— incarichi in attività, commissioni o organismi diocesani
AGASSO dott. Domenico, pag. 49
ANFOSSI can. Giuseppe, pag. 1205
AVATANEO don Gian Carlo, pagg. 49, 50
BARAVALLE don Sergio, pag. 1205
BERRUTO don Dario, pag. 426
BERTAGNA don Lorenzo, pag. 1105
BIGO diac. Gerolamo, pag. 979
BIROLO don Leonardo, pag. 685
BONANSEA diac. Gilberto, pag. 1105
BONATTI dott. Marco, pagg. 49, 50
BOSCO don Eugenio, pag. 685
BRUNATTO diac. Giulio, pag. 978
CAVAGLIA’ can. Felice, pag. 1105
CAVALLO don Domenico, pagg. 685, 1103, 1105
CHIARLE don Vincenzo, pag. 1105
COCCOLO don Giovanni, pag. 685
COLLO can. Carlo, pag. 1105
CRESCIMONE dott. Margherita, pagg. 49, 50
CRESCIMONE ing. Saverio, pag. 1105
DAL PIAZ dott. Claudio, pag. 1105
ENRIORE mons. Michele, pag. 49
FERRARI don Franco, pag. 50
FIAMMENGO dott. Davide, pag. 49
GALLETTO don Sebastiano, pag. 978
GARBIGLIA can. Giancarlo, pagg. 49, 50
GARRINO don Pier Giorgio, pag. 1105
GIACOSA geom. Emilio Romano, pag. 1105
GIROLA acc. Giovanni, pag. 1105
GONELLA can. Giorgio, pag. 1105
GRIFFA geom. Giovanni, pag. 1105
MACCHIORLATTI VIGNAT dott. Giovanni, pag. 1105
MAITAN can. Maggiorino, pag. 1105
MARCHESI fr. Pierluigi, F.B.F., pag. 180
MARENGO don Aldo, pag. 1205
MAROCCO can. Giuseppe, pag. 426
MARTINACCI can. Giacomo Maria, pag. 50
MICCHIARDI can. Pier Giorgio, pag. 685
NEGRI don Augusto, pag. 270
PERADOTTO mons. Francesco, pagg. 47, 49
POLLANO don Giuseppe, pag. 1205
POZZI diac. Adalberto, pag. 1105
RAMENGHI dott. Giorgio, pag. 1105
REVIGLIO don Rodolfo, pag. 685



Indice dell’anno 1990 1435

RIPA di MEANA don Paolo, S.D.B., pag. 685 
SALVIONI sr. Beatrice, pagg. 49, 50 
SANGALLI don Giovanni, S.D.B., pag. 49 
SCREMIN can. Mario, pag. 1105 
SMERIGLIO don Francesco, pag. 1105 
VALETTO dott. cav. Cornelio, pagg. 49, 50 

— incarichi vari
AIME don Oreste, pag. 1233
BADELLINO Teresa, pag. 714
BARBERIS Luciano, pag. 271
BATTAGLIOTTI Giorgio, p. Emanuele, O.F.M., pag. 1105
BERRUTO don Dario, pag. 979
BIASOTTO Luigina Silvana, pag. 1233
BORDELLO Giuseppe, pag. 271
BORTOLI Irma, pag. 714
COLOMBARA Carlo, pag. 271
COSTA Ida, pag. 714
DOMINICI dott. Alfredo, pag. 50
DUVINA Maria, pag. 713
FAORO Irma Antonietta, pag. 1233
FIANDINO can. Guido, pag. 713
FRIZZI Raffaele, pag. 271
GALLI DELLA MANTICA Paola in COTTA, pag. 839 
GALLO Vittoria, pag. 1233 
GAMBINI Rita, pag. 839
GRASSI don Riccardo, S.D.B., pag. 49
MAITAN can. Maggiorino, pag. 979
MORELLO geom. Vito, pag. 839
PERCIVAL dott. Giuseppe, pag. 839
RIVELLA Adele, pag. 714
SAVARINO don Renzo, pag. 839
SOLDI don Primo, pag. 49
TONDA Nilde, pag. 1233
TOSCO can. Bartolomeo, pagg. 48, 50
TUNINETTI don Giuseppe Angelo, pag. 839
VARALDA Francesco p. Filippo, O.F.M., pag. 49 
VENDITTI Luisa, pag. 271 
VETTORATO M. Cristina, pag. 1233 

— vicari zonali
BERNARDI don Giovanni, pag. 1103 
MARCHESI don Giovanni, pag. 1103

Sacerdoti e diaconi diocesani:

— autorizzati a trasferirsi fuori diocesi 
bIaNCO CRISTA can. Riccardo, pag. 1403 
NEGRI don Augusto, pag. 979 
RUFFINO don Silvio, pag. 1403 
RUGOLINO don Benito, pag. 979 
TOMAO diac. Fulvio, pag. 713

— ritornato in diocesi
RIASSETTO don Gioacchino, pag. 1106

Comunicazioni riguardanti:

— religiosi defunti
AMBROSIO don Alberto, S.D.B. (25.10), pag. 1106 
MORINO Lorenzo p. Claudio, O.F.M. (24.7), pag. 840 
ZANDRINO p. Cesare, O.F.M.Cap. (31.10), pag. 1106



1436 Indice dell’anno 1990

— altri
BASMAGI Gabriele, pag. 1423
CARRU’ can. Giovanni, pag. 599
CRIVELLARI don Federico, pag. 260
DEFILIPPI can. Giovanni Battista (Ivrea), pag. 837
PIGNATA don Giovanni, pag. 1232
RICCIARDI don Giuseppe, pag. 837
STERMIERI don Ezio, pag. 711

Dedicazione di chiese al culto:
COLLEGNO - Madonna dei Poveri (11.2), pag. 180
RIVOLI - Maria Immacolata Ausiliatrice (2.6), pag. 714
TORINO - S. Anna (22.4), pag. 457

Dimissione di chiese e oratori ad usi profani:
BUTTIGLIERA D’ASTI (AT) S. Elisabetta d’Ungheria (14.2), pag. 180
CHIERI - oratorio dell’ex-Seminario Arcivescovile (14.2), pag. 180
PECETTO TORINESE - SS. Nome di Gesù (14.2), pag. 180
PIOSSASCO - oratorio dell’Immacolata Concezione di M. V. (6.8), pag. 840
TORINO - oratorio dell’Educatorio della Provvidenza (25.7), pag. 840
VILLASTELLONE - oratorio dell’Ospedale-Ricovero Santa Croce (25.7), pag. 840

Parrocchie:

— erezione di nuova parrocchia
GRUGLIASCO - S. Massimiliano Maria Kolbe, pag. 839

— affidamento "in solido"
BEINASCO - S. Giacomo Apostolo, pag. 713
TORINO - S. Leonardo Murialdo, pag. 713

— termine di affidamento "in solido”
CUORGNE’ - S. Dalmazzo Martire, pag. 713
MONCALIERI - S. Maria della Scala e S. Egidio, pag. 457
PESSINETTO - Spirito Santo e S. Giovanni Battista, pag. 1233

— atti riguardanti i confini
pagg. 271, 714

Varie:

— atti, nomine, conferme o approvazioni riguardanti istituzioni varie
A.G.E.S.C.I., pag. 49
Capitolo Metropolitano - Torino, pag. 47
Centro Giornali Cattolici, pag. 49
Centro Italiano Femminile, pag. 839
Centro Sportivo Italiano, pag. 260
Collegiata S. Dalmazzo - Cuorgnè, pagg. 713, 979
Collegiata S. Maria della Stella - Rivoli, pag. 179
Collegio dei consultori, pag. 47
Commissione per il Diaconato permanente, pag. 1105
Convitto Ecclesiastico della Consolata - Torino, pagg. 977, 979
Facoltà Teologica dell'Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino, pag. 839
Istituti Riuniti "Salotto e Fiorito” - Rivoli, pag. 713
Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero - Torino, pag. 1105
Istituto Sacra Famiglia - Bra (CN), pag. 839
Istituto secolare "Missionarie della Regalità di N.S.G.C." - Torino, pag. 1105
Istituto Superiore di Scienze Religiose - Torino, pagg. 979, 1233
Opera di Nostra Signora Universale - Torino, pag. 1233
Opera Madonna della Provvidenza - Pozzo di Sichar in Torino, pag. 271
Orfanotrofio femminile - Torino, pag. 839



Indice dell’anno 1990 1437

Pia Società di Maria SS. del Buon Consiglio e dell’Ospedale dei Cronici ed Incu­
rabili - Savigliano (CN), pag. 50

Pia Unione delle Catechiste della SS. Trinità - Torino, pag. 839
Pia Unione Figlie della Madonna dei Poveri - Torino, pag. 713
Società di S. Vincenzo de’ Paoli - Torino, pag. 711
Unione Giuristi Cattolici Italiani - Torino, pag. 49

— altre
Nuovi numeri telefonici, pagg. 457, 714, 840

Defunti:

— Vescovi
CAVALLERA S.E.R. Mons. Carlo Maria, I.M.C. (15.9), pag. 979 
SCHIERANO S.E.R. Mons. Mario (28.10), pag. 1106

— Presbiteri diocesani
ARIONE don Pietro (1.2), pag. 181
BARACCO don Luigi (26.2), pag. 182
CAVIGLIASSO don Mario (17.4), pag. 458
FERRERÒ can. Vittorio (10.1), pag. 50
FOCO can. Domenico (23.5), pag. 600
MARTINELLI don Natale (28.4), pag. 459
MARTINO mons. Gabriele Giovanni (8.6), pag. 714
MERLO can. Amilcare (24.4), pag. 459
MESSINA don Luigi (25.12), pag. 1403
PEIRETTI don Giulio (12.2), pag. 181
PERINO don Giacomo (15.1), pag. 51
QUALTORTO don Carlo (20.10), pag. 1107
SCARAVAGLIO can. Giuseppe (13.2), pag. 181
THEY don Enea Teofilo (16.9), pag. 980
TRAVERSA don Stefano (26.10), pag. 1108
VISETTI teol. Ottavio (3.4), pag. 458

UFFICIO LITURGICO

In preghiera per la pioggia, pag. 53

CARITAS DIOCESANA

Stranieri a Torino, pag. 272

UFFICIO SCUOLA

L’insegnamento della Religione cattolica nelle scuole pubbliche della diocesi, pag. 274

Atti del VII Consiglio Presbiterale

Verbale della VIII Sessione (24-25 ottobre 1989), pag. 183
Verbale della IX Sessione (21-22 novembre 1989), pag. 189
Verbale della X Sessione (6-7 febbraio 1990), pag. 1109
Verbale della XI Sessione (4 aprile 1990), pag. 1115
Verbale della XII Sessione (23-24 ottobre 1990), pag. 1405



1438 Indice dell'anno 1990

Formazione permanente del clero

Lettera dell’Arcivescovo ai parroci circa le attività formative dei giovani sacerdoti, 
pag. 1119

Settimana residenziale di aggiornamento teologico e di fraternità sacerdotale: 
— Programma, pag. 1121
— Lettera dell’Arcivescovo di presentazione della "Settimana”, pag. 1122

Istituto diocesano per il sostentamento del clero

Presentazione del bilancio consuntivo 1989 e informazioni sulla realtà in atto, 
pag. 461

Delibere e deliberazioni approvate dalla XXXII Assemblea Generale della C.E.I. - 
Determinazioni predisposte dai Presidenti delle Conferenze Episcopali Regionali, 
pag. 1043

Consiglio di Amministrazione e Collegio dei Revisori dei Conti: conferma dei 
membri, pag. 1105

Documentazione

Cooperazione Diocesana 1990:
— Appello dell’Arcivescovo, pag. 163
— Lettera del Vicario Generale, pag. 195
— Offerte raccolte nel 1989, pag. 196
— Interventi e devoluzioni nel 1990, pag. 197
— Solidarietà: perché, pag. 198
— Solidarietà al clero nel 1989, pag. 199
— Case del clero e Fraternità ”San Giuseppe Cafasso”, pag. 201
— Altre dimensioni della Cooperazione, pag. 202
— La comunità diocesana nel 1989 per iniziative di solidarietà, pag. 203
— Donazioni e testamenti per le Opere diocesane, pag. 204

Prima Giornata diocesana della Caritas (22-25 marzo 1990):
— Programma, pag. 55
— Lettera dell’Arcivescovo ai Parroci, pag. 57
— Cronaca, pag. 288
— Giovedì 22.3 - Auditorium RAI

- Il Vangelo della carità, dall’alba al tramonto della vita (* Giovanni Sal­
darmi), pag. 289

- Lettera d’invito dell’Arcivescovo per l'incontro di giovedì 22 marzo, pag. 302
- Tabelle, pag. 303

— Sabato 24.3 - Valdocco
- Introduzione Giovanni Saldarmi), pag. 309
- Carità e liturgia (don Aldo Marengo), pag. 316
- Identità della catechesi in rapporto alla pastorale (don Dario Berruto), 

pag. 320
- Spunti e proposte per la Caritas parrocchiale (don Sergio Baravalle), pag. 

323
- Rapporti tra Caritas parrocchiale e gruppi, associazioni, cooperative (don 

Leonardo Birolo - dott. Stefano Lepri), pag. 332
- Rapporti Caritas con Istituzioni civili (dott. Angela Bertero - sr. Angela Poz­

zoli), pag. 336
- Come stare vicino a chi lascia la vita (don Mario Veronese), pag. 340
- La Chiesa di Torino e la presenza degli stranieri (don Augusto Negri), 

pag. 345
- Iniziative per il Terzo Mondo (dott. Edoardo Gorzegno), pag. 349
- Itinerari di carità dei giovani (sr. Bianca M. Concettoni - dott. Jean Tefnin - 

don Giovanni Rege Gianas - don Giovanni Villata), pag. 351
- Conclusioni (mons. Francesco Peradotto), pag. 355



Indice dell’anno 1990 1439

— Domenica 25.3
Spunti per i sacerdoti e gli animatori liturgici per la liturgia eucaristica, 
pag. 357

— Dati statistici sulla partecipazione, pag. 359

Beatificazione del Venerabile Pier Giorgio Frassati:
Sommario, pag. 601
1. Notificazione deH’Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche del Sommo Pontefice, 

pag. 602
2. Testi dal libretto edito per la Beatificazione:

— Biografia del Beato, pag. 602
— Preghiera dei fedeli, pag. 606

3. Cronaca della Beatificazione pubblicata su L’Osservatore Romano, pag. 607
4. Articoli pubblicati su L’Osservatore Romano:

— La straordinaria semplicità di prendere sul serio il proprio essere cattolico 
Giovanni Saldarmi), pag. 611

— Un forte (Giovan Battista Montini), pag. 613
— Un cristiano vero testimone umile della carità (Paolo Molinari), pag. 614
— Si nutrì della spiritualità dell’Azione Cattolica: preghiera, azione, sacrificio 

(Gino Concetti), pag. 616
5. Preparazione alla Beatificazione:

— Il Comitato diocesano, pag. 618
— Lettera - Invito per la Beatificazione Eduardo Francisco Card. Pironio), 

pag. 619
— La spiritualità di Pier Giorgio Frassati Anastasio A. Card. Ballestrero): 

- Meditazione al Clero torinese, pag. 620
- Conversazione con i laici, pag. 626

— La nostra Chiesa è la Chiesa dei Santi (* Roger Card. Etchegaray), pag. 632
— Lettera aperta a Pier Giorgio Frassati Massimo Giustetti), pag. 636

Beatificazione del Venerabile Giuseppe Allumano:
1. Dal libretto edito per il rito della Beatificazione:

Biografia del Beato, pag. 1123
2. Prefazione al volume Fare bene il bene - Giuseppe Allamano Giovanni Sal­

darmi), pag. 1126
3. Articoli pubblicati su L’Osservatore Romano:

— Educatore instancabile di preti (Giuseppe Pollano), pag. 1129
— Cristo "missionario del Padre” al centro del suo carisma (Francesco Pa­

vese), pag. 1130
— Lo sviluppo dell’Istituto maschile: un seme sparso da pochi che ha dato 

molti frutti (Alberto Trevisiol), pag. 1132
— Alle sue figlie spirituali: « Dovete farvi sante per continuare nel mondo la 

missione di Cristo» (Renata Conti), pag. 1133
— Nell’apostolato il compimento di ogni vocazione sacerdotale (Maria Ilaria 

Milano), pag. 1134
— L’iter della Causa di Beatificazione (Gottardo Pasqualetti), pag. 1136

4. Incontro con il clero torinese:
Il messaggio del Beato Giuseppe Allamano: una missionarietà che è dimen­
sione della Chiesa locale (* Anastasio A. Card. Ballestrero), pag. 1235

Cooperazione diocesana per il 1991:
— Appello dell’Arcivescovo, pag. 1210
— Interventi, pag. 1211
— Fraternità sacerdotale, pag. 1212
— Nuove chiese e "opere” parrocchiali, pag. 1213
— Altri impegni di condivisione e di solidarietà, pag. 1213

Il pianeta emigrati e la Chiesa (Silvano M. Tomasi), pag. 205
Reincarnazione e cristianesimo (* Walter Kasper), pag. 281
Lettera del Patriarca Latino di Gerusalemme: Il pellegrinaggio in Terra Santa, 

pag. 469



1440 Indice dell’anno 1990

A venticinque anni dalla morte del Card. Maurilio Fossati:
— Intervento di Don Renzo Savarino, pag. 471
— Articolo di Mons. Vicario Generale, pag. 478

La presenza dei religiosi e delle religiose nel servizio ai malati di AIDS (Paolo 
Ripa di Meana), pag. 481

Dalla parte degli anziani non autosufficienti: il ruolo dei servizi e la solidarietà del 
volontariato (Giuseppe Pasini), pag. 491

Rinnovato dialogo fra Magistero e teologia (•ì* Joseph Card. Ratzinger), pag. 715
VIII Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi: Instrumentum laboris -

La formazione dei sacerdoti nelle circostanze attuali, pag. 841
La domenica, giorno simbolo della fede cristiana (Domenico Mosso), pag. 981
Giornata del Seminario - Relazione delle offerte relative all’anno 1989, pag. 993
Lettera dell'Assistente Ecclesiastico Generale dell’A.C.I. ai Parroci italiani, pag. 1411 
Noi e l’Islam - Dall’accoglienza al dialogo (* Carlo Maria Card. Martini), pag. 1413 
Comunicato della Curia di Padova circa Gabriele Basmagi, pag. 1423

Supplemento

Al n. 9: — Relazione della Cooperazione Missionaria della Chiesa torinese con tutte 
le Chiese dei territori di Missione nell’anno 1989-1990, pagg. 1* - 48*

Abbonamenti per il 1991 a Rivista Diocesana Torinese: L. 50.000, pag. 980



©AMI ©AMI ©AMI
©

A
M

I ©
A

M
I ©

A
M

I ©
A

M
I ©

A
l

©AILQI «... 'X
Susegana (Treviso) - Zona Industriale s. sede

telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inté­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

©AMI ©AMI ©AMI



- PROGETTAZIONE 
- ESECUZIONE 

- REALIZZAZIONE 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURI

• ARMADI
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

• CONFESSIONALI
E PENITENZERIE
Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dotati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. I 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

• ALTARI - AMBONI 
PANCHE - SEDIE - 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI - BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

SPECIALISTI 
IN 

ARREDAMENTO 
CHIESE, 

ASILI,
CINEMA

PARROCCHIALI 
E COMUNITÀ 

RELIGIOSE
pdlGMsro ecclesioe 
20156 MILANO - Via Garegnano 32 
Telefono 02/306311 - 0362/906402

AGENTE DI ZONA 
MARTINO MINETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917 -43155



LA RADIO PARROCCHIALE

Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
—■ Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite.
— Servizio assistenza immediato.
WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677-58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 ■ Tel. 2296198-766897



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio » ALPESTRE w
DISTILLERIA LIQUORI

à 
a

k

1

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITA TE CI

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso II
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

r

Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

corso Palestra, 14/g. (ang. via Bettola) - 10122 TORINO 
telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, teche, patene, piatti, ecc.
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L’Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

■ AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE 

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL-TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

PROGRAMMATORI PER CAMPANE

INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI - ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55-48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema ”CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alplgnano, S. Margherita dei colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco), 
Parr. Ceres, Parr. S. Glllio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncelieri).



LA CASA DI FIDUCIA DEL MONDO ECCLESIASTICO

SALVATORE CALAMI A
Produzione - Esportazione Vini per SS. Messe

STABILIMENTI FONDATI NEL 1883

91025 MARSALA (Sicilia) - Tel. 0923/999025

— VINO BIANCO per SS. MESSE a gradi 15 circa (asciutto)
— VINO DORATO DOLCE per SS. MESSE a gradi 24 circa complessivi 
di purissimo succo di uva, « ex gemmine vitis », prodotti e spediti, in recipienti 
suggellati, sotto il diretto controllo della nostra Rev.ma CURIA FORANEA di 
Marsala, la quale ne garantisce l’uso per la celebrazione della S. Messa « tuta 
conscientia » a mezzo di apposito CERTIFICATO DI GENUINITÀ, che viene 
inviato in originale a ciascun Committente ed accompagna la spedizione.

QUALITÀ ALTAMENTE SUPERIORE - GARANZIA ASSOLUTA

Spedizioni in ogni parte del Mondo CHIEDERE LISTINI

La Ditta SALVATORE CALAMIA fornisce anche Vini Marsala, Vini liquorosi 
e Vini da tavola di qualità superiore.

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400 
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazioni nei pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richiesta



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero”

PANCHE CHIESA

spinelli fabio
Via A. Volta, 29 - 20048 - Carate Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

SEDIE SOVRAPPONIBILI 
E AGGANCIABILI 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI 
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI - CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



DA OLTRE 20 ANNI 

MIZ AR 
BRILLA PER 

QUALITÀ 

TECNOLOGIA 

PROFESSIONALITÀ 

ASSISTENZA 

GARANZIA

miZar
ELETTROACUSTICA - DEUMIDIFICATORI

La nostra rete commerciale è sempre disponibile ad eseguire 
sopralluoghi e preventivi senza alcun impegno da parte Vostra. 
Gli agenti ed i tecnici Mizar sono dotati di tessera di riconosci­
mento. Diffidate di chi non si qualifica esibendola.

Per qualsiasi esigenza rivolgersi al nostro agente di zona:

Sig. RICCI PAOLO
Via Crimea, 73 - 10093 COLLEGNO (TO)
Tel. 011 -4115886

MIZAR ITALIA S.P.A.

Sede: VIA CIOCCHE, 303 - 55046 QUERCETA (LUCCA) 
® 0584-880787 - FAX (0584) 880765



il Sacro Monte
diVarallo “Come non ricordare il Sacro Monte di 

Vantilo che con le sue molteplici ed am­
mirevoli cappelle risulta una meditazione 
esteticamente e spiritualmente efficace, 
del mistero della Redenzione

Giovanni Paolo II

un ambiente ricco di verde, nella riserva naturale 
ciale del Sacro Monte, straordinari capolavori nelle

Per informazioni :
ALBERGO “CASA DEL PELLEGRINO” - Tel. 0163/51656-51131
ALBERGO “SACRO MONTE” - Tel. 0163/54254 - 51189 

- POSTEGGIO PER AUTO E PULMAN -



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nulla osta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 
DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 
AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA­
MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­
mento delle chiese con l’esperienza accu­
mulata in oltre vent'anni di attività, potrà 
risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­
mento Vi propone i suoi NUOVI GENERA­
TORI D'ARIA CALDA ad alto rendimento 
e lunga durata con serrande tagliafuoco, 
funzionanti a gasolio e a metano.

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 
cappelle invernali, aule, palestre, bar, ecc. 
Nuovi aerotermi a gas /1/IODUL

Z3IR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI!!!

Omni3 termoàir Strac*a F°rnacin0 87/C - 10040 LE1NI’ (Torino) ITALY 
Fax 998 13 72 - Tel. (011) 998 99 21



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17x24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi 
formato 17x24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella quantità 
desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare 
di mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché 
o fotografìa.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 pa­
gine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 2, 
3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai Parroci 
che lo desiderano spediamo l'Edizione Generale con il nome 
della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO

Telefono (Oli) 54 54 97



Nota - Tutti gli Uffici sono chiusi il sabato pomeriggio.

Seconda sezione: Pastorale fondamentale

Ufficio catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Ufficio liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 — 15-18

Ufficio Caritas diocesana - tei. 53 71 87
ore 9-12 — 15,30-18

Terza sezione: Pastorale speciale

Istituti secolari
Responsabile: don Giuseppe Angelo Tuninetti (ab. tei. 68 78 65)

Associazioni laicali
Responsabile per i movimenti ecclesiali: il Vicario Generale.

Centro missionario diocesano - tei. 51 86 25
Ufficio missionario: ore 9-12,30 — 15-18

Pastorale della famiglia
Ufficio pastorale della famiglia - Ufficio pastorale giovanile e dei ragazzi: ore 9-12 — 

15-18 (esclusi lunedì mattina e sabato) - tei. 54 70 45
Ufficio pastorale anziani e pensionati - tei. 54 18 95: ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio pastorale malattia - tei. 54 18 95 - 53 09 81: ore 9-12

Pastorale della cultura e della scuola - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
Ufficio scuola: ore 9-12 — 15-18 (escluso sabato)

Pastorale delle comunicazioni sociali - tei. 53 05 33
Responsabile: don Giovanni Sangalli, S.D.B. (ab. tei. 522 42 19)

Pastorale sociale e del lavoro
Ufficio pastorale del lavoro - via Vittorio Amedeo II n. 16 - tei. 54 31 56 - 51 58 13 

ore 9-12,30

Pastorale del turismo e del tempo libero
Responsabile: don Celestino Massaglia (ab. tei. 0123-5 33 13)

Altri indirizzi e numeri telefonici:

Centro Diocesano Vocazioni
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 89

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino 
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 03 70 - 436 06 12 (Biblioteca)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 53 72 66 - 54 84 18

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 09 03



-OMAGGIO
BIBLIOTECA SEMINARIO 
Via XX Settembre, 83
10122 TORINO ’ TO

Rivista
Diocesana
Torinese (= rdtoj
Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale per il 1991 L. 50.000 - Una copia L. 5.000

N. 12 - Anno LXVII - Dicembre 1990

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana-via dell'Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edigraph Coop. - via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)

Spedito: Luglio 1991


