
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

3
Anno LXVIII
Marzo 1991
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3/70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - fax 54 65 38

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12

Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 436 16 10)
Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Peradotto Mons. Francesco (ab. tei. 436 62 94)
Segretario del Moderatore: Cerino can. Giuseppe (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città: Birolo don Leonardo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Cavallo don Domenico (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: Coccolo don Giovanni (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: Reviglio don Rodolfo (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 74 45 - ab. 36 29 67):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani 
e pensionati, la pastorale del turismo - tempo libero - sport.

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20):
per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale della 
sanità.

Marengo don Aldo (tei. uff. 54 26 69 - ab. 436 20 25):
per la pastorale missionaria - catechistica - liturgica, le Confraternite e il patri­
monio artistico e storico, la pastorale delle comunicazioni sociali.

Pollano don Giuseppe (tei. ab. 436 27 65):
per la formazione permanente dei fedeli: laici - diaconi permanenti - presbiteri, la 
pastorale dell’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università.

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXVIII Marzo 1991

SOMMARIO '14 OH

Pag.
Atti del Santo Padre

Lettera a tutti i sacerdoti della Chiesa per il Giovedì Santo 1991 259
Ai Vescovi italiani in Visita "ad limina Apostolorum":

— Ai Vescovi dell’Emilia-Romagna (1.3) 265
— Ai Vescovi della Toscana (11.3) 269
— Ai Vescovi dell’Umbria (16.3) 272

Incontro dei Patriarchi e dei Vescovi dei Paesi implicati nella guerra del
Golfo Persico:
— Discorso iniziale del Santo Padre (4.3) 275
— Comunicato conclusivo dei lavori 278

Al Pontificio Consiglio per il Dialogo con i Non-Credenti (16.3) 280
All’Unione Internazionale degli Avvocati (23.3) 283
Messaggio pasquale 1991 286

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Consiglio Episcopale Permanente (11-14 marzo 1991):

Comunicato dei lavori 289

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Rinuncia del Vescovo Ausiliare di Novara 293

Atti dell'Arcivescovo
Costituzione dell’Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali 295
Messaggio alla diocesi per la Pasqua 297
Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo 299
Omelie nel Triduo Pasquale:

— Giovedì Santo - Cena del Signore 303
— Venerdì Santo - Passione del Signore 307
— Domenica di Pasqua - Veglia Pasquale 309

- Messa del giorno 311



258

Curia Metropolitana
Vicariato Generale: Comunicato alle parrocchie e comunità religiose della 

città di Torino 315
Cancelleria: Curia Metropolitana - Nomina — Collegiata S. Maria della Scala 

in Chieri — Nomina — Concessione di facoltà di conferire il sacramento 
della Confermazione — Conferma in Istituzione — Nuovi numeri telefonici 
di parrocchie — Sacerdote diocesano defunto 316
Volume Parrocchie e Presbiterio diocesano 318

Documentazione ,
Le opinioni di P. Berhard Hàring, C.SS.R., sulla pastorale dei divorziati 

risposati (William E. May) 319
II Giornata diocesana della Caritas:

— Cronaca 323
— Martedì 19 febbraio: Incontro con sacerdoti e diaconi

- Evangelizzazione e testimonianza della carità Giovanni Saldarmi) 325
- Lettera di invito dell’Arcivescovo per rincontro di martedì 19 febbraio 339

— Martedì 5 marzo
- Introduzione (dott. Marco Bonatti) 340
- Responsabilità cristiana e recente immigrazione Giovanni Saldarmi) 343 

— Sabato 9 marzo
- Introduzione ('i' Giovanni Saldarmi) 354
- Le nostre opere e la gloria di Dio (p. Giuseppe Toscani) 360
- Idee per una adeguata e tempestiva politica sociale per gli immigrati

(dott. Franco Pittau) 376
- Esperienze di scolarizzazione (Maurizio Aletti) 319
- Il problema casa (ing. Piero Pieri) 382
- Esperienze di familiarizzazione e buon vicinato tra culture e confes­

sioni diverse (don Sergio Fedrigo) 384
- Un campo aperto agli operatori della carità (Ernesto Olivero) 388
- Aiuto agli extracomunitari nella ricerca di un lavoro (diac. Gero­

lamo Bigo) 390
- Una esperienza tra gli immigrati filippini a Torino (sr. Trinidad Cal­

deroni 392



Atti del Santo Padre

LETTERA DEL SANTO PADRE

GIOVANNI PAOLO II
A TUTTI I SACERDOTI DELLA CHIESA

PER IL

GIOVEDÌ SANTO 1991

Venerati e cari Fratelli nel sacerdozio ministeriale di Cristo!

1. «Lo Spirito del Signore è sopra di me» (Le 4, 18; cfr. Is 61, 1). 
Mentre siamo raccolti nelle Cattedrali delle nostre diocesi intorno al Ve­
scovo per la liturgia della Messa crismale, ascoltiamo queste parole pro­
nunciate da Cristo nella sinagoga di Nazaret. Presentandosi per la prima 
volta dinanzi alla comunità del suo paese di origine, Gesù legge dal Libro 
del profeta Isaia le parole dell’annuncio messianico: « Lo Spirito del Si­
gnore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione, e mi ha 
mandato » (Le 4, 18). Nel loro significato immediato queste parole indicano 
la missione profetica del Signore quale annunciatore del Vangelo. Ma 
possiamo applicarle alla multiforme grazia che Egli ci comunica.

Il rinnovamento delle promesse sacerdotali del Giovedì Santo è unito 
al rito della benedizione degli Oli santi, i quali, in alcuni Sacramenti della 
Chiesa, esprimono quell’unzione dello Spirito Santo che deriva dalla pie­
nezza che è in Cristo. L’unzione dello Spirito Santo attua prima il dono 
soprannaturale della grazia santificante, mediante il quale l’uomo diventa 
in Cristo partecipe della natura divina e della vita della Santissima Tri­
nità. Tale donazione è in ciascuno di noi la fonte interiore della vocazione 
cristiana e di ogni vocazione nella comunità della Chiesa, quale Popolo 
di Dio della Nuova Alleanza.

In questo giorno, dunque, noi guardiamo il Cristo, che è la pienezza, 
la fonte ed il modello di tutte le vocazioni e, in particolare, della voca-

259



260 Atti del Santo Padre

zione al servizio sacerdotale quale partecipazione peculiare, mediante il 
carattere sacerdotale dell’Ordine, al suo sacerdozio.

In lui solo c’è la pienezza dell’unzione, la pienezza del dono, la quale 
è per tutti e per ciascuno: essa è inesauribile. All’inizio del triduum sacrum, 
mentre la Chiesa intera, mediante la liturgia, penetra in modo singolare 
nel mistero pasquale di Cristo, noi leggiamo la profondità della nostra 
vocazione, che è ministeriale, la quale deve essere vissuta sull’esempio 
del Maestro che prima dell’ultima Cena lava i piedi agli Apostoli.

Durante questa stessa Cena, dalla pienezza del dono del Padre che è 
in lui e che, per mezzo suo, viene elargito all’uomo, Cristo istituirà il 
sacramento del suo Corpo e del suo Sangue sotto le specie del pane e del 
vino e lo affiderà — il sacramento dell’Eucaristia — nelle mani degli 
Apostoli e, per il loro tramite, nelle mani della Chiesa, per tutti i tempi 
fino alla sua definitiva venuta nella gloria.

Nella potenza dello Spirito Santo, operante nella Chiesa dal giorno di 
Pentecoste, questo Sacramento, attraverso la lunga serie delle generazioni 
sacerdotali è stato affidato anche a noi nel presente momento della storia 
dell’uomo e del mondo, la quale in Cristo è diventata definitivamente 
storia della salvezza.

Ciascuno di noi, cari Fratelli, ripercorre oggi con la mente e col cuore 
la propria via al sacerdozio e, in seguito, la propria via nel sacerdozio, 
che è via della vita e del servizio e che a noi è derivata dal Cenacolo. 
Tutti ricordiamo il giorno e l’ora allorché, dopo aver recitato insieme le 
Litanie dei Santi, prostrati sul pavimento del tempio, il Vescovo impose 
su ciascuno di noi le sue mani, in profondo silenzio. Sin dai tempi apo­
stolici, l’imposizione delle mani è il segno della trasmissione dello Spirito 
Santo, che è, egli stesso, il supremo artefice della santa potestà sacerdotale: 
autorità sacramentale e ministeriale. Tutta la liturgia del triduum sacrum 
ci avvicina al mistero pasquale, da cui tale autorità ha il suo inizio per 
essere servizio e missione: a questo possiamo applicare le parole del Libro 
di Isaia (cfr. Is 61, 1), pronunciate da Gesù nella sinagoga di Nazaret: 
« Lo Spirito del Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con 
l’unzione, e mi ha mandato ».

2. Venerati e cari Fratelli, scrivendovi per il Giovedì Santo dello 
scorso anno, cercai di orientare la vostra attenzione verso l’assemblea del 
Sinodo dei Vescovi che sarebbe stata dedicata al tema della formazione 
sacerdotale. L’assemblea si svolse nell’ottobre scorso, ed al presente, insie­
me al Consiglio della Segreteria Generale del Sinodo, stiamo preparando 
la pubblicazione del relativo Documento. Ma prima che tale testo sia pub­
blicato, desidero dirvi già oggi che il Sinodo stesso è stato una grande 
grazia. Ogni Sinodo è sempre per la Chiesa una grazia di speciale attua­
zione della collegialità dell’Episcopato di tutta la Chiesa. Questa volta



Atti del Santo Padre 261

l’esperienza è stata arricchita in modo singolare; infatti, nell’assemblea 
sinodale hanno preso la parola i Vescovi di Paesi in cui la Chiesa da 
poco tempo appena è uscita fuori, per così dire, dalle catacombe.

Altra grazia del Sinodo è stata una nuova maturità nella visione del 
servizio sacerdotale nella Chiesa: maturità a misura dei tempi in cui si 
esplica la nostra missione. Questa maturità si esprime come una appro­
fondita lettura dell’essenza stessa del sacerdozio sacramentale — e, dun­
que, anche della vita personale di ogni sacerdote, cioè della sua parteci­
pazione al mistero salvifico di Cristo: « Sacerdos alter Christus ». È una 
espressione, questa, che indica quanto sia necessario partire da Cristo per 
leggere la realtà sacerdotale. Soltanto così possiamo corrispondere piena­
mente alla verità sul sacerdote, il quale « scelto fra gli uomini, viene 
costituito per il bene degli uomini nelle cose che riguardano Dio » (Eb 
5, 1). La dimensione umana del servizio sacerdotale, per essere del tutto 
autentica, deve essere radicata in Dio. Infatti, attraverso tutto ciò che 
in esso è « per il bene degli uomini », tale servizio « riguarda Dio »: serve 
la molteplice ricchezza di questo rapporto. Senza uno sforzo per corri­
spondere pienamente a quell’« unzione con lo Spirito del Signore », che 
lo costituisce nel sacerdozio ministeriale, il sacerdote non può soddisfare 
a quelle attese che gli uomini — la Chiesa e il mondo — giustamente 
collegano ad esso.

Tutto ciò è strettamente connesso con la questione della identità sacer­
dotale. È difficile dire per quali ragioni nel periodo postconciliare la con­
sapevolezza di questa identità in alcuni ambienti sia diventata incerta. Ciò 
poteva dipendere da una lettura impropria del Magistero conciliare della 
Chiesa nel contesto di certe premesse ideologiche estranee alla Chiesa e 
di certi « trends » che provengono dall’ambiente culturale. Sembra che 
negli ultimi tempi — anche se le stesse premesse e gli stessi « trends » 
continuano ad operare — stia avvenendo una significativa trasformazione 
nelle Comunità ecclesiali stesse. I laici vedono l’indispensabile necessità 
dei sacerdoti come condizione della loro autentica vita e del loro stesso 
apostolato. A sua volta, questa esigenza si fa notare, anzi diventa impel­
lente in molte situazioni, in base alla mancanza o aH’insufficiente numero 
di ministri dei misteri di Dio. Ciò riguarda anche, sotto un altro aspetto, 
le terre della prima evangelizzazione, come dimostra la recente Enciclica 
sulle missioni.

Questa necessità di sacerdoti — fenomeno variamente crescente — do­
vrà aiutare a superare la crisi dell’identità sacerdotale. L’esperienza degli 
ultimi decenni dimostra sempre più chiaramente quanto ci sia bisogno 
del sacerdote nella Chiesa e nel mondo — e questo non in una qualche 
forma « laicizzata », ma in quella che si attinge dal Vangelo e dalla ricca 
Tradizione della Chiesa. Il Magistero del Concilio Vaticano II è l’espres-



262 Atti del Santo Padre

sione e la conferma di questa Tradizione nel senso di un opportuno aggior­
namento (« accommodata renovatio »); ed in questa stessa direzione si sono 
orientati gli interventi dei partecipanti all’ultimo Sinodo, nonché quelli 
dei rappresentanti dei sacerdoti, invitati da varie parti del mondo.

Il processo di rinascita delle vocazioni sacerdotali soddisfa solo par­
zialmente la carenza di sacerdoti. Anche se tale processo su scala globale 
è positivo, si determinano tuttavia sproporzioni tra le diverse parti della 
comunità della Chiesa in tutto il mondo. Il quadro è molto diversificato.

In occasione del Sinodo questo quadro è stato sottoposto alle analisi 
più dettagliate non soltanto a fini statistici, ma anche in rapporto ad un 
possibile « scambio dei doni », cioè al reciproco aiuto. L’opportunità di un 
tale aiuto si impone da sola essendo noto che ci sono dei luoghi dove 
risulta un solo sacerdote per alcune centinaia di fedeli, e ce ne sono dove 
c’è un sacerdote per diecimila fedeli e persino per un numero ancora 
maggiore. Vorrei richiamare al riguardo alcune espressioni del Decreto 
del Concilio Vaticano II su « il ministero e la vita sacerdotale »: « Il dono 
spirituale che i presbiteri hanno ricevuto nell’Ordinazione non li prepara 
ad una missione limitata e ristretta, bensì a una vastissima e universale 
missione di salvezza, ”fino agli ultimi confini della terra” (At 1, 8). ... Ri­
cordino quindi i presbiteri che a loro incombe la sollecitudine di tutte le 
Chiese » (Presbyterorum Ordinis, 10). L’angosciosa carenza di sacerdoti in 
alcune Regioni rende oggi attuali più che mai queste parole del Concilio. 
Mi auguro che, particolarmente nelle diocesi più ricche di clero, esse siano 
seriamente meditate e attuate nel modo più generoso possibile.

In ogni caso, dappertutto, per ogni luogo è indispensabile la preghiera, 
perché « il Padrone della messe mandi operai nella sua messe » (cfr. Mt 
9, 38). È questa la preghiera per le vocazioni ed è la preghiera, altresì, 
perché ogni sacerdote raggiunga una maturità sempre maggiore nella sua 
vocazione: nella vita e nel servizio. Tale maturità contribuisce in modo 
speciale all’aumento delle vocazioni. Occorre semplicemente amare il pro­
prio sacerdozio, metterci tutto se stesso affinché la verità sul sacerdozio 
ministeriale diventi in tal modo attraente per gli altri. Nella vita di cia­
scuno di noi deve essere leggibile il mistero di Cristo, da cui prende inizio 
il sacerdos come alter Christus.

3. Congedandosi dagli Apostoli nel Cenacolo, Cristo promise loro il 
Paraclito, un altro Consolatore — lo Spirito Santo, « che procede dal Padre 
e dal Figlio ». Disse infatti: « È bene per voi che io me ne vada, perché, 
se non me ne vado, non verrà a voi il Consolatore; ma quando me ne sarò 
andato, ve lo manderò » (Gv 16, 7). Queste parole mettono in particolare 
rilievo il rapporto tra l’ultima Cena e la Pentecoste. A prezzo della sua 
« dipartita » mediante il sacrificio della croce sul Calvario (ancor prima 
che avvenga la sua « dipartita » verso il Padre il quarantesimo giorno dopo



Atti del Santo Padre 263

la Risurrezione), Cristo rimane nella Chiesa: rimane nella potenza del 
Paraclito, dello Spirito Santo, che « dà la vita » (Gv 6, 63). È lo Spirito 
Santo a « dare » questa vita divina: vita che si è rivelata nel mistero 
pasquale di Cristo come più potente della morte, vita che è iniziata con 
la Risurrezione di Cristo nella storia dell’uomo.

Il sacerdozio è tutto al servizio di questa vita: le rende testimonianza 
mediante il servizio della Parola, la genera, la rigenera e moltiplica me­
diante il servizio dei Sacramenti. Il sacerdote stesso prima di tutto vive 
di questa vita, la quale è la più profonda fonte della sua maturità ed è 
anche la garanzia della fecondità spirituale di tutto il suo servizio! Il 
sacramento dell’Ordine imprime nell’anima del sacerdote un carattere 
particolare che, una volta ricevuto, permane in lui come fonte della grazia 
sacramentale, di tutti quei doni e carismi che corrispondono alla voca­
zione al servizio sacerdotale nella Chiesa.

La liturgia del Giovedì Santo è uno speciale momento dell’anno, in 
cui possiamo e dobbiamo rinnovare e ravvivare in noi la grazia sacra­
mentale del sacerdozio. Ciò facciamo in unione col Vescovo e con l’intero 
Presbiterio, avendo dinanzi agli occhi la realtà misteriosa del Cenacolo: 
sia quella del Giovedì Santo, sia quella del giorno di Pentecoste. Entrando 
nella divina profondità del sacrifìcio di Cristo, noi ci apriamo al tempo 
stesso verso lo Spirito Santo Paraclito, il cui dono è la nostra speciale 
partecipazione all’unico sacerdozio di Cristo, l’eterno sacerdote. È per 
opera dello Spirito Santo che noi possiamo operare « in persona Christi », 
celebrando l’Eucaristia e svolgendo tutto il servizio sacramentale per la 
salvezza degli altri.

La nostra testimonianza a Cristo sovente è molto imperfetta e difet­
tosa. Quale conforto rimane per noi l’assicurazione che è lui prima di 
tutto, lo Spirito di verità, a rendere testimonianza a Cristo (cfr. Gv 15, 26). 
Che la nostra testimonianza umana si apra soprattutto alla sua testimo­
nianza! Infatti, egli stesso « scruta le profondità di Dio » (cfr. 1 Cor 2, 
10), ed egli soltanto può avvicinare queste «profondità», queste «grandi 
opere di Dio » (cfr. At 2, 11) alle menti e ai cuori degli uomini, ai quali 
noi siamo mandati come servitori del Vangelo della salvezza. Quanto più 
sentiamo che la nostra missione ci sovrasta, tanto più dobbiamo aprirci 
all’azione dello Spirito Santo. Specialmente quando la resistenza delle 
menti e dei cuori, la resistenza di una civiltà generata sotto l’influsso dello 
« spirito del mondo » (cfr. 1 Cor 2, 12), diventa particolarmente percepi­
bile e forte.

« Lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza, ... intercede con insi­
stenza per noi, con gemiti inesprimibili » (Rm 8, 26). Nonostante la resi­
stenza delle menti, dei cuori e della civiltà pervasa dallo « spirito del 
mondo », perdura tuttavia in tutta la creazione 1’« attesa », della quale



264 Atti del Santo Padre

l’Apostolo scrive nella Lettera ai Romani: « Tutta la creazione geme e sof­
fre fino ad oggi nelle doglie del parto » (Rm 8, 22), « per entrare nella 
libertà della gloria dei figli di Dio » (ibid. 8, 21). Che questa visione paolina 
non abbandoni la nostra consapevolezza sacerdotale, e ci sia di sostegno 
per la vita e per il servizio! Allora comprenderemo meglio perché il sacer­
dote è necessario al mondo ed agli uomini.

4. « Lo Spirito del Signore è sopra di me ». Prima che giunga alle 
nostre mani il testo dell’Esortazione post-sinodale sul tema della forma­
zione sacerdotale, vogliate accogliere, venerati e cari Fratelli nel sacer­
dozio ministeriale, questa Lettera per il Giovedì Santo. Sia essa il segno 
e l’espressione di quella comunione che ci unisce tutti — Vescovi, Sacer­
doti ed anche Diaconi — con un legame sacramentale. Possa essa aiutarci 
a seguire, nella potenza dello Spirito Santo, Gesù Cristo, 1’« autore e per­
fezionatore della fede » (Eb 12, 2).

Con la mia Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, il 10 marzo — quarta Domenica di Quaresima — del­
l’anno 1991, decimoterzo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 265

Ai Vescovi dell’Emilia-Romagna 
in Visita ”ad limina Apostolorum”

E’ urgente un’azione pastorale che conduca a recuperare 
il valore religioso e sociale della vita

Venerdì 1° marzo, ricevendo i Vescovi dell’Emilia-Romagna in Visita ”ad limina 
Apostolorum”, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

Venerati Fratelli nell’Episcopato della Regione Emilia-Romagna.

1. Sono lieto di concludere con questo incontro collegiale le vostre Visite ”ad 
limina”, nel corso delle quali mi avete recato la rinnovata testimonianza della comu­
nione con la Sede di Pietro delle Chiese a voi affidate. Sono grato all’Arcivescovo 
di Bologna, il caro Cardinale Giacomo Biffi, per l’elevato indirizzo rivoltomi a nome 
di tutti: nelle sue parole ho sentito vibrare le preoccupazioni e le speranze che cia­
scuno di voi porta nel suo cuore di Pastore, incaricato dell’annuncio evangelico e 
della promozione della vita cristiana tra gli uomini e le donne del nostro tempo.

Durante le mie visite in Emilia-Romagna ho parlato spesso della necessità di una 
nuova evangelizzazione, ed ho indicato nella nuova inculturazione della fede il com­
pito primario della generazione cristiana che s’affaccia sul terzo Millennio.

Il dialogo di questi giorni con ciascuno di voi mi ha ulteriormente convinto 
dell’urgenza di questo impegno, perché il processo di secolarizzazione, cioè di estro- 
missione della motivazione e della finalità religiosa da ogni atto della vita umana, 
prosegue rapidamente. Le prospettive di non poche persone sono rinchiuse entro 
l’angusto orizzonte della ricerca del proprio benessere; e poiché questa, alla fine, 
tradisce, non vi è da stupirsi se il tasso di rifiuto della vita — suicidi, aborto, euta­
nasia, droga — è in Emilia-Romagna altissimo. Si ha a volte l’impressione che il 
vostro sia un popolo che crede di amare la vita, ma non sa quale vita amare.

2. Questa situazione assegna al compito della nuova inculturazione della fede 
un contenuto primario: annunciare il valore religioso della vita umana, la quale solo 
in una prospettiva aperta al « mondo invisibile » (cfr. 2 Cor 4, 18) può essere vera­
mente vissuta nelle sue intrinseche e connaturali dimensioni personali, familiari 
e sociali.

La vostra terra ha bisogno di verità: tanto più ne ha bisogno, perché non sembra 
più essere interessata a cercarla. Imprescindibile compito di voi Pastori — insieme 
con tutto il popolo cristiano, e particolarmente con le parrocchie, associazioni, movi­
menti, gruppi organizzati — è di annunciare in ogni circostanza e in ogni ambiente 
la verità della vita. Cristo è principio originale e radicale della vita: « Tutto è stato 
fatto per mezzo di Lui, e senza di Lui niente è stato fatto di tutto ciò che esiste » 
(Gv 1, 3). Anzi è Egli stesso la vita: «Ego sum vita» (cfr. Gv 11, 25; 14, 6).

La fede nel Signore, Dio della vita — Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe, 
non dio dei filosofi — ci pone in una prospettiva di rasserenante certezza: la vita 
umana non è un dato puramente biologico. Infatti, « chi crede in me, anche se muore, 
vivrà» (Gv 11, 25).

Perciò ammonisce il Signore, « non di solo pane vive l’uomo » (Dt ?, 3): non di 
solo benessere, di desiderio di possesso, di ambizione, di potere, di edonismo, di



266 Atti del Santo Padre

erotismo, di illusorie felicità. La dimensione interiore dell’esistenza, questo sguardo 
umile e sincero dentro di sé, che scopre con stupore riconoscente « il dono di Dio » 
(Gv 4, 10), è troppo spesso assente dall’orizzonte di interesse dell’uomo del nostro 
tempo, sazio e secolarizzato. A tale sguardo, Venerati Fratelli, non dovete mai stan­
carvi di richiamare i vostri fedeli: Maria, che « serbava nel suo cuore meditando » 
(Le 2, 19) le «grandi cose» fatte in Lei dall’Onnipotente (cfr. Le 1, 49), è di ciò 
archetipo e modello sicuro.

Quando la dimensione religiosa della vita è accolta, allora — e solo allora — 
la vita umana acquista pienezza di significato in relazione alla persona, alia famiglia, 
alla società. Nella presente economia, Dio non ha due progetti sull’uomo, uno natu­
rale e uno soprannaturale: ne ha uno solo, ed è la nostra misteriosa ma reale parte­
cipazione in Cristo alla vita di conoscenza, di amore, di gioia, che è propria della 
Trinità.

Non vi è perciò vita umana che possa realizzare in pienezza la sua originaria 
vocazione sociale, se non all’interno di una prospettiva religiosa. È solo in questa che 
il rapporto con gli altri si fa dono gratuito di sé, partecipa dell’Amore del Padre, 
si purifica e si sublima unendosi misteriosamente alla croce di Cristo.

3. A prima vista, il corpo sociale della vostra Regione appare forte e vigoroso: 
in esso è diffusa una accentuata prosperità economica e si gode una certa tranquillità 
civica, favorita dalla tolleranza e dal rispetto reciproco tra cittadini. L’Emilia-Roma­
gna è ricca di prestigiose istituzioni culturali e di luoghi di attiva partecipazione. 
La Chiesa è amata dai fedeli e stimata da chi ritiene di esserne estraneo.

Ma, accanto a questi segni di vigore, emergono stigmate di malattia e di morte. 
La denatalità, arrivata a livelli allarmanti, cui conseguono l’invecchiamento della 
popolazione e la frattura tra generazioni; il frequente ricorrere di divorzi e di sepa­
razioni coniugali; l’assuefazione alla piaga dell’aborto, che atrofizza il senso morale 
e mina la capacità di accogliere e di proteggere la vita in ogni sua fase; l’alto nu­
mero di suicidi; la spaventosa diffusione della droga; il preoccupante fenomeno 
delle inutili morti del sabato notte sulle strade; l’emergenza di nuove e subdole 
forme di povertà; il diffondersi di malattie che trovano terreno fertile in stili di 
vita che negano la verità della persona. In questo quadro la solidarietà rischia di 
essere più dichiarata che vissuta; la tolleranza può trasformarsi in disinteresse e 
disimpegno; il rispetto reciproco può degradare in chiusura egoistica e in relati­
vismo morale.

La cultura e la scienza, poi, non sempre si orientano alla ricerca della verità, ma 
tendono a darsi un fondamento autonomo, fino a ritenere moralmente lecito tutto 
ciò che è tecnicamene possibile: il pensiero va, in particolare, alla sperimentazione 
sugli embrioni umani ed alla manipolazione genetica. Nell’ambito, infine, delle strut­
ture pubbliche non pochi sembrano confondere una corretta laicità con l’agnosticismo 
in materia di valori, riducendo la funzione della norma alla semplice registrazione 
e regolamentazione del costume.

È, dunque, urgente un’azione pastorale che investa le radici più profonde delle 
scelte personali e sociali e conduca a recuperare il valore religioso e sociale della vita.

4. Qui sta infatti la chiave di tutto: nel senso e nel valore che si attribuisce 
alla vita. Se la vita è dono, l’uomo e la donna non ne sono i padroni. Ne sono i 
fruitori, gli amministratori: sono chiamati a trasmetterla tenendo conto non solo 
della sua dimensione naturale, ma anche della sua contemporanea e concomitante 
potenzialità soprannaturale, che Dio riserva a sé di riempire e di svolgere. In questo 
consiste la fecondità della famiglia, cellula essenziale della Chiesa e della società.



Atti del Santo Padre 267

La denatalità, l’ingiustificato rifiuto di trasmettere generosamente ad altri il dono 
ricevuto, significano in realtà la ricusazione del dono e del progetto divino. Altret­
tanto dobbiamo dire per l’aborto, in cui il peccato cresce sul peccato, la menzogna 
sul delitto. Presentato come diritto, sostenuto dai pubblici poteri, offerto senza re­
more morali nei servizi pubblici, l’aborto costituisce oggi una drammatica manife­
stazione di involuzione e di regresso nella percezione del senso vero e pieno della vita.

Con ferma franchezza, nutrita di misericordia e di benevolenza, non dovete stan­
carvi di proclamare la verità del progetto divino sulla vita e sulla trasmissione della 
vita. Su questo tema, ancora una volta, la Chiesa è chiamata ad essere il sale che dà 
sapore e che preserva dalla corruzione.

La nuova evangelizzazione, che non mi stanco di invocare e di proporre, deve 
insistere su questo lieto annuncio: Dio, Autore della vita, ha per ognuno un progetto 
specialissimo di felicità e di eternità. Chiede solo di aderire a questo progetto, di 
affidarsi al suo amore, di orientare a Lui tutta la vita personale e sociale, accettando 
di conoscerLo, amarLo e servirLo. Tutta la Chiesa dell’Emilia-Romagna deve ripe­
tere instancabilmente il grido di Paolo: « Vi supplichiamo in nome di Cristo: lascia­
tevi riconciliare con Dio » (2 Cor 5, 20).

5. Occorre che la Chiesa dell’Emilia-Romagna entri in stato di missione. Se il 
pastore della parabola non si dà pace perché ha smarrito l’uno per cento del suo 
gregge, le comunità cristiane non possono restare in pace vedendo lo smarrimento 
doloroso e mortale di tanti fratelli, la loro vita sempre meno ricca di senso.

L’annuncio incontra ostacoli: è una lotta contro il mondo, quel mondo che non 
ha riconosciuto Cristo (Gv 1. 10) e che mette in opera tutte le sue forze per rifiu­
tarlo. Cristo ha vinto il mondo: e « questa è la vittoria che ha sconfitto il mondo: 
la nostra fede » (7 Gv 5, 4). La preghiera e soprattutto l’Eucaristia, fonte, culmine, 
alimento della vita cristiana, siano la vostra forza: soprattutto l’Eucaristia, celebrata 
dalla comunità cristiana la domenica, da ricuperare anch’essa al suo originario signi­
ficato religioso di « giorno del Signore » ed alla sua rilevanza sociale di giorno del 
riposo e dell’incontro personale.

L’annuncio si esprima in tutta l’esistenza del cristiano, in tutte le situazioni. Si 
annunci con la Parola, senza la quale il valore apostolico delle buone azioni dimi­
nuisce o sfugge. Si annunci con le opere di carità, testimonianza viva della fede, 
non dimenticando le opere di misericordia spirituale accanto a quelle materiali. Non 
ci siano riserve nell’associare la parola di Cristo alle attività caritative, per un ma­
linteso senso di rispetto delle altrui convinzioni. Non è carità sufficiente lasciare 
i fratelli all’oscuro della verità; non è carità nutrire i poveri o visitare i malati 
portando loro risorse umane e tacendo loro la Parola che salva. « Tutto quello che 
fate in parole ed opere, tutto si compia nel nome del Signore Gesù, rendendo per 
mezzo di Lui grazie a Dio Padre » (Col 3, 17).

6. Ma anche il seme sparso più generosamente può essere soffocato da un am­
biente sociale deficiente o maldisposto, da una cultura ostile. Agite dunque per l’in- 
culturazione della fede, stimolando e guidando sapientemente ogni iniziativa oppor­
tuna. In un ambiente in cui non raramente la libertà di parola è usata come arma 
per svigorire la libertà di pensiero, non manchi la franca presenza pubblica del 
pensiero cattolico.

Presenza culturale significa anche presenza civile e politica. Nella vostra società 
altamente complessa le decisioni politiche permeano ogni settore della vita e con­
corrono spesso a indirizzare verso stili di vita sempre più lontani dal senso cristiano. 
La doverosa distinzione di ambiti tra Chiesa e poteri pubblici non deve far dimen­
ticare che l'una e gli altri si rivolgono all’uomo; e la Chiesa, « maestra di umanità »,



268 Atti del Santo Padre

non può rinunciare ad ispirare le attività che si dirigono al bene comune.
La Chiesa non intende usurpare compiti e prerogative del potere politico; ma 

sa di dover offrire anche alla politica uno specifico apporto di ispirazione e di orien­
tamento. Una fede socialmente irrilevante non sarebbe più la fede esaltata dagli 
Atti degli Apostoli e dagli scritti di Paolo e di Giovanni.

7. Questo nostro incontro si svolge nel benedetto tempo della Quaresima, che 
ci prepara nella meditazione, nella preghiera e nella penitenza all’erompere della 
luce pasquale. Risuoni nelle comunità della vostra Regione, in piena sintonia col 
tempo liturgico, l’invito dell’Apostolo Giovanni. « Tu dici: ”Sono ricco, mi sono arric­
chito; non ho bisogno di nulla”, ma non sai di essere un infelice, un miserabile, un 
povero, cieco e nudo. Ti consiglio di comperare da me oro purificato dal fuoco per 
diventare ricco, vesti bianche per coprirti e nascondere la vergognosa tua nudità 
e collirio per ungerti gli occhi e ricuperare la vista » (Ap 3, 17-18).

Ai fratelli che, incerti sul senso della vita, rischiano di smarrirsi nelle tenebre 
del mondo, offrite dunque la luce di Cristo. Ogni battezzato sia una lucerna, non 
nascosta sotto il moggio, ma elevata alta sul lucerniere, a rendere presente Colui 
che è venuto nel mondo per esserne la luce (cfr. Gv 12, 46).

Con questo augurio, mentre invoco su di voi e sui fedeli affidati alle vostre cure 
la materna protezione della Vergine Santissima, di cuore imparto a tutti l’Aposto­
lica Benedizione.



Atti del Santo Padre 269

Ai Vescovi della Toscana in Visita ”ad limina Apostolorum”

La famiglia frontiera decisiva 
della nuova evangelizzazione

Lunedì 11 marzo, ricevendo i Vescovi della Toscana in Visita ”ad limina Apo­
stolorum", il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

Venerati Arcivescovi e Vescovi delle Chiese che sono in Toscana!
1. Con gioia vi rivedo qui riuniti, dopo i colloqui avuti nei giorni scorsi con 

ciascuno di voi personalmente. Questo incontro collettivo, oltre che un’occasione 
per confermare il vincolo della comunione che intercorre tra le Chiese affidate alle 
nostre cure pastorali, ci offre l’opportunità di uno sguardo d’insieme ai problemi 
pastorali della Regione Toscana, nell’intento di individuare le linee d’azione su cui 
far convergere l’impegno nel prossimo futuro.

Rivolgo a tutti il mio saluto cordiale e ringrazio l’Arcivescovo di Firenze, il caro 
Cardinale Silvano Piovanelli, per le nobili parole con cui, interpretando i vostri 
sentimenti di sincero affetto per il Successore di Pietro, ha espresso le ansie e le 
speranze che occupano il vostro cuore di Pastori.

2. « Senza la Toscana il mondo sarebbe stato diverso ed oggi apparirebbe uma­
namente più povero ». Con queste parole mi rivolsi a voi, venerati Fratelli, nella 
precedente Visita ad limina, il 2 giugno del 1986. In effetti, la storia non solo 
d’Italia, ma del mondo intero, è segnata dal peculiare contributo letterario, artistico, 
scientifico e spirituale, offerto dalla vostra terra.

Il vostro è un patrimonio culturale e religioso da rivisitare costantemente, per 
conservarne integri i valori fondamentali, in continuità con le antiche tradizioni 
civili e cristiane della Regione. Si tratta di ricchissime riserve di genialità nei vari 
campi della espressione umana, che occorre coltivare ed incrementare, non limitan­
dosi a farne oggetto di contemplazione retrospettiva, ma vedendovi una « viva sor­
gente di ispirazione e di impegno » per « rivivere ed emulare » nel presente la gran­
dezza spirituale d’un tempo, al di là di « ogni forma di criticismo sterile e di mate­
rialismo opaco ».

La lunga storia delle vostre città, oltre a spingervi ad apprezzare e coltivare i 
perenni valori dello spirito incarnati nelle lettere e nelle arti, vi stimola ad un co­
stante rinnovamento etico e morale che attinge alle fonti del messaggio cristiano, 
di cui è intimamente permeato il tessuto culturale e sociale delle popolazioni affidate 
alla vostra cura pastorale. Il Signore chiama oggi i cristiani ad un nuovo slancio 
missionario di evangelizzazione e di solidale fraternità: li chiama ad irradiare nel 
mondo i valori immortali così luminosamente proclamati dai vostri Santi e dai vostri 
Grandi, che dai mausolei della chiesa di Santa Croce, in Firenze, non cessano di 
stirpolare gli animi « a egregie cose ».

3. Ripeto anche a voi quanto dissi ai giovani fiorentini nella Visita pastorale 
dell’ottobre 1986: « Strappate a questi vostri antenati il segreto della fioritura del 
bello, del buono, del vero ». Occorrono, infatti, per questi nostri tempi ardui e prov­
videnziali nuovi santi, nuovi apostoli generosi che, uscendo dal Cenacolo, si lascino 
condurre dallo Spirito ed ascoltino le parole del divino Maestro: « Andate in tutto



270 Atti del Santo Padre

il mondo! ». È questa la consegna: in tutto il mondo! a tutte le creature! in ogni 
ambiente, sino agli estremi confini della terra!

Il mondo abbisogna di uomini e di donne ohe sappiano raccogliere l’eredità 
spirituale di quanti li hanno preceduti, diventando i coraggiosi testimoni di un Dio 
che non cessa di colmare col suo amore infinito il cuore dell’uomo. Sì, per l’auspicata 
nuova evangelizzazione occorrono santi moderni che prolunghino nella vostra terra 
la meravigliosa fioritura di persone che! la Provvidenza ha forgiato in capolavori di 
soprannaturale bellezza. Bisogna andare incontro con spirito missionario agli uomini 
là dove essi vivono, ed annunciare loro il Vangelo della speranza e della gioia. È ne­
cessario aprire le porte della comunità ecclesiale a tutti con spirito di fraterna acco­
glienza e di disponibile generosità. Deve essere proclamata e trasmessa senza tenten­
namenti la verità sull’uomo e su Dio attraverso una catechesi che non sia soltanto 
esposizione di princìpi, ma appassionata e coerente comunicazione di una espe­
rienza di fede.

E tocca a voi, Pastori di Chiese dall’illustre passato, promuovere ed incoraggiare 
con l’esempio e la parola un tale cammino di conversione a Cristo e di rinnovamento 
spirituale. Spetta a voi, maestri di vita cristiana, guidare il popolo sui sentieri della 
verità e della giustizia. È vostro compito confortare e sostenere l’impegno di quanti 
la misericordia del Signore ha affidato alla vostra cura episcopale.

4. Una nuova evangelizzazione vi sfida, venerati Pastori delle care diocesi della 
Toscana. Anche la vostra Regione è terra di missione. Indagini recenti hanno con­
fermato con l’arido, ma disarmante linguaggio dei numeri, ciò che più o meno era 
nel convincimento di tutti: la percentuale della partecipazione festiva alla santa 
Messa è scesa a livelli mai prima toccati; come quasi dappertutto, il secolarismo 
ed il consumismo hanno inciso in profondità sulla vostra cultura; nelle grandi città 
si avverte l’influenza di gruppi di potere occulto, mentre si diffonde la pratica di 
riti esoterici; aumenta l’indifferenza, che sfocia spesso nell’ateismo pratico.

Permangono, tuttavia, in ogni parte della Toscana tradizioni vive di pietà e di 
religiosità popolare. Anzi, ad un osservatore superficiale potrebbe sembrare che il 
patrimonio religioso si conservi sostanzialmente intatto: la gente continua a chiedere 
il Battesimo, la Comunione, la Cresima per i propri figli; nonostante l’aumento dei 
matrimoni civili, la grande maggioranza dei nubendi domanda il matrimonio in 
chiesa; al momento del trapasso, quasi tutti sollecitano la sepoltura religiosa dei 
loro cari.

Ma se, al di là del dato esterno, si vuole verificare l’effettiva incidenza delle 
tradizioni cristiane nella vita dei credenti, ci si accorge che la fede appare spesso 
sradicata dai momenti più significativi, si manifesta solo episodicamente ed è talora 
relegata alla sfera privata e, per così dire, intimistica. La pratica religiosa è più 
connessa alle tradizioni e alle usanze ohe a quella sacra Tradizione per cui la Chiesa, 
nella sua dottrina, nella sua vita e nel suo culto, perpetua e trasmette alle genera­
zioni di ogni epoca tutto ciò che essa è, tutto ciò che essa crede (cfr. Dei Verbum, 8). 
Urge, dunque, rifare il tessuto cristiano delle comunità ecclesiali che vivono nella 
vostra Regione. E ciò sarà possibile se i cristiani sapranno superare in sé la frattura 
fra Vangelo e vita, ricomponendo nella loro quotidiana attività, in famiglia, sul 
lavoro e nella società, l’unità di una vita che nel Vangelo trova ispirazione e forza 
per realizzarsi in pienezza.

5. Frontiera decisiva della nuova evangelizzazione è la famiglia. La Chiesa deve 
recare ad essa con rinnovata gioia e convinzione la « buona novella » che la riguarda. 
La famiglia ha bisogno di ascoltare sempre più a fondo le parole autentiche che le 
rivelano la sua identità, le sue risorse interiori, l’importanza della sua missione nella



Atti del Santo Padre 271

Città degli uomini e in quella di Dio. Essa è chiamata a diventare spazio in cui il 
Vangelo è trasmesso e da cui il Vangelo s’irradia.

Vi spinge e vi impegna in tal senso anche il fatto che proprio in Toscana ha 
avuto inizio il « Movimento per la vita » ora diffuso in altre città italiane e oltre 
frontiera. Suo scopo è di ricordare a tutti la sacralità dell’esistenza umana, che nella 
famiglia ha la sua culla naturale, al fine di promuoverla in tutto il suo arco naturale, 
contrapponendo ad una mentalità di morte una cultura della solidarietà e dell’amore.

Parlando della famiglia, come dimenticare i giovani, nei quali risiede la speranza 
del domani dell’umanità? Come non preoccuparsi, altresì, della crisi vocazionale, 
che sta pesando in modo crescente sulle vostre comunità? Un’efficace opera di evan­
gelizzazione suppone la presenza di giovani capaci di essere testimoni coraggiosi 
tra i loro coetanei, suppone in particolare la presenza di nuovi ministri consacrati 
esclusivamente alla causa del Vangelo. Ebbene, è proprio partendo dalla famiglia, 
cellula fondamentale della società e della comunità cristiana, che occorre impostare 
un’incisiva azione pastorale per la formazione cristiana della gioventù e per la pro­
mozione di una nuova fioritura di vocazioni al sacerdozio e alla vita consacrata.

6. Venerati Fratelli, il rapido giro d’orizzonte sulla presente situazione delle 
Chiese in Toscana, sottolinea in definitiva l’urgenza di un serio impegno pastorale 
e catechetico, liturgico e caritativo, che punti a responsabilizzare tutti i credenti al 
proprio irrinunciabile ruolo di testimoni della novità del Vangelo. Sia perciò vostra 
cura valorizzare ogni apporto possibile; incoraggiate e sostenete i sacerdoti, vostri 
primi collaboratori nel ministero pastorale. Amateli, siate loro vicini come padri e 
fratelli. Aiutateli a mantenere viva la speranza: Iddio non abbandona la sua Chiesa.

Ai giovani presentate le esigenze evangeliche nella loro integrità ed accompagna­
teli nella maturazione spirituale, educandoli a generoso impegno per il Regno del 
Signore. Prestate sostegno ed adeguata formazione al volontariato cattolico notevol­
mente presente nella Regione. Siate vicini a chi soffre, ai malati, ai poveri: come 
non ricordare, a questo proposito, le « Misericordie »? Queste confraternite, sorte 
secoli or sono quasi in ogni città della Toscana per il soccorso dei più poveri, con­
servano ancor oggi un proprio ruolo particolarmente efficace.

Soprattutto suscitate in ogni ambiente ecclesiale una più intensa preghiera, piena 
di fiducioso abbandono alla volontà di Dio. Diffondete intorno a voi la gioia che 
si nutre di fede e di divina carità.

7. Sappiate, in particolare, guidare le comunità cristiane ad un costante annun­
cio della verità e ad una realizzazione concreta della carità, secondo l’espressione 
di Paolo: « Fare la verità nella carità » (cfr. Ef 4, 15). Dappertutto la terra toscana 
è nota come matrice di un umanesimo che porta visibili le impronte della fede cri­
stiana. Essa ha il compito di rilanciare il messaggio universale della bellezza e della 
bontà, un tempo facilmente comprensibile da tutti: ricchi mercanti o modesti arti­
giani, grandi della Signoria o poveri lavoratori. Le vostre opere d’arte costituiscono 
anch’esse un formidabile strumento di catechesi.

Voi siete ben consci di queste opportunità che la Provvidenza vi offre. Saldamente 
raccordati alla multiforme tradizione della vostra Regione, siate animatori intrepidi 
di Chiese che parlino ad un mondo tentato dall’indifferenza il vivo linguaggio della 
verità e dell’amore. Potrete, così, contribuire a edificare con ogni mezzo la « civiltà 
dell’amore », ridando slancio a comunità che conservano in sé i tratti di una seco­
lare civiltà cristiana.

Vi sostenga in tale impegno la Madre di Dio, Madre della divina Sapienza e 
discepola fedele di Cristo. Ed io di cuore tutti vi benedico.



272 Atti del Santo Padre

Ai Vescovi dell’Umbria in Visita ”ad limina Apostolorum”

La pace attende i suoi profeti ed i suoi artefici
Sabato 16 marzo, ricevendo i Vescovi dell’Umbria in Visita "ad limina Apo­
stolorum", il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. « Il fatto di essere convenuti ad Assisi per pregare, digiunare e camminare 
in silenzio — e ciò per la pace sempre fragile e sempre minacciata, forse oggi più 
che mai — è stato come un limpido segno dell’unità profonda di coloro che cer­
cano nella religione valori spirituali e trascendenti in risposta ai grandi interrogativi 
del cuore umano, nonostante le divisioni concrete ».

Con queste parole riassumevo cinque anni fa, nel discorso al Collegio dei Car­
dinali e alla Curia Romana per lo scambio degli auguri natalizi, il significato del­
l’incontro mondiale di preghiera per la pace, svoltosi poche settimane prima ad 
Assisi. Esse mi tornano in mente in questo momento, nel quale ho la gioia di salu­
tarvi qui riuniti, dopo avervi incontrati separatamente, venerati Pastori della Chiesa 
che è in Umbria, terra profondamente segnata dal messaggio francescano della ricon­
ciliazione e della pace.

La vostra Regione, ricca di nobili tradizioni artistiche, culturali e spirituali, è 
nota nel mondo intero per questa sua quasi naturale vocazione alla promozione 
della pace: basta pensare ai luoghi francescani e alla testimonianza del Poverello, 
che continua a risuonare nella coscienza dell’umanità come invito al rispetto di Dio, 
del prossimo e del creato, in vista dell’edificazione di un mondo all'insegna del per­
dono e dell’amore. Come non rallegrarmi con voi, venerati Fratelli nell’Episcopato, 
delle molteplici iniziative con le quali, anche in occasione del recente conflitto, avete 
tenuta desta fra le comunità a voi affidate la fiaccola della riconciliazione e della 
fraternità? Educare alla pace è per voi un’esigenza basilare della evangelizzazione; 
e promuovere un’autentica cultura del dialogo e della fraternità rappresenta quindi 
un impegno fondamentale della vostra azione pastorale. Occorre non lasciar cadere 
occasione alcuna che sia atta a promuovere nelle coscienze l’aspirazione alla con­
cordia e a favorire l’intesa tra le persone nella dedizione alla causa della giustizia 
e della pace. Il desiderio di veder crescere secondo la tradizione francescana i valori 
della solidarietà, come pure l’impegno a diffonderli nel mondo, sembrano esprimere 
l’anima più vera dell’Umbria, cuore della Nazione italiana e, in un certo senso, 
ideale punto di riferimento per quanti scelgono il messaggio di Francesco quale 
norma ispiratrice della propria esistenza.

Ciò, se da una parte facilita la missione delle vostre Chiese, dall’altra la rende 
più esigente e stimolante. « La pace è un cantiere, aperto a tutti — osservavo ad 
Assisi a conclusione della Giornata di preghiera per la pace — e non soltanto agli 
specialisti, ai sapienti e agli strateghi. La pace è una responsabilità universale: essa 
passa per mille piccoli atti della vita quotidiana. A seconda del loro modo quoti­
diano di vivere con gli altri, gli uomini scelgono a favore della pace o contro 
la pace ».

La pace attende i suoi profeti ed i suoi artefici: ecco un impegno vivo per le 
comunità ecclesiali, di cui voi siete chiamati ad essere Padri solleciti e vigilanti Pastori.

2. Perché, tuttavia, l’educazione alla pace diventi fermento di rinnovamento di 
tutta la società, bisogna che i credenti sentano con vigore la loro vocazione apo-



Atti del Santo Padre 273

stolica. Ciò suppone un loro personale e profondo contatto con Cristo, Principe della 
Pace. A tal fine, è necessario che si operi attivamente per una nuova evangelizza­
zione, proclamando all’uomo di oggi la Buona Novella della salvezza in modo cre­
dibile ed audace. I nostri contemporanei hanno bisogno di speranza, hanno sete di 
amore, cercano strade che li conducano alla verità. Ma troveranno pace, se non 
incontreranno Cristo? Voi sentite con urgenza il compito della nuova evangelizza­
zione, ben consapevoli che PUmbria è una terra che, pur ricca di promesse, è resa 
difficile a causa di una sempre maggiore diffusione della cultura secolaristica e con­
sumistica Specialmente in questa fase storica, che ha conosciuto il crollo rapido 
delle ideologie, vi interrogate su come annunciare il Vangelo, nella fedeltà al man­
dato di Cristo: « Andate e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del 
Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto ciò che 
vi ho comandato » (Mt 28, 19-20). Ebbene, venerati Fratelli, se impegnativo ed arduo 
appare il compito, vi sorregga la promessa del Redentore stesso: « Ecco, io sono 
con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo » (Ibid.).

3. La vostra gente, pur segnata da esperienze negative, resta aperta ai valori 
umani del rispetto, del dialogo, della ospitalità e della solidarietà. Sostenuta si man­
tiene pure la richiesta della celebrazione cristiana delle fasi più significative dell’esi­
stenza: il Battesimo alla nascita, la prima Comunione e il sacramento della Confer­
mazione nell’infanzia e nell’adolescenza, il Matrimonio al formarsi della nuova fami­
glia ed infine il funerale religioso ad accompagnare il duro momento della morte. 
Ma tale pratica, come voi avete concordemente osservato, sembra svuotarsi progres­
sivamente del suo autentico senso religioso, finendo per non incidere più in modo 
significativo nelle scelte della vita. In particolare, un forte allarme viene dal numero 
delle interruzioni volontarie della gravidanza, le cui percentuali superano la media 
nazionale.

Pur in tale ambiguità, si mantiene viva una diffusa pietà popolare, che si esprime 
nella sentita venerazione alla Madonna e ai Santi Patroni e nel massiccio, costante 
pellegrinaggio ai tanti Santuari della Regione, anche se in tali manifestazioni difetta 
spesso il riferimento alla dimensione cristologica ed ecclesiologica della fede, mentre 
prevalgono gli aspetti intimistici ed individualistici.

In sintesi, l’analisi della condizione ecclesiale nel suo insieme presenta una mino­
ranza di persone impegnate nei gruppi o movimenti ecclesiali e nelle attività pasto­
rali, mentre la maggioranza mantiene un qualche legame con la Chiesa, ma non 
assume la fede come scelta capace di incidere in modo significativo nella vita di 
ogni giorno.

4. Guardando in prospettiva ai compiti pastorali che tale situazione suggerisce, 
voi ritenete che lo sforzo della « nuova evangelizzazione » debba in primo luogo 
puntare sul rinnovamento della parrocchia come « comunità che annunzia, celebra 
e testimonia il Vangelo della carità ». È questo, infatti, il tema scelto per il VI Con­
vegno Ecclesiale regionale, come pure per la III Settimana residenziale di forma­
zione permanente del clero diocesano, previsti entrambi ad Assisi per il prossimo 
autunno. A tal fine è stata già attuata la ristrutturazione delle parrocchie, da me 
sollecitata nella scorsa Visita "ad limina”, così da favorire una maggiore concen­
trazione dei fedeli. Ci si muove ora, con generale impegno, verso un modello di 
comunità parrocchiale che non sia soltanto luogo di servizio, di culto e di incontri 
occasionali, ma esperienza concreta di fede e di carità, con dinamismo missionario 
e forza di testimonianza evangelica. Un modello di parrocchia-comunità, in cui 
presbiteri e laici collaborino insieme secondo i carismi e i ministeri propri di cia­
scuno. È questo il lavoro certamente più impegnativo per superare la mentalità



274 Atti del Santo Padre

secondo cui le attività della Chiesa sarebbero riservate alla competenza dei sacerdoti 
e dei religiosi, mentre i laici si ridurrebbero al ruolo di destinatari e utenti.

Di qui la necessità di attendere alla formazione di laici impegnati. Se ciò è richie­
sto dalla costituzione divina della Chiesa, in Umbria è questione che si rivela parti­
colarmente urgente per l’invecchiamento e la progressiva diminuzione dei sacerdoti, 
come pure per le prospettive offerte dal numero dei seminaristi che, pur in lieve 
crescita, non è tale da poter soddisfare le accresciute esigenze pastorali.

Del resto, quando la parrocchia diventa comunità vera e dinamica, dove i laici, 
insieme ai sacerdoti, partecipano attivamente alla vita pastorale e agli impegni apo­
stolici, rifioriscono tutte le vocazioni e, in particolare, quelle sacerdotali e di spe­
ciale consacrazione.

Oltre a sostenere la partecipazione dei laici alla vita ecclesiale, voi vi preoccu­
pate, venerati Fratelli, di educarli più profondamente a rispondere alla loro voca­
zione specifica, che è quella di animare cristianamente le realtà terrene: famiglia, 
scuola, professione, quartiere, sindacato, politica, cultura. Grazie a questo loro ap­
porto insostituibile e quanto mai urgente, sarà l’intera comunità ad essere rinnovata. 
In tal modo il fermento del Vangelo, diventato vita nell’esistenza dei credenti, tra­
sformerà l’intera società.

5. Per rinnovare le comunità parrocchiali, soggetti primari della nuova evange­
lizzazione, è necessario il contributo attivo di tutti i fedeli. La Chiesa, nel suo cammino 
incontro all’uomo, non può non proporsi oggi una coraggiosa prospettiva missionaria, 
capace di offrire risposte soddisfacenti a problematiche nuove ed emergenti nell’at­
tuale contesto socio-culturale della vostra Regione. Tocca a voi, Pastori, guide illu­
minate e prudenti, coadiuvati dai presbiteri, vostri più stretti collaboratori, far sì 
che il popolo cristiano prosegua « il suo pellegrinaggio fra le persecuzioni del mondo 
e le consolazioni di Dio, annunziando la passione e la morte del Signore fino a che 
egli venga » (Lumen gentium, 8).

Tuttavia, affinché la fede diventi cultura e quindi vita, non basta soltanto un suo 
annuncio o una sua astratta proclamazione. Occorre che il credente e l’intera comu­
nità sappiano attuare una compagnia concreta con l’uomo in cammino nella storia. 
In altri termini: l’inculturazione della fede dev’essere la prioritaria scelta pastorale 
delle Chiese dell’Umbria, ad ogni livello e in tutti gli ambiti della società, special- 
mente quello sociale e pubblico. In questo impegno ecclesiale la parrocchia resta 
costante punto di riferimento e centro dell’annuncio, della celebrazione e della testi­
monianza di fede.

6. Carissimi Fratelli nell’Episcopato, a conclusione di questo mio fraterno collo­
quio con voi, intendo ribadire tutto l’affetto e la stima che nutro per ciascuno. 
Ascoltandovi personalmente, mi sono reso conto della dedizione con cui guidate le 
vostre diocesi ed ho apprezzato la comunione che vi lega gli uni agli altri. Nell’a­
scolto prolungato della Parola e nel silenzio della preghiera voi potrete trovare forza 
per affrontare le difficoltà del quotidiano servizio apostolico, luce per condurre il 
gregge affidato alla vostra responsabilità pastorale e vigore spirituale per confermare 
i vostri fratelli nella fede.

Non stancatevi di pregare per le vostre comunità ed educatele alla docile ade­
sione alla volontà di Dio. Siate in ogni circostanza fermento vivo di coesione e di 
fraternità e a tutti proclamate la gioia del Vangelo, additando ad un mondo, lacerato 
da tanti tipi di violenza, Cristo « nostra pace » (Ef 2, 14).

Maria, regina della Pace, sostenga il vostro impegno e protegga sempre tutte le 
Chiese della vostra Regione. Ed io, di gran cuore vi imparto la mia Benedizione, 
che estendo volentieri ai sacerdoti, ai religiosi, alle religiose e ai fedeli dell’Umbria.



Atti del Santo Padre 275

Incontro dei Patriarchi e dei Vescovi 
dei Paesi implicati nella guerra del Golfo Persico

Il dopo-guerra esige la soluzione
di questioni di primaria importanza
Il Santo Padre ha voluto riunire i Patriarchi delle Chiese cattoliche del Medio 
Oriente e i Presidenti delle Conferenze Episcopali dei Paesi in qualche modo 
implicati nella guerra del Golfo Persico.
Pubblichiamo, in traduzione italiana, il discorso che il Papa ha pronunciato 
lunedì 4 marzo iniziando i lavori. Al discorso di Giovanni Paolo II facciamo 
seguire il testo del comunicato conclusivo dei lavori, diffuso al termine del­
l’Incontro.

DISCORSO INIZIALE 
DEL SANTO PADRE

Cari e venerabili Fratelli nell’Episcopato.

1. Permettetemi innanzi tutto di esprimervi la gioia spirituale che provo nel 
vedervi qui riuniti. Attraverso di voi, saluto con affetto coloro che rappresentate: 
i vostri confratelli nell’Episcopato, i vostri collaboratori nell’apostolato così come 
tutti i fedeli affidati alla vostra sollecitudine pastorale. A ognuno dico insieme 
all’Apostolo Paolo: « Il Signore della pace vi dia egli stesso la pace sempre e in 
ogni modo » (2 Ts 3, 16)!

2. La presenza dei venerabili Patriarchi cattolici delle Chiese del Vicino e del 
Medio Oriente ci ricorda le sofferenze che molte popolazioni, di una regione nella 
quale Dio si è manifestato ai nostri Padri nella fede, continuano a sopportare. In 
questi ultimi mesi, nella zona del Golfo Persico le prove sono raddoppiate.

3. Mentre apriamo le nostre giornate di riflessione su questi gravi problemi, 
invochiamo sui nostri lavori la luce dello Spirito Santo e affidiamoci all’intercessione 
materna di Maria affinché dai nostri scambi nascano orientamenti e iniziative che 
riflettano più chiaramente l’amore di Dio verso tutti gli uomini.

4. Invitandovi a prendere parte a questa riunione, cari Fratelli nell’Episcopato, 
ho voluto fornire a ciascun capo delle Chiese del Vicino e del Medio Oriente l’occa­
sione di esporre la situazione, spirituale e materiale, nella quale si trovano i loro 
fedeli a causa delle tensioni e dei combattimenti provocati dall’invasione irachena 
del Kuwait, il 2 agosto 1990, e dalle ostilità che ne sono seguite. Gli osservatori 
accorti della realtà internazionale sono unanimi nel dire che quella che si deve de­
finire una guerra ha già avuto e avrà ancora ripercussioni su tutta la regione e oltre.

Cari Fratelli, venite qui come testimoni di queste grandi prove che hanno colpito 
e decimato intere popolazioni, ohe hanno seminato lutto e distruzioni e che hanno 
anche riacceso diffidenze e rancori ereditati dal passato. Perché, in realtà, la tenta­
zione di ricorrere alla guerra era presente molto prima del mese di agosto 1990.



276 Atti del Santo Padre

5. La pace e la giustizia camminano insieme. Ora, da più di quarant’anni il 
popolo palestinese è errabondo e lo Stato d’Israele è contestato e minacciato. Non 
possiamo dimenticare che, dal 1975, il popolo libanese vive una lunga agonia e, 
ancora oggi, il suo territorio nazionale è occupato da forze non libanesi. Sua Beati­
tudine Nasrallah Sfeir potrà esporci le aspirazioni dei suoi concittadini, cristiani 
e musulmani. La presenza dei Patriarchi cattolici copto, siriano, melkita, maronita, 
latino di Gerusalemme e armeno ci ricorda opportunamente che i loro fedeli, pra­
ticamente disseminati in tutti i Paesi della regione, si trovano di fronte, con gli altri 
fratelli cristiani, a mille difficoltà, la più grande delle quali è quella di potersi affer­
mare come cristiani essendo minoritari nelle società islamiche che, secondo le poli­
tiche nazionali o regionali, li tollerano, li stimano o li rifiutano. A questo proposito, 
non posso tacere il fatto che ci sono ancora oggi Paesi che non permettono alle 
comunità cristiane di installarsi sul loro territorio, di celebrare la loro fede e di 
viverla secondo le esigenze proprie alla loro confessione. Penso in particolare all’Ara­
bia Saudita. Infine, il Patriarca di Babilonia dei Caldei, Sua Beatitudine Raphael 
Bidawid, ci porterà la testimonianza del suo Paese, l’Iraq, le cui popolazioni, appena 
uscite da un altro conflitto con l’Iran, hanno conosciuto di nuovo gli orrori della 
guerra. Immaginiamo tutti con quale impazienza gli iracheni, cristiani e musulmani, 
aspettano una vera pace per oggi e per il domani.

6. Di fronte a questa situazione, ho voluto che non mancasse un’espressione 
concreta della solidarietà ecclesiale. Ecco perché ho deciso che a questa riunione 
avrebbero partecipato i Presidenti delle Conferenze Episcopali dei Paesi più diret­
tamente coinvolti in quella che è stata chiamata « la guerra del Golfo ». Li ringra­
zio tutti per essere venuti, malgrado i loro impegni pastorali, e per aver dato questa 
testimonianza di collegialità. Quando la guerra ha seminato divisioni, sofferenze e 
morte, è fondamentale che la Chiesa cattolica appaia agli occhi del mondo come 
una comunità di carità, lei che, come affermava il Concilio Vaticano II, «cammina 
insieme con l’umanità tutta e sperimenta assieme al mondo la medesima sorte ter­
rena » e deve dunque apparire sempre di più « come il fermento e, quasi, l’anima 
della società umana destinata a rinnovarsi in Cristo e a trasformarsi in famiglia 
di Dio » (Gaudium et spes, 40).

7. Questa missione esaltante della Chiesa nel mondo e per il mondo non risponde 
assolutamente a criteri o ad ambizioni di natura politica. Con povertà di mezzi, 
conformemente alla sua natura spirituale, la Chiesa si sforza di suscitare o di risve­
gliare il senso della verità, della giustizia e della fraternità che il Creatore ha messo 
nel cuore di ogni uomo, di ogni persona considerata sempre nella sua dimensione 
trascendente e sociale.

Queste considerazioni fondamentali hanno motivato i miei numerosi, recenti 
interventi, mentre la pace nel Golfo e, in un certo senso, la pace del mondo erano 
minacciate. Mi è sembrato necessario, in effetti, ricordare i grandi princìpi della 
morale e del diritto internazionale che dovrebbero sempre ispirare i comportamenti 
dei popoli e dei loro responsabili, i princìpi di una morale e di un diritto che in­
terpellano nello stesso modo la coscienza di tutti a che siano applicati dappertutto 
e applicabili ad ogni componente della comunità internazionale. Ora, sappiamo che 
dalla fine della seconda guerra mondiale un ordine internazionale ha visto la luce 
con lo scopo di rendere solidali, ovunque, soggetti uguali in dignità e in diritto. 
Ha escluso la guerra come mezzo utile per la soluzione delle controversie tra le 
Nazioni. Abbiamo oggi l’occasione di misurare il fondamento di una simile visione 
delle cose.



Atti del Santo Padre 277

8. Alla luce di questi princìpi, la comunità della Nazioni, e in particolare le 
organizzazioni internazionali e regionali, è chiamata oggi a considerare « il dopo 
guerra del Golfo ». Vengono poste questioni di primaria importanza: il rispetto 
effettivo del principio dell’integrità territoriale degli Stati; la soluzione dei problemi 
irrisolti da decenni e che costituiscono focolai di tensioni continue: la regolamen­
tazione de! commercio delle armi di ogni tipo; accordi per il disarmo della regione. 
È soltanto quando sarà data una risposta a questi problemi che potranno coesistere, 
nella pace, l’Iraq e i suoi vicini Israele, il Libano, il popolo palestinese e i Ciprioti.

È impossibile ignorare i problemi di ordine economico. In questa parte del mondo 
esistono ineguaglianze, e sappiamo tutti che, quando la mancanza di prospettive per 
l’avvenire e la povertà attanagliano un popolo, la pace è in pericolo. L’ordine eco­
nomico internazionale, infatti, deve tendere sempre più alla condivisione e al rifiuto 
dell’accaparramento o dello sfruttamento egoista delle risorse del pianeta. Si deve 
assicurare la giusta remunerazione delle materie prime, permettere a tutti l’accesso 
alle risorse necessarie per vivere, assicurare lo scambio armonioso delle tecnologie 
e fissare condizioni accettabili per il rimborso del debito dei Paesi più poveri.

9. Passiamo ora alla fase attiva della nostra riunione ascoltandoci gli uni gli 
altri, ci sforzeremo di udire le grida di molte popolazioni che aspettano una pace 
giusta e duratura e di farci solidali con le loro aspirazioni. Non dimenticheremo 
1’esistenza dei gravi problemi della regione che oggi si manifestano più urgenti che mai.

Mi sembra importante, cari Fratelli nell’Episcopato, che alcune convinzioni gui­
dino le nostre riflessioni:

— se i problemi di ieri non sono risolti o non conoscono l’inizio di una solu­
zione, i poveri del Medio Oriente — penso in particolare al popolo palestinese e 
al popolo libanese — saranno ancora più minacciati;

— non ci sono guerre di religione in corso e non può esserci una "guerra santa”, 
perché i valori di adorazione, di fraternità e di pace che nascono dalla fede in Dio 
chiamano all’incontro e al dialogo;

— la solidarietà che sarà chiesta alla comunità internazionale in favore dei po­
poli afflitti dalla guerra dovrà essere accompagnata da un serio sforzo affinché i pre­
giudizi e i semplicismi non vengano a compromettere le intenzioni migliori;

— ogni attesa nella ricerca di soluzioni o nella promozione del dialogo costi­
tuisce un rischio serio di aggravamento delle tensioni già esistenti.

10. Venerabili Fratelli, il nostro incontro stesso è un messaggio che si rivolge 
alle Chiese e al mondo. Esso riunisce Pastori di popoli che ieri si sono opposti con 
forza. Oggi, dal centro della Chiesa, da questa Sede Apostolica che presiede alla 
carità, questi stessi Pastori li chiamano alla riconciliazione per costruire insieme un 
avvenire che permetta a ciascuno di vivere nella dignità e nella libertà.

Sono certo che le comunità cattoliche della regione, nonostante la loro piccolezza 
e talvolta la debolezza dei loro mezzi, sono chiamate provvidenzialmente a portare 
la loro testimonianza e il loro contributo alla ricostruzione di una società più fra­
terna. Per ognuna di esse è il tempo della conversione e dell’autenticità: vivere il 
Vangelo senza paura né complessi e dare prova della speranza che è in noi (cfr. 
1 Pt 3, 15).

È il nostro augurio; è la nostra preghiera!



278 Atti del Santo Padre

COMUNICATO CONCLUSIVO DEI LAVORI

Noi Patriarchi e Vescovi che abbiamo partecipato alla riunione sulle crisi del 
Golfo e del Medio Oriente voluta da Sua Santità il Papa Giovanni Paolo II, in 
comunione di spirito con Lui, vogliamo innanzi tutto, dopo questa tragica esperienza 
di guerra, esprimere la nostra solidarietà con tutti i popoli della regione e inchinarci 
davanti a tutte le vittime del conflitto, pregare per loro e per i loro familiari.

Giunti alla conclusione dell’incontro, sentiamo il dovere di esprimere al Pontefice 
profonda gratitudine per questo gesto di sollecitudine pastorale. Lo facciamo a nome 
nostro personale, delle comunità a noi affidate e delle Conferenze Episcopali che 
rappresentiamo.

Questa esperienza di Cenacolo è stata ricca e proficua e, senza dubbio, sarà fonte 
di ispirazione per le comunità cattoliche di Oriente come per le società diversificate 
alle quali apparteniamo.

Come ha dichiarato il Santo Padre fin dal primo giorno del conflitto, riteniamo 
unanimemente che il ricorso alla forza delle armi segna un « declino dell’umanità », 
uno scacco della comunità internazionale e un attentato ai valori più cari a tutte le 
religioni. «Mai più la guerra! » aveva dichiarato Paolo VI all’ONU nel 1965!

Questa guerra, con l’ingiusta aggressione da cui ha avuto origine e con le am­
biguità che essa nascondeva, ha segnato profondamente il cuore dei popoli, ha gene­
rato ovunque una crisi di coscienza dei valori, anche se ha visto mobilitarsi nelle 
nostre città e nelle nostre chiese, in Oriente e in Occidente, grandi masse di uomini 
e di donne e, in particolare, di giovani, in favore della pace e della giustizia. La 
preghiera e l’implorazione a Dio si sono succedute incessantemente nelle nostre chiese 
e presso le nostre popolazioni.

Aprendo i lavori, il Santo Padre ha voluto, tra l’altro, sottolineare che per i cri­
stiani di Oriente « è il tempo della conversione e dell’autenticità » per « offrire la 
loro testimonianza e il loro contributo alla costruzione di una società più fraterna ».

Noi, Patriarchi e Vescovi, accogliamo questo appello come diretto a tutta la Chiesa 
e assicuriamo che sarà nostro profondo impegno:

— confermare i fedeli delle nostre Chiese nella Fede, nella Speranza e nella 
Carità, sostenendo tutti i cristiani del Medio Oriente a non ritenersi estranei in 
quella parte del mondo;

— assicurare i nostri fratelli ebrei e musulmani che desideriamo mantenere con 
loro un dialogo genuino, profondo e costante, che parta dalla nostra fede all’Unico 
Dio e dalla preoccupazione comune per i valori della giustizia e della promozione 
dell’uomo e che permetta ad ogni comunità una autentica libertà religiosa, sulla base 
del rispetto mutuo e della reciprocità;

— respingere ogni motivazione o interpretazione religiosa che abbia potuto essere 
attribuita alla guerra del Golfo, nella quale non è da vedersi né un conflitto tra Oriente 
e Occidente, né tantomeno un conflitto tra Islam e Cristianesimo. Come ci ha detto 
il Santo Padre « non può esserci una "guerra santa”, perché i valori di adorazione, 
di fraternità e di pace, che scaturiscono dalla fede in Dio, inducono all’incontro e 
al dialogo ».

Confidiamo che Sua Santità continuerà la Sua azione di persuasione presso i 
Responsabili delle Nazioni e presso le Organizzazioni Internazionali, affinché nel 
Medio Oriente non manchi la giustizia e venga perseguita con mezzi pacifici.

Auspichiamo che le trattative per una pace giusta non comportino umiliazioni 
per nessuno, né aspetti punitivi per qualche popolo.



Atti del Santo Padre 279

Riteniamo che il ritorno della pace nel Medio Oriente non possa aversi se non 
con il compimento della giustizia e rimuovendo le cause prossime e remote dei con­
flitti che affliggono la regione. Sappiamo con quanta perseveranza il Papa ha voluto 
mantenere vive le cause del popolo palestinese e del popolo libanese. Il Libano 
deve riacquistare pienamente la sua unità, indipendenza e sovranità. Il popolo pale­
stinese deve avere riconosciuti i suoi inalienabili diritti a una Patria e a scegliervi 
liberamente il proprio futuro, così come il popolo israeliano deve poter vivere entro 
frontiere sicure e in armonia con i vicini.

Vogliamo anche testimoniare la preoccupazione nostra e dei nostri fedeli per il 
timore che, nelle auspicate iniziative politiche internazionali per i problemi del Me­
dio Oriente, non vengano tenuti in dovuto conto il carattere specifico e sacro della 
Città di Gerusalemme, la peculiarità delle comunità religiose che in essa vivono, 
i luoghi santi cari a milioni di credenti ebrei, cristiani e musulmani.

Da parte nostra desideriamo assicurare che continueremo a fare il possibile, presso 
le nostre comunità e nelle nostre società, affinché nessun popolo e nessun Paese della 
regione sia escluso dal vero cammino verso la giustizia e la pace o sia in qualche 
modo leso nei suoi fondamentali diritti.

Inoltre, la solidarietà nella condivisione dei beni spirituali e materiali sarà segno 
e prova del nostro impegno a far sì che — come Sua Santità ha detto — « la povertà 
e la mancanza di prospettive per il futuro » non prevalgano e che, con l’aiuto di 
tutti, le popolazioni del Medio Oriente che hanno maggiormente sofferto siano final­
mente messe in condizione di offrire il proprio contributo alla pacificazione della 
regione e, quindi, del mondo.

Confidiamo che si giunga ad una più giusta ridistribuzione delle ricchezze natu­
rali della regione e che si promuovano piani di sviluppo a sostegno delle popolazioni 
più sfavorite. Tutto ciò sarà reso più facile da un severo regolamento del commercio 
delle armi e da un disarmo sostanziale e controllato, che impegni ogni parte.

Gli scambi di vedute di questi due giorni ci hanno confermato che i cristiani 
— così come i nostri fratelli delle altre religioni — hanno una parola da dire e un 
ruolo da svolgere perché un mondo di fratellanza non sia un puro sogno. Noi con 
tutti i credenti siamo persuasi che con la fede in Dio e la fiducia nell’uomo, Sua 
creatura, il mondo può cambiare volto.

Questa esperienza di collegialità e di compartecipazione, questo incontro tra 
Oriente e Occidente sono segno profetico di riconciliazione.

In comunione profonda con il Santo Padre, affidiamo questi nostri propositi alla 
misericordia di Dio e all’intercessione della Regina della Pace.

Dal Vaticano, 5 marzo 1991

I Patriarchi delle Chiese Cattoliche del Medio Oriente 
e i Presidenti delle Conferenze Episcopali dei Paesi 
più direttamente implicati nella guerra del Golfo



280 Atti del Santo Padre

Al Pontificio Consiglio per il Dialogo con i Non Credenti

Un'era di dialogo libero dal peso delle ideologie 
si apre all’alba del nuovo Millennio
Sabato 16 marzo, ricevendo i partecipanti alla Plenaria del Pontificio Consiglio 
per il Dialogo con i Non Credenti — che aveva come tema: La ricerca della 
felicità e la Fede cristiana —, il Santo Padre ha loro rivolto il seguente 
discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. Vi accolgo con gioia questa mattina e vi porgo di tutto cuore il benvenuto. 
Siete riuniti in Assemblea plenaria, quali membri e consulenti del Pontificio Consiglio 
per il Dialogo con i Non Credenti, sotto la presidenza del Cardinale Paul Poupard, 
per riflettere su un tema dalla permanente attualità, dalle profonde incidenze pasto­
rali: l’aspirazione dell’uomo alla felicità, come punto di ancoraggio per la fede. 
Questo approccio antropologico alla fede e, all’opposto, a coloro che non credono, 
è uno dei punti possibili per meglio rispondere alle insoddisfazioni e alle angosce, 
alle paure e alle minacce che pesano sull’uomo d’oggi e di cui egli cerca di liberarsi, 
per spalancargli la porta della felicità nella gioiosa luce di Cristo risorto « il Vivente, 
che ha potere sopra la morte e sopra gli inferi» (cfr. Ap 1, 18). Colui ohe, solo, 
offre una risposta definitiva all’angoscia e alla disperazione degli uomini.

Vi ringrazio per aver proposto questo tema della felicità alla riflessione della 
Chiesa, come un sostegno sul cammino della fede.

2. Come si presenta oggi la ricerca della felicità? Quali caratteristiche riveste?
Come risulta dai risultati dell’inchiesta pubblicata, dopo tre anni, nella vostra 

rivista « Athéisme et foi », l’aspirazione alla felicità s’identifica, presso le tradizio­
nali popolazioni del Terzo Mondo, con un’armoniosa integrazione nel gruppo fami­
liare ed etnico ed un elementare benessere materiale. Essa è caratterizzata, al con­
trario, dall’individualismo nelle società opulente, segnate dalla secolarizzazione e 
dall’indifferenza religiosa. La vostra attenzione si è soprattutto soffermata su queste 
società, poiché esse sono quelle maggiormente colpite dall’ateismo; la libertà è in 
esse concepita sovente come una facoltà di autodeterminazione assoluta, affrancata 
da ogni legge. Per molti, la felicità non si raccorda più al compimento del dovere 
morale, né alla ricerca di un rapporto personale con Dio. In questo senso, possiamo 
parlare di rottura tra felicità e moralità. Cercare la felicità nella virtù diviene un 
ideale estraneo, e persino strano, per molti dei nostri contemporanei. Primeggia l’in­
teresse per il corpo, la sua salute, la sua bellezza e la sua giovinezza. È l’immagine 
di una felicità racchiusa nel circolo vizioso del desiderio e della sua soddisfazione. 
È vero che la compassione, la benevolenza verso gli altri ed una reale generosità, 
anche presso coloro che si sono allontanati dalla fede, costituiscono anch’esse delle 
caratteristiche di queste società.

Questa cultura è spesso definita come narcisista. Il mito ideato dall’antichità 
greca dimostra come gli antichi avessero già coscienza della sterilità di un amore 
chiuso su se stesso. Amare solo se stessi vuol dire distruggersi e perire. « Chi vorrà 
salvare la propria vita, dirà Gesù, la perderà » (Me 8, 35).

Lo sguardo verso l’altro, l’oblìo di sé per sollecitudine verso l’altro e la sua 
felicità, non sono forse le più espressive immagini del mistero divino? Il Dio vivo



Atti del Santo Padre 281

e vero, di cui Gesù ci ha rivelato il volto, non è un Dio solitario. Tra le Persone 
divine tutto è dono, condivisione, comunicazione, in un eterno respiro d’amore 
Tutta la felicità di Dio e la sua gioia sono la felicità e la gioia della mutua dona­
zione. Per l’uomo, creato a sua somiglianza, non vi è vera felicità all’infuori della 
donazione di sé. « Chi perderà la propria vita per causa mia e del Vangelo, la sal­
verà » (Me 8, 35), dice Gesù.

3. Un’altra considerazione s’impone. Al contrario degli antichi che possedevano 
un così forte senso del tragico dell’esistenza, della solitudine dell’uomo nel mondo, 
della sua insufficienza dinanzi all’ideale del bello e del bene, del carattere effimero 
di tutte le cose e, infine, della fatalità della morte, la società della produzione e dei 
consumi rifiuta d’integrare nella sua idea della felicità la presenza e l’esperienza del 
male e della morte. Essa si costruisce perciò una immagine della felicità fragile, arti­
ficiale e, in definitiva, falsa. Ogni sistema che non affronti in profondità l’oscuro 
enigma della vita ha poche cose da offrire agli uomini e costoro, presto o tardi, si 
stancano. La storia recente lo dimostra con evidenza.

4. La concezione cristiana della vita — e della felicità — ha la sua sorgente 
in Gesù Cristo, Dio fattosi uomo, nella sua vita terrena in mezzo a noi, nella sua 
morte accettata liberamente e nella sua vittoria sulla morte il mattino di Pasqua. 
« In realtà, afferma il Concilio Vaticano II, solamente nel mistero del Verbo incar­
nato trova vera luce il mistero dell’uomo » (Gaudium et spes, 22). Il mistero della 
felicità umana trova la sua chiave in Gesù Cristo, archetipo di ogni esistenza donata. 
Gesù Cristo abolisce i dolorosi antagonismi tra cielo e terra, presente e futuro, tra 
l’uomo e Dio. Quest’epoca, oppressa ancora dalle conseguenze del peccato ma cio­
nonostante riscattata ormai da Cristo, può essere vissuta come un’epoca di felicità, 
nella speranza del suo compimento ultimo.

Questo mondo, in cui il male e la morte regnano ancora, può essere amato nella 
gioia, perché il Regno di Dio, che raggiungerà la sua perfezione quando il Signore 
ritornerà, è già presente su questa terra (cfr. Gaudium et spes, 39), costituendo in 
questo modo l’abbozzo, la figura e la profezia della terra nuova e dei cieli nuovi. 
La realtà corporale può essere assunta con tutto il suo peso di miserie e di sofferenze. 
1a morte medesima può essere accettata senza disperazione, grazie alla promessa della 
risurrezione. Tutto viene salvato, anche la banalità quotidiana, anche la prova più 
dolorosa. Al peccatore è sempre offerto il perdono delle sue colpe. Questo è il senso 
cristiano della felicità, la promessa delle Beatitudini, di cui noi desideriamo diffon­
dere la luce, « come... lampada che brilla in un luogo oscuro, finché non spunti il 
giorno e la stella del mattino si levi nei vostri cuori » (2 Pt 1, 19).

5. Quest’anno, il bicentenario della morte di Mozart richiama la nostra atten­
zione sul messaggio di gioia portato dalla sua opera; vi si scorge un sentimento di 
felicità, come un’esperienza simultanea di morte e risurrezione. Molti percepiscono 
in essa, soprattutto nelle composizioni religiose, un vero canto di gioia del creato 
redento e riconciliato con Dio, un’eco della grazia, sorgente inestinguibile. La con­
divisione della fede ha bisogno di divenire un’altra volta una condivisione della 
gioia. Il dialogo, che talvolta si prosciuga nello scambio di idee, può ritrovare un’ispi­
razione privilegiata nella meraviglia dinanzi alla beltà artistica, riflesso dell’eterna e 
indicibile beltà di Dio.

6. Cari amici, quest’Assemblea plenaria sull’aspirazione alla felicità è una soglia 
attraversata nella vostra breve, ma già significativa, storia: a giusto titolo vi orien­
tate verso la riflessione antropologica. Già tre anni fa lo constatavate: le ideologie,



282 Atti del Santo Padre

le visioni atee del mondo, costruite nel XIX secolo, non hanno ormai altro che un’in­
fluenza sminuita e i classici dell’ateismo non occupano più il centro della scena. 
L’ateismo militante, con i suoi guasti, ha come generato una nuova religiosità pagana: 
è la tentazione dell’autodivinizzazione, antica quanto la Genesi, è l’arbitrario rigetto 
della legge morale, è infine la tragica esperienza del male. Le società industrializzate, 
dalla tecnologia avanzata, dalle mentalità condizionate dai mezzi di comunicazione 
di massa, sono preda della svalutazione dei valori e della perdita del senso morale. 
È questo un nuovo terreno di dialogo con i non credenti, compito più che mai 
necessario.

7. Un’era di dialogo sgombrato dal peso delle ideologie si apre all’alba del nuovo 
Millennio. Vi sono grato perché sensibilizzate la Chiesa a questo aspetto della sua 
missione, attraverso riunioni con i vostri collaboratori nelle diverse parti del mondo. 
Continuate quest’opera con pazienza e discernimento, invocando l’assistenza dello 
Spirito Santo e la protezione della Vergine Maria, « causa della vostra gioia ».

In questa missione diffìcile e necessaria, vi accompagnano la mia Benedizione 
e la mia preghiera.



Atti del Santo Padre 283

All’Unione Internazionale degli Avvocati

La «clausola di coscienza» sia effettivamente 
riconosciuta nell'applicazione del diritto sociale 

e professionale
Sabato 23 marzo, ricevendo un gruppo di giuristi dell’Unione Internazionale 
degli Avvocati riuniti a Congresso, il Santo Padre ha pronunciato il seguente 
discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

1. In occasione del vostro incontro romano, avete espresso il desiderio di in­
contrare il Successore di Pietro. Sono felice di accogliervi qui, in particolare perché 
sapete che il tema dei vostri lavori — Il diritto e la libertà di coscienza e di reli­
gione — riveste per me una grande importanza. È per questo che mi è molto gradito 
intrattenermi alcuni momenti insieme con voi.

Avvocati, voi mettete in luce i valori che, nella società, devono regolare i rap­
porti degli individui tra di loro e con l’autorità pubblica. Il vostro ruolo vi pone 
nel punto nevralgico dal quale voi dovete mostrare l’accordo fra gli interessi del 
vostro cliente con il bene comune definito dalla legge e la cui applicazione è san­
zionata dall’azione dei pubblici poteri o sotto il loro arbitraggio. Nel riflettere sui 
conflitti che dovete aiutare a risolvere, vi rendete ben conto che non si può disso­
ciare la morale dal diritto; su questo terreno, trovate la preoccupazione della Chiesa 
di favorire « il passaggio permanente dall’ordine ideale dei princìpi all’ordine giu­
ridico » (Paolo VI, Discorso all’Organizzazione Internazionale del Lavoro, Ginevra, 
10 giugno 1969, n. 14) e, in ultima analisi, dalla legge divina alla realtà quotidiana 
dei comportamenti umani illuminati dalla coscienza.

2. Con i vostri lavori che attengono al diritto e alla libertà di coscienza e di 
religione, voi avete potuto mettere in evidenza il fatto che la garanzia di questa 
libertà fondamentale non deriva soltanto dall’ordine costituzionale e dalla messa in 
opera di sistemi di protezione ai livelli nazionale, regionale o internazionale. Le 
dichiarazioni d’intenti, anche le più solenni, potrebbero rischiare di restare in gran 
parte lettera morta se il diritto quotidianamente non assicurasse in maniera effettiva 
a « tutti gli uomini, in quanto sono persone, dotate cioè di ragione e di libera vo­
lontà e perciò investiti di responsabilità personale » di poter « cercare la verità » 
e « aderire » ad essa e « ordinare tutta la loro vita secondo le esigenze della verità » 
(Concilio Vaticano II, Dignitatis humanae, 2).

Bisogna avere il coraggio di accettare questa nozione della libertà di coscienza e 
di religione; essa non è un favore concesso dai governi; non si riduce neanche alla 
possibilità di compiere dei riti; essa è il diritto di ogni uomo di esprimere a livello 
sociale quanto ha di più profondo in sé e di non dover soffrire danni o fastidi per 
questo. Se questo diritto fosse universalmente riconosciuto come principio regola­
tore delle relazioni sociali, i confronti tra diverse concezioni del mondo — religiose, 
atee o agnostiche — sarebbero sempre leali e pacifici. L’uguale rispetto delle cre­
denze è uno dei pilastri delle società democratiche contemporanee e la sua attua­
zione testimonia un progresso verso un più elevato rispetto dei diritti dell’uomo nel 
loro insieme.



284 Atti del Santo Padre

Questo progresso si compie, fra gli altri mezzi, attraverso la risoluzione dei con­
flitti quotidiani che voi incontrate nella vostra professione di avvocati. Dato che gli 
intimi convincimenti dell’uomo, quelli che danno un senso alla sua vita, possono 
essere lesi da molte pratiche della vita civile, privata o pubblica, l’esercizio della 
libertà di coscienza e di religione è legato a quello di tutte le altre libertà; così 
accade per la libertà di parola e di espressione, per il diritto di associazione, per il 
diritto dei genitori all’educazione dei propri figli; e non vi è alcun diritto, fino a 
quello sociale, in cui non vengano sempre più spesso sollevate questioni che chia­
mano in causa la libertà di coscienza e di religione. Gli avvocati e i membri delle 
professioni forensi hanno quindi la temibile responsabilità di trovare i mezzi per 
conciliare le manifestazioni individuali o collettive dei convincimenti che si radicano 
nel più profondo della coscienza, con le necessità di ordine pubblico, senza pertanto 
ridurli a semplici opinioni, il che non potrebbe che provocare grande danno alla 
società e attentare al diritto delle persone.

3. Nelle nostre società, il riconoscimento della libertà di religione e di coscienza 
si pone in termini nuovi. Mentre prima i gruppi umani si caratterizzavano in base 
alla loro unità di religione e davano prova di maggiore o minore tolleranza riguardo 
alle minoranze religiose, conosciamo oggi una grande diversità di religioni tra gli 
abitanti di uno stesso territorio, addirittura tra gli appartenenti ad una stessa fami­
glia. La pace civile richiede che sia accordata ad ognuno la stessa libertà che a tutti 
gli altri. Le popolazioni richiedono una reale uguaglianza di trattamento per tutti i 
credenti, l’assenza di discriminazione in materia di educazione e di accesso al lavoro, 
l’abolizione degli « statuti personali ». Questo prosuppone in particolare un regime 
dei culti chiaro ed equo nella società; avete, d’altronde, inserito opportunamente 
questo problema nell’ordine del giorno dei vostri lavori.

Gli avvocati hanno un ruolo importante da svolgere nella soluzione delle crisi 
che possono accompagnare il passaggio delle società tradizionali allo stadio attuale. 
Essi hanno la delicata missione di far accettare dai tribunali e dall’opinione il punto 
in cui si pone il non possumus delle coscienze e il cui mancato rispetto provoche­
rebbe una violazione diretta di questa libertà.

4. La vostra missione vi porta a incontrare sotto diverse forme il problema della 
clausola di coscienza. Durante secoli, si è ricordata fermamente 1’esistenza della nor­
ma morale secondo cui non è mai permesso compiere un atto in sé immorale, neanche 
se esso è comandato, neanche se il rifiuto di agire comporta gravi danni personali. 
Ma non si era ritenuto di poter ammettere gli effetti civili di questa norma; il rifiuto 
dell’obbedienza era sanzionato. Le società contemporanee hanno preso coscienza dei 
guasti che sono derivati da questa concezione per il rispetto dei diritti dell’uomo; 
esse fanno ormai del riconoscimento dei diritti della coscienza un elemento dell’or­
dine pubblico, ridando diritto di cittadinanza a un principio morale essenziale. Que­
sto corrisponde ad una fondamentale esigenza delle società pluraliste di oggi.

Dovete agire affinché un tale diritto sia effettivamente riconosciuto ai membri 
delle diverse professioni. Spetta a voi trovare gli argomenti che possano suscitare 
un movimento di opinione senza il quale la clausola di coscienza non potrebbe diven­
tare un fattore abitualmente ammesso nell’applicazione del diritto sociale e pro­
fessionale.

5. Nel corso dei vostri lavori, avete potuto affrontare molti altri argomenti di 
grande interesse dal punto di vista della Santa Sede. In particolare, conoscete l’im­
portanza che essa annette ai diritti della famiglia, dei fanciulli; questo è stato sotto­
lineato ancora di recente, quando le Nazioni Unite hanno accordato una rinnovata



Atti del Santo Padre 285

attenzione ai diritti dei membri più vulnerabili della famiglia umana. Non posso 
oggi sviluppare questi punti. Ma desidero incoraggiarvi a proseguire le vostre rifles­
sioni in alcuni dei campi di maggior importanza per il consolidamento della pace 
sociale ed internazionale, così come per la crescita delle persone.

C’è da rallegrarsi che associazioni professionali qualificate come la vostra si pren­
dano cura di questi problemi; è attraverso lo scambio delle vostre esperienze che 
voi avanzerete verso una migliore comprensione dei princìpi morali che noi consi­
deriamo essenziali per dare alla vita il senso che le è proprio.

Che Cristo, Salvatore degli uomini, vi illumini e vi sostenga nei vostri compiti! 
Che Dio vi benedica, voi e tutti i vostri cari!



286 Atti del Santo Padre

Messaggio pasquale 1991

Cristo avanza nel nostro futuro!
Nella Domenica della Risurrezione del Signore, 31 marzo, Giovanni Paolo II 
si è rivolto a tutta l’umanità con il seguente Messaggio:

1. «Questo è il giorno fatto dal Signore» (Sai 117/118, 24). Come pellegrini, 
siamo in cammino verso questo giorno lungo tutta la storia, sin dall’inizio della 
creazione: « In principio Dio creò il cielo e la terra. La terra era informe e deserta 
e le tenebre ricoprivano l’abisso e lo spirito di Dio aleggiava sulle acque» (Gen 1, 
1-2). Siamo pellegrini verso questo giorno attraverso tutto il creato visibile: attra­
verso il cosmo, attraverso le galassie, attraverso il nostro sistema solare, attraverso 
la terra. Siamo pellegrini attraverso la storia dell’uomo, nella quale agisce l’invisi­
bile Spirito: lo Spirito di Dio, « il vento che soffia dove vuole » (cjr. Gv 3, 8). Il 
giorno « fatto dal Signore » è il giorno della manifestazione della sua potenza.

2. Verso questo giorno, noi, la Chiesa — Popolo di Dio disseminato sulla terra — 
camminiamo insieme a Cristo seguendo la via del suo Vangelo, seguendo tutto ciò 
che Egli «fece e insegnò» (cfr. At 1, 1) fino a questo vertice della Pasqua, quando 
assunse su di sé totalmente la nostra umanità insieme col peccato. Lui, che non ha 
conosciuto peccato, ha assunto su di sé il peccato, divenendo per noi peccato Lui 
senza peccato (cfr. 2 Cor 5, 21).

Avendo preso su di sé anche la morte, discese nella tomba umana ai piedi del 
Golgota: « con uno Spirito eterno offrì se stesso senza macchia a Dio » (Eb 9, 14). 
Lo Spirito, che sin dal principio aleggiava sulle acque, divenne sul Golgota fuoco 
per bruciare il Sacrificio — e il fuoco significa Amore.

3. Abbiamo seguito le orme di Cristo, abbiamo percorso le vie delle sue parole 
e dei segni da Lui operati. Sul Golgota siamo restati attoniti e, quando è soprag­
giunta l’ultima notte, abbiamo vegliato presso la tomba. Ha vegliato la Chiesa che 
è in Roma. Ha vegliato la Chiesa sparsa in tutta la terra.

Ed ecco, si è aperto davanti a noi il Giorno. « Il Giorno fatto dal Signore » nella 
storia dell’universo e nella storia dell’uomo. Questo giorno spunta dalla notte di 
veglia. È il Giorno in cui Dio ha rivelato di essere il Dio dei viventi e non dei 
morti (cfr. Me 12, 27).

E lo ha rivelato proprio là dove la morte dell’Uomo era stata sigillata come un 
fatto definitivo e irreversibile. « Diventerò, o morte, la tua morte »: queste parole 
la Liturgia mette sulle labbra di Cristo (cfr. Ant. Vespri del Sabato Santo).

Davvero, questo è « il Giorno fatto dal Signore » proprio da Lui. L’uomo non 
sarebbe stato capace di farlo. Forse anche per questo cerca di accantonarlo, forse 
anche per questo lo evita, forse è per questo che dubita...

4. Ma questo Giorno dura. Dura in modo più irreversibile di ogni morte umana. 
Dura come la Promessa e come il Nuovo Inizio. Dura nella potenza dello Spirito che, 
in principio, aleggiava sulle acque del cosmo nascente, diventate, oggi, l’Acqua che 
zampilla dal fianco trafitto di Cristo, e si riversa nel cuore degli uomini assetati come 
Amore che non muore e non passa, perché ha in Lui la sua eternità: esso — l’amore — 
diventerà pure misura definitiva del « giorno fatto dal Signore ». « Rallegriamoci ed 
esultiamo in esso» (Sai 117/118, 24).



Atti del Santo Padre 287

5. Sì, questo è giorno di Luce, di Forza e di Speranza che fa indietreggiare le tene­
bre minaccianti la terra. Tenebre che anche di recente hanno oscurato la comunità 
degli uomini: quando s’è scelta l’aggressione e la violazione del diritto internazionale; 
quando s’è preteso risolvere le tensioni tra i popoli con la guerra, seminatrice di morte; 
quando dal Baltico al Mediterraneo, ed in altre aree del mondo, s’è levata invano 
la voce dei popoli, anelanti al rispetto della propria identità e della propria storia; 
quando non tutto s’è fatto per \fronteggiare l’inesorabile minaccia della carestia, che 
ha colpito intere popolazioni africane, come ad esempio nel Sudan ed in Etiopia, 
o per arrestare in quello stesso Continente, in particolare in Angola, Mozambico, 
Liberia e Somalia, guerre e guerriglie che stremano popoli già in condizioni precarie.

6. Ma Cristo vince le tenebre e rivela all’uomo la piena dignità della sua voca­
zione. Risorgi con lui, umanità del nostro tempo! Potrai, allora, accogliere con 
amore la vita, dal suo sbocciare al naturale tramonto. Impedirai con vigore lo sfrut­
tamento del povero. Dirai no al commercio lucroso delle armi, che sostituirai con 
progetti di autentica solidarietà, al servizio integrale dell’uomo.

Presta ascolto, umanità del nostro tempo, all’aspirazione a lungo trascurata di 
popoli oppressi, come quello palestinese, quello libanese, quello curdo, che recla­
mano il diritto di esistere con dignità, giustizia e libertà, legittime richieste per anni 
invano reiterate.

Non temere di consentire ad ogni persona la libera professione della sua fede 
religiosa. Penso anche a te, diletta comunità cattolica d’Albania, rimasta fedele al 
Vangelo di Cristo; riprendi coraggio, cammina verso stagioni di frutti copiosi!

7. Da questo luogo, cuore della Chiesa, dove giungono grida di dolore e implo­
ranti appelli all’aiuto, mi rivolgo a voi, responsabili delle Nazioni, in quest’ora diffì­
cile della storia: ascoltate la voce dei poveri! Soltanto su un ordine internazionale 
in cui diritto e libertà siano per tutti indivisibili, può fondarsi la società da tutti 
auspicata.

Aiutate i popoli che in Africa, in Asia, in America Latina aspirano a società più 
libere e democratiche! Sia totale il rispetto per l’uomo, nel quale brilla l’immagine 
di Dio! Ogni offesa alla persona è offesa a Dio, che con l’essere umano ha stretto 
solida e fedele alleanza.

8. Questo è il « Giorno fatto dal Signore ». Alleluia! Riprendete speranza, fra­
telli e sorelle del mondo intero! Con Cristo, nostra Pasqua, tutto è possibile! Cristo 
avanza nel nostro futuro!

Nel suo nome vi saluto, con Lui tutti vi benedico!





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente (11-14 marzo 1991)

COMUNICATO DEI LAVORI

1. All’inizio dei lavori del Consiglio Episcopale Permanente, S. Em. il Cardi­
nale Salvatore Pappalardo ha rivolto un fervido saluto augurale al nuovo Presidente 
della C.E.I. Mons. Camillo Ruini, esprimendo al contempo la gratitudine dei Ve­
scovi verso il Santo Padre per la nomina compiuta.

Mons. Ruini, dopo aver ringraziato il Cardinale Pappalardo e tutti i Confratelli, 
ha espresso il proprio sentimento di vivissima, intima gratitudine al Santo Padre 
ed ha richiamato il legame peculiare della Conferenza Episcopale Italiana con il 
Papa, Vescovo di Roma e Primate d’Italia, affermando che di tale legame intende 
essere interprete trasparente e fedele, e testimoniando come tutto il corpo dei 
Vescovi italiani sia nutrito di un medesimo sentimento e convincimento di fedeltà 
e dedizione al Vescovo di Roma. Il Presidente ha poi ricordato la consuetudine del 
lavoro comune, la fiducia e l’amicizia, la condivisione degli intenti e delle respon­
sabilità con i membri del Consiglio Permanente e con tutti i Vescovi italiani, sotto­
lineando come i rapporti personali stabiliti e consolidati negli anni in cui è stato 
Segretario Generale siano forte motivo di fiducia per la collaborazione futura. Anche 
da Presidente egli opererà secondo l’indole della C.E.I., che si pone come struttura 
di servizio, nella logica e nello spirito della comunione e nella precisa consapevo­
lezza della responsabilità inalienabile di ciascun Vescovo per la Chiesa che gli è 
affidata.

2. Guardando alla realtà storica nella quale la provvidenza di Dio colloca 
attualmente la missione della Chiesa, i Vescovi hanno rivolto la propria attenzione 
'al conflitto che si è sviluppato nella regione del Golfo Persico, notando quanto la 
parola del Papa, incessante e profetica, abbia avuto un effetto profondo sulla 
gente del nostro Paese. Le gravi circostanze di questi ultimi mesi hanno infatti con­
sentito a tanti italiani di meglio percepire come sia radicale e universale l’amore 
del Santo Padre per ogni uomo e per ogni popolo, senz’altra preferenza che quella 
dettata da una condizione di più grande sofferenza e bisogno di aiuto.

Nello spirito della riunione, voluta e presieduta dal Santo Padre, dei Patriarchi

289



290 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e Vescovi dei Paesi coinvolti nella guerra, i Vescovi italiani si impegnano perché 
possano trovare effettiva realizzazione gli obiettivi di costruire per tutti i Paesi del 
Medio Oriente, per il Kuwait e per l’Irak, ma anche per Israele, il Libano ed il 
popolo palestinese, condizioni di vera pace, giustizia, solidarietà e libertà, compresa 
necessariamente la libertà religiosa. I Vescovi favoriranno nel Paese la crescita 
di una coscienza sempre più precisa del senso e dell’importanza della posta in 
gioco, confortati dalla certezza che anche il Governo italiano, nell’autonomia delle 
sue competenze, condivide gli obiettivi di questo impegno della Chiesa.

Anche per quanto concerne le emozioni e le tensioni suscitate dalla guerra 
all’interno del nostro Paese, il Consiglio Permanente invita a ritrovare le ragioni 
più profonde dell’unità e della coesione, indicando nel senso cristiano della conver­
sione il fondamento della vera pace e del rispetto del prossimo, da mantenersi 
anche quando si verificano diversità di posizioni.

3. Il Consiglio Permanente partecipa con viva solidarietà alle vicende del 
popolo albanese, che a carissimo prezzo si sforza di ritrovare la propria libertà. 
I Vescovi rivolgono un caloroso ringraziamento alle diocesi pugliesi, ai volontari, 
coordinati dalla Caritas, ai tanti cittadini e famiglie che hanno offerto una pronta 
risposta in termini di accoglienza e aiuto ai profughi albanesi. Suscita meraviglia 
in proposito la scarsa attenzione e in qualche caso la disinformazione di numerosi 
mezzi di comunicazione sociale. I problemi che tale accoglienza solleva restano 
comunque molto grandi e richiedono un impegno veramente solidale e comune, al 
quale la Chiesa italiana continuerà a dedicarsi, chiedendo al contempo che esso sia 
assunto e condiviso, secondo le diverse istanze e competenze, dall’intera comunità 
nazionale.

Forti preoccupazioni suscitano pure le situazioni della Jugoslavia e dell’Unione 
Sovietica. Il Consiglio Permanente ha sottolineato il dovere, da parte delle Nazioni 
del ”Primo mondo”, di una concreta solidarietà economica e politica, culturale e 
spirituale verso i popoli dell’Europa Centrale e Orientale che hanno compiuto e 
stanno compiendo passi decisivi per un futuro comune di libertà e di pace.

4. Di fronte a questi gravi motivi di preoccupazione e di impegno, appaiono 
ridimensionate le questioni interne che pure precedentemente erano state oggetto 
di dure dispute ed accuse: in realtà non giova ad alcuno esasperare le difficoltà 
comuni piuttosto che contribuire a risolverle, e tanto meno crearle dove non sussi­
stono o sono piccola cosa.

Pur riconoscendo che l’Italia non è al riparo da gravi e per certi aspetti 
drammatici problemi sociali, i Vescovi hanno voluto sottolineare come l’oggetto 
principale dell’interesse della C.E.I. sia concentrato sulle tematiche della fede, 
dell’evangelizzazione, della carità soprannaturale, che comprendono certamente ogni 
genuino problema umano e sociale, mantenendo fermo però il primato di Dio e 
dell’apertura dell’uomo alla salvezza che viene da Dio.

In questo spirito è stata approfondita la discussione sugli Orientamenti pasto­
rali per gli anni ’90, "Evangelizzazione e testimonianza della carità”, anche in vista 
della prossima Assemblea Generale della C.E.I., che dovrà individuare le vie e 
le forme più idonee per la loro attuazione.

5. I Vescovi hanno sottolineato come la prospettiva degli "Orientamenti



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 291

pastorali” non sia ristretta all’orizzonte italiano, ma abbia un forte accento europeo 
e mondiale, sul piano dell’azione missionaria ed anche su quello della solidarietà 
internazionale. Hanno ricordato quindi l’importanza dell’impegno per la missione 
ad gentes, alla luce dell’Enciclica Redemptoris missio, e per il futuro cristiano del­
l’Europa, oggetto della prossima assemblea straordinaria del Sinodo dei Vescovi.

La Settimana Sociale, ormai imminente, su '7 cattolici italiani e la nuova gio­
vinezza dell’Europa” assume in proposito grande importanza. Il futuro cristiano 
dell’Europa, che respiri con entrambi i suoi polmoni, nella prospettiva della cre­
scente integrazione europea è condizione per lo stesso futuro cristiano dell’Italia 
ed è al tempo stesso uno snodo cruciale per la causa del Vangelo, della solidarietà 
e della pace a livello mondiale.

6. I Vescovi hanno esaminato la bozza della Nota pastorale sull’insegnamento 
della religione cattolica nelle scuole pubbliche che sarà sottoposta alla valutazione 
e approvazione dell’Assemblea Generale del maggio prossimo.

7. Il Consiglio Permanente ha inoltre preso in esame i problemi relativi alla 
destinazione della somma che perviene alla C.E.I. dall’otto per mille del gettito 
IRPEF, esprimendo parere circa la quantificazione della cifra che la Presidenza 
della C.E.I. deve assegnare per il sostentamento del clero e la previdenza integrativa.

Ha inoltre espresso un parere, che verrà sottoposto all’approvazione dell’Assem­
blea Generale del prossimo mese di maggio, circa l’assegnazione della somma restante 
alle esigenze di culto e agli interventi caritativi in Italia e nel Terzo Mondo.

I Vescovi sono stati poi informati circa la ripartizione della somma riservata 
per gli interventi caritativi a favore del Terzo Mondo per l’anno 1990.

Mons. Attilio Nicora ha quindi illustrato alcuni problemi riguardanti il sosten­
tamento del clero, con particolare riferimento all’assicurazione integrativa contro 
le malattie in favore dei sacerdoti. Ha dato anche indicazioni relative alla giornata 
di sensibilizzazione per la promozione del sostegno economico alla Chiesa, prevista 
per la domenica 5 maggio 1991.

8. Con riferimento alla giornata "Per la Carità del Papa”, che si celebrerà 
domenica 30 giugno prossimo, il Consiglio Permanente ha vivamente raccomandato 
che tutte le comunità ecclesiali italiane e ciascun fedele diano concreta testimo­
nianza di comunione e solidarietà con il servizio apostolico del Santo Padre alla 
Chiesa e al mondo, anche attraverso il sostegno economico.

9. Mons. Santo Quadri, Presidente della Commissione Episcopale per i pro­
blemi sociali e il lavoro, ha informato i Vescovi sulle iniziative in atto per la 
celebrazione del centenario dell’Enciclica Rerum novarum, che culmineranno nel 
Convegno Nazionale che avrà luogo dal 16 al 19 maggio e nell’incontro con il 
Santo Padre in Piazza San Pietro.

Tali iniziative coinvolgono tutte le realtà di ispirazione cristiana operanti nel 
campo sociale e tendono a promuovere l’impegno per una maggiore conoscenza e 
più incisiva attuazione della dottrina sociale della Chiesa.

10. La situazione dell’emittenza radiotelevisiva ecclesiale, con riferimento 
al riassetto previsto dalla legge 6 agosto 1990 n. 223 di disciplina del sistema



292 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

radiotelevisivo pubblico e privato, è stata illustrata da Mons. Giulio Nicolini, Pre­
sidente della Commissione ecclesiale per le comunicazioni sociali.

Il Consiglio Permanente ha preso atto con soddisfazione delle molte iniziative 
sorte in questo importante settore ed ha auspicato che la regolamentazione prevista 
contribuisca a dare maggiore professionalità ed efficacia pastorale alle emittenti 
ecclesiali.

11. L’automazione delle Curie diocesane è stata illustrata dal Sottosegretario 
Mons. Gervasio Gestori. Il programma sta procedendo lungo le linee presentate 
nel Consiglio Permanente dello scorso mese di gennaio.

La sperimentazione, attuata in 26 diocesi, ha confermato sostanzialmente la 
utilità e funzionalità del programma.

Particolari corsi di avviamento per gli operatori diocesani verranno organizzati 
nel prossimo mese di giugno a Roma.

12. Mons. Renato Corti, Presidente della Commissione Episcopale per il 
clero, ha presentato il tema della Giornata mondiale delle vocazioni: ”Ti ha amato 
per primo”, che sarà celebrata domenica 21 aprile.

13. Su proposta di Mons. Salvatore De Giorgi, Presidente della Commissione 
Episcopale per il laicato, il Consiglio Permanente ha deliberato di accogliere le 
domande di ammissione alla Consulta Nazionale dell’Apostolato dei Laici presentate 
dal Movimento dei Focolari (Opera di Maria), dalla Fraternità di Comunione e 
Liberazione e dalla Comunità di Sant’Egidio.

14. Il Consiglio Permanente ha confermato Mons. Giuseppe Pasini Direttore 
della Caritas Italiana; ha nominato P. Federico Lombardi, S.I., Assistente Ecclesia­
stico Nazionale del MASCI e Don Giovanni Celi, dell’arcidiocesi di Messina- 
Lipari-Santa Lucia del Mela, Consulente Ecclesiastico Nazionale dell’API-Colf.

15. Al termine dei propri lavori, giovedì 14 marzo, il Consiglio Permanente 
ha accolto con gioia la notizia della nomina di S.E. Mons. Dionigi Tettamanzi, 
Arcivescovo di Ancona-Osimo, a Segretario Generale della Conferenza Episcopale 
Italiana, esprimendo profonda gratitudine al Santo Padre ed un caldo augurio 
a Mons. Tettamanzi.

Roma, 18 marzo 1991.



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Rinuncia del Vescovo Ausiliare di Novara

Su L’Osservatore Romano datato 2 marzo 1991, nella rubrica Nostre infor­

mazioni, è stato pubblicato il seguente comunicato:

Il Santo Padre ha accettato la rinuncia all’ufficio di 
Ausiliare per la diocesi di Novara (Italia), presentata da 
Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Francesco Maria 
Franzi, Vescovo titolare di Città Ducale, in conformità ai 
canoni 411 e 401 § 1 del Codice di Diritto Canonico.

293





Atti dell’Arcivescovo

COSTITUZIONE DELL’UFFICIO
DELLE CELEBRAZIONI LITURGICHE EPISCOPALI

« Il Vescovo deve essere considerato come il grande sacerdote del suo 
gregge, dal quale deriva e dipende in certo modo la vita dei suoi fedeli in 
Cristo. Perciò bisogna che tutti diano la più grande importanza alla vita 
liturgica della diocesi intorno al Vescovo, principalmente nella chiesa 
cattedrale, convinti che la principale manifestazione della Chiesa si ha 
nella partecipazione piena e attiva di tutto il popolo santo di Dio alle 
medesime celebrazioni liturgiche, soprattutto alla medesima Eucaristia, alla 
medesima preghiera, al medesimo altare cui presiede il Vescovo circon­
dato dal suo presbiterio e dai ministri » (Concilio Vaticano II, Costituzione 
sulla Sacra Liturgia "Sacrosanctum Concilium", 41).

Al fine di attuare meglio questa indicazione del Concilio:

Sentito il parere del Consiglio Episcopale:

Facendo riferimento ai numeri 34-36 del "Caerimoniale Episcoporum":

Visti i canoni 469-474 del Codice di Diritto Canonico:

COSTITUISCO

nella Sezione Servizi Generali della Curia Metropolitana I Ufficio delle 
Celebrazioni Liturgiche Episcopali.

STABILISCO

che il Maestro delle celebrazioni liturgiche episcopali ne sia il direttore.

AFFIDO

all’Ufficio i seguenti compiti:

295



296 Atti dell’Arcivescovo

1) assicurare il corretto svolgimento dei riti nelle celebrazioni liturgiche 
presiedute dall’Arcivescovo o dal Vescovo Ausiliare, principalmente quelle 
che si tengono nella chiesa cattedrale, favorendo la fruttuosa partecipa­
zione dei fedeli e il loro decoroso svolgimento;
2) provvedere che in queste celebrazioni i ministri e i ministranti siano 
preparati a svolgere accuratamente il loro ministero;
3) curare, oltre quelle eucaristiche, le celebrazioni liturgiche che spettano 
propriamente all’Arcivescovo e al Vescovo Ausiliare, come l'Iniziazione cri­
stiana degli adulti e i sacramenti della Confermazione e dell'Ordine;
4) mantenere vivi il culto e la memoria dei Santi e Beati torinesi, con parti­
colare attenzione agli anniversari che li riguardano;
5) allestire il Calendario Liturgico Diocesano e, d'intesa con la Commis­
sione Liturgica Regionale, quello per la Regione Pastorale Piemontese;
6) vigilare sulle reliquie di Santi e Beati e sulla loro autenticità;
7) operare in stretto collegamento con l’Ufficio Liturgico Diocesano e — 
per quanto attiene al corretto svolgimento di celebrazioni liturgiche — con 
gli altri Uffici della Curia Metropolitana e con i responsabili delle Par­
rocchie, delle Associazioni e dei Movimenti ecclesiali.

Dato in Torino, il 28 marzo — Giovedì Santo — dell’anno 1991.

*1* Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

can. Giacomo Maria Martinacci 
cancelliere arcivescovile

ALLEGATO

A specificazione del punto n. 3 dei compiti affidati all’Ufficio, si stabilisce quanto 
segue:
a) quanto all’Iniziazione cristiana degli adulti, accerterà che venga seguita, nei suoi 
vari gradi, la preparazione dei catecumeni così come prevista dall’apposito Rito. 
Quando poi la celebrazione dei sacramenti dell’Iniziazione venisse demandata ad altri 
ministri, provvederà a far incontrare i catecumeni con l’Arcivescovo o con il Vescovo 
Ausiliare;
b) quanto al sacramento della Confermazione, appronterà — d’intesa con l’Arci­
vescovo e il Vescovo Ausiliare, con gli Ordinari del territorio, con i Delegati Arcive­
scovili e con gli altri ministri a ciò deputati — il calendario delle celebrazioni della 
Confermazione nelle parrocchie, nonché delle celebrazioni della Confermazione degli 
adulti, secondo le direttive diocesane;
c) quanto al sacramento dell’Ordine, provvederà a preparare alla celebrazione i 
candidati ai ministeri istituiti, al presbiterato e al diaconato.



Atti dell’Arcivescovo 297

Messaggio alla diocesi per la Pasqua

Pasqua: vita, speranza e gioia

Il Signore che vive risorto può risvegliare dentro di noi, nei nostri 
cuori, quello che noi siamo veramente.

* Innanzi tutto la vita.
Noi vogliamo vivere, e abbiamo ragione. Ma c’è modo e modo di vivere. 

C’è un modo cristiano, quello vissuto per primo da Cristo e da Lui in modo 
unico: vivere solo per amore fino all’estremo in obbedienza totale a Dio, 
il Padre.

Allora anche la morte non può più fardi nulla e il Padre, nelle cui mani 
ha messo il suo soffio vitale, lo risuscita.

Poi, da risorto, Egli può donarci il suo stesso soffio vitale, lo Spirito, 
e così anche noi, se lo vogliamo, possiamo vivere come Lui e vivere quanto 
Lui!

In Chiesa, all’altare, è sempre Pasqua, là dove Cristo non è più il 
morente, dove Cristo non è più il sepolto, dove Cristo è la vita. Ecco chi 
siamo noi veramente: dei viventi, per sempre.

* Poi la speranza.
Noi vogliamo sperare, e abbiamo ragione. Non si può vivere senza spe­

ranza. Non si sopravvive. Ma quale speranza? C’è speranza e speranza.
Ci sono le speranze penultime, quelle che si fermano prima della morte, 

quelle che fanno finta che la morte non ci sia. Speranze anche legittime. 
La speranza del bel tempo (« speriamo che domani faccia bel tempo! »), 
la speranza della salute (« speriamo di star bene! »), la speranza della pace 
(« speriamo che arrivi la pace e di stare un po' in pace! »), e tante tante 
altre speranze.

Ma se poi la speranza morisse con la morte, che distruggerebbe tutte 
le speranze precedenti?

La vera speranza, quella che non è fatta solo di desideri ma di certezze, 
è quella che sa che l'ultima parola non è della morte, ma del Dio vivente, 
l'unico che di fronte alla morte può ancora farci qualcosa.

Ecco: la speranza ci viene garantita dalla Pasqua di Gesù. II suo fiore 
non appassisce col nostro morire, ma si invera nella vita eterna della 
risurrezione, poiché le sue radici sono il Cristo risorto.

Nella fede cristiana niente va perduto: né si perde la vita né sono 
tolte le speranze umane. Tutto è assunto, tutto è purificato, tutto è trasfi­
gurato, tutto è vivificato.

Nel cristianesimo non si spegne la giovinezza, non si spegne il cuore, 
non si spegne la speranza, non si spegne la vita. Qui non si spegne niente



298 Atti dell’Arcivescovo

di ciò che è buono: si ravviva, perché il mistero della risurrezione ha 
questo riflesso di dare a tutto ciò che passa e sembra finire, il sigillo del­
l’eternità.

* Infine la gioia.
Noi vogliamo godere, e abbiamo ragione. Siamo fatti per star bene. 

Siamo fatti per la gioia. Ma c’è godere e godere.
C’è il godere "di fuori”, quello epidermico, superficiale, il "godereccio”, 

quello dell’evasione dal reale, del disimpegno dal proprio compito umano, 
quello della fuga da se stessi.

E c’è il godere "di dentro”, quello del profondo, del vero, del bello, 
quello della pace del cuore, quello della fedeltà a se stessi e agli altri, e 
soprattutto alla verità che libera, all’amore che si dona, al bene che edifica.

Nella gioia della Pasqua vi è tutto questo e molto più. Vi è anche la 
gioia di quello che abbiamo dentro di più vero, di più nobile, di più giusto, 
di più puro, di più amabile, di più onorato, di più umano insomma: questa 
è la "religione”, quella vissuta dai seguaci di Cristo.

Certo, tutto questo prevede un momento di resistenza, sul modello della 
resistenza di Gesù fino alla morte e alla morte di croce per puro amore.

Sappiamo bene in che mondo viviamo, le difficoltà che incontriamo, 
i discorsi che sentiamo, e le letture, gli spettacoli, le compagnie: è tutto 
un pericolo, il pericolo di perderci, di non trovarci più nulla di chiaro, di 
pulito, di sereno, di onesto, di buono nel cuore e nell’anima.

Ora, non si può resistere se non si ha dentro una convinzione, qualche 
cosa di nostro, qualche cosa che è veramente nostro, per cui metta conto 
di resistere.

La fede in Gesù crocifisso e risorto, morto per amore e vivente di 
amore, è ormai diventata qualcosa di nostro, più nostro della nostra pelle?

Allora resisteremo.

Per tutto questo ci ritroviamo a Pasqua, alla grande Messa della Veglia 
nella notte più santa di tutte le notti, e a quella del giorno più luminoso 
di tutti i giorni.

Nessuno, l'indomani, si vergognerà di essere stato nella sua chiesa, 
dove ci saremo sentiti richiamare tutti i motivi di nobiltà che portiamo 
dentro, nell’anima, nel cuore e anche nel corpo, poiché anche il nostro 
corpo è stato consacrato per la risurrezione.

Allora "proveremo” la Pasqua!
A tutti, dunque, con grande affettuosa gioia: buona Pasqua, per essere 

quello che siamo stati fatti diventare.

Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino



Atti dell’Arcivescovo 299

Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo

Maturare la fraternità 
nella comunicazione della fede
Giovedì 28 marzo, la nostra Cattedrale ha accolto alcune centinaia di sacerdoti 
che, facendo corona al Pastore della diocesi, hanno rinnovato le promesse 
sacerdotali. Nella celebrazione, a cui hanno partecipato anche Mons. Giuseppe 
Garneri, Vescovo em. di Susa, ed il Vescovo Ausiliare Mons. Pier Giorgio 
Micchiardi, si è inteso sottolineare anche il ringraziamento dell’intera comu­
nità diocesana ai presbiteri che quest’anno celebrano i 60, 50 e 25 anni di 
ordinazione presbiterale (tra gli ultimi vi è anche Mons. Ausiliare).
Questo il testo dell’omelia pronunciata dall’Arcivescovo.

« Lo Spirito del Signore è su di me perché il Signore mi ha consacrato 
con l’unzione e mi ha mandato » (Le 4, 18; cfr. Is 61, 1).

Sono le parole che abbiamo di nuovo riascoltate da Gesù e che oggi 
ancora adempiono la Scrittura profetica.

Il Papa le pone a titolo della Lettera che ha voluto inviarci per questo 
giorno nel quale — scrive — « noi guardiamo il Cristo, che è la pienezza, 
la fonte ed il modello di tutte le vocazioni e, in particolare, della vocazione 
al servizio sacerdotale quale partecipazione peculiare, mediante il carat­
tere sacerdotale dell’Ordine, al suo sacerdozio ». Così « ciascuno di noi, 
cari Fratelli, ripercorre oggi con la mente e col cuore la propria via al 
sacerdozio e, in seguito, la propria nel sacerdozio, che è via della vita e del 
servizio e che a noi è derivata dal Cenacolo » (n. 1).

La formazione sacerdotale, di cui si è occupato l’ultimo Sinodo dei 
Vescovi di cui attendiamo la pubblicazione del Documento conclusivo, la 
nuova maturità nella visione del servizio sacerdotale nella Chiesa, la que­
stione dell’identità sacerdotale, la necessità dei sacerdoti, « non in qualche 
forma "laicizzata”, ma in quella che si attinge dal Vangelo e dalla ricca 
Tradizione della Chiesa » (n. 2), il processo di rinascita delle vocazioni 
sacerdotali, richiedono — ci scrive il Papa — semplicemente di « amare 
il proprio sacerdozio, metterci tutto se stesso affinché la verità sul sacer­
dozio ministeriale diventi in tal modo attraente per gli altri » (ivi).

Come amarlo se non ne apprezziamo l’inenarrabile bellezza, come met­
terci tutto noi stessi per renderlo attraente se non ne sentiamo tutta la 
gioia?

Il Salmo responsoriale, che canta l’olio profumato che scende su 
Aronne, ce ne svela il segreto: la bellezza e la gioia della nostra fraternità 
presbiterale:

« Ecco quanto è bello e quanto è soave
che i fratelli abitino insieme!



300 Atti dell’Arcivescovo

È come olio prezioso sul capo
che scende sulla barba,
sulla barba di Aronne,
che scende sul collare della sua veste ».
In questo brevissimo e splendido Salmo 133 (132) occhieggia tutta la 

teologia sacerdotale: abitare insieme, Aronne, olio, vesti, benedizione, Sion.
È il canto dell’alleanza, vissuta nella liturgia, quale legame che crea 

Israele come popolo e che illumina tutte le fraternità minori di famiglia, 
di gruppo, di amicizia.

L’olio è segno di gioia e di preziosità, di ospitalità e di penetrazione 
non solo nella pelle, ma nell’essere della persona (testa, barba, veste), 
di sacralità e di consacrazione perché esso scende su una barba vene­
randa, segno della grandezza del primo sacerdote Aronne, e su una veste 
che è quella pontificale.

Questo olio profumato di balsamo è segno anche di ospitalità e quindi 
di cordialità, di affetto, di atmosfera inebriante e festiva, di eccitazione 
gioiosa. La fraternità è come una forza sacra che pervade tutto l’essere 
dei sacerdoti, la loro realtà profonda, fisica e spirituale (barba), la loro 
dignità (veste), facendone così un popolo sacerdotale, noi diremmo un 
"presbiterio”.

Fraternità e gioia sono il nostro profumo. « Noi siamo il profumo di 
Cristo » dirà S. Paolo nella 2 Cor 2, 15-16. Niente è più bello di questo 
abitare insieme da fratelli nella gioia. A questo siamo stati consacrati e 
mandati.

Non si tratta di ribadire impegni e imperativi etici, ma di risentire il 
fascino di questo dono che è in noi fin dal Battesimo.

« Dopo aver santificato le vostre anime con l’obbedienza alla verità — 
scrive S. Pietro nella sua prima lettera —, per arrivare ad amarvi since­
ramente come fratelli, amatevi intensamente, di vero cuore, gli uni gli 
altri, essendo stati rigenerati non da un seme corruttibile, ma immortale, 
cioè dalla parola di Dio viva ed eterna » (1 Pt 1, 22-23).

L’esortazione di questo Apostolo del quale, nell’ultima cena, Gesù ha 
detto: « Io ho pregato per te, perché non venga meno la tua fede, e tu, 
una volta ravveduto, conferma i tuoi fratelli » (Le 22, 32) ci sollecita a 
lasciarci rigenerare dalla ubbidenza alla verità, che ci porta nell’amore 
fraterno.

La fraternità non si inventa, la si accoglie e la si supplica. « La Parola 
e l’Eucaristia non sono soltanto segni, ma l’unica via alla fraternità ». 
Oltre la Pasqua non si va, tutto fluisce di lì. La fraternità non è perciò 
una esperienza onerosa, ma una grazia felice: « Infatti — si legge nella let­
tera agli Ebrei —, Colui che santifica e coloro che sono santificati proven­
gono tutti da una stessa origine; per questo non si vergogna di chiamarli 
fratelli » (Eb 2, 11).



Atti dell’Arcivescovo 301

La comunione fraterna è la via per seguire Cristo, la fraternità presbi­
terale è una discepolanza in comune del Signore Gesù.

Il principio teologico che sta alla base della vita fraterna è lo Spirito 
Santo, principio vitale della Chiesa. Quando si offende l’amore, quando 
questo amore si sgretola con un nostro atto, non si coinvolge soltanto il 
confratello, ma si tocca lo Spirito Santo.

Lo Spirito Santo rende la nostra fraternità simile alla fraternità di 
Gesù Cristo, poiché lo scopo dello Spirito Santo è quello di attuare Cristo 
in noi, di rendere la nostra storia una storia di Cristo.

Il Cristo che, in ragione dell’Incarnazione che si compie nella Pasqua, 
ci fa suoi fratelli, ci colloca nella gioia, che è frutto dello Spirito Santo. 
La vita ecclesiale è costitutivamente una vita di gioia, perché è una vita 
pasquale, che certo non ignora la croce e la sua afflizione, ma sa che l’affli­
zione si cambierà in vera gioia, che nessuno potrà togliere (Gu 16, 20-23), 
e arriva fino a provare letizia « di essere oltraggiati per amore del nome 
di Gesù » (At 5, 41).

La fraternità ha un costo, ma anche una capacità trasfigurante del 
ministero. La limitazione e la rinuncia che si deve essere disposti a fare 
perché la comunione presbiterale proceda nella ricerca sincera di un bene 
comune più grande, la limitazione e la rinuncia per lasciare lo spazio al­
l’altro, si trasfigurano in quella passione d’amore che è propria di Cristo, 
e ci rendono partecipi del suo desiderio di donazione, donandoci il calore 
e la gioia del vivere insieme.

Si tratta di maturare la fraternità nella comunicazione della fede che 
riconosce l’altro per quello che è, come opera unica e nuova di Dio che 
l’ha chiamato all’esistenza con me. Per cui si comunica a livello umano 
cercandoci non prima per un servizio, ma perché reciprocamente impor­
tanti per la propria vita; si comunica a livello anche non verbale, assu­
mendo la vita dell’altro, anche quello difficile, assumendo anche il pec­
cato dell’altro. Il contesto fraterno è così importante anche per il celibato 
sacerdotale. Si comunicano i problemi della fede della propria gente, le 
iniziative, e più ancora le sfide che la storia ci pone. Uno non può far bene 
il prete se non vive la sua condizione di essere fratello tra fratelli.

Il segno più chiaro della nostra vita fraterna si riscontrerà nella lieta 
semplicità con la quale tutti ci sforziamo di comprendere ciò che sta a 
cuore a ciascuno.

Uno stesso crisma, un unico olio profumato è sceso sulla nostra fronte 
e sulle nostre mani, quello del Giovedì Santo.

È così bello e così soave vivere insieme da fratelli. Là il Signore dona 
la sua benedizione e la vita per sempre.

Questa benedizione e questa vita ci viene donata anche oggi, scende 
come rugiada sulla nostra ”Sion”, la nostra Chiesa, e l’avvolge di nuova 
freschezza e di gioia nuova.



302 Atti dell’Arcivescovo

Freschezza e gioia siano donate a tutti noi, sacerdoti e diaconi. Esse 
ricolmino in particolare coloro che celebrano gli anniversari dei 25, 50 
e 60 anni di fedeltà ministeriale, ad essi va tutta la gratitudine della nostra 
Chiesa e mia personale.

Appassionatamente felici di essere preti e diaconi di Cristo, sappiamo 
di essere debitori di gioia a tutti e a nessuno vogliamo lasciarla mancare, 
perché anch’essi « siano consolati con la consolazione con cui siamo con­
solati noi stessi da Dio » (2 Cor 1, 4).



Atti dell’Arcivescovo 305

Omelie del Triduo Pasquale

«Proviamo a nutrire il desiderio 
abbastanza forte di vivere da risorti!»

L'Arcivescovo ha presieduto tutte le celebrazioni del Triduo Pasquale — con 
la costante presenza di Mons. Vescovo Ausiliare — nella Basilica Cattedrale 
di S. Giovanni Battista, assistito e coadiuvato dai Canonici del Capitolo Metro­
politano e da alcuni altri sacerdoti: la Liturgia del Giovedì (con la lavanda 
dei piedi ad un gruppo di ragazzi) e Venerdì Santo, la Veglia Pasquale, l’Ufficio 
delle Letture e delle Lodi Mattutine nel Venerdì e Sabato Santo, la grande 
Domenica della Risurrezione con la Messa Pontificale ed i Vespri.
Pubblichiamo il testo delle omelie tenute durante le varie celebrazioni.

GIOVEDÌ SANTO
CENA DEL SIGNORE

« Prima della festa di Pasqua Gesù, sapendo che era giunta la sua ora 
di passare da questo mondo al Padre, dopo aver amato i suoi che erano 
nel mondo, li amò sino alla fine. Mentre cenavano, quando già il diavolo 
aveva messo in cuore a Giuda Iscariota di tradirlo, Gesù... cominciò a 
lavare i piedi dei discepoli... » (Gv 13, 1-5). Il colmo dell’amore che termina 
1’esistenza nell’ora che gronda amore, l’ora della Cena eucaristica e della 
morte in croce, di cui l’Eucaristia è il memoriale, sono vissute da uno 
dei Dodici col tradimento!

Stasera vorrei parlarvi di Giuda. La cosa non sembri troppo parados­
sale. Forse è ancora presente nel cuore di alcuni una certa predica indi­
menticabile di don Primo Mazzolar! sul « mio amico Giuda ».

È che la presenza di questo uomo nella storia della "passione” di Gesù 
non finisce di inquietare e continua a rappresentare la cattiva coscienza 
degli uomini, soprattutto di noi cristiani, che magari ci scandalizziamo 
del tradimento, e spesso continuiamo a tradire.

Perché l’insistenza degli Evangelisti, in particolare di Luca e Giovanni, 
sul tradimento di Giuda vuole sì dare risalto, attraverso l’impressionante 
contrasto, alla serietà dell’amore di Gesù, ma intende anche ammonire la 
Comunità a non scandalizzarsi di fronte alle apostasie.

' C’è lo scandalo del "crocifisso”, così difficile da accettare, perché con­
trario a come noi sogneremmo la presenza di Dio. C’è lo scandalo della 
"persecuzione” che continua anche dopo la risurrezione. E c’è lo scandalo 
del "tradimento”, delle defezioni, del male che rimane con tutta la sua 
forza anche dopo la morte di Gesù.

Tradimento e persecuzioni non raramente si accompagnano. L’intran­
sigenza della verità — e il rovesciamento dei valori che essa implica — 
provoca ineluttabilmente la persecuzione.



304 Atti dell’Arcivescovo

Le persecuzioni, appena cessate in Albania, continuano in altri Paesi, 
e vorrei stasera ricordare in modo particolare quelle che subiscono in 
Cina i nostri fratelli di fede. In questi ultimi mesi ventuno Vescovi e decine 
di sacerdoti, suore e laici impegnati sono stati arrestati e intruppati nei 
cosiddetti "campi di studio” per piegare la loro fedeltà alla fede cattolica 
nella sua integrità. L’unica loro colpa è di voler essere in comunione con 
Pietro. Preghiamo solidali con loro, chiediamo che i governanti cinesi 
rispettino la libertà di coscienza e preghiamo anche perché nessun Vescovo 
rinunci alla totalità della comunione ecclesiale e non si riduca ad essere 
strumento nelle mani di un partito invece che di Dio.

Il ricordo del tradimento di Giuda è un avvertimento per tutti i disce­
poli: il peccato è possibile sempre e dappertutto.

* * *

« In verità, in verità vi dico — disse Gesù in quell’ultima cena — chi 
accoglie colui che io manderò, accoglie me; chi accoglie me accoglie colui 
che mi ha mandato ». Dette queste cose, Gesù si turbò profondamente 
e dichiarò: « In verità, in verità vi dico: uno di voi mi tradirà » (Gv 
13, 20-21).

Non è facile ricostruire storicamente il dramma di Giuda. Che cosa 
ha indotto Giuda a tradire? In passato si è insistito quasi esclusivamente 
sull’avidità del denaro. Oggi si tende a vedervi anche una dimensione 
politica.

Giuda avrebbe avuto dei rapporti con l’ala estremista del movimento 
nazionalistico giudaico, quella degli "zelanti”. Probabilmente deve avere 
creduto che Gesù si sarebbe posto a capo dei gruppi rivoluzionari contro 
i Romani. Quando si è reso conto che il messianismo di Gesù aveva ben 
altre finalità, decise di tradire.

È duro accettare una logica di liberazione umana che non passi attra­
verso il rovesciamento radicale e immediato delle situazioni, ma accetti 
il Regno di Dio come un dono, che viene in maniera inattesa, senza la 
pretesa di forzarne la venuta sulla terra con azioni rivoluzionarie e con 
guerre sante, generatrici di milioni di morti.

È duro, ma è possibile. Giuda non è stato il solo "zelota” ad aver subito 
il fascino di Gesù. Tra i Dodici c’era anche "Simone lo zelota” (At 1, 13; 
Me 3, 18). Simone è diventato ”San” Simone. Giuda Iscariota non è 
diventato ”San” Giuda.

Anche Gesù ha dovuto lottare per respingere la "tentazione” satanica 
dello zelotismo, nel deserto e nel Getsemani, davanti a San Pietro che 
lo rimproverava di voler scegliere la via della sofferenza, e davanti a 
Giuda che progetta per questo di tradirlo: « Non vi ho scelto io stesso voi, 
i Dodici? Eppure uno di voi è un diavolo! » (Gv 6, 70).

Bisogna avere il coraggio — perché si tratta davvero di coraggio — 
di accettare la irriducibilità del mistero di Cristo a qualunque progetto 
di redenzione esclusivamente terrena e materialistica.



Atti dell’Arcivescovo 305

Un autore davvero non tenero verso certe posizioni, proprio commen­
tando la battuta di Giuda sullo spreco di Maria di Betania: « Perché non 
si è venduto questo unguento per trecento denari a beneficio dei poveri? » 
(Gu 12, 5), scrive:

« È vero che in questi ultimi tempi anche il pensiero raziona­
lista rivoluzionario sembra avvertire che la pienezza dell’uomo si 
avrà quando le sue azioni saranno insieme necessarie e inutili, 
come il gioco e l’arte. Ma il credente sa già, per proprio conto, che 
l’amore per i poveri non va a posto come alternativa alla preghiera 
inutile. La fede che esprime se stessa fuori dei calcoli e dei fina­
lismi storici sta ad indicare che il senso ultimo della vita non è 
nelle funzioni socialmente apprezzabili, è un dono di sé assoluta- 
mente estraneo alla meccanica dei progetti umani, come un pro­
fumo prezioso che si diffonde attorno » (E. Balducci).

* * *

Nel momento in cui Giuda va dai sommi sacerdoti a contrattare ed 
organizzare il tradimento, San Luca nota che « allora Satana entrò in 
Giuda... » (22, 3). La stessa cosa ci dice San Giovanni per il momento 
dell’ultima cena: « in quel momento, dopo quel boccone, Satana entrò in 
lui» (13, 27), e quando Giuda lascia il cenacolo, il medesimo Evangelista 
annota, non senza intenzione: « Era notte » (13, 30): la notte è totale tanto 
nella sua anima quanto nella campagna di Gerusalemme, in lui tutte le 
luci si sono spente.

Giuda è passato dalla signoria di Dio alla signoria di Satana. La debo­
lezza umana degli altri Apostoli, lo stesso rinnegamento di Pietro, non 
sono paragonabili a questa rottura voluta, calcolata a freddo, a questa 
ipocrisia odiosa di Giuda.

La coscienza di Pietro resta votata a Gesù nonostante tutte le incom­
prensioni. Giuda ha rotto con fredda coerenza: il male, quando si è entrati 
sotto l’oggettivo potere di Satana, cioè quando se ne accettano le premesse, 
è fatale.

L’amore di Gesù resta immutato verso Giuda e non diminuisce nei 
suoi riguardi, non contrappone la stessa meccanica di ostilità e di trama: 
lo sovrasta e lo accerchia con la sua mite, libera ed indistruttibile pre­
senza. Ma se il male va oltre, resiste, si ostina, esso deve svelarsi per quello 
che è: una cattiveria senza ragione, un calcolo cieco che asseconda sotto 
le' vesti dell’interesse, una tragica quanto misteriosa volontà di suicidio.

Ha davvero ragione Tertulliano di scrivere che soltanto i cristiani cono­
scono il diavolo, nel senso che soltanto a quelli che accettano l’abisso 
gratuito, immotivato della carità, è svelato l’abisso alternativo, al quale la 
pura ragione non riesce a dare nome.

Oggi il discorso su Satana può anche sembrare mitico, ma non si può 
negare — soprattutto non lo possono coloro che "hanno creduto” all’amore 
di Dio in Cristo crocifisso e risorto — che le sorgenti del male abbiano



306 Atti dell’Arcivescovo

profondità ben diverse da quelle che le analisi psicologiche o sociali pre­
tendono di mettere allo scoperto.

❖ ❖ *

È facile relegare Giuda nel campo del sacrilegio impossibile, di un male 
che non ci può toccare! Invece, il tradimento di Giuda ci costringe a rimet­
tere in questione la nostra fedeltà.

Noi ci chiamiamo e siamo chiamati i "fedeli” e ignoriamo se non del 
tutto, spesso molto, le esigenze del Vangelo. Confiniamo il Vangelo nelle 
chiese, fuori della vita quotidiana, come un sogno di fate che non ha niente 
da dire a un mondo ben realista. La nostra mentalità, il nostro modo di 
giudicare fatti e persone, il nostro comportamento sono spesso guidati 
da criteri e finalizzati a valori ben diversi da quelli del Vangelo.

Eppure noi siamo tenuti a lasciar trasparire Gesù Cristo. Diventati 
figli di Dio, fratelli di Gesù e di tutti, nella fede e per il Battesimo, dob­
biamo tendere a diventarlo nella vita di tutti i giorni.

La tensione positiva ad essere il riflesso di Gesù, diventa spesso 
tensione negativa nel compromesso tra il desiderio di avere il giudizio 
di Gesù e il realismo dispotico delle cosiddette leggi economiche e dei 
calcoli politici. Quando nella nostra professione, negli affari e nell’esercizio 
del potere, le nostre menzogne e i nostri egoismi tradiscono gli altri, noi 
tradiamo Gesù.

Finché le nostre infedeltà sono debolezze, esse non sono che peccati. 
Ma quando diventano calcoli costruiti e cercati esse diventano tradimenti. 
Ora, non possiamo sfuggire al tradimento se non rimettendo in questione 
la nostra mentalità e la nostra vita in faccia a Gesù Cristo.

Nessuno è totalmente innocente della morte di Gesù. Ma tutti possiamo 
essere rifatti innocenti dalla morte di Gesù. Anche Giuda ha avuto questa 
possibilità.

La storia della Pasqua "comprende” Giuda.
Anche Giuda esorta a non perdere il dono della Pasqua, il dono di un 

amore che serve gli altri invece di servirsene per i propri progetti, di 
un amore che si offre fino a morire per farci vivere. Questo dono d’amore 
l’abbiamo a disposizione nel sacramento dell’Eucaristia. Lasciamoci lavare 
mani e testa fino ai piedi, per avere anche noi parte con Gesù.

Gesù ha fatto "questo” a noi, dandoci l’esempio, perché come ha fatto 
Lui facciamo anche noi. Attraverso questo servizio reciproco noi comu­
nichiamo autenticamente tra di noi. Precisamente di questa comunione 
fraterna, mediante il servizio abituale e concreto, l’Eucaristia è il segno 
efficace. « Sapendo queste cose, sarete beati se le metterete in pratica » 
(Gv 13, 17).



Atti dell’Arcivescovo 307

VENERDÌ santo
PASSIONE DEL SIGNORE

Gesù è stato ucciso.
Certamente Gesù non poteva non morire, come non poteva non soffrire, 

poiché tale è la condizione dell’uomo, e Gesù è un vero uomo, Figlio di Dio 
fatto uomo. L’eterno progetto salvifico e redentivo di Dio contemplava 
l’Incarnazione.

Ma perché attraverso il sangue, perché attraverso una morte violenta? 
una morte infamante? Questa è stata l’agonia di Cristo, nella quale la sua 
libertà umana ha provato l’angoscia mortale e si è posta davanti alla 
volontà del Padre chiedendo: « Padre, salvami da quest’ora! » (Gv 12, 27), 
« Abbà, Papà! Tutto è possibile a te, allontana da me questo calice! Però 
non ciò che voglio io, ma ciò che vuoi tu » (Me 14, 36).

Nel causare la sua morte vi è nelle sue componenti storiche tutta la 
prepotenza, la viltà, la crudeltà degli uomini, l’incomprensione, l’ostilità, 
il rifiuto pregiudiziale a chi scombina i propri schemi mentali, ma nella 
sua profondità e singolarità vi è la consegna del Figlio al Padre.

La morte di Gesù è l'affidamento al Padre da parte dell’umanità del 
Figlio, l’atto assoluto di fiducia, l’obbedienza più grande: « Per questo 
sono giunto a quest’ora! Padre glorifica il tuo nome » (Gv 12, 28). Siamo al 
vertice più alto pensabile dell’amore di un uomo a Dio: è l’amore supremo 
dell’umanità del Figlio al Padre.

Nello stesso tempo, poiché il Figlio Incarnato è la rivelazione del Padre 
« che ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio Unigenito » (Gv 3, 16), 
questa morte di Gesù in Croce nel suo significato più intimo è il più alto 
atto d’amore pensabile verso gli uomini: « Gesù, sapendo che era giunta la 
sua ora di passare da questo mondo al Padre, dopo aver amato i suoi che 
erano nel mondo, li amò sino alla fine » (Gv 13, 1), fino all’estremo. Con­
segna della vita al Padre, la morte di Gesù sulla Croce e consegna della 
vita agli uomini, l’atto più gratuito fatto nella storia verso l’umanità.

È insieme amore a Dio, il Padre, e amore all’uomo; consegna a Dio 
nell’obbedienza totale e disponibilità per l’uomo nel modo più assoluto.

San Paolo è rimasto colpito, sorpreso, ammirato e confuso di tale con­
segna che gli ha fatto esclamare: « Ha amato me e ha consegnato se stesso 
per me » (Gal 2, 20).

È una consegna la cui radice è una libertà di totale carità; che è mani­
festazione della carità di Dio: Cristo che accetta di morire sulla Croce è 
l’indice che il Padre ama in maniera assoluta l’uomo e l’ha amato per 
primo, e gli ha consegnato il Figlio della compiacenza, il Figlio unico e 
amatissimo: davvero il Padre ha tanto amato il mondo che non ha tratte­
nuto per sé, ma ha consegnato agli uomini, il Figlio. Gesù Crocifisso è 
espressione del dono supremo del Padre. Dio non poteva amarci di più.

« » «



308 Atti dell’Arcii’escovo

Così, grazie a Gesù, è creata nella storia una realtà assolutamente nuova: 
la carità, come fedeltà totale a Dio e agli uomini. Egli genera una umanità 
assolutamente redenta: subito aH’inizio l’umanità s’era fatta decrepita per 
la disobbedienza, per il chiudersi dell’uomo per se stesso soltanto; è la 
forma del peccato d’origine, il costruire il proprio mondo secondo il pro­
prio progetto diffidando di Dio. Cristo sale sulla Croce spinto dalla fiducia 
nel Padre: « Bisogna che il mondo sappia che io amo il Padre e faccio 
quello che il Padre mi ha comandato » (Gu 14, 31). E sale sulla Croce per 
potersi affidare agli uomini, redimendoli. Quando Gesù muore sulla Croce, 
il suo morire è il dissolvimento dell’umanità vecchia attraverso la carità; 
è dunque il principio della vita rinnovata attraverso la risurrezione. 
Quando Gesù muore avviene la nuova creazione, che ormai è compaginata 
dai figli di Dio, cioè dall’umanità conformata su quella di Gesù: l’umanità 
nuova è una umanità credente, che sa amare, sa consegnarsi. Cristo sulla 
Croce dà l’avvio, è la primizia di questa carità, di questa novità. La Croce 
di Cristo è il Vangelo della carità.

Per questo il Venerdì Santo non è un giorno di lutto, ma un giorno di 
grazia, di giovane speranza, di letizia nello Spirito, di novità di vita, a 
condizione di permettere a questa novità di entrare nella nostra libertà 
aprendola alla carità. Il Venerdì Santo ci dona le capacità di aprirci a 
Dio e aprirci agli altri, consegnandoci a Dio e agli altri. Noi siamo noi 
stessi se viviamo di carità.

Il segno che si è passati dalla morte alla vita, cioè che si fa Pasqua, 
è l’amore ai fratelli, scrive S. Giovanni nella sua prima lettera (3, 4).

Il Venerdì Santo è un appello a celebrare la carità nella vita, gratuita­
mente, concretamente, generosamente. Vi esorto per questo a leggere e 
a meditare il documento "Evangelizzazione e testimonianza della carità’’ 
che ci offre gli orientamenti dell’Episcopato italiano per gli anni novanta. 
« L’amore — vi si legge — se è tale, si fa gesto e storia, come nella vita 
di Gesù e sulla croce, raggiungendo l’uomo sia nella singolarità della sua 
persona che nell’interezza delle sue relazioni con gli altri uomini e con il 
mondo » (n. 23). Quanta carità è stata celebrata nella storia della nostra 
Torino e quanto ancora viene vissuta in questi nostri giorni di fronte 
alle spaventose miserie prodotte da tante guerre, molte ancora in atto, e 
da esodi a dimensioni bibliche!

Proprio oggi si celebra la Giornata per la Terra Santa. Preghiere e 
offerte ci sono domandate per il mantenimento dei Luoghi Santi, ma prima 
di tutto delle opere pastorali, assistenziali, educative e sociali che la Chiesa 
sostiene a beneficio dei cristiani e delle popolazioni locali, in particolare 
dei palestinesi.

Il Patriarca Latino di Gerusalemme, Mons. Michel Sabbah, ci ringra­
ziava per il consistente aiuto dato lo scorso anno e ci supplicava di non 
dimenticare le gravi necessità del suo Paese, funestato da rivolgimenti che 
minacciano addirittura la sopravvivenza di quella Chiesa-Madre.

Generosità di offerte, interventi di accoglienza e di condivisione, dono 
di tempo e di servizi volontari e gratuiti, stanno a dimostrare che il



Atti dell’Arcivescovo 309

Vangelo della Croce è ancora creduto e vissuto in mezzo a noi e non ci 
resta che ringraziare il Signore che continua a nutrirci della forza del 
suo amore e a supplicarlo perché non permetta che il cuore si rinchiuda 
e le mani si stanchino.

Il Vangelo della carità, rivelatoci e donatoci dal Cristo crocifìsso, è già 
la nostra storia, nella fede, nelle speranze e nelle opere di tanta nostra 
gente, così come nelle sue attese, nei suoi impegni, nelle sue sofferenze. 
Che esso sia accolto da noi sempre di più e sempre di più si diffonda.

« Configurata alla croce, la Chiesa — e in essa e con essa ciascuno di 
noi e ogni nostra comunità — è il grande sacramento della carità di Dio 
nella storia degli uomini», scrivono ancora i Vescovi (n. 24). La nostra 
storia di oggi ha più che mai bisogno di questo sacramento della carità. 
Non lasciamoglielo mancare.

DOMENICA DI PASQUA
VEGLIA PASQUALE

La liturgia di questa santissima notte ci conduce dall’annuncio della 
creazione all’annuncio della risurrezione e alla celebrazione del sacra­
mento del Battesimo. Siamo, dunque, guidati a ripercorrere tutta la nostra 
storia e quando una persona ritrova la sua storia è come se ritrovasse 
se stessa.

Tra le tante domande possibili possiamo chiederci questa notte quale 
sia il rapporto tra il Cristo risuscitato e la vita dell’universo, quell’uni­
verso nel quale e del quale viviamo e che nei nostri tempi sembra minac­
ciato da comportamenti e da sfruttamenti irragionevoli e spericolati.

Dire che il Cristo è risuscitato non significa dire che Egli sopravvive 
nella sua anima sfuggita alla morte, ma dire che Egli vive nel suo corpo, 
anche se in una modalità diversa; e se noi comprendiamo un poco che cosa 
sia il corpo vediamo che questo vuol dire che, per quanto inaccessibile 
ormai ai nostri sensi, Gesù resta legato al nostro mondo. Ciò illumina 
tutta l’economia dell’Incarnazione.

Ciò che noi celebriamo in questa santa notte come il trionfo di Cristo 
non è il fatto che Cristo sia riuscito a sottrarsi alla materia che lo tratte­
neva prigioniero, a deludere i suoi nemici evadendo dal mondo per rigua­
dagnare la sua patria d’origine e riprendervi, per così dire, la vita prima 
dell'Incarnazione. Questa è definitiva e senza pentimenti.

Certamente Gesù ritrova presso il Padre la gloria che possedeva con 
Lui da tutta l’eternità, ma a questa gloria associa adesso la sua umanità, 
e il suo corpo stesso al quale rimane indissolubilmente unito La sua uma­
nità, anima e corpo, non è per Lui una specie di maschera di cui si sarebbe 
coperto per apparire a noi, non è uno strumento di cui possa separarsi senza 
subire una mutilazione.



310 Atti dell’Arcivescovo

Glorificato e trasfigurato, il corpo resta veramente un corpo, resta il 
medesimo corpo, conserva i suoi legami e le sue relazioni con il genere 
umano e con l’universo. Continua dunque ad agire nel mondo e nell’uma­
nità per trasformarli, e questa trasformazione è una assimilazione a Lui.

Il Cristo è il capo della nostra stirpe, cioè di una stirpe radicata in un 
universo di cui è solidale. Arrivato per primo al compimento finale, attira 
progressivamente i suoi membri fino al giorno in cui concluderà la sua 
opera. Egli concluderà la sua opera: ecco il senso della sua azione nel 
mondo, ecco perché la vita dell’universo è sospesa a Lui, orientata verso 
di Lui. Egli l’attira e lo conduce verso la stabilità definitiva, dove già Egli 
stesso è entrato.

La risurrezione di Gesù, poiché è definitiva, è pegno di una salvezza 
definitiva. C’è un termine al cambiamento, al movimento del mondo; ter­
mine che non è il niente, ma la pienezza di vita. Donde un senso dato alla 
storia del mondo. È il Cristo risorto che lo conduce.

Il Cristo è venuto a inserirsi nel mondo per trascinarlo verso Dio. Con 
la sua risurrezione dimostra che egli non rigetta questo mondo in cui è 
venuto ad abitare e dove egli ha vinto il male, ma gli rimane legato per 
condurlo dove Egli è.

Ci rivela così l’illusione del nostro attaccamento al mondo quando 
vogliamo farne l’oggetto di un godimento egoistico, sfruttandolo e deva­
standolo dissennatamente per i nostri interessi e piaceri, mentre è proprio 
allora che finiamo per perderci e dissolverci con esso. Ci rivela anche la 
vanità degli sforzi messi in opera dall’umanità per trovare la sua stabilità 
definitiva in un mondo che resta nella sua forma attuale, per trovare nel 
tempo stesso un al di là della storia dove verrebbe placata l’inquietudine 
umana. Sforzi vani: solo un’umanità risuscitata sarà perfetta e riuscita. 
Ma Gesù non predica per niente una dottrina di evasione fuori del mondo 
e fuori del corpo. Separazione, distacco e finalmente morte sono certo 
necessari per aver ragione di questo attaccamento egoista che non pensa 
che a godere del mondo sotto il suo aspetto effimero e di questa volontà 
orgogliosa che vuol farne suo dominio in cui regnare da sola senza alcuna 
legge.

Invece, come insegna Sant’Ireneo, non soltanto la materia è suscetti­
bile di salvezza, ma la salvezza dell’uomo è la risurrezione.

Va aggiunto che questa salvezza l’uomo non la deve attendere passi­
vamente. Unito al Cristo, il cristiano lavora nel tempo ma per un al di là 
del tempo. La sua azione non è un "passatempo”, una commedia. È 
un’opera seria. Una responsabilità.

La risurrezione non ci permette di trattare l’universo in qualunque 
modo, irresponsabilmente e spensieratamente. La risurrezione governa 
l’uso che ne possiamo fare, poiché essa è il suo destino.

Essa ci fa sapere che la nostra opera non riceverà dal mondo, così 
com’è, nel suo stato attuale, il suo sigillo definitivo. Noi lavoriamo a un 
compimento del mondo che non verrà da noi, ma che si farà per l’inter­
vento del Cristo. Il cristiano lavora sotto l’impulso costante del Cristo



Atti dell’Arcivescovo 311

risuscitato, che, come il Padre, è sempre all’opera (Gv 5, 17), e spera 
questo momento ultimo, questo "novissimum”, che farà di tutta la sua 
creazione una creazione risuscitata, perché infine, come dice San Paolo, 
« Dio sia tutto in tutte le cose » (1 Cor 15, 28).

Noi a volte abbiamo fatto della fine del mondo un pensiero di terrore, 
che evoca soltanto terribili catastrofi. Se mai le catastrofi le produciamo 
noi fin d’ora. Bisogna invece vedervi soprattutto e prima di tutto la 
venuta del Cristo nella sua gloria per fare il discernimento supremo, 
portare a compimento l’opera della storia, inaugurare « i nuovi cieli e la 
nuova terra » (cfr. Ap 21, 1.17.20).

Ecco la grandezza, la bellezza, la novità assoluta, la speranza inattac­
cabile, della risurrezione di Cristo nel suo rapporto con la creazione, e 
con il nostro Battesimo che già ci ha collocati nella sua energia rinno­
vatrice.

« Fratelli, non sapete che quanti siamo stati battezzati in Cristo Gesù, 
siamo stati battezzati nella sua morte?... Se siamo stati completamente 
uniti a Lui con una morte simile alla sua, lo saremo anche con la sua 
risurrezione » (Rm 6, 3.5).

Così, da qualunque lato la si guardi, la risurrezione ci svela il senso 
della storia, della grande avventura umana, del destino dell’universo, 
perché essa ce ne rivela la fine, cioè non soltanto il termine, ma la desti­
nazione, la sua ragione d’essere. Il Cristo la conduce. Malgrado la sua 
scomparsa sensibile, Egli non è come qualcuno che è partito per aspet­
tarci altrove. Egli dimora presente con noi, come Colui che anima e 
orienta tutto. Più noi ci rendiamo conto, nella fede, di questa azione 
di Cristo nel nostro universo, più comprendiamo che cosa significa che 
Cristo è risuscitato.

DOMENICA DI PASQUA
MESSA DEL GIORNO

Con la Pasqua siamo giunti al cuore del "vangelo”. La risurrezione di 
Gesù crocifisso è finalmente la buona notizia, che sta all’origine dell’espe­
rienza cristiana. Per la prima volta è stata data allora e resta unica a 
tutt’oggi. Assolutamente nuova, poiché non è la notizia di un cadavere 
rianimato, ma la notizia di un uomo morto e sepolto che riprende l’intera 
sua umanità, trasfigurata nella gloria della vita divina. Egli è così un 
vivente oggi, ormai sottratto ai limiti del tempo e dello spazio, perciò 
nostro contemporaneo e sempre presente con noi dappertutto.

Per questo è stato detto alle donne: « Non abbiate paura! Voi cercate 
Gesù Nazareno, il crocifisso. È risorto, non è qui... Ora andate, dite ai suoi 
discepoli e a Pietro che egli vi precede in Galilea » (Me 16, 6-7).

Gesù risorto non va dunque cercato nel passato e neppure soltanto



512 Atti dell’Arcivescovo

nel futuro, ma nel nostro presente: Egli è qui adesso con noi e « ci pre­
cede ». Egli cammina sempre davanti a noi, come quando « erano in 
viaggio verso Gerusalemme e Gesù camminava davanti a loro ed essi 
erano stupiti... » (Me 10, 32). Gesù è il Pastore vivente e buono che guida 
il suo gregge verso i pascoli della Gerusalemme celeste. Siamo, dunque, 
invitati dal « giovane vestito d’una veste bianca », il messaggero celeste, 
innanzi tutto a vivere oggi la nostra speranza e poi a prendere parte alla 
risurrezione comportandoci da persone rinnovate.

« ♦ ♦

La festa di Pasqua non è certo una novità, ma il rischio è che non sia 
vissuta come l’avvenimento del "nuovo” assoluto, poiché in Cristo morto 
e risorto è iniziato il vero e definitivo "futuro” dell’uomo, per cui è impor­
tante ad ogni Pasqua che essa ci rifaccia nuovo il cuore, riscoprendo e 
rivivendo come "presente” il suo mistero.

San Paolo ci ha esortati con chiarezza nella seconda lettura: « Fratelli, 
se siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassù, dove si trova Cristo 
assiso alla destra di Dio; pensate alle cose di lassù non a quelle della 
terra » (Col 3, 1-2).

Dunque, i nostri gusti ormai, i nostri desideri devono portarci verso 
quei beni di cui Cristo gode pienamente presso Dio, così che i beni terre­
stri non siano più fine a se stessi. Tutto deve essere subordinato al progresso 
di questa vita risuscitata che già si possiede e che sarà la nostra vita per 
sempre.

« Vita ancora nascosta con Cristo in Dio », certo, poiché all’esterno 
niente è cambiato, niente che brilli al di fuori, anzi più obbedienza, più 
umiltà, meno « vivere la propria vita », però un « più » di vita, perché 
vivere è pensare, è compiacersi della verità, è amare, è agire. Ora, in 
questa vita nuova noi avremo un più di verità: una visione più chiara 
dell’ordine eterno delle cose, una base più sicura di ciò che è fondamen­
tale. Avremo un più di amore perché un grande amore, quello del Cristo 
risorto, possederà il nostro cuore. Avremo un più di azione perché lavo­
reremo in affari eterni, ricameremo sulla trama imperitura delle anime.

La vita cristiana è essenzialmente una vita pasquale, cioè una vita 
che accetta di essere un continuo "passaggio” al seguito di Gesù, da un 
modo di essere ad un altro migliore, quello del Cristo vivente.

» * *

Credere nella risurrezione di Gesù comporta adesso nel presente pren­
dere parte alla risurrezione vivendo da risorti.

« Quando siamo stati battezzati — ci dice San Paolo nella lettera ai 
Romani — abbiamo preso parte alla risurrezione di Cristo. Siamo stati 
sepolti con lui, per prendere parte anche alla sua risurrezione e vivere 
da uomini nuovi » (Rm 6, 3).

Sapendo e credendo che la risurrezione è la verità della crocifissione.



Atti dell’Arcivescovo 313

per prima cosa siamo chiamati a riconoscere che non si riuscirà a "vivere” 
rifiutando la croce.

Prendere parte alla risurrezione vuol dire accogliere la croce come 
dimensione normale del nostro cammino. Non è il caso di impegnarci ad 
andare a cercare le croci, ma di accettare quelle che la buona volontà di 
Dio non cessa mai di fissare nella nostra vita, sotto l’una o l’altra forma. 
Non si deve esaltare la croce cercando in ogni modo di innalzarla, ma 
di accogliere fiduciosamente le croci che il Signore ci fa portare. Se il 
nostro è un cammino cristiano, da seguaci di Cristo, verrà sempre prima 
la croce e poi la risurrezione.

La spiritualità del Crocifisso risorto non è la spiritualità rassegnata e 
oppressiva, ma la spiritualità amorosa e liberatrice. Non si tratta di una 
spiritualità segnata dall’incombenza di una croce come puro dolore, ma 
di una croce che ha dentro di sé il germe della risurrezione. La croce è 
come il luogo della risurrezione. Bisogna scoprire la dimensione di vita, 
di amore e di gloria presente nella croce.

« » ♦

Prendere parte alla risurrezione ha significato ner gli Apostoli, « i testi­
moni prescelti da Dio », come abbiamo sentito dalla predica di San Pietro 
riportata nel libro degli Atti, far diventare tutto ciò che Gesù ha fatto 
e insegnato "vangelo” sulla loro bocca, cioè lieto annuncio di salvezza. 
Anche per noi deve significare la stessa cosa. Che poveri credenti saremmo 
se, certi che Gesù è risorto, continuassimo a prolungare i nostri lamenti, 
i nostri scoraggiamenti, le nostre paure, e non riuscissimo a vedere e a 
far vedere nel mondo i segni della presenza del Risorto!

Se la Pasqua è vita dobbiamo evangelizzare la vita cioè proclamare 
che essa è bella, è sacra, va difesa onorata e amata. In nome di Cristo noi 
diciamo che l’aborto è un omicidio e guai se non lo dicessimo; ma poi 
bisogna sentirsi stimolati a inventare opere di accoglienza alla vita, pro­
getti carichi di vicinanza umana da far dire: è vero, siccome Cristo è 
risorto ed è presente con noi, è bello generare la vita, è bello credere 
alla speranza.

Se la Pasqua è gioia, dobbiamo portarla dovunque una persona è sola, 
è trattata ingiustamente, è emarginata. La nostra carità è interrogata dalla 
fede nel Risorto. Perché tante famiglie si sfasciano? Perché il rispetto 
per gli anziani è inversamente proporzionale al crescere del loro numero? 
Pérché questa tragedia della droga? Perché questa cupidigia del denaro 
intollerante di ogni legge morale? Qui è lo scottante appuntamento di chi 
crede al Risorto: ridare una coscienza morale agli uomini per ridare la 
gioia del bello, del buono, del vero, dell’onesto, del virtuoso, del semplice, 
del fedele.

La Pasqua ci invia a ridare un cuore di verità agli uomini per far loro 
ritrovare il segreto della gioia. I cristiani non possono accontentarsi di 
guardare il mondo che va male.



314 Atti dell’Arcivescovo

Se Pasqua è la liberazione dal peccato dobbiamo pazientemente ma 
anche ostinatamente e fiduciosamente agire perché il peccato scompaia 
dai sentimenti, dalle parole, dagli affetti, dal lavoro, dai rapporti umani. 
Poiché Cristo è risorto ed è con noi, il peccato non è più superiore alle 
nostre forze: accanto alla nostra debolezza c’è la forza della sua vittoria. 
I nostri propositi contro il peccato, che è in noi e attorno a noi, hanno 
ormai tutte le possibilità di riuscire. Il fiume di vita che sgorga dal 
Risorto, cioè il dono dello Spirito Santo e della grazia santificante, può 
irrigare la profondità della nostra libertà, farci sentire la sua potenza 
di redenzione, facendoci ritrovare il senso del peccato, risorgendoci alla 
grazia, ridonandoci ogni mattina la voglia e la forza di ricominciare.

Noi siamo dei risorti. Proviamo finalmente a nutrire il desiderio 
abbastanza forte di vivere da risorti! Proviamo questa volta a non accon­
tentarci di "fare pasqua”. Proviamo a fàrla passare nella vita. È il mio 
fraterno e appassionato invito e il mio cristiano augurio, pieno di affetto 
per tutti e per ciascuno.



Curia Metropolitana

VICARIATO GENERALE

COMUNICATO ALLE PARROCCHIE E COMUNITÀ RELIGIOSE 
DELLA CITTÀ DI TORINO

La celebrazione della solennità del Corpus Domini per tutta la città di 
Torino sarà il giovedì 30 maggio in Cattedrale con il seguente orario:

ore 18,30 - Concelebrazione Eucaristica presieduta dall'Arcivescovo

- Processione con il seguente percorso: 
via IV Marzo - via Milano - via S. Francesco d'Assisi - 
via Pietro Micca - via XX Settembre - Piazza S. Giovanni

- Dopo la processione ci sarà l'adorazione eucaristica 
fino alle ore 23

Per favorire la presenza dei sacerdoti con le loro comunità, si dispone 
che in quella sera siano sospese le celebrazioni nelle singole parrocchie 
e chiese non parrocchiali.

Le parrocchie o zone che intendono fare la processione del SS. Sacra­
mento possono organizzarla per la domenica 2 giugno.

Le Ordinazioni presbiterali saranno in Cattedrale il 1" giugno alle ore 16.

Torino, 28 marzo 1991 - Giovedì Santo 

Pier Giorgio Micchiardi
Vescovo Ausiliare e Vicario Generale

315



316 Curia Metropolitana - Cancelleria

CANCELLERIA

Curia Metropolitana - Nomina

VAUDAGNOTTO don Mario, nato a Caselle Torinese il 3-7-1937, ordinato 
il 29-6-1961, è stato nominato in data 28 marzo 1991 maestro delle cerimonie 
liturgiche episcopali e direttore dell’Ufficio delle celebrazioni liturgiche episcopali.

La nomina ha valore per un quinquennio.

Collegiata S. Maria della Scala in Chieri

CUMINETTI don Guglielmo, nato a Poirino il 4-4-1908, ordinato il 28-6-1931, 
è stato nominato in data 28 marzo 1991 canonico onorario della Collegiata S. 
Maria della Scala in Chieri.

Nomina

BRAIDA don Benigno, nato a Cuorgnè il 3-10-1947, ordinato il 29-9-1972, 
è stato nominato in data 17 marzo 1991 amministratore parrocchiale della par­
rocchia S. Teresa di Gesù Bambino in 10129 TORINO, v. Giovanni da Verraz- 
zano n. 48, tei. 59 66 98.

Concessione di facoltà di conferire il sacramento della Confermazione

L’Arcivescovo, in data 28 marzo 1991, ha concesso la facoltà di conferire 
il sacramento della Confermazione in tutto il territorio dell’Arcidiocesi ai Delegati 
Arcivescovili "durante munere”.

Conferma in Istituzione

L’Ordinario diocesano, in data 27 marzo 1991 — per il quinquennio 1991- 
31 marzo 1996 — ha confermato, a norma di Statuto, membri del Consiglio di 
Amministrazione dell’Istituto Geriatrico Poirinese in Poirino la sig.a MUSSO 
Leonilda ed il sig. QUIRICO Antonio.

Nuovi numeri telefonici di parrocchie

Canischio - Parrocchia S. Lorenzo Martire: (0124) 65 99 77
Nichelino (Stupinigi) - Parrocchia Visitazione di Maria Vergine: 358 37 41
Settimo Torinese - Parrocchia S. Giuseppe Artigiano: 898 30 68
Torino - Parrocchia Gran Madre di Dio: 819 35 72
Torino - Parrocchia Madonna del Carmine: 436 95 25 (ch.) - 436 95 28 (ab.)
Torino - Parrocchia Madonna di Pompei: 568 14 79
Torino - Parrocchia Nostra Signora del SS. Sacramento: 819 15 31



Curia Metropolitana - Cancelleria 317

Torino - Parrocchia S. Antonio Abate: 226 45 59 (eh.)
Torino - Parrocchia S. Benedetto Abate: 385 47 83
Torino - Parrocchia S. Bernardino da Siena: 385 21 70
Torino - Parrocchia S. Dalmazzo Martire: 436 66 28
Torino - Parrocchia S. Margherita Vergine e Martire: 819 43 20
Torino - Parrocchia S. Pellegrino Laziosi: 385 27 71
Torino - Parrocchia Santi Vito, Modesto e Crescenzia: 660 31 66
Venaria Reale (Altessano) - Parrocchia S. Lorenzo Martire: 452 60 26

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

GRANERO don Mario.
È deceduto improvvisamente a Vigone il 22 marzo 1991, all’età di 68 anni, 

dopo 44 anni di ministero sacerdotale.
Nato a Bricherasio il 18 gennaio 1923, era stato ordinato sacerdote dall’Arci­

vescovo Card. Maurilio Fossati il 29 giugno 1946.
Nominato vicario cooperatore nella parrocchia SS. Trinità di Nichelino nel 

1947, lavorò costantemente con il fratello don Francesco che ne era il parroco 
già da alcuni anni. Esemplarmente uniti nell’attività pastorale, i due fratelli 
costituirono per Nichelino una presenza significativa per aver seguito lo sviluppo 
della città dal punto di vista sia religioso che civile. La costruzione della nuova 
chiesa parrocchiale — solennemente dedicata al culto il 15 aprile 1973 — e 
delle annesse opere pastorali rimangono un segno della operosità di questi 
fratelli; come già la prima espansione di Nichelino li aveva visti promotori della 
nuova parrocchia Maria Regina Mundi, poi assunta e realizzata da un altro 
sacerdote.

Don Mario a Nichelino seguì in modo particolare il mondo giovanile e le 
attività sociali. Promosse con grande impegno la diffusione del settimanale dioce­
sano ”La Voce del Popolo”, che giunse a superare le settecento copie settimanali: 
un record, per una sola parrocchia.

Quando il fratello don Francesco rinunciò alla parrocchia di Nichelino, don 
Mario fu nominato parroco di S. Caterina Vergine e Martire in Vigone. La lunga 
collaborazione dei due fratelli continuò anche nella nuova parrocchia: per dieci 
anni don Mario condusse con impegno la guida di questa comunità.

Nel 1986, con la ristrutturazione di molte parrocchie dell’Arcidiocesi, a 
Vigone le due parrocchie esistenti furono unificate e la cura pastorale fu affidata 
’’in solido” ai sacerdoti che erano già sul posto. Don Mario, mentre la sua salute 
cominciava a creargli alcuni gravi problemi, fu "co-parroco” e continuò il suo 
servizio sacerdotale fino all’improvvisa dipartita.

La sua salma riposa nel cimitero di Bricherasio.



318 Curia Metropolitana - Cancelleria

PARROCCHIE
E

PRESBITERIO DIOCESANO

"Parrocchie e Presbiterio diocesano" è il titolo di un volume di quasi 
400 pagine, curato dalla Segreteria arcivescovile e dalla Cancelleria, che 
presenta i dati riguardanti le parrocchie e l’intero Presbiterio diocesano. 
Purtroppo non è ancora 1’ "Annuario" da molti e da molto tempo atteso 
(l’ultima edizione è del 1984), ma comunque uno strumento di lavoro 
utile per conoscere i dati — aggiornati al 1° febbraio 1991 — di più 
immediata consultazione riguardanti l’Arcidiocesi di Torino.

Le parrocchie sono elencate secondo l’ordine alfabetico. Per praticità 
si è distinto il Distretto pastorale Torino Città, mentre i Distretti pastorali 
fuori Torino formano un unico elenco. Di ogni parrocchia è indicato 
l’esatto titolo canonico, il Distretto pastorale e la zona vicariale di appar­
tenenza, l’indirizzo ed il numero telefonico, il nome del parroco, dei 
vicari parrocchiali, dei collaboratori parrocchiali e dei diaconi permanenti.

L’elenco nominativo degli appartenenti al Presbiterio diocesano com­
prende le seguenti voci (caratterizzate da carta di colore diverso): presbiteri 
diocesani; presbiteri extradiocesani; presbiteri religiosi; diaconi permanenti.

"Parrocchie e Presbiterio diocesano" si può acquistare in Curia all’Uffi­
cio Matrimoni o nella Segreteria dei Vicariati al prezzo di lire 25.000.

Nella prospettiva di una nuova edizione dell’Annuario, di cui questo 
volume è un anticipo parziale, si prega di segnalare eventuali inesattezze, 
errori, omissioni, ecc. — esclusivamente per scritto — alla Cancelleria 
della Curia Metropolitana.



Documentazione

LE OPINIONI DI P. BERHARD HARING, C.SS.R. 
SULLA PASTORALE DEI DIVORZIATI RISPOSATI

L’Osservatore Romano del 6 marzo 1991 ha pubblicato questo articolo con 
la seguente premessa:
« Su autorevole richiesta pubblichiamo, in una nostra traduzione, un articolo 
del Prof. William E. May, docente di teologia morale alla "Catholic University 
of America” di Wàshington (U5A) e membro della Commissione Teologica 
Internazionale, già apparso nel periodico "Fellowship of Catholic Scolars News­
letter” (voi. 14, n. 1, December 1990)».

Nel 1989 P. Berhard Hàring, C.SS.R., ha pubblicato il libro: Ausweglos? Zur 
Pastoral bei Scheidung und Wiederverbeiratung: Ein Plàdoyer, Freiburg, Herder 
1989 (trad. it.: Pastorale dei divorziati. Una strada senza uscita?, Bologna, Ed. 
Dehoniane 1990 [i riferimenti delle citazioni saranno fatti seguendo l’edizione 
italiana]). Hàring, che evidentemente considera la pratica delle Chiese Ortodosse 
Orientali, fondata sulla loro spiritualità della "oikonomia”, come superiore alla 
pratica della Chiesa Cattolica Romana, sostiene alcune posizioni che non sono 
compatibili con l’insegnamento cattolico. La nostra attenzione si concentrerà qui 
sugli aspetti più pericolosi della sua opera.

Il primo di essi riguarda l’interpretazione, che egli dà, dell’insegnamento del 
Signore sull’indissolubilità del matrimonio (Me 10, 2-12; Mt 5, 31-32; 19, 3-12; 
Le 16, 18). Giustamente Hàring respinge l’idea che questo insegnamento ci presenti 
solamente un ideale o un "semplice” ideale. Tuttavia egli sostiene che l’insegna­
mento di Gesù è un « obiettivo » (Zielgebot) o un « ideale normativo », cioè 
un ideale o obiettivo per il cui raggiungimento uno è obbligato ad impegnarsi 
con tutte le sue energie (p. 34). Ora però questa interpretazione non è in confor­
mità con la comprensione che di questo insegnamento del Signore ha la Chiesa. 
Gesù, presentando il suo insegnamento sul matrimonio, contrappone all’insegna­
mento mosaico, che permetteva il divorzio e le nuove nozze a motivo della « durezza 
del cuore », il progetto originario del Padre nella creazione, circa il matrimonio. 
Inoltre, il Regno di Dio è venuto nella persona di Gesù, così che a quelli che 
sono uniti con lui è donato un « cuore nuovo » e la grazia di vivere in conformità 
col disegno di suo Padre. È questo il modo in cui la Chiesa intende l’insegnamento 
del Signore: come una verità-, ritiene cioè che il matrimonio, per volontà del Crea­
tore, è per sua stessa natura intrinsecamente indissolubile, e quindi che nessuna 
autorità umana ha il potere di scioglierlo e che ogni tentativo di farlo non è efficace.

319



320 Documentazione

Di conseguenza, i tentativi di « nuove nozze » non sono validi e le relazioni sessuali 
di persone divorziate, che hanno cercato nuove nozze, non sono relazioni coniugali, 
ma piuttosto un adulterio (cfr. Me 10, 11-12; Mt 5, 32; 19, 9; Le 16,18; cfr. 
Concilio di Trento, Sessione XXIV, 11 novembre 1563, can. 7; Pio XI, Enc. Casti 
connubii, 31 dicembre 1930: AAS 22 [1930], 574). La Chiesa, pur avendo il 
potere, per sua natura divino in quanto conferitole da Dio, di sciogliere matrimoni 
non sacramentali e matrimoni sacramentali non consumati, non ha l’autorità di 
sciogliere i matrimoni sacramentali consumati di fedeli cristiani: « Agli sposati 
poi ordino, non io, ma il Signore: la moglie non si separi dal marito — e qualora 
si separi, rimanga senza sposarsi o si riconcili col marito — e il marito non ripudi 
la moglie» (1 Cor 7, 11; sott. aggiunta).

La seconda posizione pericolosa assunta da P. Hàring è il suo tentativo di 
applicare l’ "oikonomia” delle Chiese Orientali alla prassi della Chiesa Cattolica. 
(Secondo Hàring la "oikonomia” consiste in una spiritualità e in una prassi di 
amministrazione misericordie sa e graduata del disegno di Dio, in riferimento alla 
singolarità di ogni caso e persona [pp. 44-45]). Egli sostiene che quando una 
persona divorziata, dopo un periodo di accompagnamento pastorale, giunge al giu­
dizio di coscienza che sarebbe meglio per lei, per i suoi figli e per gli altri di 
« risposarsi », « noi, in qualità di rappresentanti della Chiesa, non possiamo dare 
una convalida diretta» di questa decisione (p. 61; sott. aggiunta). Ma, continua, 
« comunque possiamo rimandare alla soluzione che adottano le Chiese orientali 
secondo lo spirito della oikonomia ed esprimere il nostro modesto parere e invito 
a considerare se la decisione del nostro interlocutore sia conforme a tale spirito » 
(p. 61). Certamente un consigliere spirituale, che seguisse in questo punto la pro­
posta di Hàring, offrirebbe di fatto il suo appoggio e la sua conferma alla decisione 
di risposarsi di una persona divorziata. Ma un consigliere spirituale cattolico non 
può dare un tale consiglio! Farlo sarebbe abdicare alla sua responsabilità, dal 
momento che non può dare a nessuno il permesso di commettere un adulterio, 
così come, malgrado tutto, è il significato di quanto viene proposto, se si considera 
oggettivamente e correttamente il caso.

Una terza posizione pastoralmente pericolosa avanzata da P. Hàring riguarda 
la virtù dell’epikeia. (Secondo la tradizione morale cattolica 1’ "epikeia” consiste 
nell’« eccezione fatta di un caso, quando nella situazione si può giudicare con cer­
tezza, o per lo meno con grande probabilità, che il legislatore non aveva intenzione 
di far rientrare tale caso sotto la legge » [S. Alfonso M. de’ Liguori], circa la cui 
natura e sul cui ricorso egli propone gravi fraintendimenti). Hàring comincia col- 
l’asserire che le procedure di annullamento in atto all’interno della Chiesa sono 
fondate su una mentalità legalistica, che subordina le esigenze reali di una persona 
umana alla legge e manca così totalmente di manifestare l’amore e la misericordia 
di Cristo. Sostiene che i tribunali ecclesiastici sono viziati da un cattivo « tuzio- 
rismo », che impone alle parti l’onere di provare che il loro primo matrimonio 
era invalido. Hàring replica che l’onere della prova dovrebbe ricadere non sugli 
individui che sostengono che il loro matrimonio era invalido, ma piuttosto su 
coloro che asseriscono che era valido. Egli afferma che tutte le volte che c’è un 
dubbio ragionevole sulla validità del primo matrimonio e tutte le volte che la 
parte che chiede l’annullamento è convinta in coscienza che il matrimonio sia effet-



Documentazione 321

tivamente invalido, il matrimonio dovrebbe essere annullato (pp. 66-68) Qualora 
il primo matrimonio non sia stato annullato a motivo di una « tuzioristica » richiesta 
di prove e qualora tanto la parte coinvolta quanto il consigliere spirituale siano 
entrambi convinti che il primo matrimonio era invalido, allora — sostiene Haring 
— può essere applicata Vepikeia e il pastore di anime può « con grande discrezione 
(in aller Stille), procedere alla celebrazione delle nozze » (p. 79).

Su questo punto la proposta di P. Haring è incompatibile non solo con la conce­
zione che la Chiesa ha del matrimonio, ma anche con la realtà. La ragione per cui 
si presume che il primo matrimonio sia valido finché non sia dimostrato chiaramente 
il contrario è che la Chiesa rispetta la dignità delle persone umane e presume che 
esse dicano la verità quando, con « un atto di consenso personale irrevocabile » (cfr. 
Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 48) un uomo e una donna mutuamente 
si danno e si ricevono nel matrimonio, realtà il cui « vincolo sacro (sacrum 
vinculum) non dipende dall’arbitrio dell’uomo » (ibidem). Anche se una persona 
può essere sinceramente convinta nella sua coscienza individuale che un matrimonio 
era invalido, essa può sbagliare in buona fede, dal momento che la realtà non 
dipende dalla sincerità delle convinzioni.

Inoltre, Vepikeia è una virtù mediante la quale si è in grado di determinare 
se, in particolari circostanze, l’intenzione del legislatore è rispettata o meno nel 
caso che si segua una norma specifica. Il giudizio sulla validità del matrimonio, 
tuttavia, non è affatto un caso in cui si tratti di determinare se una legge sia appli­
cabile o meno. È piuttosto l’accertamento di un fatto, cioè se veramente l’unione 
tra quest’uomo e questa donna è un matrimonio o invece solo l’apparenza di un 
matrimonio. D’altra parte Vepikeia non può essere applicata neppure quando la 
"legge” in questione è tale da non ammettere eccezioni, com’è il caso della norma 
che proibisce l’adulterio.

Nel presente volume Haring, facendo ricorso alla sua consueta retorica, distingue 
tra una concezione legalistica della moralità (la quale, come egli apertamente 
denuncia, starebbe al cuore della pratica della Chiesa) e una concezione della moralità 
più evangelicamente ispirata, che mette in rilievo l’amore e la misericordia di Dio. 
Egli sembra ritenere che tutte le norme morali specifiche o « leggi » (per usare 
l’espressione da lui preferita), eccezion fatta per quelle che proscrivono la tortura 
e la violènza sessuale, sono suscettibili di eccezioni. Egli sembra pensare che le 
norme morali o « leggi » siano limitazioni estrinseche della libertà umana — utili, 
per la maggior parte, a proteggere i valori umani basilari, ma da mettere da parte 
tutte le volte che diminuiscono senza necessità le possibilità di scelta dell’uomo. 
Non sembra affatto che egli pensi alle norme morali come a verità, alla luce delle 
quali le persone possono compiere scelte buone e così diventare esse stesse, attra­
verso le azioni da loro scelte liberamente, gli esseri che Dio vuole che esse siano. 
Egli non riconosce che alcune norme sono assolute, cioè, senza eccezioni. Tra queste 
vi è anche la norma che proscrive l’adulterio. L’adulterio è moralmente cattivo 
poiché un uomo o una donna devono essere fedeli alla parola data e non possono 
sostituire nel rapporto coniugale con qualche altra persona quella che hanno reso 
non sostituibile, attraverso la loro scelta irrevocabile di donarle come marito o 
come moglie. L’adulterio non è compatibile con un cuore aperto a ciò che è buono 
e degno di amore, con il « cuore nuovo » donatoci quando, nel Battesimo, siamo



322 Documentazione

diventati nuove creature in Cristo. Questo è l’insegnamento di Cristo e della Chiesa 
e questa è la ragione per cui le « nuove nozze » dopo il divorzio non sono permesse; 
questa è la ragione per cui la Chiesa non può permettere l’adulterio.

Inoltre, Hàring insinua anche che la Congregazione per la Dottrina della Fede, 
in una lettera al Cardinal Bernardin (21 marzo 1975), ritiene che quei cattolici 
che vivono per disgrazia in un irregolare « secondo matrimonio » possono essere 
ammessi ai Sacramenti senza la risoluzione di astenersi dagli atti sessuali genitali 
(cioè di vivere come « fratello e sorella ») (cfr. pp. 84-85). Quest’insinuazione è 
del tutto fuorviante.

P. Hàring osserva tendenziosamente (p. 81, nota 4) che egli aveva già avanzato 
alcune delle sue idee sul divorzio e le « nuove nozze » in scritti precedenti, in 
particolare nel suo saggio "Internai Forum Solutions to Insoluble Marriage Cases” 
in The Jurist, 30 (1970) 21-30, senza aver ricevuto rimproveri da parte delle auto­
rità della Chiesa. Ne conclude che questo silenzio da parte delle autorità ecclesia­
stiche significa una accettazione o almeno una tolleranza per le sue tesi.

Per finire, nel presentare la « spiritualità dell'oikonomia » della Chiese Orientali, 
Hàring mostra chiaramente di ritenere che i matrimoni possono « morire » non 
solo per una morte fisica (quando uno degli sposi muore), ma anche di una morte 
« morale », « psichica » e « civile » (cfr. pp. 48-53). Questo modo di concepire la 
« morte » del matrimonio viene asserito sulla scorta di una filosofia che considera 
come reale ed importante ciò che appare nella coscienza e ignora altri aspetti della 
realtà. Ora ciò trasforma in una beffa quella promessa reciproca, che l’uomo e la 
donna si scambiano quando si sposano, promessa secondo cui essi rinunceranno 
a tutti gli altri e saranno fedeli l’uno all’altro fino alla morte, cioè fino alla fine 
della vita di uno di essi.

In breve, il libro in questione è fuorviante e pericoloso, dal momento che 
sostiene posizioni incompatibili con la verità cattolica. È deplorevole il frequente 
appello alla dottrina di Sant’Alfonso Maria de’ Liguori, volendo applicare l’inse­
gnamento di questo grande Dottore in modalità che sono del tutto estranee al suo 
pensiero. È retorico dipingere la pratica attuale della Chiesa come priva di cuore 
e crudele. L’Autore si presenta come uno che vorrebbe solo rendere evidente la 
misericordia e l’amore di Cristo; di fatto però finisce col presentare l’insegnamento 
e la prassi della Chiesa come un tradimento legalistico e farisaico del Vangelo di 
amore e di misericordia del Signore. Ma in realtà sono proprio tesi simili che 
distorcono e travisano l’insegnamento di Cristo e così danneggiano gravemente 
la vita dei fedeli.

William E. May



Documentazione 323

Seconda Giornata Diocesana della

Caritas
Responsabilità cristiana 
e recente immigrazione

CRONACA

La seconda Giornata diocesana della Caritas si è svolta con quattro successivi 
momenti sul tema scelto: Responsabilità cristiana e recente immigrazione.

Martedì 19 febbraio si è svolto il primo incontro. Mons. Arcivescovo ha pre­
sentato ai sacerdoti e ai diaconi — invitati con Sua lettera personale, che pubbli­
chiamo — il piano pastorale della C.E.I. per gli anni ’90: Evangelizzazione e testi­
monianza della carità, con qualche attenzione al tema specifico della Giornata 
Caritas.

Martedì 5 marzo, nel teatro di Valdocco, di fronte ad un pubblico di ammini­
stratori, operatori sociali e della scuola, membri dei Consigli pastorali parrocchiali 
e persone particolarmente interessate all’argomento, Mons. Arcivescovo ha parlato 
sul tema: Responsabilità cristiana e recente immigrazione. Il dott. Marco Bonatti, 
vicedirettore del settimanale diocesano ”La Voce del Popolo” ha introdotto l’Ec­
cellentissimo Oratore.

Sabato 9 marzo si è svolta la serie più intensa di incontri, dedicati agli operatori 
Caritas delle parrocchie, associazioni e movimenti. Aperta da un momento di pre­
ghiera e da un intervento di Mons. Arcivescovo, la giornata è stata dominata dalla 
relazione fondamentale di p. Giuseppe Toscani, C.M., sul tema: Le nostre opere 
e la gloria di Dio. Alcune idee e proposte per una adeguata e tempestiva politica 
sociale per gli immigrati sono venute dall’intervento del dott. Franco Pittau, della 
Caritas romana.

Il direttore della Caritas diocesana, don Sergio Baravalle, che ha presieduto 
i lavori del Convegno, ha poi introdotto alcune significative esperienze attuate nel­
l’ambito della Caritas. Ha così preso la parola Maurizio Aletti della Comunità 
Sant’Egidio di Genova, presentando una esperienza di scolarizzazione aperta agli 
immigrati intenzionati ad apprendere la lingua del nostro Paese, al fine di un mi­
gliore inserimento. Don Baravalle ha poi ricordato che anche nella nostra diocesi 
sono in atto iniziative analoghe e che la strada della collaborazione resta tuttora 
aperta ad altre simili esperienze culturali e umane.



324 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

Altre attività sono state presentate dall’ing. Piero Pieri, amministratore de 
"Il Riparo”, che ha esaminato il problema casa, così acuto nella nostra città, e che 
richiede interventi a tempi brevi da parte delle autorità pubbliche.

Don Sergio Fedrigo, parroco di San Gioacchino, ha ricordato esperienze di fami- 
liarizzazione e buon vicinato tra culture e confessioni diverse; Ernesto Olivero del 
Sermig ha tracciato una panoramica sull’enorme massa di lavoro e di opportunità 
che la situazione sociale di Torino offre agli operatori della Caritas, e il diacono 
Gerolamo Bigo del Servizio Migranti ha fornito notizie analoghe per quel che 
riguarda l’aiuto offerto agli extracomunitari nella ricerca di un lavoro. Hanno con­
cluso la rassegna delle esperienze le parole di sr. Trinidad Calderon, filippina della 
Congregazione delle Suore Agostiniane di Nostra Signora della Consolazione, che 
insieme ad alcune consorelle è stata invitata dall’Arcivescovo a intervenire nel terri­
torio diocesano caratterizzato da una notevole presenza di immigrate filippine di 
fede cattolica.

Al termine della Giornata don Baravalle ha lanciato un appello in favore dei 
profughi albanesi.

In serata, all’Auditorium RAI di via Rossini, si è svolto un concerto sul tema: 
”Le donne nella musica: compositrici europee dall’800 al 900”, un segno tangibile 
di solidarietà umana, in quanto l’incasso è stato devoluto alla Caritas diocesana.

Domenica 10 marzo nelle singole comunità parrocchiali sono state proposte 
riflessioni e si è pregato perché diventi realtà concreta quanto emerso nei vari 
incontri.

Pubblichiamo il testo dei vari interventi.

Martedì 19 febbraio: Incontro con sacerdoti e diaconi
— Evangelizzazione e testimonianza della carità Giovanni Saldarimi)
— Lettera di invito dell’Arcivescovo per l’incontro di martedì 19 febbraio

Martedì 5 marzo
— Introduzione (dott. Marco Bonatti)
— Responsabilità cristiana e recente immigrazione (tF Giovanni Saldarini)

Sabato 9 marzo
— Introduzione Giovanni Saldarini)
— Le nostre opere e la gloria di Dio (p. Giuseppe Toscani)
— Idee per una adeguata e tempestiva politica sociale per gli immigrati (dott. 

Branco Pittau)
— Esperienze di scolarizzazione (Maurizio Aletti)
— Il problema casa (ing. Piero Pieri)
— Esperienze di familiarizzazione e buon vicinato tra culture e confessioni 

diverse (don Sergio Fedrigo)
— Un campo aperto agli operatori della carità (Ernesto Olivero)
— Aiuto agli extracomunitari nella ricerca di un lavoro (diac. Gerolamo Bigo) 
— Una esperienza tra gli immigrati filippini a Torino (sr. Trinidad Calderon)



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 325

Martedì 19 febbraio
INCONTRO CON
SACERDOTI E DIACONI

EVANGELIZZAZIONE
E TESTIMONIANZA DELLA CARITÀ

Mons. Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

Innanzi tutto vi porto i saluti del Papa, che mi ha invitato a salutare 
tutta la Chiesa di Torino, e al primo posto i sacerdoti *. Questa Chiesa la 
considera una delle Chiese più valide d’Italia per la sua storia di santità 
e di missionarietà. Egli ha insistito molto sulla ricchezza di generosità e 
carità che Torino e il Piemonte hanno sempre espresso sia nella dimensione 
"ad gentes” sia anche per la missione della Chiesa universale. Questo mi 
ha fatto molto piacere e nello stesso tempo mi ha posto in uno stato di 
esame di coscienza per vedere se anch’io in questa Chiesa sono nella mede­
sima linea di santità e di missionarietà.

Non mi ritengo particolarmente competente per presentare questo docu­
mento della C.E.I. Se c’è competenza è per il fatto che sono anch’io un 
Vescovo della Conferenza Episcopale Italiana ed ho partecipato a tutto l’iter 
di preparazione di questo documento che ha avuto un lungo cammino: ha 
avuto almeno cinque redazioni, prima di arrivare alla redazione "cano­
nica”. Questo dice anche la serietà di un impegno che la C.E.I. ma anche 
moltissime altre persone — sia sacerdoti, sia parrocchie, sia movimenti 
che sono stati tutti interpellati — hanno espresso.

Vorrei presentarvi per quanto mi è possibile, innanzi tutto la sintesi 
del testo. Potrei darlo come noto ma forse è sempre meglio ricordare e 
cominciare a dire quello che il testo dice; e poi vorrei sottolineare, met­
tendolo in evidenza, il punto fondamentale di questo documento; infine, 
dirò un accenno sul compito specifico, tipico, dei presbiteri.

1. Il documento dell’Episcopato italiano

Con una corsa riassuntiva del contenuto del testo cominciamo dal titolo: 
"Evangelizzazione e testimonianza della carità. Orientamenti pastorali del-

* Mons. Arcivescovo era stato ricevuto in udienza per la Visita ad limina Apostolorum 
nella settimana precedente [N.d.R.].



326 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

l’Episcopato Italiano per gli anni novanta”. Siamo di fronte ad una nuova 
proposta pastorale dei Vescovi che intenzionalmente si innesta nel cam­
mino percorso fin qui dalle nostre Chiese in Italia:

Evangelizzazione e Sacramenti, degli anni ’70;
Comunione e comunità, degli anni ’80;
Evangelizzazione e testimonianza della carità, per gli anni ’90.
È dunque l’urgenza, oggi, della nuova evangelizzazione che si mostra 

come la grande sfida della Chiesa e che ha al suo centro la verità della 
carità, quel fare la verità nella carità di cui parla l’Apostolo in Ef 4, 15. 
Questo è il cuore dell’annuncio di Cristo e della missione della Chiesa. 
L’orizzonte in cui si colloca è caratterizzato dalla prospettiva dell’inizio 
del terzo Millennio cristiano, che sta così a cuore al nostro Papa. Questo 
orizzonte, questa soglia e svolta epocale, non vanno mai dimenticati.

Il sottotitolo precisa che non si tratta di un vero e proprio programma 
o piano pastorale, e di proposito — in un primo tempo era questo il sotto­
titolo, che poi si è indicato in "orientamenti pastorali”; e questa indica­
zione è spiegata esplicitamente:

« Non si tratta di un documento sulla carità, o sull’evangelizza­
zione, o comunque di un testo con pretese di completezza ma della 
proposta di alcune linee essenziali dell’impegno pastorale per il 
prossimo decennio. L’esperienza e la creatività delle singole Chiese 
particolari e soprattutto l’inesausta novità dello Spirito daranno 
respiro e concretezza alle nostre parole » (n. 2).

Dunque si è voluto lasciare spazio alla creatività delle Chiese parti­
colari e si è detto che occorre andare molto piano a pianificare in campo 
ecclesiale. Emerge lo sforzo di offrire un quadro di riferimento flessibile, 
anche se organico e coerente.

Questa indicazione programmatica ci interpella anche come Chiesa par­
ticolare di Torino. Essa dovrà avere questo documento come quadro di rife­
rimento ma toccherà poi ad essa creativamente anche sotto « l’inesausta 
novità dello Spirito Santo » dare appunto respiro e concretezza a questi 
orientamenti; dunque non si tratterà di riprodurre semplicemente ciò che 
qui è scritto ma di illuminare tutto con quanto qui è detto. Ogni Chiesa è 
chiamata a fare il suo progetto, ed io vorrei che questo progetto diventasse 
vostra preoccupazione al fine di tradurre gli orientamenti in termini pre­
cisi, concreti, nella nostra Chiesa di Torino.

Quali sono i rilievi di fondo che hanno guidato la stesura di questi orien­
tamenti? Chi l’ha letto, credo abbia scoperto da subito il primo di questi 
criteri: il criterio principale è quello di coniugare in tutte le parti (che 
vuol dire in tutte le pagine e in tutti i numeri) l’evangelizzazione e la testi­
monianza della carità, che non sono dunque giustapposte ma sono sposate 
in un matrimonio fedele ed indissolubile; verità ”e” carità sia da un punto 
di vista teologico che dal punto di vista pastorale in riferimento alla nostra 
situazione concreta, qui e adesso, in Italia.

Il secondo criterio è stato quello di offrire una sintesi più che una 
analisi, mantenendo omogeneo il contenuto ed anche il linguaggio così



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 327

che emerga appunto la logica unitaria che regge tutto il discorso. È anche 
per questo che il testo è risultato, tutto considerato, relativamente breve, 
in confronto ad altri documenti, così come del resto tutti i Vescovi desi­
deravano.

L’ottica è certamente ecclesiale, come deve essere; è però non ecclesio- 
centrica ma cristocentrica, e quindi teocentrica e antropocentrica perché 
Cristo è precisamente il Figlio di Dio fatto uomo. Proprio per questo la 
collocazione degli orientamenti è duplice: ecclesiale sulla linea del Con­
cilio, in piena sintonia con il Magistero della Chiesa universale e in parti­
colare di Giovanni Paolo II, e storica in tre direzioni: il nostro Paese 
innanzi tutto, e poi l’Europa (in questo momento così significativo in cui 
l’Est e l’Ovest sono in qualche modo uniti, seppur con certe difficoltà che 
tutti noi conosciamo e che il Papa ha ricordato nella speranza di superare 
per quanto possibile i muri contrapposti — e su questa tematica voi sapete 
che si fermerà la Settimana Sociale dei cattolici italiani del prossimo aprile), 
ed infine l’aspetto planetario del problema, quello del rapporto Nord-Sud 
con tutto ciò che questo comporta a livello di grandi migrazioni e di 
incontro-scontro per le diverse culture e per le diverse religioni. Da questo 
punto di vista, gli orientamenti ricalcano un po’ le prospettive della "Gau­
dium et spes” (certamente uno dei documenti significativi del Concilio, 
anche se incompleto, come tutti ben sapete; è una sinfonia incompiuta, 
come incompiuto è il Concilio), collegando appunto il Vangelo e la storia. 
Occorre dunque essere attenti alla originalità del Vangelo che è contem­
poraneo di ogni epoca e all’originalità del nostro tempo con le sue caratte­
ristiche, che attende una risposta evangelica da parte del Vangelo contem­
poraneo di oggi.

Vediamo ora le singole parti in cui questo documento si articola.
Abbiamo innanzi tutto all’inizio una icona: è l’icona biblica della mol­

tiplicazione dei pani. Si veda Marco 6, 30-44 (e con esso Giovanni 6, 5-58 
per il senso eucaristico che dà a questa icona) così che sia chiaro, da subito, 
il messaggio centrale: il pane della parola e il pane della carità sono un 
solo pane, la persona di Gesù che coinvolge noi stessi.

« Gesù, racconta l’Evangelista Marco, è come assediato dalla 
gente che lo segue dovunque, non gli dà nemmeno il tempo di 
mangiare. Con i discepoli si ritira in un luogo deserto per riposare 
un po’. Ma la folla intuisce dove stanno andando e li precede... Nel 
dialogo coi giudei successivo alla moltiplicazione dei pani (Gv 6, 
22-58), Gesù rivela il significato eucaristico del gesto che ha com­
piuto. In realtà il pane della parola di Dio e il pane della carità, 
come il pane dell’Eucaristia, non sono pani diversi: sono la persona 
stessa di Gesù che si dona agli uomini e coinvolge i discepoli nel 
suo atto di amore al Padre e ai fratelli » (n. 1).

Questa icona non va mai perduta e va tenuta presente lungo tutta la 
lettura di queste pagine. È importante allora che rimanga sempre all’oriz­
zonte questa grande icona sotto cui è collocato tutto il discorso.

Poi abbiamo l’introduzione, che mira a collegare questo testo con i



328 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

due altri precedenti, evidenziandone la continuità e lo sviluppo così che 
sia confermata la priorità dell’evangelizzazione e sia approfondito l’in- 
scindibile legame con la carità, che è il cuore del Vangelo e via maestra 
dell’evangelizzazione; per questo motivo si è scelto quasi filo conduttore 
della riflessione, l’espressione "Vangelo della carità”.

« Per sottolineare questo profondo legame tra evangelizzazione 
e carità abbiamo scelto, quasi filo conduttore della nostra rifles­
sione, l’espressione "Vangelo della carità”. Vangelo ricorda la pa­
rola che annuncia, racconta, spiega e insegna. All’uomo non basta 
essere amato, né amare. Ha bisogno di verità. E carità ricorda che 
il centro del Vangelo, ”la lieta notizia”, è l’amore di Dio per 
l’uomo, e, in risposta, l’amore dell’uomo per i fratelli [è sottinteso 
che questa risposta non potrebbe esserci se non ci fosse questo 
precedente amore di Dio per l’uomo]. E ricorda — di conseguenza 
— che l’evangelizzazione deve passare in modo privilegiato attra­
verso la via della carità reciproca, del dono e del servizio » (n. 10).

Pertanto, oltre l’icona, occorre ricordare anche questa espressione 
« Vangelo della carità ». Essa in qualche modo dice tutto il significato di 
questo intervento episcopale per le nostre Chiese. E l’obiettivo è appunto 
quello proclamato dal Papa nel Convegno Ecclesiale di Loreto (1985) che 
viene qui esplicitamente ricordato: « La coscienza della verità e l’impegno 
a realizzarla nell’amore » (n. 8). Ecco l’obiettivo di tutto il discorso: sia 
questa chiara "coscienza della verità” nel cuore dei credenti, discepoli 
di Cristo, sia la sua "realizzazione”.

I tre successivi capitoli non fanno altro che declinare questo obiettivo, 
come viene detto alla fine dell’introduzione:

« Allo scopo di "scrutare la verità della carità per innervarla 
sempre più nel tessuto del pensiero e della prassi cristiana” [è una 
citazione del discorso del Papa al Convegno di Loreto del 1985 su 
"carità come ermeneutica teologica e metodologia pastorale”: que­
sto discorso merita di essere conosciuto], vi offriamo le riflessioni 
che seguono, raccogliendole in tre punti: il Vangelo della carità 
nell’insegnamento della Scrittura; il Vangelo della carità nella vita 
delle nostre Chiese e di fronte alle sfide del nostro tempo; alcune 
scelte prioritarie della nostra pastorale » (n. 11).

Ecco dunque l’articolazione di tutto il documento:
— la prima parte è biblico-teologica,
— la seconda parte è ecclesiologico-pastorale, 
— la terza parte è teologico-operativa.

* « *

1.1. La prima parte ha come titolo "Alla sorgente del Vangelo della 
carità" ed ha il compito di liberare da ogni banalizzazione e appiattimento 
della realtà della carità cristiana, riconducendola alla sua dimensione teo­
logale.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 329

Si tratta sostanzialmente di mettere in risalto l’assoluta novità della 
carità che non può essere fatta al di fuori del Vangelo. Essa appartiene 
all’ordine della Rivelazione cristiana, e solo ad essa. Non era conosciuta 
prima; è puro dono del Dio che si è autocomunicato in Cristo. E allora 
qui, come icona, rimane soltanto quella fondamentale della croce vitto­
riosa di Cristo: lì è precisamente la carità, li è! La carità di Dio e non 
la carità dell’uomo per Dio!

« Perciò l’Apostolo Paolo ha potuto riassumere tutta la sua 
evangelizzazione nell’espressione ”la parola della croce” (1 Cor 
1, 18) [e la croce non è una parola, ma un avvenimento, un evento], 
che non dice il semplice fatto storico, ma l’evento compreso nel 
suo significato salvifico, nella sua potenza e nella sua sapienza, 
comunicate ai credenti perché la loro fede non si basi sulla sa­
pienza umana ma sulla potenza di Dio (1 Cor 2, 4). La croce è per 
molti "scandalo” e "follia”, ma proprio la ragione del suo scandalo 
— l’amore gratuito, misericordioso e onnipotente di Dio per gli 
uomini — è per i credenti la ragione della sua potenza e della sua 
verità. La croce ha due facce, l’apparente sconfìtta e la vittoria, il 
Crocifìsso e il Risorto » (nn. 12-13).

Si tenga presente che il Risorto è la verità del Crocifìsso, anche questa 
è una indicazione credo decisiva, e comunque precedente, senza la quale 
il resto non tiene, se si vuole fare un discorso cristiano.

La parola della croce! solo la parola della croce rivela e comunica 
potentemente la carità. Così la carità è presentata con assoluta chiarezza, 
come pura grazia, dono gratuito del Dio Trinità (nn. 15-16), possibilità 
che viene solo dall’alto a cui occorre aprirci, parola di verità di Cristo, 
annunciata e vivente nella Chiesa che ne fa memoria reale nell’Eucaristia 
di cui si nutre (n. 17). Diciamo che l’Eucaristia è mangiare la carità e che 
è segno del Regno che viene, che è dimensione escatologica della carità 
(n. 18). Secondo questa presentazione la carità diventa legge di vita della 
Chiesa (n. 20) come trasparenza di Dio (n. 21). La carità permette a Dio di 
farsi trasparente, di far conoscere come si chiama, di farsi vedere.

Come si vede, la prima parte biblico-teologica insiste continuamente 
sul nesso inscindibile fra verità e carità, e i punti centrali sono il rap­
porto della carità con la Trinità e l’Eucaristia. Non si fa un discorso della 
carità a prescindere dai misteri principali della fede: Unità e Trinità di 
Dio; Incarnazione, Passione, Morte e Risurrezione di nostro Signore Gesù 
Cristo. Questa è la sostanza. Letteralmente non si può parlare di carità, 
non è addirittura possibile il vocabolario a prescindere dai misteri princi­
pali della fede.

A conclusione di questo capitolo, la proposta delinea alcuni aspetti 
caratteristici per l’obiettivo comportamentale: il carattere pubblico e vi­
sibile come trasparenza di Dio, il carattere gratuito (n. 22), e il carattere 
concreto e quotidiano (n. 23), e quindi evangelizzante (n. 24).

* * *



330 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

1.2.1. La seconda parte ecclesiologico-pastorale (”Il Vangelo della 
carità e le nostre Chiese”) è la parte centrale degli orientamenti pastorali. 
È un po’ il baricentro del testo che presenta le prospettive fondamentali 
della evangelizzazione in progressione.

Innanzi tutto la carità ad intra (nn. 26-30): occorre rifare con l’amore 
il tessuto cristiano della comunità ecclesiale; la progressione non è rove­
sciabile. Anzitutto la carità è intraecclesiale. La comunione è il discorso 
di Cristo: « Se vi amate gli uni gli altri come io vi ho amati, il mondo cre­
derà che io sono stato mandato da Dio » (cfr. Gv 15, 12 e 17, 23). Poi la 
carità ad extra: le sfide dell’evangelizzazione, del dialogo e della missione 
(nn. 31-36). E infine la carità come testimonianza (io oserei ricordare che 
"testimonianza” in greco è martirio, questo è un martirio vero) nel servi­
zio della Chiesa al mondo: « Le nuove frontiere della testimonianza della 
carità » (nn. 37-42).

Le sottolineature più significative in questo capitolo, lungo queste tre 
prospettive, mi sembrano le seguenti: per il primo momento (la carità ad 
intra) l’affermazione fondamentale è che la carità è 1’ "essere” della Chiesa, 
prima che il "fare” della Chiesa.

« L’evangelizzazione e testimonianza della carità esigono oggi, 
come primo passo da compiere, la crescita di una comunità cri­
stiana che manifesti in se stessa, con la vita e le opere, il Vangelo 
della carità. È vero infatti che sentiamo urgente rivitalizzare il 
tessuto sociale del nostro Paese, con lo sguardo rivolto a tutta 
l’umanità: ma ciò ha come condizione "che si rifaccia il tessuto 
cristiano della stessa comunità ecclesiale”. Se il sale diventa insi­
pido, con che cosa infatti lo si potrà rendere salato? (Mt 5, 13). 
La rievangelizzazione delle nostre comunità è, in questo senso, 
una dimensione permanente e prioritaria della vita cristiana nel 
nostro tempo. Del resto la carità, prima di definire "l’agire” della 
Chiesa, ne definisce 'Tessere” profondo » (n. 26).

Già siamo impegnati in questo senso, ma occorre insistere. E viene 
ripetuto che per rievangelizzare questa nostra società, anche quella del 
nostro Piemonte, della nostra Chiesa di Torino, occorre che esista la Chiesa, 
che esista cioè la comunità di coloro che, credendo nella verità del Cristo, 
vive la carità al suo interno. Se esiste la Chiesa-carità, la Chiesa farà 
carità e allora farà trasparire la presenza di Dio in Cristo. Il nesso tra 
la verità e la carità ha allora la sua ricaduta sull’unità della Chiesa. Unità 
della Chiesa che quindi tocca anche il dissenso e arriva ai rapporti in par­
rocchia e ai rapporti in famiglia, al vivere cristiano. I numeri 27 e seguenti 
sviluppano questi temi. Leggiamo almeno questo passaggio:

« La forza intrinseca della carità e della verità del Vangelo 
deve poter superare le situazioni di appartenenza parziale o con­
dizionata alla Chiesa, di pratico distacco o anche di esplicito dis­
senso dal suo insegnamento dottrinale e morale, di diffidenza e di 
contrapposizione fra le varie componenti ecclesiali. Per i cristiani



Documentazione ■ Il Giornata diocesana della Caritas 331

sono già una sconfìtta il sospetto e la sfiducia reciproca, prima 
ancora di una aperta rottura (cfr. 1 Cor 6, 7). Occorre ricordare 
che esiste un legame costitutivo fra unità e verità: la riconcilia­
zione autentica non può avvenire che nella verità di Cristo, non 
fuori o contro di essa » (n. 27).

Quest’ultima è una citazione del Papa al Convegno di Loreto.
Allora si tratta di essere convinti fino in fondo che per rievangelizzare 

nella carità occorre che questa carità diventi unità visibile della Chiesa. 
Il dissenso ecclesiale impedisce alla Chiesa di essere evangelizzante e 
credo che possa venire alla mente a questo riguardo la splendida frase di 
Sant’Agostino, così formidabile nella sua capacità inventiva delle formule 
icastiche: « Victoria veritatis caritas ».

1.2.2. Per il secondo momento (e cioè quello della carità ad extra: le 
sfide dell’evangelizzazione, del dialogo, della missione), si parte dalla 
prima evangelizzazione come primaria urgenza pastorale da promuovere. E 
questa prima evangelizzazione si dice che comporta — (a me piace molto 
questa sottolineatura e dunque la condivido fino in fondo) — l’attenzione 
alla cultura, la capacità di far sì che la fede, la verità cristiana, diventi 
cultura (è quello che ho cercato di dire e anzi dico durante la Visita pasto­
rale). La prima rievangelizzazione esige questa attenzione al livello cultu­
rale e quindi l’importanza di una seria teologia, « di una sana e profonda 
preparazione teologica ... nei Seminari » (n. 31).

Per l’appunto sembra chiara questa indicazione per poter arrivare al 
dialogo nelle sue varie forme. Soltanto un’autentica cultura cristiana, fon­
data su una seria teologia, può portare al dialogo, superando quella falsa 
alternativa fra identità e dialogo che ci ha turbati in questo periodo perché 
il Vangelo della carità non si annuncia se non attraverso la carità; ma 
questa carità, proprio perché genuina, non nasconderà mai ai fratelli la 
verità di Cristo, non la mutilerà né attenuerà nella ricerca di ingannevoli 
compromessi. Ci si soffermi sul n. 32 — che io ritengo molto importante 
e che merita perciò di essere sottolineato — per capire poi la descrizione 
che viene fatta nel n. 33 sulle varie forme di dialogo — (mi fa piacere 
che si ricollega all’Enciclica Ecclesiam suam di Paolo VI, spesso fraintesa). 
La carità come forza del Vangelo: essa apre il cuore all’ascolto della verità 
del Vangelo.

1.2.3. Nel terzo momento, abbiamo l’affermazione principale nel bino­
mio "carità e giustizia”, sottolineando appunto che la carità non è un 
surrogato della giustizia (n. 38). Questo porta all’opzione preferenziale per 
i poveri, alle opere di misericordia spirituale e corporale (n. 39), fino a 
diventare principio ispiratore di una nuova coscienza morale nell’impegno 
sociale e politico (nn. 40-41), nell’orizzonte planetario della solidarietà, del­
la pace e della salvaguardia del creato (n. 42).

Sono i tre sviluppi di questo terzo momento. Se la giustizia dà a cia­
scuno il suo, la carità dà il nostro, senza mai ridurre la Chiesa a religione 
di servizio invece che a religione della fede. Purtroppo lo sappiamo tutti



532 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

che si accetta molto volentieri una Chiesa "Croce Rossa”, una Chiesa di 
pronto soccorso, ma non si accetta una Chiesa portatrice della novità evan­
gelica ed ispiratrice di una nuova società, quella precisamente della civiltà 
nuova dell’amore. Vorrei ricordare qui il Pascal che diceva che la carità 
è di un altro ordine: è soprannaturale, e perciò genera un nuovo stile di 
vita, descritto nel testo come più sobrio e più ricco di condivisione e di 
convivialità.

« « *

1.3. Infine il terzo capitolo: "Tre vie per annunciare e testimoniare il 
Vangelo della carità”, dove si precisa subito che si tratta non di vie esclu­
sive, ma esemplicative, anche se privilegiate. Al primo posto ci sono i 
giovani: si auspica una pastorale giovanile attenta alla trasmissione della 
fede e alla tematica vocazionale e anche laicale, in rapporto alla carità 
sociale; ed al n. 45 si suggeriscono alcuni orientamenti di contenuti, di 
metodo, di scelte operative. E anche qui interessante è che si parli espli­
citamente dell’oratorio e di favorire la scuola cattolica come voce edu­
cativa. Al n. 46, che sottolinea alcune dimensioni essenziali della vita cri­
stiana da proporre ai giovani (che sono appunto le dimensioni vocazionali 
della vita, la professione — ed è interessante che sia stata recepita questa 
sottolineatura —), si dice:

« Anche nella scelta della professione, il giovane deve essere 
educato a seguire non solo il suo personale talento — che è già 
di per sé un segno indicativo —, ma egualmente l’ispirazione di 
Dio e le necessità della Chiesa e della società in cui vive. Ad esem­
pio i servizi sociali della salute e dell’assistenza soffrono oggi in 
Italia per una grave mancanza di personale, e si mostrano d’al­
tronde particolarmente idonei a testimoniare la carità di Dio per 
l’uomo: sarà un indice di maturità cristiana se dal seno delle nostre 
comunità molti giovani sapranno scegliere una di queste strade » 
(n. 46).

Dunque la prima attenzione è per la pastorale giovanile con la forma­
zione dei giovani all’autentica vocazione cristiana mediante la trasmissione 
della vera fede che conduce precisamente a questa scelta. Il discorso del 
Papa fatto ai Vescovi del Piemonte durante la recentissima Visita ad 
limina è tutto imperniato sui giovani e sulla rievangelizzazione dei giovani.

La seconda attenzione privilegiata è quella dei poveri (nn. 47-49), indi­
cando il cambiamento di ottica e cioè ricordando che i poveri sono soggetto 
di pastorale della carità e non soltanto oggetto, e richiamando il valore 
salvifico della sofferenza e stimolando a rimuovere le cause della povertà, 
certo, senza escludere un’assistenza immediata.

Infine la presenza dei cristiani nel sociale e nel politico (nn. 50-52) con 
particolare attenzione anche qui al mondo della cultura e della comunica­
zione. Poi ancora l’attenzione al rapporto Nord-Sud, alla famiglia, alla 
scuola, all’economia, al mondo del lavoro.



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 333

La conclusione (n. 57) è la consegna ufficiale di questi orientamenti alle 
Chiese particolari in tutte le articolazioni, e dunque « in primo luogo alle 
nostre diocesi, e in esse ai parroci e alle comunità parrocchiali, a tutti i 
sacerdoti, alle comunità religiose e di vita consacrata, alle associazioni, ai 
movimenti, ai gruppi ecclesiali » (n. 53). E con questa novità di chiedere 
una reciprocità, cioè l’invito a fare rifluire poi alla C.E.I. le singole espe­
rienze per un arricchimento reciproco e una verifica, nel clima di speranza 
acceso dal Giubileo che chiude l’anno 2000 e apre verso l’anno 3000.

« Vi invitiamo a mettere sempre al primo posto, nell’opera del­
l’evangelizzazione e di testimonianza della carità, rincontro con 
Dio e il dono dell’esperienza di Dio. Sia questa sorgente della 
nostra forte speranza e fiducia nel cammino verso il terzo Millen­
nio dell’era cristiana. Ci rivolgiamo insieme con voi verso l’avvento 
di Gesù risorto [anche questa è una sottolineatura importante, cioè 
l’attesa del trionfo di Cristo, l’avvenire del Cristo come Crocifisso 
glorificato; dovrebbe essere la nostra passione! così dicendo credo 
di essere degno discepolo di Paolo: non desidero morire, ma desi­
dero ardentemente che Cristo venga; e il desiderio della venuta 
di Cristo lo coltiviamo tutti i giorni celebrando e ricevendo l’Eu­
caristia], il Redentore dell’uomo, sostenuti dalla fede piena di 
amore di Maria. Affidandoci all’intercessione di San Francesco di 
Assisi, di Santa Caterina da Siena e di tutti i Santi e le Sante che 
con l’annuncio del Vangelo e il servizio della carità fraterna hanno 
plasmato lungo i secoli la storia delle nostre terre, invochiamo su 
ciascuno di voi la benedizione del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo » (n. 53).

Noi del Piemonte e in particolare di Torino possiamo dire di avere Santi 
e Sante che con la luce del Vangelo e il servizio della carità fraterna hanno 
plasmato per lunghi secoli la storia della nostra terra.

2. Collocazione storico - ecclesiale degli "Orientamenti”

Vorrei adesso dire qualcosa sul punto fondamentale che emerge dalla 
collocazione storico-ecclesiale di questi orientamenti h

A questo punto della nostra riflessione appare « la costatazione di una 
"dialettica” emergente con forza: da un lato le grandi e anche nuove sfide 
del nostro tempo e le altrettanto grandi, e in parte anche nuove, poten- 

' zialità (culturali ed ecclesiali) presenti nell’oggi; e, dall’altro, l’incapacità 
e la debolezza — quasi strutturali — ad assumere in modo creativo e fe­
condo queste sfide, facendo tesoro delle potenzialità a nostra disposizione, 
per rispondervi con un progetto consistente, coerente e creativo. Questa 
"debolezza” nell’affrontare la sfida etica-culturale del nostro tempo ha

1 I pensieri qui esposti sono ripresi da un articolo di Piero Coda dal titolo ”11 Vangelo 
della carità”, in 11 Regno / Documenti, 3/1991, pp. 94 s.



334 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

certamente una base di tipo sociale e culturale, e si riflette nelle contrad­
dizioni tipiche della post-modernità » (a cui ho accennato e che il Papa 
ha ripreso nel suo discorso ai Vescovi piemontesi —e non sono mancate 
anche qui le incomprensioni); certo è merito indubbio di questa cultura 
l’aver messo definitivamente da parte i progetti utopistici e ideologici della 
ragione moderna — le ideologie sono finite: è la conclusione del pensiero 
debole — c’è però « una ripercussione nella vita ecclesiale, dove assistiamo 
[come ci ha detto anche il documento C.'E.L] a un pericoloso diffondersi 
del fenomeno della ”soggettivizzazione” della fede » [l’appartenenza par­
ziale, l’appartenenza con riserva alla Chiesa] ; si stempera l’originalità del­
l’annuncio del Vangelo e quindi 1’« appartenenza forte alla vita della Chiesa 
come evento » salvifico della nostra storia adesso.

« La risposta in positivo a questa dialettica viene evidenziata con luci­
dità e con forza nel primato dell’evangelizzazione: è l’annuncio del Van­
gelo ciò che la Chiesa è chiamata a proporre alla coscienza di libertà del­
l’uomo del nostro tempo ». Il Card. Martini quando ha scritto la seconda 
lettera pastorale, al principio del suo episcopato, intendeva questo: il pri­
mato dell’evangelizzazione, il primato della parola di Dio. « È un primato 
— quello della evangelizzazione — che, a partire dal Concilio Vaticano II, 
ha caratterizzato in profondità le scelte strategiche della Chiesa in Italia, 
ma nella situazione attuale vorrei dire che si configura e si caratterizza 
in primo luogo come affermazione del primato della grazia di Dio in 
Cristo ». Su questo punto il sottoscritto cerca di insistere più volte in sede 
di Visita pastorale.

Primato della grazia significa tre cose fondamentali: « primato dell’an­
nuncio del Vangelo nella sua originalità » assoluta e quindi la sua « carica 
di conversione e di trasformazione dell’uomo e della sua vicenda » e della 
sua storia. Il Vangelo è forza rivoluzionaria, è la rivolta culturale autentica 
ed unica veramente totale. Se uno non crede questo, lasciamo perdere!

E poi il « primato della agape nella sua sorgente teologale come parte­
cipazione per dono della stessa vita di Dio » dell’unico Dio che è Trinità, 
Dio Trinità (si dovrebbe sempre parlare così quando si predica: il nostro 
Dio Trinità).

E poi il « primato della celebrazione del mistero di Cristo nella liturgia 
(e in particolare nell’Eucaristia) e nella preghiera, come continuo sovrab­
bondare della grazia di Cristo nella vita dell’uomo » per il trasbordare 
dalla vita trinitaria in noi che avviene nella liturgia « e come culmine e 
fonte di ogni agire ecclesiale e storico sociale »: l’Eucaristia fa esistere 
una nuova storia e una nuova società. Fa esistere perché è precisamente 
la storia del Cristo introdotta nel nostro tempo, adesso, che crea la nuova 
società, società degli uomini salvati dal Figlio di Dio.

« Il risvolto antropologico di questa sottolineatura è il richiamo alla 
conversione e all’universale vocazione alla santità, non solo come aper­
tura consapevole e responsabile al destino trascendente della persona 
umana, ma anche come via privilegiata all’evangelizzazione e alla stessa 
efficacia della incarnazione storica ». Per altro verso, « la fondamentale



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 335

conseguenza ecclesiologica è quella di mettere a fuoco la realtà originaria 
della Chiesa, come luogo e "sacramento” in Cristo, dell’incontro degli 
uomini con Dio e dell’unità del genere umano [si veda il n. 6 del Docu­
mento] , come radice e significato ultimo della sua, pur indispensabile, effi­
cacia sociale ». Davvero « proprio questa sottolineatura del primato della 
grazia, non in contrapposizione alla storia, ma come sua restaurazione e 
suo gratuito e sovrabbondante compimento », è ciò che « qualifica e unifica 
i due assi portanti degli orientamenti: evangelizzazione e testimonianza 
della carità, nella linea del Leitmotiv che ritma tutto il Documento, ”il 
Vangelo della carità” ». Io credo che questi temi sono fondamentali e 
vorrei riprendere queste convinzioni, che la grazia non si oppone alla 
storia ma la restaura e la porta a compimento, a un livello che trascende 
la storia perché è il livello soprannaturale. Infatti « verità e carità... tro­
vano la sorgente della loro unità nella grazia di Dio — nel senso paolino 
e giovanneo della charis — manifestata escatologicamente in Cristo e con­
tinuamente attualizzata dallo Siprito Santo. In questo senso, il paolino 
"fare la verità nella carità” (cfr. Ef 4, 15) significa unitariamente vivere 
la grazia di Cristo come verità e come carità, in quanto entrambe via della 
salvezza dell’uomo e della storia ». Questo è il punto fondamentale. Non 
si capirebbe nulla di questi orientamenti se si dimenticasse e si ignorasse 
tale punto fondamentale.

3. Il compito specifico dei presbiteri

Da ultimo, la parte dei preti, cioè qual è il compito specifico dei preti. 
Io dico che questo documento C.E.I. per gli anni ’90, è una specie di vero 
pellegrinaggio nel cuore del Vangelo dove palpitano, coi moti di sistole 
e diastole, verità e carità. « Victoria veritatis amor », diceva Sant’Agostino. 
Anche tutta la tradizione ripete: « Amor ipse intellectus est ».

Ora la parte del ministro ordinato in questo pellegrinaggio natural­
mente dovrebbe essere di guida: questo è il tipico compito del ministero 
ordinato. E allora la sua parte — ciò che egli deve fare prima di tutto 
il resto (il resto va fatto, se si fa questo, altrimenti non si fa) —, questo 
compito primario mai esaurito, consisterà nell’indicare e nel propiziare la 
carità-grazia, annunciando la verità-grazia e, quindi nel favorire attra­
verso un itinerario che sia idoneo, la verità della fede che diventa carità, 
virtù teologale. Il compito primo dei preti è pertanto quello di formare 
alla verità evangelica che si manifesta nella carità evangelica, nel for­
mare la grazia di Dio!

« La carità, insegna San Tommaso nella Summa Theologica (II-II q. 
23 a. 8), ordina gli atti di tutte le altre virtù e pertanto essa è forma delle 
virtù. Infatti non si parla di virtù che in rapporto a degli atti formati ». Di 
conseguenza l’oggetto formale della pastorale è precisamente la verità 
nella carità, è il Vangelo della carità, della carità-grazia che diventa virtù 
ed energia teologale. In questo senso tutti indistintamente sono coinvolti; 
però al prete compete per il ministero ricevuto, fondato sulla consacra-



336 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

zione, la responsabilità di formare a questa verità-grazia di Dio; questa 
verità che diventa carità, grazia e virtù, energia teologale. Possiamo così 
comprendere bene come tutto questo è distinto da quell’ambito più circo­
scritto che noi normalmente chiamiamo "diaconia della carità”, che non 
ci può essere e di fatto non esiste se manca la verità-carità, grazia di Dio. 
Recentemente agli "operatori Caritas” ho detto che per fare l’operatore 
della Caritas bisogna confessarsi spesso, convertirsi alla grazia di Dio. 
Sono cose ovvie, queste, tutti le sappiamo, meritano però di essere ricor­
date. La "Caritas” non è che un organismo promozionale della diaconia 
della carità, niente di più e niente di meno. Io credo che giustamente 
questa chiarificazione è necessaria, in ogni caso opportuna, anche per supe­
rare tante — o perlomeno alcune — confusioni.

La seconda conseguenza che riguarda in particolare ancora il nostro 
ministero presbiterale e anche il ministero diaconale, è precisamente que­
sta: questo nostro ministero dovrà cercare di individuare i passaggi obbli­
gati attraverso cui viene promossa l’acquisizione della virtù della carità- 
grazia, senza dei quali ci sono tante opere buone ma non ancora opere di 
carità. Compito primario dei sacerdoti è dunque di elaborare e poi guidare 
questi passaggi obbligati che portino alla carità-virtù, alla carità-grazia, 
da accogliere nella fede ed aprire alla speranza, attraverso il cammino 
sacramentale soprattutto della Penitenza e dell’Eucaristia, che continua- 
mente ci alimenta (questa verità che avviene nella carità). E così si mo­
della il cristiano su quelle caratteristiche che qualificano la carità stessa 
di Dio (cfr. nn. 20-24). Questa è la parte propria del prete, e nessun altro 
al suo posto la può fare, lui è consacrato per questo servizio.

C’è una domanda che io ho ricevuto: « Come può un prete di parroc­
chia star dietro a tante iniziative: problemi assistenziali, sanitari, scola­
stici, territoriali, lavorativi? ». Se questo è il compito del prete la risposta 
è: certamente non ce la fa. Ma questo non è compito del prete! Il prete 
deve formare chi poi sta dietro ai vari problemi. Non deve sostituirsi; 
facendo lui, rischia di non avere mai la gente che fa carità cristiana, 
ma altro; cioè non forma la comunità cristiana. Si tratta quindi di edifi­
care la forma (nel senso scolastico della parola), la forma della vita cri­
stiana per poter essere abilitati alle opere di carità, e precisamente per 
questo non saranno più opere della legge, nel senso paolino della parola.

Io credo che la percezione di questa "proprietas” del ministero presbi­
terale e l’esperienza collaudata dalla comunione reciproca per cui ci si 
impegna a svolgere questa parte tipicamente presbiterale e diaconale, senza 
appunto estenuarsi e quindi anche smarrirsi nelle varie direzioni, permet­
terà appunto al prete di sentire l’insostituibilità e quindi la grandezza 
e il valore della sua presenza nella comunità cristiana. Questa competenza 
che è sua propria, consente anche di rilanciare ciò che oggi nel mondo 
secolarizzato, tornato pagano di fatto, deve essere rilanciato e senza il 
quale ad un certo punto non si sa più perché tocchi a noi far certe opere 
quando le fa o le deve fare già lo Stato. Questa competenza inoltre per­
mette di comprendere il principio strutturale di tutte le attività e tutti



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 337

gli ambiti pastorali, che, pur se distinti, convergono nell’unità di Cristo 
come salvatore e unico Vangelo di salvezza. Questo richiamo che magari 
così di primo acchito pareva un po’ strano, penso proprio che non lo sia 
per voi che siete già profondamente convinti, anche se tutti siamo tentati 
da molti appelli a intervenire direttamente e immediatamente con i vari 
servizi della diaconia della carità. Che cosa vuol dire avere la Caritas par­
rocchiale? Vuol dire precisamente avere delle persone che, formate da noi, 
vivono la caritas ad intra e poi la esprimono nella caritas ad extra, nelle 
diverse diaconie.

Nelle nostre parrocchie il sacerdote dovrebbe riuscire a individuare 
e quindi formare quelle persone, magari anche poche, che collaborino con 
lui per promuovere la testimonianza della carità, innanzi tutto nel suo 
profilo ad intra, e quindi a livello di comunione in famiglia, nella vita 
di lavoro, nelle scuole, nella vita sociale e perciò, guidati dal parroco, si 
impegnano ai servizi della carità e stimolano anche altri a collaborare con 
loro ai servizi della carità. Questa è la funzione della Caritas parrocchiale. 
E perciò non si sostituisce ai servizi che devono continuare ad esistere, 
ma il sacerdote con la Caritas — collegata con la Caritas diocesana, cioè 
con l’azione del Vescovo, Presidente della Carità — cerca di avere delle 
persone (due, tre, quattro, non occorre siano tante) che siano testimoni 
di carità vissuta a cominciare dalla famiglia, creino la testimonianza della 
carità all’interno della parrocchia, impresa certamente difficile ma che 
bisogna assolutamente promuovere tra i gruppi presenti nella parrocchia, 
che sono tanti, i quali a loro volta stimolano altre persone che si respon­
sabilizzino nelle diaconie della carità. Naturalmente incominciando a valo­
rizzare quelle diaconie che già ci sono e cercando di invitare queste dia­
conie ad essere appunto diaconie della carità-grazia. Questa prospettiva 
è suggerita esplicitamente dai Vescovi sul fondamento teologico-biblico 
degli orientamenti.

E lo stesso discorso vale per la Caritas in dimensione zonale che qual­
che volta viene sentita come pericoloso appesantimento pastorale. Anche 
qui, è chiaro che si tratta di precisare bene il compito della Caritas zonale; 
e occorre scegliere bene i componenti della Caritas zonale. Alcuni cristiani 
preparati, guidati dal vicario di zona, con la collaborazione del Presbiterio 
della zona, possono riflettere sulla capacità di rispondere alle sfide del 
nostro tempo da parte di tante opere, di tante istituzioni di carità per 
minori, handicappati, per anziani, per stranieri, ... cosicché alla luce di 
questa riflessione si possa passare a qualche iniziativa. Occorrono due 
requisiti di fondo: il primo, è la chiara e matura collocazione ecclesiale, 
e dunque l’unità nella Chiesa, la carità nella Chiesa e l’unità nella verità 
della Chiesa; il secondo è la competenza professionale per questo tipo di 
servizio. È bene evitare di mettere insieme semplicemente delle persone 
di buona volontà; se mai queste devono essere adeguatamente formate: 
ciò che compete ai preti; magari ci vuole un po’ di tempo, ma l’impor­
tante è che si faccia una carità cristiana, non che si facciano comunque 
i servizi.



338 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

Per questo scopo, ci vogliono luoghi formativi. Probabilmente la nostra 
diocesi potrebbe darsi qualche altro Istituto, se ne avesse la possibilità. 
Una volta c’era l’Istituto Pastorale, adesso non c’è più e bisogna vedere 
di fare il possibile per rimetterlo in sesto, almeno nella nostra diocesi, 
con le forze che abbiamo. Però abbiamo il Centro per la formazione degli 
operatori pastorali, abbiamo la Scuola di formazione cristiana all’impegno 
sociale e politico: probabilmente occorrerà promuovere uno sforzo mag­
giore di armonizzazione tra le due. Sono cose su cui dovremo riflettere 
insieme.

Nessuno ha in tasca le soluzioni precostituite, per fortuna, ma qui io 
credo che appunto emerga la necessità di ascoltare gli orientamenti, che 
devono essere appunto orientamenti flessibili per sollecitare la creatività 
delle singole Chiese, aiutati e guidati dalla forza e dalla luce dello Spirito 
Santo. Io mi auguro — e ne sono sicuro — che con voi e con la Caritas 
questa nostra Chiesa, per grazia dello Spirito, può ancora avere come ha 
avuto negli anni precedenti i Santi, quelli canonizzati o non canonizzati, 
comunque i Santi, capaci appunto di questa creatività che ha saputo ge­
nerare le diaconie di carità che hanno lasciato un’orma ancora oggi evi­
dente e formidabilmente operante e incisiva nella nostra città. Mi auguro 
che lo Spirito Santo dia a me e dia a voi questo desiderio di impegnarci 
con questa creatività. È l’augurio che ci facciamo insieme perché in questo 
decennio questo testo non rimanga uno dei tanti documenti che sono stati 
fatti ma diventi veramente un cammino. Grazie.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 339

LETTERA DI INVITO DELL’ARCIVESCOVO
PER L’INCONTRO DI MARTEDÌ 19 FEBBRAIO

Carissimi sacerdoti e diaconi,

la Conferenza Episcopale Italiana ha recentemente pubblicato gli orienta­
menti pastorali per gli anni ’90: "Evangelizzazione e testimonianza della 
carità”.

È mia intenzione curarne la presentazione perché ogni prete e ogni dia­
cono ne assuma lo spirito e le linee di fondo, ed insieme si giunga alla 
individuazione — prevista dal documento stesso al n. 43 — delle modalità 
più adeguate per la nostra Chiesa torinese di mettere in atto lo stesso Vangelo 
della carità.

La invito pertanto all’incontro del 19 febbraio 1991 (dalle 9,30 alle 12) 
presso il Piccolo Valdocco in via Salerno 12, Torino. Contestualmente alla 
Giornata Caritas verrà pure riservata qualche attenzione al tema scelto per 
quest’anno: "Responsabilità cristiana e recente immigrazione".

In vista di questo incontro, sarei contento di ricevere in anticipo, tramite 
i Vicari Episcopali e la Caritas diocesana, le sottolineature e le sollecitazioni 
che consentano l’avvio di un dialogo ordinato e serrato.

Affidiamo alla Vergine Consolata questo incontro e ciò che significa, per­
ché nella linea del documento la nostra Diocesi possa ribadire e ravvivare 
la qualità della sua presenza di carità, di cui vanta — per grazia di Dio — cosi 
tanti testimoni.

Con affetto La saluto e La benedico.

Torino, 13 gennaio 1991 - Festa del Battesimo del Signore

Giovanni Saldarini 
Arcivescovo di Torino



340 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

Martedì 5 marzo
VALDOCCO

INTRODUZIONE

dott. Marco Bonatti

La problematica dei lavoratori extracomunitari è ormai ampia e articolata, tanto 
da dover essere conosciuta e studiata come una questione complessa, che chiama 
in gioco responsabilità collettive, strategie politiche e interessi che appartengono 
alla società intera. Non si può accettare di ridurre il problema a una questione 
di numeri, o a una questione di scelte territoriali locali. La recente ondata migra­
toria dall’Albania dimostra come l’intero problema sia in continua evoluzione, e 
ponga questioni sempre nuove.

Gli extracomunitari
La tendenza è molto chiara: nei prossimi decenni si rafforzerà la richiesta di 

ingresso nei Paesi CEE, dall’altra sponda del Mediterraneo e dai Paesi dell’Est. 
I nuovi ingressi si scontrano, come giustamente fa notare la Fondazione Agnelli, 
con almeno tre questioni:

— il mercato del lavoro nazionale italiano, dove gli spazi di accesso per gli 
extracomunitari tendono non ad allargarsi ma a restringersi, grazie soprattutto a due 
fenomeni: la crescita del lavoro femminile e il prolungamento dell’età lavorativa;

— i lavori rifiutati. Gli immigrati, si dice, prenderanno i lavori peggiori, 
quelli che gli italiani non vogliono più. È un discorso tutto da approfondire, e 
da studiare anche in chiave politica: remunerando meglio dei lavori "diffìcili” li 
si renderebbe sicuramente di nuovo più "appetibili”;

— la questione meridionale. Nel Sud Italia esiste già un serbatoio notevole di 
forza lavoro, destinato a crescere anche nei prossimi decenni. Rischia così di ag­
giungersi paradosso a paradosso: un Meridione dove non si raggiunge la piena 
occupazione, e dove però esistono richieste di mano d’opera inevase. In realtà, 
questione meridionale e questione degli immigrati vanno collegate e studiate conte­
stualmente.

Le altre immigrazioni

Secondo recenti previsioni del Consiglio d’Europa la pressione migratoria verso 
i Paesi CEE è destinata a crescere notevolmente, ma il vero choc da migrazione 
deve ancora arrivare: è rappresentato dai milioni di cittadini sovietici (e in misura 
minore di altri Paesi dell’Est europeo) che caleranno in Occidente alla ricerca di



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 341

migliori condizioni di vita. Le cifre sono ancora vaghissime: si parla di un minimo 
di 3 milioni, fino a un massimo di 30.

I Paesi della CEE non hanno ancora una legislazione comune nei confronti 
dell’immigrazione. La tendenza però sembra chiara: limitare al massimo gli ingressi. 
Già adesso molti Paesi, Italia compresa, hanno ripristinato il visto consolare per 
stranieri di alcuni Paesi, soprattutto dell’area maghrebina. Una delle proposte in 
discussione per il prossimo futuro è di limitare la domanda d’ingresso. Un extra­
comunitario potrà chiedere di entrare in un solo Paese CEE. Se la sua richiesta 
sarà respinta, il ”no” varrà anche per gli altri 11...

Le cifre

È uno dei casi classici in cui le statistiche fanno tutti i giochi possibili. I dati 
ufficiali del Ministero per gli affari sociali, a un anno dalla legge Martelli, parlano 
di 220 mila stranieri "regolarizzati” in Italia; di 14 mila istanze respinte e 5 mila 
ancora pendenti. Gli extracomunitari iscritti al collocamento sarebbero 130 mila.

Sul piano locale le cifre (ufficio stranieri del Comune di Torino) parlano di 
8.323 istanze accolte nei primi dieci mesi del 1990 per la provincia di Torino; 
12.318 in Piemonte. In totale le istanze presentate sono state 11.201 a Torino e 
15.455 in Piemonte.

Al 15 ottobre 1990 esistevano a Torino 30.104 permessi di soggiorno, di cui 
5.606 rilasciati a cittadini della CEE.

E i clandestini, o comunque gli irregolari? Si calcola che siano 10.000: ma è 
un dato di pura stima.

Le questioni aperte

Nonostante quanto si sta facendo, c’è un innegabile ritardo nell’affrontare la 
questione degli immigrati extracomunitari. Fino allo scorso anno — se non andiamo 
errati — non erano neppure a bilancio voci di stanziamenti per l’accoglienza: 
dunque non si possono improvvisare servizi e strutture che non si immaginavano 
neppure...

— I servizi. Il deficit maggiore del nostro sistema non sembra essere tanto nel 
lavoro, quanto nell’offerta dei servizi primari. Non ci sono case, non ci sono scuole, 
non ci sono servizi di accoglienza per tutti. Trenta o quarant’anni dopo le grandi 
ondate migratorie verso la Fiat, la città non sembra in grado di affrontare questo 
problema: si direbbe che non è stato possibile imparare niente...

Ecco dunque il largo spazio dei mercati clandestini, dei letti affittati, dello 
,sfruttamento integrale, del collegamento con la delinquenza organizzata, la prosti­
tuzione, la droga. L’Italia illegale si inserisce benissimo, con prontezza, nei buchi 
dell’Italia legale...

— Gli altri poveri. Il volontariato, cattolico e no, ha svolto e sta svolgendo 
importanti funzioni, che però sono chiaramente limitate. Inoltre i problemi degli 
extracomunitari rischiano di far dimenticare i problemi delle altre "fasce deboli” 
della nostra società. Un numero di persone in costante crescita, e che rischia di 
essere schiacciato dalle emergenze. Il libro di fratei Domenico Carena, appena



342 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

uscito, racconta proprio il sovrapporsi, negli anni successivi al 1985, dei "poveri 
negri” — o poveri arabi — ai tradizionali bisognosi nostrani. Ed è il diario di 
un vero dramma, da cui non si vede via d’uscita.

Lo sviluppo

Prospettive disperanti? Sicuramente, se le si affronta per risolverle sul piano 
locale, con iniziative scollegate. Prospettive che possono inasprire le chiusure, 
le diffidenze, i razzismi.

Forse bisogna avere il coraggio di continuare a pensare in grande, di non 
chiudersi; e di ricordare che la vera scommessa non è risolvere i problemi degli 
immigrati ”qui”, ma di costruire, insieme, reali possibilità di sviluppo nei Paesi 
di provenienza. È un discorso che il Magistero della Chiesa fa da molti anni, almeno 
dal tempo della "Populorum progressio”-, un discorso che non è stato abbastanza 
conosciuto e capito, ma che rimane fondamentale da sviluppare, anche oggi.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 343

RESPONSABILITÀ CRISTIANA 
E RECENTE IMMIGRAZIONE

Mons. Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino

Premessa
So di non sapervi dire cose nuove, dirò cose che già sono state dette, 

e perciò ascolterete numerose citazioni. L’intenzione è di richiamare alcune 
verità e indicazioni che mi appaiono particolarmente importanti e signi­
ficative per la nostra comunità di Torino. Il tema "Responsabilità cristiana 
e recente immigrazione" pone molte domande ed esigerebbe molte risposte. 
È giocoforza sceglierne alcune, accettando la sofferenza di lasciarne sco­
perte altre.

L’intervento, è obbedienza al mio servizio di Vescovo, comandato dalla 
coscienza della responsabilità che il Signore mi ha affidato e perciò non 
può non avere al suo centro ispiratore se non l’annuncio del Vangelo. 
Per lo stesso motivo parlo di "responsabilità cristiana”, intendendo "re­
sponsabilità” non solo nel senso che siamo chiamati a "rispondere” come 
cristiani e come Chiesa di fronte al tribunale della storia, ma prima ancora 
di fronte al giudizio della coscienza illuminata dalla Grazia, e quindi ulti­
mamente davanti al nostro Dio e Padre.

Il cristiano riconosce nella libertà di coscienza « il segno altissimo del­
l’immagine divina » (Gaudium et spes, 17) e, in quanto tale, istanza ultima 
del comportamento. La domanda, dunque, può essere formulata così: « Che 
cosa raccomanda la coscienza cristiana di fronte alla recente immigrazione, 
ai problemi e alle opportunità, alle sfide implicate da questo consistente 
fenomeno? ». Per la prima volta arriva una immigrazione senza essere 
stata chiamata. È un fenomeno di spinta e quindi più preoccupante.

Il tema della coscienza è pur presente agli spiriti più vigili, ma spesso 
lo si tratta in modo incompleto, come dimezzato. Questo impone una 
chiarificazione preliminare, indispensabile perché tutta la proposta non 
sia intesa in senso "moralistico”, quasi una benevola esaltazione.

Riconoscere lo statuto originario della coscienza vuol dire certamente 
far riferimento alla libertà, ma vuol dire anche e soprattutto far riferi- 
rtiento alla verità (cfr. Giovanni Paolo II, Allocuzione al Convegno di Lo­
reto, n. 4). Per converso, spesso si intende per coscienza il sentimento, che 
è inevitabilmente esposto a mutamenti arbitrari; si tratta di questione 
privata: « È relativamente importante — si dice — il consenso o dissenso 
sociale in determinate questioni; tanto poi, ci penso io! ».

Una simile mentalità pone una pesante ipoteca su ogni tentativo di 
raggiungere il consenso e, per un altro verso, condanna la coscienza indi­
viduale ad una solitudine faticosissima, alla fine insopportabile.



344 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

Da più parti e in più ambienti (come quello economico, politico, giuri­
dico, scientifìco-medico, sociale) si va facendo strada una nuova domanda 
etica. A titolo di esempio, si può ricordare il dibattito avvenuto sui quoti­
diani di informazione dopo la visita del Papa a Torino nel settembre 1988 
(dibattito avviato con l’articolo di E. Galli Della Loggia dal titolo ”Mea 
culpa di un laico”, pubblicato su La Stampa, 29 settembre 1988). Al ri­
guardo mi sia consentita una valutazione un poco riassuntiva: certamente 
si assiste ad una ripresa di coscienza di responsabilità civile, ma con una 
"censura”, che non viene mai superata, nei riguardi della questione del 
"bene” e del "bene comune”. Ancora nella recente Visita ad limina il 
Papa annotava che « anche in Piemonte dilaga, purtroppo, l’equivoco tra 
il "bene” e il "benessere” » e più in generale pare di dover rilevare che 
la convinzione diffusa sia che « lo Stato sociale deve occuparsi sempre più 
sistematicamente del benessere dei cittadini, e sembra invece possa occu­
parsi sempre più diffìcilmente del bene comune. ... Al cittadino non inte­
ressa la città, ma soltanto i servizi che essa sa offrire alla sua vita privata » 
(G. Angelini, Ritorno all’etica?, in II Regno - Attualità, 14/1990, p. 445).

Similmente all’imprenditore per lo più sembra non interessare il ”bene” 
suo e dei lavoratori, ma "solo” la buona efficienza e il buon risultato del­
l’azienda, certo propiziato da una moralità intesa come carburante e lubri­
ficante dei vari meccanismi produttivi (cfr. Card. Martini, Educare alla 
solidarietà sociale e politica, Bologna 1990, p. 681).

Ora, anche la questione dell'immigrazione è sì iscritta all’ordine del 
giorno di riunioni di partito, di Consigli e di Parlamenti, per le implicanze 
di ordine pubblico, per le garanzie di tranquillità ed eventualmente per le 
prospettive elettorali, mentre ha scarso spazio la domanda su ciò che è 
"buono”, su ciò che si offre al nostro consenso come causa buona per impe­
gnarsi.

Può bastare questo cenno introduttivo per dire che anche la questione 
della recente immigrazione, come la questione della pace, dell’ambiente, 
della giustizia economica o penale, ... merita, anzi esige, di essere affron­
tata all’interno di un quadro culturale che abbia il coraggio di resti­
tuire diritto di cittadinanza alla questione morale in tutta la sua verità. 
Un esclusivo riferimento all’ideologia della tolleranza sia pure a 360 gradi 
e l’indifferentismo etico non possono assolutamente bastare. La Commis­
sione ecclesiale "Giustizia e Pace” della C.E.I., nel suo documento dal 
titolo "Uomini di culture diverse: dal conflitto alla solidarietà” (25 marzo 
1990), scriveva: « L’appello all’ospitalità e alla tolleranza non sono suffi­
cienti per garantire i diritti fondamentali di ogni uomo nelle nostre città. 
Solo un largo movimento di solidarietà può creare le condizioni per rispon­
dere alle attese dei deboli e dei poveri nella complessa e interdipendente 
società contemporanea » (n. 24).

Pur consapevole che la questione accennata meriti ben altro sviluppo, 
ho creduto di doverla indicare in premessa quale condizione indispensabile 
per affrontare in modo adeguato e al di fuori di fastidiosi e sterili mora­
lismi il tema in questione.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 345

* * *

Innanzi tutto ricordo la prospettiva entro la quale collocare il feno­
meno delle migrazioni per comprenderlo, per poi affrontare quattro aspetti 
di impegno: l’ospitalità buona, l’educazione nel nuovo contesto e il ruolo 
dei mass-media, il rapporto con l’Islam a Torino, la cooperazione inter­
nazionale.

1. La prospettiva

La prospettiva generale è quella della Chiesa al servizio del Regno di 
Dio, così come è stata richiamata dal Papa nella sua ultima Enciclica 
"Redemptoris missio” (n. 19), una Chiesa che coniuga insieme « promozione 
dei beni umani e dei valori che si possono ben dire evangelici » e « l’annun­
zio di Cristo e del suo Vangelo », con « la fondazione e lo sviluppo di co­
munità che attuano tra gli uomini l’immagine viva del Regno », una Chiesa 
che — come ha detto Paolo VI all’apertura della III sessione del Concilio 
Vaticano II — « non è fine a se stessa, ma fervidamente sollecita di essere 
tutta di Cristo, in Cristo e per Cristo, e tutta degli uomini, fra gli uomini 
e per gli uomini ».

In questa prospettiva si coglie un modo nuovo di guardare il feno­
meno delle migrazioni scoprendovi anche la "grazia” che esso ci porta. 
Si comprende, cioè, che — come dice ancora il Papa — « alla luce della 
fede, oltre che della ragione, esso non è solo un evento troppo spesso nega­
tivo per il carico di sofferenza e di umiliazione che comporta, ma è anche 
un’importante realtà umana che può e deve inserirsi nella storia della sal­
vezza. Mentre infatti ricorda alla Chiesa la sua condizione di popolo pelle­
grinante sulla terra alla ricerca della città futura (cfr. Lumen gentium, 9), 
la migrazione può anche esserle di aiuto nell’adempimento del mandato, 
ricevuto dal Signore, di annunciare il Vangelo a tutte le creature » (Mes­
saggio del Papa per la Giornata mondiale del migrante, del 1989).

Si pensa che cosa significa questo, sapendo che in Italia gli immigrati 
apparterrebbero a ben 129 nazionalità!

A proposito dell’annuncio evangelico, perché anche qui le idee siano 
chiare, il Card. Martini nel suo ben noto discorso di S. Ambrogio del ’90 
dal titolo "Noi e l’Islam”, così diceva: « Occorre fare anzitutto una distin­
zione. Altro è infatti l’annuncio, altro è il dialogo. Il dialogo parte dai punti 
comuni, si sforza di allargarli cercando ulteriori consonanze, tende all’azio­
ne comune sui campi in cui è possibile subito una collaborazione, come 
sui temi della pace, della solidarietà e della giustizia. L’annuncio è la pro­
posta semplice e disarmata di ciò che appare più caro ai propri occhi, di 
ciò che non si può imporre né barattare con alcunché, di ciò che costi­
tuisce il tesoro a cui si vorrebbe che tutti attingessero per la loro gioia. 
Per il cristiano il tesoro più caro è la croce, è il mistero di un Dio che si 
dona nel suo Figlio fino ad assumere su di sé il nostro male e quello del 
mondo perché noi ne usciamo fuori. Non sempre questo annuncio può 
essere fatto in modo esplicito, soprattutto nelle società chiuse e intolle-



346 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

ranti. È un caso oggi non infrequente in alcuni Paesi. Ma anche nei Paesi 
cosiddetti liberi ci si scontra talora con chiusure mentali così forti da 
costituire quasi una barriera. Allora la proposta assume la forma della 
testimonianza quotidiana, semplice e spontanea, e quella della carità e 
anche del dono della vita, fino al martirio ».

A questo proposito vorrei ricordare che tra i terzomondiali ci sono 
anche tanti cristiani specie dell’Asia (si pensi agli immigrati dalle Filip­
pine) e dall’Africa (si pensi a molti neri, ai molti copti). A costoro occorre 
dare aiuto per la loro crescita cristiana, l’evangelizzazione, la catechesi, 
il culto. La fraternità della fede deve esprimere la fraternità della carità, 
che innanzi tutto significa sostenerli nella loro fede e facilitare la loro 
pratica religiosa. Non basta l’assistenza, hanno bisogno della formazione 
spirituale. Purtroppo arrivano cristiani e diventano pagani!

2. I luoghi della testimonianza

« Allo scopo di scrutare la verità della carità — si legge in "Evange­
lizzazione e testimonianza della carità" della C.E.I. — per innervarla sem­
pre più nel tessuto del pensiero e della prassi cristiana» (n. 11) si può 
tentare di individuare alcuni luoghi dove la verità del Vangelo e i suoi 
segni (l’accoglienza, l’educazione, il dialogo con i non cristiani, la coope­
razione...) trovano o possono trovare attuazione ed esercizio.

Al riguardo nel 1979, introducendo il Convegno diocesano "Evangeliz­
zazione e promozione umana”, il Card. Ballestrero scriveva: « Il Convegno 
dovrà stimolare ed accrescere la coscienza della nostra Chiesa locale rela­
tiva all’impegno e all’urgenza della promozione umana come incarnazione 
dell’evangelizzazione e come cammino storico di salvezza » (Torino per 
l’evangelizzazione e la promozione umana - Atti del Convegno diocesano 
21-25 aprile 1979, p. 9). Sulla stessa strada, la Chiesa che è in Torino 
continua la sua testimonianza e il suo servizio.

I luoghi di testimonianza e servizio possono essere questi quattro: 
— l’ospitalità buona 
— l’educazione nel nuovo contesto e il ruolo dei mass-media
— il rapporto con l’Islam a Torino
— la cooperazione internazionale.

a) L’ospitalità buona
Nel Codice dell’Alleanza del libro dell’Esodo sta scritto: « [Così dice 

il Signore:] non molesterai il forestiero né lo opprimerai, perché voi siete 
stati forestieri nel paese d’Egitto... Non opprimerai il forestiero: anche 
voi conoscete la vita del forestiero, perché siete stati forestieri nel paese 
d’Egitto » (Es 22, 20; 23, 9).

Queste parole dell’Antico Testamento devono farci ricordare che, se 
oggi nell’Europa anche l’Italia appare come simbolo del benessere, vi è



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 347

stato un tempo in cui questo simbolo era, anche per gli italiani, l’America, 
e lì molti immigrarono, e poi in Germania, in Svizzera. Attualmente, con 
una contraddizione difficilmente spiegabile, il nostro Paese da terra di 
emigrazione è divenuto terra di immigrazione.

Nella storia della nostra emigrazione nel mondo spesso si è sofferto 
molto per farci accogliere: fu difficile il confronto prima e l’accoglienza 
poi con chi vedeva nei loro Paesi ospiti necessari difficilmente tollerabili. 
Oggi cinque milioni di italiani nel mondo sono parte viva e altamente 
onorata di tante Nazioni del mondo.

Tre atteggiamenti ci sono domandati:
— cancellare ogni idea di superiorità uno sull’altro, che sarebbe come 

ha detto il Papa « una bestemmia alla immagine di Dio » posta in ogni 
uomo;

— impedire che ci domini quel male del nostro tempo che è l’indiffe­
renza, ossia far finta di non vedere gli immigrati che vivono tra noi e 
come vivono;

— esercitare quella concreta solidarietà che ognuno nel suo ruolo ha 
la possibilità e il dovere di compiere.

Merita di essere citata una forte esortazione del grande S. Ambrogio, 
maestro del nostro S. Massimo, nel suo libro "Sui doveri”: « Quelli che 
escludono i forestieri dalla città non meritano certo approvazione. Ciò 
significa cacciarli proprio quando si dovrebbero aiutare... Le fiere non 
scacciano le fiere e l’uomo scaccerà l’uomo?... L’animale aiuta un suo 
simile, l’uomo lo combatterà? Non sopportiamo che i cani stiano digiuni 
mentre noi mangiamo, e poi scacciamo gli uomini? ».

Torino è sempre stata città ospitale.
Atteggiamenti di chiusura e di rifiuto in forme di aggregazione di 

bassa lega, in una società che si avvia ad essere multirazziale e multi­
nazionale, sono inconcepibili. L’accoglienza reciproca è un banco di prova 
dell’autenticità dell’amore cristiano.

Occorre forse anche nella nostra diocesi un maggior impegno educativo 
sulla tematica dell’accoglienza, a partire dalla meditazione delle Sacre 
Scritture che costituiscono il fondo comune della nostra cultura europea 
e gettano un ponte verso le tradizioni islamiche, e valorizzando da parte 
di tutti le iniziative in atto. Per questa educazione bisogna cominciare dai 
rapporti brevi, controllando le emozioni di diffidenza e di rigetto verso 
ciò che non ci è familiare.

Per quanto poi riguarda l’azione di carità e di assistenza richiesta dalla 
presenza crescente degli immigrati extracomunitari, devo rilevare che 
qui a Torino molto si è fatto e si sta facendo da parte di tanti e in parti­
colare dalla Caritas e dalle Comunità religiose.

Proprio la Caritas mi fa notare che un primo problema tra i più gravi 
è quello dei posti letto, deH’insufficienza dei dormitori e di alloggi dispo­
nibili. Magari ci si deve anche domandare se la Comunità ecclesiale abbia 
fatto abbastanza sia per sfruttare al meglio spazi già disponibili sia per 
sollecitare vie praticabili di soluzione politica. Mi permetto perciò di esor-



548 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

tare soprattutto le persone competenti a studiare e proporre iniziative 
amministrative e legislative per far fronte alla grande domanda di alloggi, 
tanto più grave quanto si sa della presenza di numerosi alloggi sfitti. 
I legittimi interessi dei vari soggetti devono potersi incontrare e intendere 
alla luce del criterio del bene comune, senza paralizzare o boicottare ini­
ziative che riuscirebbero ad avviare a soluzione molti problemi abitativi.

Mi pare meritino qualche attenzione le seguenti proposte:
— sottoporre a revisione il regolamento dell’abitabilità delle soffitte, 

adeguandosi ai regolamenti di altre città;
— favorire la costituzione di cooperative, in cui siano presenti anche 

gli extracomunitari, che possano accedere all’edilizia convenzionata;
— favorire la mobilità abitativa da alloggi grandi per poche persone, 

ad alloggi più piccoli;
— promuovere l’uso in affitto di spazi abitativi nelle nostre campagne, 

provvedendo a preparare adeguatamente la popolazione locale ad una pru­
dente e responsabile ospitalità.

Un cristiano deve riuscire ad affrontare il problema dell’accoglienza 
degli esteri in Europa con spirito profetico, capace di leggere nell’evento 
storico che stiamo vivendo un’occasione provvidenziale, un appello e un 
monito più fraterno e solidale, a una integrazione multirazziale che sia 
segno della presenza di Dio tra gli uomini.

Certo, accettando il fenomeno immigratorio come portatore di una 
società multiculturale, armonica nel suo sviluppo, viene accettato implici­
tamente (e deve essere accettato) il principio del controllo e della rego­
lamentazione del processo di immigrazione, che non può essere lasciato 
a se stesso così da assumere una forma anarchica e incontrollata.

Si parlava all’inizio di dialogo senza però escludere l’evangelizzazione, 
e il Papa, nel suo appello già citato per la Giornata mondiale del migrante, 
diceva: « Occorre fare in modo che gli emigrati appartenenti a religioni 
non cristiane trovino sempre nei cristiani una chiara testimonianza del­
l’amore di Dio in Cristo. L’accoglienza, ad essi riservata, deve essere così 
cordiale e disinteressata da indurre questi ospiti a riflettere sulla religione 
cristiana e sulle motivazioni di tale esemplare carità, aiutando così la 
Chiesa nel suo dovere di far conoscere agli uomini tutta la ricchezza del 
"mistero nascosto da secoli nella mente di Dio" (Ef 3, 9, cfr. 3, 4-12), nel 
quale possono trovare in pienezza quella verità trascendente che essi cer­
cano a tentoni (cfr. At 17, 27) ».

b) L’educazione nel nuovo contesto e il ruolo dei mass-media
È il secondo luogo di testimonianza e di servizio. Il lavoro da compiere 

a livello educativo è veramente grande, perché atteggiamenti e proposte 
sopra evocate siano tradotte nella vita quotidiana e trovino poi espressione 
adeguata nell’ambito della cultura e dell’opinione pubblica. È necessario 
inserirle in un quadro educativo responsabile e creativo dai larghi oriz­
zonti.

Nel già citato documento della Commissione ecclesiale "Giustizia e



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 349

Pace” della C.E.I. si dice: « L’educazione è un atto d’amore attivo verso 
gli altri, per cui non solo li riconosciamo, li accogliamo, ma li aiutiamo 
anche ad essere sempre più profondamente se stessi, vale a dire coscienti, 
liberi, coerenti. E poiché ogni uomo ha una sua storia, cultura, delle pro­
prie relazioni parentali, d’amicizia, etniche, religiose, educare una persona, 
un gruppo, significa aiutarli a crescere nella propria identità storica e 
culturale » (Uomini di culture diverse ..., doc. cit., n. 29).

Gli immigrati non devono diventare l’oggetto dei nostri aiuti, poiché 
anch’essi sono "soggetti”. Non si deve parlare di educazione dei diversi ma 
ai diversi. Nel primo caso si assimilano verso forme o di apartheid o di 
folclorismo, nel secondo caso sono le diverse culture che entrano a con­
fronto. La strategia educativa non li deve considerare a parte, ma come 
persone.

In questa luce mi permetto considerazioni più specifiche (ispirandomi 
allo studio di uno scalabriniano: A. Perotti, I sistemi educativi europei 
di fronte alle nuove realtà socio-politiche e culturali in Europa, pro-mano- 
scritto 1991, e al prof. Rizzi).

* La prima è relativa al processo di scolarizzazione.
La presenza a livello prescolare di molti bimbi immigrati « esige un 

modello educativo di cooperazione tra gli interlocutori implicati (genitori, 
scuola, municipalità, partners sociali diversi). Questo modello educativo 
di collaborazione non esiste. Bisogna inventarlo e costruirlo » (p. 5).

La scolarizzazione obbligatoria che tende a estendersi fino ai 17 anni, 
dovendo occuparsi del processo di formazione degli individui, dovrà tra­
smettere non solo « il senso delle particolarità identitarie (siano esse terri­
toriali, linguistiche, culturali), ma pure il loro inserimento su apparte­
nenze più vaste, la loro funzione e la loro relativizzazione nei confronti 
dell’universale » (p. 6).

Noto qui, di passaggio, la possibilità di convergenza tra questa vicenda 
storico-culturale così intesa e favorita e il processo storico-salvifico che 
vede la Chiesa (e la fede) come « segno e strumento ... dell’unità di tutto 
il genere umano » (Lumen gentium, 1).

S. Agostino, parlando degli eletti raccolti dai quattro venti per il giu­
dizio finale, interpreta le lettere che compongono la parola ADAM così: 
« Adamo significa in greco tutto l’universo. Il suo nome si compone infatti 
di quattro lettere: A,D,A,M. In greco i nomi dei punti cardinali cominciano 
con queste quattro lettere. Anatolé significa l’Est. Dysis l’Ovest. Arktos il 
nord. E Mesembria il Sud. Messi insieme fanno l'Adam. Per questo Adamo 
è sparso su tutto il globo terrestre. Una volta si trovava in un solo posto, 
poi cadde e finì in cocci, che cosparsero di sé il globo terrestre. Ma la mise­
ricordia di Dio raccolse dappertutto questi cocci e li fuse nel fuoco del­
l’amore e rimise insieme ciò che era stato diviso ».

Mi auguro che in questo ambito educativo così delicato e decisivo le 
scuole cattoliche e tanti insegnanti possano applicarsi e costruire nuovi 
modelli educativi.



350 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

* La seconda considerazione è relativa ai mass-media.
La guerra del Golfo ha mostrato anche al grande pubblico che i mass­

media hanno assunto un profilo transnazionale e transculturale, mentre 
per altro verso « i sistemi educativi sono rimasti gelosamente nazionali e 
chiusi in un inerte egocentrismo » (A. Perotti, o.c., 6). Nella stessa linea 
di pensiero si deve riconoscere che « mentre l’economia, la finanza, la 
tecnologia, l’informazione si planetizzano sempre più, la cultura ha la 
tendenza a "localizzarsi” e ad assumere dimensioni comunitarie, in un 
certo senso a tribalizzarsi » (o.c., p. 7).

La Commissione ecclesiale "Giustizia e Pace” dice in proposito: « Per 
evitare il pericolo che essi [i mass-media] diventino strumenti di parte 
è necessario che non finiscano concentrati in poche mani. La televisione, 
la radio, il giornale devono riflettere i problemi reali del Paese nella va­
rietà delle loro sfaccettature. Ma perché ciò avvenga occorre vi sia una 
effettiva libertà di informazione, che sia data voce non solo ai ricchi e ai 
potenti, ma anche ai poveri e alle minoranze » (n. 38).

Più in particolare si possono fare alcune considerazioni specifiche. Ad 
esempio, la "notizia”, che ci si augura sempre rispondente ai canoni deon­
tologici della completezza e correttezza dell’informazione, va rafforzata 
da un impegno di analisi sulle radici politiche, etniche, sociali e cultu­
rali del fenomeno extracomunitario, sia nei suoi aspetti generali sia nel 
suo impatto con la realtà locale.

Nella società mondiale della comunicazione nessun elemento può essere 
visto ”da solo”: l’immigrato che bussa al quartiere Mirafiori Sud non è un 
problema unicamente per quella circoscrizione, ma è una situazione che 
coinvolge l’intera città, è il risultato di politiche nazionali e internazionali: 
i mass-media sono chiamati a favorire la conoscenza della complessità dei 
temi aperti, mentre sarebbe deteriore vedere esclusivamente un’antitesi 
localistica tra esigenze in contrasto.

In questo contesto il sensazionalismo determinerebbe risultati non ade­
guati alle esigenze della società civile, mentre un’informazione "matura” 
può favorire un rapporto di coesistenza pacifica, senza peraltro nascondere 
la gravità dei temi aperti.

Recentemente il mondo giornalistico, con senso di responsabilità, ha 
concordato con gli operatori sociali e i magistrati la "Carta di Treviso”, 
per la tutela dell’infanzia nei rapporti con i media, con precise norme 
deontologiche.

Un’analoga "Carta” meriterebbe di essere varata per l’informazione 
sugli extracomunitari, anch’essi soggetti deboli, perché la libertà di stampa 
sia sempre coniugata con un’alta coscienza delle responsabilità connesse 
all’esplosivo tema dell’immigrazione dai Paesi in via di sviluppo.

c) Il rapporto con l’Islam a Torino
La lunga storia del rapporto tra cristiani e musulmani ha visto certa­

mente momenti di incomprensione, e talvolta di opposizione, di polemica 
e di guerra; ma registra anche — e vogliamo ringraziare il Signore per



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 351

questo — momenti di dialogo rispettoso, di convivenza pacifica (come è 
stato per tanti anni nel Libano), di servizio disinteressato (come avviene 
attualmente nella nostra Chiesa di Torino e nelle Chiese d’Italia). Come 
non ricordare rincontro del Papa a Casablanca il 19 agosto 1985? Molti 
cristiani e musulmani si sono rallegrati, come testimonia felicemente, tra 
l’altro, il bel libro di fr. Domenico Carena ("Hanno per tetto le stelle”, pp. 
200-201). Come non ricordare le singolari figure di Louis Massignon, di 
Charles De Foucauld?

Questo atteggiamento di servizio, di dialogo, di collaborazione nelle 
opere (come insegna la lettera a Tito 3, 8: « Coloro che credono in Dio si 
sforzino di essere i primi nelle opere buone. Ciò è bello e utile per gli 
uomini »), non esclude, anzi implica una lucida consapevolezza dei pro­
blemi e degli ostacoli che si frappongono sull’attuale cammino. Ciò signi­
fica per lo meno — come ricordava il Card. Martini innanzi tutto ai preti — 
che occorre evitare due posizioni errate: la noncuranza del fenomeno, per 
cui si pensa che l’Islam ci tocca solo per i problemi di assistenza e non 
per l’impatto culturale e religioso sulle nostre comunità, e lo zelo disin­
formato che « fa di ogni erba un fascio, si propugna l’uguaglianza di tutte 
le fedi senza rispettarle nella loro specificità, si offrono indiscriminata­
mente spazi di preghiera o addirittura luoghi di culto senza aver prima 
ponderato che cosa significhi questo per un corretto rapporto interreli­
gioso » (i miei preti conoscono le norme che io ho dato). « La posizione 
corretta è lo sforzo serio di conoscenze, la ricerca di strumenti e l’interro­
gazione di persone competenti. Penso, in particolare, ai casi molto difficili 
e spesso fallimentari dei matrimoni misti » (la nostra diocesi ha due sacer­
doti che si stanno preparando, studiando anche la lingua, uno a Roma e 
l’altro in Algeria).

Dobbiamo tutti prendere atto che tra cristianesimo e islamismo ci sono 
profonde differenze, non solo legate alla nascita e sviluppo, ma anche al 
diverso modo di rapportarsi al mondo moderno. Tutti conosciamo i tenta­
tivi in atto in diversi Paesi dell’Africa, alcuni anche con atti di guerra, 
per imporre l’Islam ai neri cristiani o pagani. Memori di ciò dovremo 
« adoperarci — ha detto ancora il Card. Martini — affinché i musulmani 
riescano a chiarire e a cogliere il significato e il valore della distinzione tra 
religione e società, fede e civiltà, Islam politico e fede musulmana, mo­
strando che si possono vivere le esigenze di una religiosità personale e 
comunitaria in una società democratica e laica dove il pluralismo reli­
gioso viene rispettato e dove si stabilisce un clima di mutuo rispetto, di 
accoglienza e di dialogo (cfr. M. Borrmans, Orientamenti per un dialogo, 
Roma 1988) ».

Tutto questo richiede la necessità di insistere sul processo di "inte­
grazione” che è ben di più di una semplice e indifferenziata accoglienza 
e di una qualunque sistemazione e comporta, anzi esige, l’accettazione 
di almeno un nucleo minimo di valori che costituiscono la base di una 
cultura comune, come ad esempio i princìpi della Dichiarazione universale 
dei diritti dell’uomo, votata nel 1948 da tutti i Paesi — ma non dai Paesi



352 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

musulmani perché non c’era nessun riferimento al Corano —, e poi il 
principio giuridico dell’uguaglianza di tutti di fronte alla legge. Una saggia 
gestione del processo di immigrazione dovrà tenere conto di questa inte­
gralità così da non costituire ghetti o potenziali isole allergiche aH’insieme 
del sistema sociale, ed esige una responsabilizzazione dei flussi immigra­
tori, senza poi dimenticare che i problemi si risolvono portando lavoro 
nei loro Paesi e vigilando perché i forti aiuti finanziari siano gestiti con 
onestà per le finalità previste.

I rapporti di uguaglianza e di fraternità esigono la giusta reciprocità: 
i diritti che noi riconosciamo agli immigrati musulmani dovrebbero essere 
riconosciuti alle comunità cristiane nei loro Paesi. La conduzione divina 
della storia, che cristianesimo e Islam confessano nel loro monoteismo, 
dovrebbe far sperare che tali problemi possano essere risolti da noi e da 
loro.

d) La cooperazione internazionale
Queste ultime considerazioni fanno capire che l’attenzione ai migranti 

qui da noi va coniugata con la cooperazione internazionale. Solidarietà e 
reciprocità devono estendersi ai loro Paesi d’origine per rimuovere le 
cause di questa situazione di disagio. La ricerca della pace passa per que­
sta strada e tutti ci auguriamo che la fine della guerra non sia ancora una 
volta l’inizio di nuove ingiustizie.

Il problema è europeo e bisogna riconoscere che l’Italia si è dotata di 
una buona legge (L. 49/87), la quale agli artt. 1 e 2 richiama le finalità 
principali della cooperazione italiana, che sono il soddisfacimento dei biso­
gni primari.

Nonostante il buon strumento normativo, si è costretti a registrare la 
contraddizione tra la tensione morale definita dalla legge e il compor­
tamento ormai consolidatosi di progressivo disinteresse per le situazioni 
più compromesse e di progressivo interesse, soprattutto commerciale, per 
i Paesi del Sud meno favoriti.

Come sono cadute (o quasi) le barriere tra l’Est e l’Ovest dell’Europa 
— fino a poco tempo fa considerate intangibili — così potranno cadere 
le barriere di varia natura che impediscono un rapporto di reciproca colla­
borazione fra il Nord e il Sud. Può anche darsi che vengano disattese le 
convenienze economiche di una tale cooperazione, mentre non potranno 
essere disattese le conseguenze sociali, mostrate dalla presenza dei mi­
granti, di un mancato sviluppo.

La nostra Chiesa di Torino da molti anni, e tra le prime, ha promosso 
questa sensibilità operosa attraverso il Servizio Diocesano Terzo Mondo 
e il Centro Missionario, come anche attraverso i movimenti di laici (Asso­
ciazioni di volontariato internazionale). A tutti loro la gratitudine più viva, 
soprattutto per il contributo di pensiero, di testimonianza e di speranza 
più che mai necessario oggi, e l’auspicio che essi siano sempre più soste­
nuti e la loro strada seguita da molti altri.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 353

Conclusione

Nella recente Visita ad limina ho avuto la gioia di ascoltare il vivo 
apprezzamento del Santo Padre per la nostra Chiesa, sia per lo slancio 
missionario che caritativo, e colgo questa occasione per esprimere il mio 
plauso e riconoscenza per tutti coloro — e sono davvero molti — che si 
spendono per una testimonianza di carità generosa e sapiente. « Dio ama 
chi dona con gioia » (2 Cor 8, 7): sia questa la convinzione e l’esperienza 
di tutti voi e, Dio voglia, di tanti altri.

Una convinzione ed esperienza che si corroborano e quasi si infiam­
mano all’ascolto e alla luce di quest’ultima considerazione che raccolgo 
ancora dal Papa, nella Enciclica "Dominum et vivificantem”: « Indipen­
dentemente dall’ampiezza delle speranze o delle disperazioni umane, come 
delle illusioni o degli inganni... rimane la certezza cristiana che lo Spirito 
soffia dove vuole e che noi possediamo le "primizie dello Spirito”, e che, 
perciò, possiamo anche essere soggetti alle sofferenze del tempo che passa, 
ma "gemiamo interiormente aspettando... la redenzione del nostro corpo” 
(Rm 8, 23)... Gemiamo, sì, ma in una attesa carica di indefettibile spe­
ranza, perché proprio a questo essere umano si è avvicinato Dio, che è 
Spirito... Al culmine del mistero pasquale, il Figlio di Dio, fatto uomo 
e crocifìsso per i peccati del mondo, si è presentato in mezzo ai suoi 
Apostoli dopo la risurrezione, ha alitato su di loro e ha detto: "Ricevete 
lo Spirito Santo”. Questo "soffio” continua sempre. Ed ecco: "lo Spirito 
viene in aiuto alla nostra debolezza” (Rm 8, 26) » (n. 57).

Che esso ci porti pace: ai popoli, a tutti noi e con gli extracomunitari 
tra di noi.

Buona Pasqua.



554 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

Sabato 9 marzo
VALDOCCO

INTRODUZIONE

Mons. Giovanni Saldarmi
Arcivescovo di Torino

Soltanto un saluto da parte mia all’inizio di questa giornata così impor­
tante e che in qualche modo conclude l’impegno serio e generoso che ogni 
anno nel tempo quaresimale la Caritas organizza per continuare a educare 
e a formare al senso della carità.

Ho incontrato prima i sacerdoti, a cui ho cercato di presentare la por­
tata, i contenuti, il senso del documento "Evangelizzazione e testimo­
nianza della carità". Esso rappresenta gli orientamenti per questo decennio 
che ci porta alla conclusione del Duemila e al passaggio verso il terzo 
Millennio. In seguito c’è stato l'incontro, anche questo molto interessante 
con una buona presenza aperta a tutti, per una riflessione un pochino più 
articolata sul problema della responsabilità di fronte al fenomeno della 
immigrazione. Oggi c’è questa giornata Caritas con tutti voi sacerdoti, 
diaconi, suore, laiche e laici impegnati in prima persona sulla frontiera 
dell’esercizio concreto della carità, come operatori della Caritas insieme 
con le associazioni, gruppi e movimenti. È un momento molto importante 
per voi e anche per la nostra Chiesa; e io vorrei innanzi tutto ringraziare 
apprezzando e stimando questo impegno generoso che la nostra Caritas 
diocesana porta avanti attraverso le Caritas parrocchiali e attraverso la 
collaborazione di tante persone sia singole che organizzate.

1. Cordialmente invito tutti a mantenersi sempre sotto l’azione della 
grazia di Dio che è il principio sorgivo, fontale, causativo della carità come 
virtù teologale; essa deve ispirare ogni esercizio concreto, storico, della 
carità stessa. E la pagina, peraltro brevissima, della lettera agli Ebrei (Eb 
13, 1-3. 14-16) che abbiamo appena ascoltato, ci richiama appunto a non 
perderci mai d’animo, ad essere costanti, a non cedere mai alla fatica, alle 
difficoltà, alla tentazione della sfiducia, anche quando si può constatare 
la sproporzione tra le necessità e le nostre possibilità. Una perseveranza 
innanzi tutto nell’amore fraterno che è il criterio di autenticazione del­
l’amore universale. È certo che noi amiamo tutti e non escludiamo alcuno 
e quindi non emarginiamo, e accogliamo tutti se tra noi siamo uniti nella 
comunione con il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo e tra di noi nella Chiesa. 
L’amore reciproco, « amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi », carat-



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 355

terizza la comunità cristiana come tale e garantisce che è vero il suo amore 
e il suo servizio all’esterno verso gli altri, verso tutti. La comunione eccle­
siale nel reciproco amore che si stima, che si accoglie, che fraternizza, che 
non giudica, ma che mette insieme tutti i carismi e le ricchezze che lo 
Spirito diffonde tra di noi è dunque il sostegno, la roccia su cui poi fiorisce 
tutto il servizio amplissimo che si apre all’esterno.

E in questo movimento all’esterno c’è anche l’ospitalità. Tutti noi sap­
piamo quanto questa dimensione di rapporto sia sottolineata con partico­
lare insistenza in tutta l’economia veterotestamentaria, a partire dall’epoca 
partriarcale, caratterizzando in qualche modo lo stile di quel mondo che 
poi arriva alla pienezza in Cristo, quando Dio ci ospita a casa sua, addirit­
tura facendosi uomo, accettando di entrare Lui a casa nostra perché noi 
potessimo trovarci a casa sua come ospiti graditi; anzi addirittura come 
figli a tal punto che quando noi, poi, continuiamo la storia di Dio con gli 
uomini ospitandoli, accogliamo Dio stesso. E tutti noi sappiamo bene 
quante altre parole di Cristo ci dicono, come nel testo biblico, di accogliere 
l’altro; ospitandolo, accogliamo Cristo stesso. Qui, nella lettera agli Ebrei, 
si parla di angeli appunto in riferimento all’esperienza di Abramo. Quei 
tre angeli, quei tre personaggi misteriosi rappresentano una manifesta­
zione di Dio stesso al patriarca che Egli aveva chiamato. E anche qui, in 
questo passaggio della lettera agli Ebrei, è sottolineato il riferimento alla 
nostra condizione di pellegrini, di stranieri; in tutto l’Antico Testamento, 
soprattutto alla luce dell’esperienza esodiana, insistentemente i testi ricor­
dano a Israele di accogliere i forestieri e di non opprimerli perché anche 
« tu sei stato forestiero in Egitto e io ti ho liberato ». Questa esperienza 
vale anche per noi naturalmente sotto un altro profilo; un profilo ancora 
più profondo perché appunto noi siamo pellegrini sempre; siamo forestieri 
quaggiù perché la nostra cittadinanza è altrove, la nostra cittadinanza è 
nei cieli. Ed è precisamente a partire dall’esperienza nostra di pellegri­
naggio e di foresteria in confronto alla storia, nella quale pure siamo in­
scritti e della quale ci dobbiamo interessare perché il nostro Dio è un 
Dio storico, che opera la nostra salvezza; ed è una salvezza storica, sacra­
mentale. Non dobbiamo mai dimenticare che per primi siamo stati fore­
stieri. In ragione di questa nostra condizione a maggior ragione dobbiamo 
accogliere i forestieri. E questo, per mezzo di Cristo, fa sì che diventi un 
sacrifìcio di lode a Dio: « il frutto di labbra che confessano il suo nome » 
(Eb 13, 15). Le labbra fanno la confessione di fede, la confessio fidei, ma 
il frutto di questa confessio fidei, del nostro credo, è precisamente questo 
sacrifìcio di lode che è il sacrifìcio della carità. Così facciamo parte dei 
nostri beni — a cominciare dai beni spirituali —, dei nostri carismi, delle 
nostre ricchezze che Dio ci dà. Così diamo agli altri, perché è precisamente 
di questo sacrifìcio della carità che il Signore si compiace.

Queste cose noi le sappiamo, le meditiamo; è sempre importante che 
noi torniamo a queste fonti bibliche, all’ascolto della Parola di Dio, per 
nutrire continuamente il senso vero, l’ispirazione profonda e quindi la 
ragione che la sostiene in qualsiasi condizione, del nostro esercizio anche



356 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

organizzato della carità. Esercizio di cui la Caritas deve essere appunto 
lo spazio informatore, lo spazio che dà forma, lo spazio che anima e che, 
ordinando, guida ed orienta le varie esperienze caritative.

2. Vorrei poi ricordare che tutto questo si inscrive in maniera precisa 
negli orientamenti del prossimo decennio dati da tutti i Vescovi italiani.

Nella terza parte di questi orientamenti sono indicate alcune vie (pre­
cisamente tre) per annunciare e testimoniare il Vangelo della carità. Edu­
care i giovani al Vangelo della carità, prima via. Servire i poveri nel 
contesto di una cultura della solidarietà, seconda via. E, terza via, la pre­
senza responsabile dei cristiani nel sociale e nel politico. Non sono le uni­
che vie; i Vescovi dopo un lungo confronto, peraltro proprio in particolare 
su questa terza parte, hanno ritenuto di convergere su questa indicazione 
conclusiva, perché le comunità italiane cristiane la privilegino in maniera 
particolare, senza dimenticare le altre strade.

E la seconda è, appunto, servire i poveri nel contesto di una cultura 
della solidarietà. I Vescovi ricordano che questo è stato sottolineato da 
sempre: l’amore preferenziale per i poveri, che costituisce un’esigenza 
intrinseca del Vangelo della carità, è un criterio di discernimento pasto­
rale nella prassi della Chiesa. Quando si debbono dunque decidere le prio­
rità, i Vescovi dicono « verificate se al primo posto c’è questa scelta prefe­
renziale ». E in questo amore preferenziale per i poveri, in questa testimo­
nianza della carità, che è compito di tutta la comunità e di ogni componente, 
vengono appunto elencati alcuni spazi, alcuni luoghi precisi e concreti.

Innanzi tutto si parla delle Caritas: « Per realizzare efficacemente que­
sto obiettivo, auspichiamo che le Caritas diocesane incoraggino e sosten­
gano le varie e benemerite espressioni del servizio caritativo — alle quali 
va pure il nostro cordiale plauso e riconoscimento — e ne curino il coor­
dinamento. Evidenzino inoltre la loro "prevalente funzione pedagogica”, 
promuovendo e attivando, nel corso di questo decennio, la Caritas parroc­
chiale in ogni comunità » (n. 48). Questo mi permette di ripetere pubbli­
camente, ancora una volta insieme con tutti i Vescovi, anche il mio cordiale 
plauso e riconoscimento per la Caritas diocesana. Io sono molto contento 
della Caritas diocesana, di come è organizzata, e sono contento del Con­
siglio della Caritas che lavora molto bene e raccoglie moltissime parteci­
pazioni, collaborazioni molto sapienti e anche generose. Vorrei sottolineare 
che la Caritas diocesana ha come funzione prevalente il compito pedagogico. 
La Caritas, di per sé, non è chiamata a fare in prima persone le iniziative, 
gli interventi (anche se sarà di volta in volta magari necessario) ma a 
motivare questi interventi, a dominarli dal di dentro, a educare ad un 
esercizio della carità perché esso sia veramente carità cristiana e possa 
essere esercizio concreto e reale alla luce di quei criteri di discernimento 
prioritario. Criteri che permettono di poter intervenire in maniera saggia 
e perciò più efficace. Vorrei sottolineare che i Vescovi desiderano (e quindi 
io non posso non associarmi, e ne sono del tutto convinto) che in ogni 
parrocchia in questo decennio sorga veramente la Caritas parrocchiale.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 357

Caritas parrocchiale che non intende soffocare tutte le altre espressioni 
di esercizio della carità, tutti gli altri gruppi, tutti gli altri movimenti 
che esercitano in un settore o nell’altro, con uno spirito o un altro, con un 
carisma o un altro, la carità; essa è appunto il quadro dentro cui tutti si 
dovrebbero muovere. La Caritas parrocchiale, unita alla Caritas diocesana 
e sotto la guida delle linee pastorali della stessa Caritas diocesana, deve 
aiutare a coordinare tutto ciò che in questo ambito si compie, a qualunque 
titolo. Io mi auguro che anche nella nostra Chiesa di Torino, in questi 
dieci anni, veramente ogni parrocchia possa avere la sua Caritas parroc­
chiale, la quale non è un gruppo accanto agli altri gruppi per fare altre 
cose, ma è quel gruppo che, all’interno della comunità parrocchiale, cerca 
di animare, ispirare, orientare i gruppi che magari ci sono di qualunque 
altra ispirazione, sia la S. Vincenzo, o un movimento o altra cosa qualunque.

3. «Nel contesto di mondialità che va decisamente affermandosi, emer­
gono delle precise responsabilità che la comunità ecclesiale non può disat­
tendere o ritenere secondarie. Il crescente movimento immigratorio è 
destinato ad ampliare la presenza dei terzomondiali e dei rifugiati nel 
nostro Paese » (n. 49). Adesso abbiamo anche il problema molto grosso dei 
rifugiati dell’Albania. Sono fenomeni veramente impressionanti, fenomeni 
che sono legati a situazioni socio-politiche, che hanno creduto di umaniz­
zare l’umanità e invece hanno ottenuto di schiavizzare l’umanità; fenomeni 
che poi si rovesciano su altri Paesi. In questo caso il nostro Paese. È il 
fenomeno che la C.E.I., come sapete attraverso la Commissione ecclesiale 
"Giustizia e Pace”, ha già affrontato in quel documento molto prezioso, 
molto preciso anche nella sua concretezza "Uomini di culture diverse: 
dal conflitto alla solidarietà”. È un documento che dovremo conoscere e 
che la Caritas giustamente elabora e poi applica. Questo fenomeno « va 
affrontato con adeguate e tempestive politiche sociali, economiche e cultu­
rali, facendosi guidare dal senso della giustizia che rispetta i diritti di 
ogni uomo e al contempo ne richiama i doveri, e soprattutto dallo spirito 
di carità » (n. 49).

I Vescovi ricordano che ci sono spazi che spettano alle politiche sociali, 
economiche, culturali; però tutto questo per i cristiani dev’essere collocato 
sotto la luce della forza spirituale dello Spirito Santo. Impegnati dalla 
carità che si esprime nella solidarietà verso chi ha più bisogno, « i credenti 
e l’intera comunità ecclesiale, senza ignorare la complessità dei problemi 
e impegnandosi decisamente per rimuovere le cause che spingono questi 
nostri fratelli ad abbandonare i loro Paesi — quindi anche qui c’è un’indi- 
'cazione precisa ad intervenire sulle cause e non sugli effetti (l’ho ricordato 
anch’io l’altra sera, nella relazione che ho tenuto qui in questo medesimo 
teatro) —, devono avere sempre nel cuore e tradurre in scelte di vita le 
parole del Signore "ero forestiero e mi avete ospitato” (Mt 25, 43) » (n. 49).

L’impegno della Caritas e poi l’attenzione specifica al fenomeno immi­
gratorio è uno degli aspetti a cui la C.E.I., quindi tutti i Vescovi italiani, 
richiama le nostre comunità.



358 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

A questo riguardo, per finire, vorrei ricordare un articolo che mi appare 
molto concreto, molto deciso e molto chiaro di Padre Virginio Spiccacci, un 
gesuita di Milano che ha una comunità per gli immigrati, una comunità 
che si chiama della Buona Notizia, quindi del Vangelo; un articolo dove ci 
sono delle indicazioni estremamente serie e gravi, anche rivolte all’autorità 
civile e politica a cui i cristiani e la comunità cristiana debbono pure rivol­
gersi. Richiamando alcune esigenze per quanto riguarda la comunità cri­
stiana come tale — leggo solo questo passaggio e concludo — questo Padre 
gesuita ricorda che « nella situazione attuale la comunità cristiana ha un 
grosso debito di carità e di giustizia, di giustizia e di carità ». Egli elenca 
questo debito in maniera molto articolata. Lo leggo perché mi pare che 
tutti insieme siamo chiamati veramente a riflettere su queste indicazioni 
perché ci sia la carità nella giustizia, e la giustizia nella carità col mede­
simo rapporto dialettico e inscindibile che c’è tra pace e giustizia, e tra 
giustizia e pace.

« Primo, nei confronti degli immigrati "regolarizzati”, che han­
no fatto anni di anticamera, nel riconoscere i loro diritti e offrire 
loro tutta l’accoglienza di cui hanno bisogno (se non sono disposti 
a rinunciare liberamente a tali diritti). Poi, degli immigrati "clan­
destini”, nel riconoscere il loro diritto all’accoglienza subordinan­
dola però alle risorse effettivamente disponibili, invitando anch’essi 
sia alla pazienza e al rispetto della giustizia, sia della carità. Poi, 
degli italiani più direttamente coinvolti dal fenomeno dell’immi- 
grazione extracomunitaria, riconoscendo che la carità non crea pri­
vilegi e che, a parità di condizione, gli immigrati extracomunitari 
non hanno più diritti dei cittadini italiani (a meno che questi 
ultimi non fossero disposti, in nome della carità, a rinunciarvi). 
Poi, dell’opinione pubblica del nostro Paese, disorientata e spaven­
tata, divisa fra l’appello a una carità incondizionata, nel nome del 
Vangelo, e le innegabili incalzanti esigenze della giustizia: nell’of- 
frire i parametri di giudizio necessari per distinguere lucidamente 
fra le esigenze della giustizia e quelle della carità. Poi, dell’auto­
rità civile, che non si fa carico non solo delle esigenze della carità, 
ma neppure di quelle della giustizia, di cui è istituzionalmente 
responsabile: richiamandola fraternamente, ma fermamente, alle 
sue responsabilità; perché sia possibile, nel nostro Paese, praticare 
serenamente la giustizia e contemporaneamente la carità » (Note 
sul problema degli extracomunitari, in Civiltà Cattolica, 1991 - I, 
241-250).

Queste osservazioni a me sembrano estremamente puntuali, di una 
chiarezza assoluta, sulle quali tutti insieme siamo chiamati a riflettere.

L’esercizio della carità — nel concreto della storia, della storia del 
nostro Paese — che non offenda la giustizia e l’esercizio della giustizia 
che non emargini e non rimuova la carità, chiede estrema e grande sa­
pienza. Non basta la buona volontà, non basta la semplice generosità. La



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 359

Caritas ha precisamente il compito di aiutare a farsi questa sapienza per­
ché l’impegno generoso non sia disordinato e quindi rischi di essere meno 
efficace; soprattutto perché non offenda da una parte la giustizia e dall’altra 
parte, magari, la carità.

Conclusione
Io invoco la benedizione del Signore su questa giornata e sulle vostre 

riflessioni perché, anche grazie al cammino già fatto e a quello che farete, 
non manchi mai nei vostri cuori generosi la sapienza che è anch’essa un 
dono dello Spirito. Perciò tutti insieme impegniamoci poi nella preghiera 
a supplicare questa sapienza. Senza l’aiuto di Dio anche tutta la nostra 
buona volontà e generosità finisce per essere assolutamente inadeguata.

Buon lavoro, dunque, per questa giornata e la benedizione del Signore 
a tutti voi.



360 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

LE NOSTRE OPERE E LA GLORIA DI DIO

p. Giuseppe Toscani, C.M.

Introduzione
La scelta del tema per questa II Giornata Caritas (1991) della Chiesa torinese 

non è stata casuale. La scelta, l’impostazione e lo sviluppo dell’argomento sono 
dovuti ad una sofferta riflessione collegiale del Consiglio diocesano della Caritas, 
chiamato ad interpretare le ansie della Chiesa, a raccogliere gli echi del mondo, 
ma soprattutto costretto ad ascoltare il grido dei poveri in una situazione di grandi 
tensioni.

Il tono non vuol riuscire né cattedratico né recriminatorio o polemico, spera 
di favorire il dialogo. Perciò, tra lo stile del « Guai a voi » e quello delle Beati­
tudini, ha scelto quest’ultimo. Anziché allo scandalo ha preferito mirare alla 
edificazione.

L’assemblea è chiamata a verificare l’opportunità della scelta e delle sue pro­
poste, ad esplicitare tutto il significato e l’urgenza delle implicazioni con inte­
grazioni e precisazioni per farsene portavoce presso tutte le singole comunità 
ecclesiali e l’intera società. La sua funzione può essere equiparata a quella di una 
celebrazione della Parola di Dio per discernere i segni dell’agire divino nel nostro 
tempo e disporre i cuori ad accogliere i doni dello Spirito Santo con la grazia della 
profezia del futuro.

Ragioni di una scelta

La prima ragione che ha influito nell’orientamento del Consiglio Caritas ha la 
pesantezza di un evento sconvolgente: la drammatica situazione della nostra Chiesa 
che deve "presiedere” la Carità nel contesto di una immigrazione selvaggia e di una 
società che non "crede” alla Carità ma la sfrutta.

La seconda ragione presenta il senso ecumenico della comunione, perché deriva 
dai sempre più pressanti richiami della Chiesa a privilegiare i poveri, come, ad 
esempio, la "Populorum progressio", la "Sollicitudo rei socialis”, la "Redemptoris 
missio”, fatti propri dalla Chiesa italiana con un preciso progetto nel documento 
sugli orientamenti pastorali per gli anni ’90 "Evangelizzazione e testimonianza della 
Carità”. Il documento chiama le Chiese italiane nel prossimo decennio all’arduo 
compito di « rifare il tessuto sociale e cristiano del nostro Paese », e quindi a rifor­
marsi sul fondamento della Carità, riposta al centro della vita cristiana e al 
vertice degli interessi pastorali. Le Chiese sono impegnate a fare autocritica, a non 
limitare la Carità alle opere di misericordia ma ad estenderla all’azione politica. 
Sono invitate a non mettere in alternativa Carità e giustizia. In modo tutto parti­
colare poi, per quanto concerne l’amore preferenziale per i poveri, le Chiese sono 
avvertite di non degradarlo a beneficenza occasionale, perché la Carità è Dio, Padre 
e Figlio e Spirito Santo, che nella croce di Cristo e nello Spirito Santo si dona 
alla Chiesa come Amore. Perciò nella Chiesa la Carità è tutto: rivelazione di Dio, 
Vangelo, grazia, Eucaristia, vita, salvezza.



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 361

Il progetto pastorale della Chiesa italiana, introduce la terza ragione della scelta 
del tema, quella preminente: la necessità inderogabile per la Chiesa e, nella Chiesa, 
per tutti di confrontarsi con Cristo al fine di verificare l’autenticità della prassi 
della Carità sul registro della Croce, vale a dire, più concretamente, sui parametri 
dell’Amore verso i poveri (Gv 13-17; 1 Gv 3; Gc 2).

Significato e finalità
Le motivazioni chiariscono anche il significato del tema, perché evidenziano che, 

nel confronto tra le "nostre opere e la gloria di Dio", l’intenzionalità mira all’Amore 
divino, quindi tende a promuovere un’educazione alla Carità che spinga ad una 
riedificazione delle nostre Chiese sul fondamento dell’Amore di Cristo per i poveri.

« L’evangelizzazione e la testimonianza della carità esigono oggi, come primo 
passo da compiere, la crescita di una comunità cristiana che manifesti in se stessa, 
con la vita e le opere, il Vangelo della Carità. È vero, infatti, che sentiamo urgente 
rivitalizzare il tessuto sociale del nostro Paese, con lo sguardo rivolto a tutta 
l’umanità: ma ciò ha come condizione ”che si rifaccia il tessuto cristiano delle 
stesse comunità ecclesiali”. Se il sale diventa insipido, con che cosa infatti lo si 
potrà rendere salato? (Mt 5, 13). La rievangelizzazione delle nostre comunità è, 
in questo senso, una dimensione permanente e prioritaria della vita cristiana del 
nostro tempo. Del resto la Carità, prima di definire 1’ "agire” della Chiesa, ne 
definisce 1’ "essere” profondo.

Ciascuno, secondo il proprio ministero e il dono dello Spirito ricevuto, deve 
sentirsi impegnato in prima persona a edificare la comunità nell’amore di Cristo, 
partecipando con piena corresponsabilità alla sua vita e alla sua missione: noi 
Vescovi, presidenti della Carità nelle Chiese particolari che ci sono affidate, in 
intima comunione con la cattedra di Pietro che presiede all’assemblea universale 
della Carità, i sacerdoti, corresponsabili della nostra Carità pastorale e chiamati a 
crescere nella fraternità e nella comunione di vita per essere vincolo di unità del 
Popolo di Dio, e i diaconi, segno della Chiesa che serve in mezzo ai fratelli, al 
cammino dei quali intendiamo offrire speciale attenzione nei prossimi anni; i reli­
giosi e le religiose, scelti da Cristo per far risplendere agli occhi di tutti la comune 
vocazione alla "perfezione della Carità”; i fedeli laici, che fanno del comandamento 
nuovo di Cristo "la legge della trasformazione del mondo”, e le donne in parti­
colare: fin dall’origine della Chiesa esse sono state partecipi e protagoniste nei vari 
campi di apostolato; oggi il loro contributo alla missione della Chiesa diviene ancora 
più necessario e prezioso, "di fronte all’urgenza di una 'nuova evangelizzazione’ e 
di una maggiore 'umanizzazione’ delle relazioni sociali" » (Evangelizzazione e testi­
monianza della Carità, n. 26).

1 II Dio dell’alleanza cerca la sua gloria nel salvare e nel risollevare il suo popolo 
dalla sventura. La sua gloria è l’onnipotenza divina che manifesta il suo Amore 
infinito e fedele fino alla morte con gesti clamorosi. « Quando Tahvè ricostruirà 
Sion, lo si vedrà nella sua gloria» (Sai 102, 17; cfr. Es 29, 46; 39, 21-29). La 
gloria divina corrisponde dunque all’Amore che compie opere meravigliose per 
imporsi all’uomo (cfr. Sai 97, 6; Is 60, 3; 66, 18 ss.).

La massima manifestazione della gloria di Dio è anche l’opera più meravi­
gliosa del suo Amore paterno, Gesù Cristo: « Signore della gloria » (1 Cor 2, 8):



362 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

« Tu sei il mio servo, in te io rivelerò la mia gloria » (Is 49, 3; cfr. Ef 1, 3; Tt 2, 
13 ss.). Nelle opere di Gesù il Padre compie le sue opere e rivela la sua gloria (cfr. 
Gv 11, 4; 14, 10), cioè il suo Amore. Perciò la gloria di Dio risplende soprattutto 
nella passione, la più grande teofania dell’Amore divino, perché Gesù si « consa­
cra » alla morte (Gv 17, 19) in obbedienza al Padre (Gv 14, 31) e fa dono della 
sua vita (Gv 10, 18) per amore verso i suoi (Gv 13, 1).

Dal Cristo risorto la gloria di Dio si riflette sulla Chiesa con l’effusione dello 
Spirito Santo (1 Gv 5, 7) per trasformare i credenti ad immagine del Figlio « di 
gloria in gloria » (cfr. 2 Cor 3, 18; Col 1, 10 ss.; 2 Ts 1, 12). La Chiesa è il popolo 
che Cristo si è acquistato a lode della sua gloria (cfr. Ef 1, 14; 3, 21). Per questo 
« Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla santa, purifi­
candola per mezzo del lavacro dell’acqua accompagnato dalla parola, al fine di farsi 
comparire davanti la sua Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché 
di simile, ma santa e immacolata » (Ef 5, 25-27). Gloria della Chiesa sono dunque 
le opere dell’Amore divino, « che Dio ha preparato in anticipo, affinché noi le 
pratichiamo » (Ef 2, 10).

Nella Chiesa, gloria di Dio diventano quei fedeli che compiono, come Cristo, 
le opere dell’Amore per cui gli altri « vedendo le loro opere buone rendano gloria 
al Padre che è nei cieli » (Mt 5, 16). Esempi luminosi ne sono il martire che dà la 
vita per amore (cfr. Gv 15, 13) ed il ricco che si fa povero per amore ( Gc 1, 9).

I testi ispirati impongono un dato incontrovertibile: la gloria di Dio corri­
sponde sempre alle opere della Carità, quando queste dimostrano che l’Amore 
divino opera per trasformare la vita delle persone. Allora diventano teofanie. In 
forma descrittiva il documento Evangelizzazione e testimonianza della Carità ne 
individua alcune proprietà essenziali: pubblicità, trasparenza, gratuità, concretezza 
e quotidianità (cfr. nn. 21-23). In sintesi, si può asserire che gloria di Dio sono 
quelle manifestazioni di amore, nelle opere di Carità, che fanno sentire ai poveri 
di essere prediletti da Dio (cfr. Ivi, n. 25; 1 Gv 4, 12-13). S. Agostino traduce 
la medesima verità in modo lapidario: « Se vedi la Carità, vedi la Trinità » (De 
Trinitate 8, 8, 12). Perciò la vera Chiesa ha sempre cercato la sua gloria nella Carità 
verso i poveri.

Nella contemplazione e nell’esperienza di questo mistero, la Chiesa torinese 
ha un cuore antico a garanzia di un glorioso futuro. Basti pensare alle sue glorie 
ancora tanto vicine a noi come i grandi maestri di Carità: dal Cafasso al Cotto- 
lengo, a Don Bosco, alla Marchesa di Barolo e a tanti altri sino a Pier Giorgio Fras- 
sati. Onorarne la memoria, comporta però l’impegno a superarne le imprese.

Interlocutori

Il senso del tema configura anche gli interlocutori.
All’interno della Chiesa, il discorso si rivolge a tutti (cfr. Evangelizzazione e 

testimonianza della Carità, n. 26), sia pure a titolo diverso, perché ognuno impari 
a pensare la Carità « in grande » (cfr. Ivi, n. 37). In quest’ambito, più direttamente 
vengono coinvolti coloro che sono portatori di particolari carismi per i ministeri 
della Carità come i religiosi (cfr. Ivi, nn. 29 e 48) e tutto il mondo del volontariato, 
affinché abbiano il coraggio della radicalità nella testimonianza della Carità in ogni



Documentazione - 11 Giornata diocesana della Caritas 363

sfera della vita (cfr. Ivi, nn. 37 ss.).
Fuori dalla Chiesa, il discorso dovrebbe colpire l’interesse di tutti, non sol­

tanto per il bisogno di amare e di essere amati, che costituisce l’esigenza fonda­
mentale di ogni uomo, ma perché, come la Carità esige che la Chiesa dia testimo­
nianza credibile (cfr. Ivi, n. 27), così consegna a tutti il diritto di pretendere dalla 
Chiesa l’eroismo nella testimonianza della Carità verso i poveri (cfr. Ivi, n. 39), 
concretizzato in gesti improntati alla sovrabbondanza (cfr. Ivi, nn. 22-24).

Però, gli interlocutori più direttamente provocati sono i poveri: coloro cioè 
che hanno bisogno di un amore più grande, ai quali va confermata con i fatti 
l’assicurazione: « Dio ti ama, Cristo è venuto per te, per te Cristo è via, verità 
e vita » (cfr. Ivi, n. 25), perché in questo senso sono anche i nostri giudici (Mt 25).

Obiettivi

Il tema ripropone all’attenzione di tutti anche ('identità e le relative funzioni 
della Caritas diocesana. La Caritas non è la Carità; per la Carità non è la Chiesa, 
nella Chiesa non è l’Autorità, dalla Chiesa ha però ricevuto speciali responsabilità. 
Tener presente tutto questo diventa importante per non affidare alla Caritas: 
— supplenze indebite, 
- deleghe pretestuose, 
— mediazioni improprie.

Meditare insieme sulle competenze della Caritas, diviene poi addirittura neces­
sario per non sottrarsi a quella funzione ministeriale che la Chiesa attribuisce alla 
Caritas nella pedagogia della testimonianza della Carità in forme consone ai tempi 
e ai bisogni.

« Il nostro sostegno in questo senso va anzitutto alla Caritas italiana, che 
la nostra Conferenza Episcopale ”ha istituito come suo organismo pastorale al 
fine di promuovere... la testimonianza della carità della comunità ecclesiale, in 
forme consone ai tempi e ai bisogni”. Per realizzare efficacemente questo obiettivo, 
auspichiamo che le Caritas diocesane incoraggino e sostengano le varie e benemerite 
espressioni del servizio caritativo — alle quali va pure il nostro cordiale plauso 
e riconoscimento — e ne curino il coordinamento. Evidenzino inoltre la loro "pre­
valente funzione pedagogica” promuovendo e attivando, nel corso di questo decen­
nio, la Caritas parrocchiale in ogni comunità » (Ivi, n. 48).

Come organismo pastorale della Chiesa, con prevalente funzione pedagogica, 
la Caritas diocesana deve farsi centro di risonanza della migliore coscienza della 
comunità cristiana, tesa all’ascolto della Parola di Dio nel grido dei poveri, per una 
cultura della Carità che trovi significatività piena nel linguaggio della comunica­
zione quotidiana e forma nell’organizzazione dell’azione. La Caritas deve quindi 
entrare in dialogo e far lievitare l’intera società, espletando le quattro principali 
funzioni che la Chiesa le assegna:
- animazione culturale,
- sensibilizzazione delle coscienze per il discernimento della Parola di Dio nei 

poveri,
- promozione di una pedagogia per l’educazione alla carità, 
- organizzazione delle risorse e pronto intervento.



364 Documentazione - // Giornata diocesana della Caritas

I - ANIMAZIONE CULTURALE

Comunque si possa intendere, in questo contesto l’animazione culturale viene 
fatta propria dalla Caritas nel senso del Vaticano II (Gaudium et spes, 44), quando 
parla di uno « scambio vitale tra la Chiesa e le diverse culture dei popoli », ossia 
di una pedagogia per « l’interazione dialettica tra Chiesa e cultura, nel senso di un 
processo dinamico per cui Chiesa e cultura restano aperte all’arricchimento reci­
proco ».

Nel processo di interazione, lo scambio vitale non comporta però adattamento 
reciproco, come se valori evangelici e valori culturali stessero alla pari. Nel caso 
si avrebbe soltanto acculturazione, cioè adattamento o adeguamento di una parte 
all’altra. Per evitare questo pericolo, il Sinodo straordinario dei Vescovi del 1985 
precisa l’idea di inculturazione, quale intima trasformazione degli autentici valori 
culturali mediante l’integrazione del Cristianesimo ed il suo radicamento nelle varie 
culture umane. In questo senso 1’ "Evangelii nuntiandi” considera 1’inculturazione 
il terreno ideale per l’evangelizzazione: « occorre evangelizzare non in maniera 
decorativa, ... ma in maniera vitale, in profondità e fino alle radici, la cultura e le 
culture dell’uomo » (n. 20).

Quanto al senso di « evangelizzare le culture », la stessa "Evangelii nuntiandi” 
spiega: « Le Chiese particolari profondamente amalgamate non solo con le persone, 
ma anche con le aspirazioni, le ricchezze e i limiti, i modi di pregare, di amare, di 
considerare la vita e il suo mondo, che contrassegnano un determinato ambito 
umano, hanno il compito di assimilare l’essenziale del messaggio evangelico, di tra­
sfonderlo, senza la minima alterazione della sua verità fondamentale, nel linguaggio 
compreso da questi uomini e quindi annunziarlo nel medesimo linguaggio » (n. 63). 
In altri termini, è questo il senso dell introduzione al testo di "Evangelizzazione 
e testimonianza della Carità”, quando alle sfide culturali di oggi e di domani pre­
senta come unica risposta convincente «il Vangelo della Carità» (nn. 3-11), però 
incarnato nella "testimonianza” delle opere, perché unica forma di inculturazione 
efficace.

Per rivitalizzare l’inculturazione tra le nostre Chiese e la società attuale, allo 
scopo di meglio predisporre il campo del "Vangelo della Carità” che privilegia 
i poveri e tenuto conto che i poveri sono di tutti, la Caritas torinese chiama a 
raccolta tutte le forze più responsabili della Chiesa e del mondo laico, perché si 
fermino, entrino in dialogo, e, come nella parabola del Samaritano, si carichino 
delle loro responsabilità. Devono trovare il coraggio di guardare insieme la tristezza 
della nostra situazione culturale, per non cedere alla tentazione di volgere lo sguardo 
altrove o passare oltre alla svelta, seppellendo nel rimosso le immagini più crude, 
come può capitare agli incroci stradali quando nugoli di immigrati ci tendono la 
mano.

La Caritas, come deve spesso far vedere la Chiesa anche a chi non vuol vederla, 
così deve mostrare a tutti la miseria del mondo ed in essa scovare i poveri per 
togliere via nei loro confronti una serie di scandali:

- l’indifferenza e l’insensibilità,
- l’individualismo e l’egoismo,



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 365

— la cultura dei ghetti,
— il tradizionalismo,
- il razzismo,
— il fanatismo religioso,
- la superficialità,
- l’improvvisazione,
- le paure,
- i pregiudizi,
— ecc.
Si può sintetizzare tutta la serie di fattori da rimuovere nella mentalità che 

tende ad emarginare i poveri. Per "vedere” i poveri bisogna però guardarli con 
lo sguardo di Cristo che spira amore da cuore a cuore, si concentra sui più brutti 
ed è taumaturgico. Don Mazzolari ammoniva: « Chi ha molta carità vede molti 
poveri, chi ha poca carità vede pochi poveri, chi non ha carità non vede poveri ». 
San Vincenzo, più paradossalmente, ricordava che soltanto la Carità mostra nei 
poveri la bellezza di Cristo e intendeva dire che soltanto la Carità dimostra ai 
poveri la bellezza di Cristo.

La realtà da osservare per scoprire i poveri è nuova e tragica per tutti. II 
nostro mondo sta cambiando nel corso di una evoluzione rapida e travolgente che 
supera ogni idea di Stato persino di Continente verso forme universalistiche. Nasce 
una nuova "identità” soprannazionalistica, per cui non è più possibile identificare 
lo Stato sociale con quello nazionale. Prepotente e urgente si fa il bisogno del rico­
noscimento dei diritti umani per tutti e ovunque.

Sta formandosi una società diversa, su basi pluralistiche, a partire dal rico­
noscimento dei diritti dell’identità culturale. Cambia il senso della parola "citta­
dinanza” con la necessità della ridistribuzione della ricchezza e leggi differenziate. 
La società si presenta sempre meno piramidale, strutturata da nuove forme di orga­
nizzazione sociale, dipendenti da fattori come la mondanizzazione dell’economia, un 
esasperato individualismo, la comunicazione di massa.

C’è il superamento delle frontiere etniche e lo sgretolamento delle apparte­
nenze simboliche. Nasce il problema del rapporto tra morale e identità collettiva, 
che non può essere regolato in base al sentimento di appartenenza naturale. Ne 
deriva la necessità di imparare a vivere senza certezze nazionali, senza garanzie 
dovute a conquiste territoriali, senza difese nei confronti dell’estraneo. Ognuno 
ormai gioca il ruolo dell’estraneo nei confronti dell’altro.

Movente di questo "terremoto” universale, la nuova immigrazione di massa 
che non si inquadra più nei processi migratori passati. Nuova, non soltanto per 
l’enormità delle masse umane in movimento, ma perché destinata a durare e a 
ridisegnare la mappa dei Continenti ed in essi delle culture e delle religioni in 
guanto non più transitoria, arrestabile, reversibile. Per cui si va inevitabilmente 
verso una crisi multipla impensabile: sociale, economica, culturale, politica, religiosa.

Si pensi soltanto al caso attuale dell’Europa. Secondo recenti sondaggi (ma le 
statistiche a riguardo sono tutte approssimative per difetto) pare che soltanto il 
numero degli immigrati di colore abbia raggiunto i quindici milioni di cui sei 
di musulmani. Insieme a questi un altro esercito, ancor più numeroso, di milioni 
di immigrati preme alla frontiera dell’Europa dall’Est e dal Sud. Se ne aspettano



366 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

per i prossimi anni sino a cinquanta milioni soltanto dall’Africa (cfr. La Stampa, 
20 febbraio 1991). Sembra di essere ritornati ai tempi della fine dell’Impero 
Romano. Reggerà la nostra società? Come reagirà?

Intanto però, in questo contesto, i nuovi venuti restano emarginati. Le stesse 
categorie in uso per denominarli denunciano estraneità ed ostilità: extraeuropei, 
terzomondiali, neri, immigrati, ecc. ... Senza riconoscimento di diritti umani, eccetto 
quello alla strada, e senza diritti civili, se non per eccezioni, costoro restano gli 
ultimi, i più indifesi, i reietti e i maledetti, sfruttati e rifiutati. Agli occhi dei più, 
rappresentano la grande minaccia per la stabilità della nostra società, perciò ci si 
accorge di loro soltanto quando si scatena la violenza.

Questa situazione si complica ulteriormente e inestricabilmente, sino a compro­
mettere ogni ipotesi di soluzione, per l’apporto culturale delle prevalenti masse 
musulmane con una forte spinta all’islamizzazione della cultura occidentale. Per 
di più nel contesto dell’immigrazione musulmana, l'Islam si presenta diviso: per 
nazionalità, per religiosità, per il modo stesso di vivere la religione (c’è per esempio 
un Islam di convertiti). Si tratta fondamentalmente del non risolto rapporto fra 
religione e società civile.

La questione è aggravata dal fatto che la religione diventa un elemento di difesa 
dell’identità culturale. In questo senso anche in Italia incominciano ad emergere 
precise richieste di carattere religioso, come ad esempio: luoghi di culto, rispetto 
nelle mense aziendali dei rituali che regolano l’aiimentazione, insegnamento reli­
gioso nelle scuole, ecc.

Le previsioni sull’evoluzione del fenomeno concordano sull’aumento delle pre­
senze, sulla inevitabilità delle strumentalizzazioni politiche, sul rischio di conflitti 
religiosi, su numerose conversioni di cattolici all'Islam e persino sull’ipotesi della 
nascita in Europa di un Islam nuovo, modernizzato. Si dice che, per una convi­
venza dialogica, sembra necessario smantellare ogni integralismo e ogni intolleranza 
per costruire una nuova "laicità”, nel senso di una società ”transculturale”, ossia 
diversa da quella maturata in Europa nel clima dell’anticlericalismo. Tutti però 
riconoscono che, in primo luogo, occorre superare ogni forma di razzismo per debel­
lare la cultura del colonialismo. Il razzismo si è presentato come difensore del­
l’Occidente, strumentalizzando con varie accuse gli immigrati e respingendoli verso 
l’arretratezza e l’inferiorità. In Occidente, il razzismo si è camuffato addirittura 
come difensore dell’identità religiosa. Da quando i musulmani sono usciti in pub­
blico con il loro culto, il razzismo ha preteso da loro una religiosità esclusiva- 
mente privata. Rari i casi di reciproca accettazione serena. Eppure la cultura 
è una realtà che per funzionare non può essere divisa e relativizzata.

Finché i musulmani saranno condannati ad una condizione di inferiorità sociale 
la loro appartenenza sarà per un altro mondo, estraneo, straniero, ma anche ostile 
e per di più ostentato. Inevitabilmente, come è sempre accaduto, la religione sarà 
etnicizzata per un supporto alla nazionalità e quindi per la difesa rigida della 
propria appartenenza e il ricupero di essa qualora fosse stata persa. Quando l’Islam 
si sente rifiutato, diventa Islamismo (nazionalismo) con ostentazione ed aggressività.

Comunque, sulle previsioni dei cambiamenti culturali non ci sono garanzie, né 
modelli, perché ci si trova di fronte ad una struttura sacralizzata di difficilissima 
trasformazione. In ogni caso, anche nella collaborazione per l’inculturazione, ogni



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 367

cambiamento potrà avvenire soltanto in condizioni di parità, specialmente di parità 
di competenze. Quindi 1’ "integrazione” delle culture (non certamente come assi­
milazione) sarà sempre difficile e lunghissima perché i soggetti in dialogo, che hanno 
una diversa identità culturale, non possono alienare la loro alterità, rinuncerebbero 
a se stessi. I conflitti saranno inevitabili, dunque anche le cautele, le ricerche, i 
riconoscimenti reciproci diventeranno indispensabili.

L’Italia è stata investita in ritardo dal fenomeno immigrazione con forme 
anomale, ma con effetti ugualmente dirompenti. Per esempio, insieme ad un elevato 
tasso femminile di provenienza cattolica si registra in maggioranza una massa di 
uomini provenienti dall’Africa musulmana del Nord, dove la popolazione è aumen­
tata dieci volte di più che in Italia negli ultimi dieci anni e dove nel 2000 supererà 
(pare) quella dell’Europa. Non basterà più chiudere le frontiere schierando gli eser­
citi. Anche in Italia la comunità islamica presenta ormai, nel contesto dell’emigra­
zione mondiale, i medesimi problemi che presenta nel resto dell’Europa.

La situazione a Torino e provincia non è molto diversa. Forse è più complessa 
che altrove per la varietà delle provenienze. L’Islam si presenta maggioritario e 
quanto mai frazionato. Inoltre per l’aspetto religioso non è tutta l’emigrazione. 
Torino ospita una varietà di confessioni cristiane e non cristiane:

— sette, 
— ortodossi, 
— copti, 
- drusi, 
- induisti, 
- buddisti, 
- scintoisti, 
- sincretisti, 
- ecc.
Il censimento del fenomeno è ancora tutto da fare, perché si tratta di un 

continente sommerso, che ormai farà parte del nostro mondo per sempre: il grande 
continente dei più poveri.

Come reagire?
Una prima esigenza è quella di prendere "coscienza”:

1. che non si tratta più di una "questione privata” soltanto,
2. che non è più un problema assistenziale,
3. ma che è una questione preminentemente politica,
4. che nella questione politica il problema religioso non è secondario,
5. che perciò la Chiesa deve impegnarsi per la soluzione del problema politico, 

sia pure senza « fare la politica dei politici » (cfr. Redemptoris Missio, nn. 37-40). 
La Chiesa sembra ritrovarsi oggi, in modo nuovo e per ragioni diverse, nella 

medesima condizione di certi momenti storici quando venne chiamata a far lievitare 
tutta la cultura occidentale. In dimensione politica l’azione della Chiesa deve 
mirare all’inculturazione per contribuire al migliore sviluppo di ogni uomo mediante 
l’educazione delle coscienze (cfr. Ivi, n. 58) alla piena solidarietà tra i popoli ed 
individui (cfr. "Uomini di culture diverse: dal conflitto alla solidarietà”-, "Solli­
citudo rei socialis”, nn. 39-40). Per questo contributo la Chiesa non può però 
« offrire soluzioni tecniche ». Ha un unico strumento, ma decisivo di natura trans-



368 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 

culturale, che diventa una vera forza salvifica: « la sua dottrina sociale ». La Chiesa 
deve avvalersene in qualità di « esperta in umanità » (cfr. Sollicitudo rei socialis, 
41), per aprirsi «ad una opzione preferenziale per i poveri», «in prospettiva 
internazionale » (cfr. Ivi, nn. 41-45).

In quest’ambito la Chiesa ha la funzione insostituibile dell’educatore disinte­
ressato che deve trasmettere in modo oggettivo la grande risorsa chiarificatrice 
del "sapere” che non promuove soltanto la difesa dei singoli e dei popoli, ma 
alimenta il riconoscimento dell’identità collettiva.

L’altra esigenza fondamentale è quella di rendersi conto che, proprio nei con­
fronti del pianeta immigrazione, compito specifico e preminente della Chiesa resta 
1’ "evangelizzazione” per due ragioni fondamentali.

La Chiesa non può venir meno alla sua missione di « Sacramento dell’unità con 
Dio e della comunione tra gli uomini » (cfr. Lumen gentium, 1)), ed, in essa, non 
può tradire la sua fedeltà a Cristo, ossia il movente della sua missione: l’Amore 
divino che privilegia gli ultimi (cfr. Redemptoris Missio, n. 60). La fedeltà a Cristo 
impegna però la Chiesa al rigore della scelta della forma: la testimonianza eroica 
della Carità, l’espressione più immediata, più universale e più convincente della 
Parola di Dio in ogni cultura, l’unica veramente efficace.

Le nostre Chiese. Nella grave crisi di identità culturale, le nostre Chiese sono 
urgentemente chiamate ad uscire dal loro secolare "tradizionalismo” per dilatare lo 
sguardo sul mondo intero, "familiarizzarsi” con la presenza di gente "diversa” e 
prepararsi in molti casi a divenire presto "minoranza” sul territorio.

L’apertura trascende ormai, anche se non la esclude, la stessa preoccupazione 
per gravi problemi particolari, come quello dei matrimoni misti, della libertà reli­
giosa, delle festività, dell’educazione religiosa, per investire lo "spirito” stesso 
dell’interpretazione della funzione salvifica della Chiesa particolare. Le nostre 
comunità ecclesiali son chiamate a riscoprire la loro identità in dimensione ecu­
menica ed in essa a darsi una struttura missionaria.

In questo senso preciso devono però innanzi tutto ” rievangelizzare” se stesse. 
Non si tratta unicamente di aggiornare qualche capitolo della teologia come quello 
relativo alla Chiesa locale, ma di un problema ben più grave. Le nostre Chiese 
devono mettere in questione la loro stessa "religiosità” per verificarne l’autenticità 
del rapporto con la fede in Gesù Cristo.

Le accuse più insistenti denunciano progressivo invecchiamento, appiattimento 
della spirituailtà, perdurare di un’eccessiva clericalizzazione. Prenderne atto e 
lasciarsi "giudicare” dai poveri non sarà fuorviante.

Il - SENSIBILIZZAZIONE PER LA RIPRESA, L’ASCOLTO 
E L’ANNUNCIO DELLA PAROLA DI DIO

Non ci può essere "evangelizzazione” autentica ed efficace senza una "celebra­
zione adeguata della Parola di Dio, che apra i cuori al dono dell’Amore infinito e 
quindi non senza Carità, perché soltanto l’Amore dona la piena intelligenza di sé 
e la forza di amare. Proprio in dipendenza da questa esigenza, la Caritas deve



Documentazione ■ Il Giornata diocesana della Caritas 369

svolgere una funzione critica con un continuo richiamo al mistero dell’Incarna- 
zione per una interpretazione ed un annuncio della Parola di Dio sempre meglio 
fedeli alla forma storica della presenza e dell’azione di Dio ”nel” e ”per” l’uomo. 
Lo scopo resta quello di liberare l’evangelizzazione dai limiti dell’astrattezza, del 
letteralismo e del tecnicismo per configurarla nella Carità, come vuole la Chiesa. 
Perciò la Caritas deve continuamente provocare l’intelligenza della fede a riflettere 
sull’aspetto più originale e misconosciuto, ma anche più meraviglioso della rivela­
zione cristiana: in Cristo la Carità è ”ipostatica” come l’essere di Gesù, è realtà 
divina in forma umana, ha il volto di Dio e dell’ultimo uomo.

1. La Carità ha il volto di Dio
(cfr. Evangelizzazione e testimonianza della carità, n. 22)

La Carità è Dio:
- la comunione personale tra il Padre e il Figlio e lo Spirito Santo,
— il dono di Dio,
— il suo Cristo,
— la sua Chiesa,
— l’Eucaristia in atto,
— la legge della vita cristiana,
- la rivelazione dell’amore divino,
— la salvezza e il Regno di Dio,
— la gloria di Dio (cfr. Ivi, nn. 12-24).
Questa prospettiva nella contemplazione del mistero della Carità non apre 

soltanto orizzonti sconfinati alla meditazione, opera sconvolgimenti tremendi nei 
confronti di certe ottusità, pigrizie, superficialità, tradizionalismi e devozioni delle 
nostre Chiese.

a) Costringe innanzi tutto a configurare la Carità a partire da Dio e non dal 
bisogno, dalla sofferenza o dalla generosità. Abbiamo urgente necessità di una teo­
logia veramente vitale della Carità che la conformi nella sua vera identità, che le 
riconosca il "primato”, che non la riduca più semplicemente a virtù; diversamente 
l’etica persisterà nell’opporre carità e giustizia e la pia devozione si accontenterà 
dell’elemosina. Una teologia veramente vitale per la comunità cristiana non può 
cadere dall’alto; nasce dall’esperienza vissuta della realtà che costringe il pensiero 
a riconoscere il mistero; scaturisce sempre dalla fatica dell’impegno della comunità 
nella sequela. Potrà anche sembrare povera, sarà pur sempre forte, mai "debole”.

b) Se la Carità è Dio e, in lui, è Trinità ed economia salvifica, allora quando 
nella Chiesa viene meno la Carità bisogna avere quel minimo di coerenza per denun­
ciare l’ateismo più radicale e non semplicemente una mancanza di generosità più 
o meno grave. La Carità non ammette compromessi e, propriamente, neppure il 
"magis” e il "minus”, o c’è o non c’è. Però quando c’è veramente, allora fa 
vedere Dio.

c) Per una evangelizzazione alla Carità abbiamo dunque bisogno di rifondare 
le nostre Chiese sul fondamento della Carità cioè sul principio Amore (cfr. Ivi, nn. 
26-27)! Questo criterio introduce però il problema dell’appartenenza. La parteci-



570 Documentazione - li Giornata diocesana della Caritas

pazione alla vita della Chiesa non può più essere verificata soltanto in base al 
"credo”, cioè all’adesione mentale a formulazioni dogmatiche, o alla semplice 
frequenza liturgica, ma deve essere "testimoniata” nella prassi della Carità con 
le opere di misericordia.

2. La Carità ha il volto dei poveri e tra loro presenta il viso dell’ultimo

L’intera storia della rivelazione, e in . forma tutta speciale l’esistenza storica 
di Gesù Cristo, sta a dimostrare in modo inequivocabile che l’Amore infinito privi­
legia i poveri a cominciare dagli ultimi (cfr. Le 6, 20). Nei loro confronti Dio 
prende l’iniziativa liberamente, gratuitamente, irrevocabilmente, per farsi amare, 
perciò si presenta con i tratti del loro volto che coincidono con quelli del Crocifisso 
(cfr. 1 Cor 1, 17-25). Dio privilegia i poveri e gli oppressi non perché sono religiosi, 
buoni, migliori degli altri, ma soltanto perché, nel bisogno, mancano di quello 
che hanno gli altri. Si chiamano orfano, vedova, straniero, prigioniero, affamato, ecc.

Chi vuol partecipare alla salvezza, ossia chi vuol veramente essere amato da 
Dio — e forse bisognerebbe dire: « Chi vuol sentirsi amato da Dio » — deve 
amare i poveri come Dio li ama, di predilezione, gratuitamente, incondizionatamente.

Le conseguenze di questo secondo aspetto del mistero della Carità risultano 
ancora più tremende nei confronti di ogni forma di mentalità antievangelica.

a) Non si può avere conoscenza autentica, cioè conforme alla rivelazione 
cristiana, e quindi non si può neppure pretendere di parlare in modo significativo 
di Dio, di Cristo, della Chiesa, ecc., se non si guardano in faccia i poveri e nel 
loro volto non si riconosce e onora quello di Cristo, ossia se non si amano.

Amare i poveri?... che significa?... è possibile?... è facile?... Il Vangelo spazza 
via ogni interrogativo con un imperativo categorico così parafrasabile: « Fatti 
prossimo e ama il prossimo come te stesso », aggiungendo una indicazione pratica: 
« Non fare agli altri quello che non vuoi sia fatto a te », il che comporta, per 
l’aspetto positivo: « Fai agli altri quello che vuoi sia fatto a te ». A questo punto 
però ritorna un altro interrogativo tormentoso: « Chi di noi può ancora annun­
ciare il Vangelo? ». San Vincenzo insegnava che la soluzione del problema sta nel 
farsi perdonare e farsi amare dai poveri.

b) I poveri non possono essere soltanto oggetto della nostra Carità, in quanto 
non si tratta semplicemente di fare qualcosa per loro, fosse pure per garantire 
loro diritti, valori o beni importanti. I poveri diventano il soggetto della nostra 
Carità, perché, in quanto ci provocano ad amarli come Dio li ama, ci svelano e 
ci fanno sperimentare Dio com’è in realtà: Amore di benevolenza.

Pertanto diventano per tutti rivelazione di Dio, criterio sicuro per l’interpre­
tazione della Parola di Dio, nostri evangelizzatori, nostri educatori alla sequela 
di Cristo. Chi nutrisse qualche perplessità vada a leggere ai poveri certe pagine del 
Vangelo. Da non dimenticare poi che i poveri sono salvezza per tutti. Dio salva 
a partire da loro. L’esempio stesso di Maria SS. insegna (cfr. Le 1, 46-47). Ne 
prendano atto, nel mondo cristiano, certe isole religiose, magari molto devote, che 
non amano i poveri, ne hanno paura, li schivano, li accusano.

c) Dunque i poveri non possono restare ai margini dell’attività pastorale, 
neanche basterebbe che ne divenissero un settore privilegiato. Vanno posti al



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 371

centro, criterio e regola di ogni aspetto dell’attività religiosa: dalla lettura della 
Bibbia, alle celebrazioni liturgiche, alla catechesi.

In definitiva, tutte le conclusioni per una rivoluzione di mentalità sull’evange­
lizzazione, che si possono derivare dalla contemplazione in Cristo del mistero della 
Carità, convergono sulla necessità di una radicale conversione ai poveri e sul suo 
significato per essere convertiti, cioè conformati a Cristo e, quindi, divenire testi­
moni eloquenti e credibili del suo Vangelo. In questa prospettiva, "convertirsi ai 
poveri” non può avere altro significato che ”farsi poveri” per amore. Come? In 
che misura? Cristo nei poveri non impone a tutti la medesima misura, come non 
chiede a tutti le medesime cose: a chi il tempo libero, a chi il tempo pieno, a chi 
la salute, a chi persino la vita. Certamente però in un mondo di poveri pretende 
il medesimo significato per tutti: la rinuncia alla ricchezza.

In una società, esasperata dalla cultura del mito della ricchezza incondizionata 
e illimitata, bisognerebbe che le nostre Chiese, se proprio non hanno il coraggio 
di inquietare i troppi troppo ricchi con i « guai a voi » del Vangelo, avessero 
almeno l’umiltà di consolare i poveri nello spirito delle Beatitudini.

Per evitare lo scandalo, in questa forma di evangelizzazione, bisogna però aver 
fatto definitivamente la scelta dei poveri. Per arrivare a tanto non ci sono che due 
vie: il miracolo di una conversione straordinaria, dono eccezionale della grazia 
di Cristo alla sua Chiesa, un evento che possiamo soltanto invocare dalla Provvi­
denza per qualcuno, ma non per la "massa”. Non resta che un’altra possibilità: 
la via normale, aperta da Cristo a tutti, l’educazione alla Carità.

III - PROMOZIONE DI UNA PEDAGOGIA 
PER L’EDUCAZIONE ALLA CARITÀ

Quanto premesso sull’animazione culturale e sulla funzione critica per la fedeltà 
al principio Amore, introduce inevitabilmente il problema dell’educazione alla 
Carità. Perché la cultura del Vangelo della Carità « possa farsi storia in mezzo alla 
nostra gente », 1’ "Evangelizzazione e testimonianza della Carità" propone tre signi­
ficative scelte pastorali:

- l’educazione dei giovani al Vangelo della Carità,
— l’amore preferenziale per i poveri,
- la presenza responsabile dei cristiani nel sociale e nel politico (n. 43).
Nel prendere atto di questi orientamenti le nostre Chiese innanzi tutto devono 

essere "creative" per evitare il rischio di ricondurre ogni prospettiva di rinnova­
mento alla schiavitù dell’abitudinario e alla vanità dei luoghi comuni. Come sap­
piamo che l’Amore è creativo all’infinito, così tutti dobbiamo credere che ogni 
Chiesa riceve dallo Spirito Santo ricchezza di doni per l’esercizio della creatività 
nella Carità.

Per l’esercizio della creatività bisogna però saper vedere il futuro. Ora il futuro 
si scopre nel presente, osservato con lo sguardo di Cristo. Il futuro delle nostre 
Chiese è nei nostri giovani, nei nostri poveri, nella crisi della nostra società. 
I giovani, i poveri, la crisi, ci costringono a guardare avanti e ad esercitare il



372 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

carisma profetico per l’accelerazione del divenire. Ci ricordano comunque che ogni 
futuro è migliore del passato. D’altronde sarebbe perfettamente illusorio, se non 
ridicolo, pretendere di educare i giovani, procurare ai poveri una condizione mi­
gliore e promuovere una politica più giusta, senza una cultura del futuro.

Due le forme principali di ritardo nella cultura del futuro, anche per le nostre 
Chiese. La prima sta nella tendenza a chiudersi nei confini dell’ordine "melanco­
nico”, corrispondente ad uno spazio irrazionale e ad un atteggiamento di difesa 
contro forze ritenute avverse. È la spinta a mettersi al riparo da tutto ciò che può 
turbare l’ordine delle proprie abitudini, sicurezze e conquiste economiche. Questa 
patologia influenza tutte le politiche isolazioniste, il culturalismo ingenuo, le culture 
del solo particolare. La seconda forma di ritardo corrisponde allo spirito della 
società chiusa che esclude chi viene da lontano, soltanto perché è nuovo, dunque 
strano, perciò anche pericoloso. Prima di ogni altra considerazione, relativa a catti­
veria o povertà, influisce però la costatazione della novità che viene percepita 
come stranezza. Il risultato è sempre la segregazione. Per considerare quanto sia 
deleteria questa mentalità basti ricordare la previsione che nel 2000 tutti i popoli 
saranno migranti.

Da parte sua la cultura del futuro ha la sua matrice nella cura della comunione, 
tanto all’interno come all’esterno della Chiesa (cfr. Evangelizzazione e testimonianza 
della Carità, n. 29), in armonia con la funzione salvifica di questa: essere « Sacra­
mento dell’unità con Dio e della comunione tra gli uomini» (Lumen gentium, 1).

Fuori dalla premura per la comunione non sarà mai possibile
— lo slancio ecumenico,
— la pazienza del dialogo,
— la familiarità dell’accoglienza,
— il sacrificio della gratuità.
Senza il sostegno della comunione, la Chiesa non potrà mai farsi promotrice 

di quella solidarietà che deve instaurare una diversa politica per una giustizia sociale 
"mondializzata”. Almeno all’interno della Chiesa bisognerà dunque rinsaldare i 
vincoli di comunione tra i vari soggetti ecclesiali, comunità religiose comprese, 
come esige "Evangelizzazione e testimonianza della Carità" (n. 29). Ognuno è chia­
mato a collaborare ad una « pastorale organica ed unitaria sotto la guida del 
Vescovo ». Ma, prima ancora, è avvertito che deve concorrere a rifondare sotto la 
guida del Vescovo l’unità della Chiesa in tutte le sue espressioni particolari sino 
alle parrocchie sull’unico fondamento della comunione nella Carità per i poveri.

Occorre dunque rieducarsi alla comunione per educare alla Carità. Il dovere 
prioritario di ogni educatore: educarsi per educare, diventa l’imperativo categorico 
per tutti nelle nostre Chiese, ma nel senso dell’incarnazione come educarsi all’altro. 
In ognuno di noi c’è un’identità indecifrabile, costituita da una illimitata gamma 
di possibilità di realizzazione. Questa indecifrabilità viene fuori soltanto nell’in­
contro con l’altro, accettato come "altro”, vale a dire uguale e diverso, diverso 
nell’uguaglianza e uguale nella diversità. Riconoscere l’altro soltanto come "uguale” 
comporterebbe la pretesa di ridurlo come noi. Sarebbe imperialismo ideologico. 
D’altronde, accettarlo unicamente perché "diverso”, significherebbe lasciarlo in una 
condizione di inferiorità. In ogni caso il danno più grave sarebbe per l’educatore: 
resterebbe inedita la sua profonda indecifrabilità. La necessità di educarsi all’altro



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 373

comporta la condizione spirituale dell’Esodo, tipica del cristiano: « sentirci stra­
nieri in casa nostra », davanti a coloro che non possiamo né dobbiamo ridurre 
a noi stessi.

L’impegno è aggravato da una amara costatazione: manchiamo di una peda­
gogia organica a sostegno di una pastorale per l’educazione alla carità, carenza che 
rende più difficile anche elaborare un progetto ed un programma per coltivare e 
coordinare le risorse della comunità cristiana. Ecco un ambito per l’esercizio con­
creto della comunione, in cui le nostre Chiese devono concentrare la loro creatività 
per riscoprire l'arte dell’educazione alla Carità.

Di fronte a questa povertà, oltre a portare il problema all’attenzione di tutta 
la Chiesa particolare, la Caritas può soltanto suggerire alcune indicazioni che sono 
sostenute dall’esperienza vissuta dei grandi maestri e modelli nell’educazione alla 
Carità. Si tratta però semplicemente di orientamenti generici che hanno bisogno 
di essere ripresi ed adattati alla complessità delle varie situazioni con intelligenza 
e sapienza, senza alcuna pretesa di completezza o di organicità.

1. Nella Chiesa l’unico pedagogo alla Carità è lo Spirito Santo. L’educazione 
alla Carità nasce sempre da un carisma di privilegio per un ministero d’eccezione. 
Chi lo ha ricevuto non può né esimersi, né distrarsi dal suo esercizio in famiglia, 
nella scuola, in società o nella Chiesa. Molti religiosi e religiose portano al riguardo 
una pesante responsabilità.

2. La pedagogia della Carità si apprende nella contemplazione del mistero di 
Cristo sul volto degli ultimi.

3. In ogni caso, l’apprendimento ha però sempre bisogno anche dell’espe­
rienza vissuta che deriva dal contatto diretto con i poveri. Sotto questo preciso 
aspetto i poveri, gli immigrati, gli ultimi, diventano i nostri educatori alla Carità, 
i nostri evangelizzatori. Tra tutti, sono i giovani che hanno più bisogno di forti 
esperienze per scoprire una realtà che la cultura di massa tende a nascondere ai 
loro occhi.

4. Nella ricerca di relazione, per educarsi all’altro, bisogna ricominciare dagli 
ultimi, dai più emarginati, dai più fragili, dai più colpevoli con due preoccupa­
zioni principali:

— togliere, se possibile, le cause della povertà alla loro origine,
— procurare l’autosufficienza per dare la gioia dell’autopromozione.
5. Educare i poveri ad aiutare i più poveri di loro. I ricchi, finché restano tali, 

non possono essere di alcun aiuto. Quanto mai eloquente, in questo senso, la segna­
letica con la quale l’Abbé Pierre invitava nella sua comunità i diseredati: « Tu che 
soffri, chiunque tu sia, entra, dormi, mangia, riposa, riprendi coraggio, qui ti si 
ama... E vieni ad aiutare gli altri ».

6. Occorre usare il linguaggio dei gesti concreti, anche se molto semplici, 
purché familiari, perché è anche quello più immediatamente comprensivo come 
espressione di Amore. Le opere di misericordia restano l’unica forma di predica­
zione del Vangelo con cui vengono a contatto i "diversi”. Rendiamole pienamente 
significative.

7. È opportuno concentrare l’attenzione su singole persone e non disperdere 
energie soltanto in un’azione di massa, per due motivi. L’innovazione passa sempre



374 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 

inizialmente e prevalentemente attraverso individui particolarmente dotati. Ogni 
carisma configura con singolari attitudini l’identità dei soggetti.

8. Nella cura del volontariato è urgente formare un volontariato "missio­
nario” per l’evangelizzazione degli immigrati. Però con la preoccupazione di non 
farne un gruppo di supplenza, bensì di animazione per la testimonianza eroica della 
Carità (in greco: martirio).

9. Per evitare errori, torti, dimenticanze, disordini, lentezze, ecc., la Chiesa 
deve "darsi norme” e non soltanto orientamenti generici.

10. Nella carità, come non si fa mai abbastanza, così non si impara mai a 
sufficienza. Occorre sempre l’umiltà di lasciarsi mettere in discussione e ricono­
scere i propri torti senza perdere speranza e coraggio.

In questa serie di proposte, al di sopra del numero o del valore, conta il punto 
di convergenza: la necessità di fare comunione nella convivenza con i poveri per 
lasciarsi educare da loro alla Carità. Fuori da questa polarità ogni altra tensione 
risulterebbe sempre vana perché dopo tutto il problema pedagogico, anche per 
le nostre Chiese, si condensa nella fatica del comunicare, con le sue principali anti­
nomie: rumore o silenzio, giudicare o comprendere, avere o essere, segni o simboli, 
distanza o prossimità?

IV - L’ECONOMIA DELLA CARITÀ

Nell’esperienza speculare e paradigmatica della prima comunità cristiana, i 
criteri per riconoscere la maturità delle singole Chiese sembrano legati a due 
espressioni particolari della Carità:

— la generosità del soccorso ai poveri ed alle altre Chiese,
— l’invio di missionari per l’annuncio del Vangelo.
Questi due frutti di un’autentica pedagogia della Carità costituiscono anche 

quella che si può considerare una sana economia della Carità. Nessuna Chiesa ne 
può fare a meno, pena l’infantilismo, la disgregazione, l’aridità e l’anonimato nella 
testimonianza.

Allo scopo di assicurarsi una ricca economia della Carità, la Chiesa affida in 
ogni parrocchia alla premura della Caritas lo sviluppo dei due elementi che dimo­
strano la maturazione di una Comunità cristiana:

— l’organizzazione degli aiuti,
— la formazione al volontariato.
Anche sul piano economico la funzione della Caritas conserva dunque una dimen­

sione pedagogica per l’ecumenismo e la solidarietà a sostegno di una comunione 
sempre più stretta ed ampia. Prenderne atto insieme non sarà senza conseguenze 
positive. Non contribuirà soltanto a rispettare lo statuto della Caritas e a non 
strumentalizzarne l’azione per interessi esclusivamente economici. Indurrà soprat­
tutto, in sintonia con la Chiesa, a dilatare nelle coscienze la valenza e l’orizzonte 
dell’Amore del prossimo, per spingere ad estendere la Carità ad ogni essere umano, 
superando il pregiudizio che sia impossibile amare tutti.



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 375

Sul piano operativo, contribuirà a perseguire due obiettivi che la Caritas ritiene 
prioritari per l’economia della Carità a livello mondiale:

— convincere le persone che nella nostra ricchezza c’è un surplus che per giu­
stizia appartiene all’umanità intera, quindi deve essere posto immediatamente a 
disposizione dei più bisognosi;

— dimostrare ai più, soprattutto ai giovani, che nella nostra vita esiste un 
ampio spazio di tempo libero ed un cumulo di energie che non possono essere 
sfruttati esclusivamente per il piacere personale. Devono contribuire alla festa di 
tanti altri.

Battesimo e donazione di sé per la promozione degli altri non debbono essere 
separati nella vita del cristiano.

Conclusione

Alla fine della relazione sul tema: "Le nostre opere e la gloria di Dio”, la con­
clusione risulta prestabilita: per rimanere fedeli a Cristo e dar gloria a Dio, le 
nostre Chiese devono fare comunione attorno ai poveri, privilegiando gli ultimi 
arrivati, gli immigrati.

Il problema dell’evangelizzazione nel contesto dell’immigrazione selvaggia è 
divenuto ormai troppo grave e pressante.

Non può più essere lasciato all’improvvisazione ispirata dalla spontaneità del 
buon cuore.

Non può più essere affidato all’individualismo. Le iniziative private sono utili, 
vanno stimolate, ma non possono essere risolutive.

Non può neppure essere commesso al romanticismo dei gesti provocatori. Po­
trebbero riuscire controproducenti.

Occorre il concorso e la partecipazione di tutti, credenti e no, nel confronto 
e nella solidarietà per un « umanesimo planetario » (cfr. I cattolici italiani e la 
nuova giovinezza d’Europa, nn. 39 ss.).



376 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

IDEE PER UNA ADEGUATA E TEMPESTIVA 
POLITICA SOCIALE PER GLI IMMIGRATI

dott. Franco Pittau 
Caritas di Roma

Siamo stati un Paese di grandi migrazioni interne, con lo spostamento di mi­
lioni di meridionali al Nord specialmente negli anni ’60. Siamo stati anche un 
Paese di grande emigrazione all’estero (30 milioni in un secolo) e solo negli anni ’80 
il flusso annuale è sceso sotto le 100.000 unità. Eppure la società italiana si è 
scarsamente compenetrata delle esigenze di una politica della mobilità, come ricor­
dano le varie "leghe” regionali, ispirate a pregiudizi etnici, e il ritardo dei prov­
vedimenti legislativi rispetto alle attese dei 5 milioni di italiani all’estero.

Questa secolare esperienza di mobilità è di scarso aiuto, non solo perché ri­
mosso ma anche perché l’immigrazione dal Terzo Mondo è un fenomeno di segno 
nuovo. Dal punto di vista sociale viene a mancare il quadro omogeneo del conte­
sto occidentale con rilevanti differenze a livello culturale, religioso e anche giu­
ridico (Islam). Dal punto di vista occupazionale è palese lo sganciamento tra do­
manda e offerta. Nell’immediato dopoguerra i Paesi occidentali hanno sollecitato 
le migrazioni avendone bisogno per il loro sviluppo; dalla prima crisi petrolifera 
del 1973 le hanno accolte con riserva a seconda dell’andamento congiunturale; 
negli anni a noi più vicini le politiche sono diventate restrittive salvo che per 
ridotte quote di immigrati. A prescindere da queste restrizioni, dal Terzo Mondo 
si cerca di fuggire a causa delle disperate condizioni di vita e della mancanza di 
sbocchi occupazionali. I Paesi poveri non sono in grado di tenere la propria gente 
e quella ricca non è in grado di accoglierla se non in misura limitata.

Non si deve fare lo sbaglio di considerare le migrazioni la leva principale per 
la soluzione del problema occupazionale del Terzo Mondo. Innanzi tutto viene il 
problema della cooperazione allo sviluppo, rispetto al quale i Paesi ricchi hanno 
molto da rimproverarsi. In Italia abbiamo una buona legge (49/1987), che pre­
vede il protagonismo anche delle Regioni e delle organizzazioni sociali: purtroppo 
la sua applicazione non è esaltante e l’opinione pubblica risulta scarsamente sen­
sibilizzata.

La politica migratoria può essere considerata solo una leva secondaria, anche 
se in questa fase è indispensabile (un male necessario, secondo l’Enciclica "Labo­
rem exercens”). Già in difficoltà con i nostri flussi migratori, ci siamo mossi con 
ritardo a livello legislativo. A lungo l’immigrazione è rimasta solo un problema 
di polizia regolata dal Testo Unico delle Leggi di Pubblica Sicurezza del 1981. 
La prima legge occupazionale è la numero 943 del 30 dicembre 1986: non man­
cano le misure di politica sociale, lasciate però senza copertura e demandate alle 
Regioni (e al volontariato). La seconda legge è la numero 39 del 28 febbraio 1990, 
che migliora la normativa in materia di soggiorno (anche con riferimento ai rifu­
giati), in materia occupazionale (anche con riferimento al lavoro autonomo e in 
cooperativa) e di politica sociale (sussidio economico ai rifugiati, centri di prima



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 377

accoglienza, assistenza sanitaria, potenziamento degli uffici del lavoro). In que- 
st’ultima fase il Ministero per la protezione civile (ordinanza 28 dicembre 1990, 
n. 12058/FPC) ha riconosciuto che la presenza di immigrati e rifugiati ha creato 
vere e proprie situazioni di emergenza in varie Regioni d’Italia. Questo comporta, 
a livello politico, una più accorta determinazione dei flussi: le risorse per l’acco­
glienza, già insufficienti per i regolarizzati, diventano ancor più inefficaci se fram­
mentate anche tra i clandestini.

Il difficile compito della politica sociale consiste nel passare dai bisogni imme­
diati dell’emergenza alla programmazione, agendo di conseguenza sulla mentalità 
nostra e degli stessi immigrati. Molti sono i punti meritevoli di attenzione: im­
possibilità di una vera accoglienza senza rinunce da parte di chi accoglie, utilizzo 
dei fondi per l’accoglienza in maniera duratura privilegiando le strutture stabili; 
controllo degli interessi di parte, eventuale partecipazione degli assistiti alle spese 
e loro coinvolgimento nella prospettiva di un inserimento autosufficiente; inter­
vento per quanto possibile promozionale anche nella fase dell’emergenza; preci­
sazioni sui ruoli specifici degli enti locali e delle organizzazioni sociali e reciproco 
collegamento, senza peraltro rinunciare al ruolo tipico del volontariato di stimolo, 
sostegno e denuncia; collegamento tra i vari organismi sociali, valorizzando la 
specificità delle competenze, senza passare dalla emulazione alla competizione (in 
generale e specialmente nell’area ecclesiale); generalizzazione a livello territoriale 
della disponibilità all’accoglienza evitando che di questi problemi si occupino solo 
ristretti ambienti specializzati.

Gli immigrati in parte hanno accentuato la gravità di alcuni problemi sociali 
ma in misura più ampia hanno evidenziato le contraddizioni del nostro sistema, 
che incrementa nello stesso tempo ricchezza e emarginazione. Per una maggiore 
efficacia sono inderogabili alcune condizioni da parte delle strutture pubbliche: 
aumento dei fondi, loro più adeguata finalizzazione, perfezionamento dei mecca­
nismi gestionali e collegamento non frizionale con le organizzazioni sociali.

Tre sono le categorie fondamentali dei servizi di accoglienza e inserimento, 
ciascuna delle quali merita un’attenta valutazione.

I servizi di emergenza sono al momento un grande segno di solidarietà con chi 
è affamato, senza tetto, mal vestito; comportano il rischio di creare una mentalità 
di dipendenza e talvolta di privilegio; non esauriscono le esigenze di accoglienza, 
che richiedono ad esempio una più efficace politica edilizia per evitare la ghettizza­
zione; devono essere recuperati nell’ambito di una programmazione pubblica, con 
possibilità di ulteriori integrazioni da parte del volontariato; lasciano impregiu­
dicata la necessità di diffondere a largo raggio iniziative di sostegno (affitto di 
camere e appartamenti, ristrutturazioni, garanzie dell’affitto, ospitalità temporanee, 
convivenza con persone sole, ecc.).

I servizi per l’inserimento lavorativo restano il cardine per evitare il rigetto 
dei nuovi venuti. La realistica programmazione dei flussi va completata con l’effet­
tiva offerta di tutti i posti disponibili, impegno nel quale si è molto carenti. Biso­
gna perciò: recuperare nel circuito legale le occupazioni in nero e ripensare criti­
camente i doppi e i tripli lavori; incentivare con la formazione professionale nuovi 
sbocchi occupazionali specie nei settori trascurati di lavoro dipendente e autono­
mo; favorire il lavoro in cooperative specie per i servizi alle persone; regolamen-



378 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

tare il lavoro stagionale e stipulare accordi di emigrazione con i Paesi interessati; 
evitare nella misura del possibile la conflittualità con gli italiani e garantire la 
tutela sindacale e la formazione di leaders; perfezionare la trasparenza e il colle­
gamento dei meccanismi di collocamento a livello regionale e nazionale; utilizzare 
i fondi della cooperazione allo sviluppo anche per progetti di formazione profes­
sionale e di reinserimento nei Paesi di origine.

I servizi per l’inserimento sociale, culturale e religioso servono a far ricordare 
che gli immigrati, oltre ad essere braccia da lavoro, sono uomini. Oggi si tratta 
in prevalenza di persone sole venute in un Paese con abitudini, lingua, cultura, 
leggi e religione differenti. Domani saranno sempre più presenti anche le loro fami­
glie. Si richiedono iniziative per l’educazione civica, l’apprendimento della lingua 
(alfabetizzazione) e il conseguimento della licenza media (150 ore). L’accoglienza 
comporta la formazione di operatori transculturali negli uffici pubblici, nel settore 
sanitario, nella scuola e il collegamento tra tutte le strutture pubbliche interessate. 
Si deve facilitare la partecipazione degli immigrati nelle consulte degli enti locali, 
nei sindacati, nelle associazioni, nelle parrocchie, come anche si deve facilitare 
l’accesso alla cittadinanza e al nostro ordinamento politico amministrativo.

Gli immigrati devono predisporsi ad inserirsi nella nuova società e noi dob­
biamo sforzarci di accoglierli, lasciando cadere i pregiudizi propri di una mentalità 
etnocentrica e gli egoismi tipici in chi è soddisfatto del suo benessere. Un aspetto 
non trascurabile della politica migratoria consiste nel sensibilizzare gli italiani alla 
convivenza multiculturale. Una migliore conoscenza dell’esatta portata del feno­
meno della mobilità servirebbe a smontare riserve, che non hanno motivo di esi­
stere, e ad affrontare con maggiore efficacia i problemi veri. A livello strutturale 
raramente vengono presi in considerazione i meccanismi dell’economia mondiale, 
che agiscono di per sé come fattori di espulsione. A livello personale non sempre 
si arriva a concludere che l’intervento delle strutture pubbliche e delle organizza­
zioni sociali va completato con il proprio apporto: talvolta con la messa a dispo­
sizione di contributi finanziari, altre volte con la disponibilità di tempo, sempre 
con l’apertura di anima che considera i nuovi venuti come fratelli con pari dignità. 
£ innanzi tutto un problema di mentalità aperta, che facilita l’integrazione e la 
soluzione dei problemi. Solo così, anche se si tratta di uomini di culture differenti, 
si riuscirà a passare dal conflitto alla solidarietà.



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 379

ESPERIENZE DI SCOLARIZZAZIONE

Maurizio Aletti
Comunità S. Egidio - Genova

La scuola "Louis Massignon” ha cominciato i suoi corsi nel 1983 a Roma.
Di tempo e di storia ne sono passati da quel primo esperimento di scolarizza­

zione della Comunità di S. Egidio ed avviato quasi di nascosto. Ora, dalle poche 
persone di allora, siamo passati a circa 5.000 iscritti, con cinque sedi, 4 in Italia 
(Roma, Genova, Napoli, Novara) e una in Germania (Wiirzburg).

È un’esperienza cresciuta rapidamente, assieme egli stranieri presenti nel no­
stro Paese, riconosciuta dallo stesso Ministero della pubblica istruzione nel 1989.

In questa crescita è rimasto come tratto permanente: l’amicizia. Non si po­
trebbe pensare una scuola così senza amicizia.

Direi che questo tratto ben si coniuga con la scelta di partire da una scuola 
di lingua italiana. Di fronte a tanti bisogni infatti — il cibo, il lavoro, la casa — 
perché cominciare dall’insegnamento della lingua italiana?

Questa scelta è nata dalla considerazione che la prima difficoltà, il primo muro 
di separazione, è proprio quello costituito da una lingua diversa. « Il mondo qui 
parla un’altra lingua » ha detto un bambino etiopico da poco in Italia con la 
sua famiglia.

È vero, ha ragione lui, in Italia il "mondo” parla un’altra lingua, scrive un’al­
tra lingua e comunica con un’altra lingua.

Allora una scuola di italiano e una scuola di amicizia, perché ogni straniero 
potesse impadronirsi dell’uso della parola; di una parola che potesse esprimere i 
propri sentimenti, le proprie opinioni, i propri dubbi, le proprie speranze.

Non si è trattato di una scelta un po’ paternalista quasi a presupporre un di­
stacco tra studenti e maestri, dispensatori, questi ultimi, di una cultura diversa 
o addirittura superiore. Piuttosto è stata quella di fornire una chiave di compren­
sione della realtà italiana, una chiave che aprisse la porta chiusa dell’incomunica­
bilità, del sospetto, della paura.

Ed il primo fondamentale livello di comprensione deve necessariamente pas­
sare attraverso il linguaggio parlato e scritto. Senza possedere la lingua, parlata 
e scritta, non ci si appropria dell’indispensabile chiave di comunicazione corretta 
e si sarà sempre vittime degli equivoci (nel migliore dei casi) e degli sfruttamenti 
(quando si trova chi voglia approfittare della condizione di debolezza dello straniero).

Parlare è il primo livello di libertà e scrivere è un modo per difenderla.
Lo straniero che giunge in lalia, volente o nolente, è comunque coinvolto in 

una realtà comunicativa che impone le sue regole culturali. Pretendere di insegnare 
in modo falsamente neutrale, teorico, come se si avessero davanti agli occhi allievi 
solamente un po’ più grandi, è un non senso. La scuola deve misurarsi con le 
obiettive condizioni di vita, con gli orari imposti alle colf, ai cuochi, agli inser-



380 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

vienti dei ristoranti, ai venditori ambulanti, a tutti gli stranieri, anzitutto per faci­
litare la loro frequenza.

Ma c’è un altro motivo per cui una scuola che faccia effettivamente scuola (e 
non solo lezioni) deve misurarsi con le condizioni reali di vita di questi immigrati: 
è il senso, la ragione, il motivo del loro studiare.

Se non si capisce la vita di una colf di colore, di un lavoratore in nero, di un 
bracciante senza garanzia, non si capirà perché negli unici giorni liberi dal lavoro 
la scuola c’è e la scuola è piena, non si capirà perché, dopo la fatica del lavoro, 
c’è voglia di imparare, di studiare ancora, di migliorare un po’.

È stato necessario capire questo per capire il bisogno particolare che c’era di 
una scuola seria, esigente, formativa, non fatta male, non tirata via, non una cosa 
di poco conto, ma una scuola come si deve, secondo le tecniche più moderne, che 
fosse all’altezza non del censo degli allievi ma del loro desiderio di imparare, della 
loro necessità di fario, e di farlo presto.

Non si può perdere tempo quando si è pressati dalla vita.
Bisogna partire da qui per comprendere alcune scelte di fondo della politica 

culturale della scuola "Louis Massignon”.
Prima di tutto molti studenti venivano per imparare a parlare subito quel poco 

che consente la comunicazione verbale. Era indispensabile quindi privilegiare l’in­
segnamento della lingua parlata su quella scritta.

Ma prioritaria e strategica è stata la scelta dell’approccio situazionale.
Gli insegnamenti, tutti gli insegnamenti, avvengono infatti a partire dalle espe­

rienze di vita pratica dei partecipanti al corso. Tutti si sono trovati in difficoltà 
a comprare, prendere l’autobus, andare al bar, dal medico, a fare un lavoro. Tutti 
hanno sperimentato come la carente comunicazione renda deboli nei confronti del­
l’ambiente e come sarebbe stato utile conoscere il linguaggio, orale e scritto, de­
gli italiani.

È quindi a partire da queste situazioni concrete che prendono l’avvio le lezioni 
che coinvolgono in modo diretto l’allievo.

L’approccio situazionale permette di affrontare anche il nodo spesso dramma­
tico dell’interlingua, cioè di quel confuso linguistico non riconducibile ad un lin­
guaggio coerente che può permettere allo straniero di comunicare in modo appa­
rentemente soddisfacente con l’ambiente che lo circonda. Usando un limitato nu­
mero di vocaboli ed evitando gli sforzi di declinazione e coniugazione, lo straniero 
può avere l’impressione di essere capito ugualmente.

In effetti per comunicazioni semplificate ciò avviene, ma il risultato è senz’altro 
parziale perché impone una sosta nell’apprendimento che marginalizza l’immigrato 
in un universo linguistico tutto proprio. Spesso all’uso dell’interlingua si accom­
pagnano i fenomeni di comunicazione orale interni ad un medesimo gruppo etnico.

In questo modo l’immigrato usa la lingua madre per i rapporti culturalmente 
ed emotivamente impegnativi e l’interlingua per le comunicazioni essenziali con 
l’ambiente circostante.

È fin troppo ovvio evidenziare i pericoli di un simile atteggiamento che, lungi 
dal rappresentare una difesa della diversità culturale, isola e ghettizza chi ne fa uso.

L’approccio situazionale permette di mettere in luce gli aspetti negativi (anche 
dal punto di vista dell’immagine sociale) che l’uso dell’interlingua produce, moti-



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 381

vando gli allievi ad un apprendimento più accurato e all’altezza della loro effet­
tiva esigenza.

Più volte ritorna, affrontando questi temi, la sottolineatura dell’esigenza di 
difendere le identità culturali di provenienza degli stranieri, quasi a voler ricreare 
un humus sociale, culturale, umano, religioso impossibile a riprodursi.

Difendere la loro identità e la loro dignità significa piuttosto fornire una chiave 
di comprensione e di comunicazione che permetta di confrontarsi dialetticamente 
con la realtà circostante, che permetta di non subire passivamente un modello 
culturale diverso, che permetta di trasmettere la ricchezza di cultura, umanità, 
religiosità di cui gli stranieri sono portatori.

Stare insieme a scuola è un modo per imparare e imparare a scuoia è stato 
un modo per respirare un’aria di tolleranza e, ancora di più, di amicizia. Un mae­
stro alla "Louis Massignon” non insegna bene quando è freddo, distante e non 
concede confidenza agli studenti. Un allievo non impara bene quando fa solo gli 
esercizi in classe, magari chiuso nel suo gruppo etnico. Una scuola non funziona 
bene quando i ruoli presuppongono il distacco, la paura, l’orgoglio ferito. L’espe­
rienza dice che tutto funziona quando si uniscono amicizia e cultura. Quando un 
maestro sa, conosce, comprende le ansie, le paure e le speranze delle persone a 
cui insegna. Tutto funziona quando l’allievo ritrova quella sicurezza di un am­
biente accogliente che lo rassicura, gli dà fiducia, lo incoraggia nel suo desiderio 
di fare di più, tutto funziona quando una scuola è un po’ più di una scuola, quando 
diventa un centro di cultura, un punto di incontro, di scambio, di dialogo.



382 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

IL PROBLEMA CASA

ing. Piero Pieri
Amministratore de ”Il Riparo”

Passano i decenni e la fine della Seconda Guerra Mondiale si è fatta ormai 
lontana ma ancora circa due terzi della popolazione del mondo è sottoalimentata, 
sottooccupata e ad un livello di vita che non consente nemmeno il sicuro soddisfa­
cimento dei bisogni fondamentali.

Ciò avviene nel Terzo Mondo ma, ancora per troppi, anche nel nostro Paese. 
Ciò avviene sebbene in tutti questi decenni si sia coltivata una fondamentale spe­
ranza economica e sociale, che non è semplicemente una speranza materialistica, 
al contrario è evangelica. Si radica sino al cuore del Padre attraverso la filiale 
domanda del pane quoitdiano e germoglia nel terreno dell’amore.

Nel Vangelo di San Matteo, nel Giudizio Universale, leggiamo: « Ebbi fame 
e mi deste da mangiare... Fui pellegrino e m’avete accolto ». Saremo giudicati col­
pevoli se non aiuteremo i poveri del mondo e se, di fronte ai problemi posti dai 
flussi migratori, chiuderemo gli occhi e coltiveremo i nostri egoismi.

La speranza di benessere per tutti dovrebbe essere eletta come orientatrice 
della nostra azione e per questo motivo noi de II Riparo cerchiamo di impegnarci 
a fondo per contribuire a risolvere il problema della casa, ancora un dramma per 
troppi.

Naturalmente ciò che abbiamo realizzato è ben poca cosa a fronte della dimen­
sione della domanda. Ma la Provvidenza ci aiuta se nel breve arco di tempo di 
quattro anni siamo arrivati a dare un riparo a 120 italiani e 118 stranieri in 22 
alloggi di nostra proprietà e in circa 26 unità immobiliari avute in comodato dalle 
FF.SS. e in comodato o locazione dal Comune di Torino.

È di questi giorni l’apertura della Casa del Mondo Unito ”B. Pier Giorgio Fras- 
sati”, che ospiterà circa 100 immigrati extracomunitari e alcuni prefabbricati dei 
16 in programma sono già pronti per l’assegnazione in Corso Vittorio Emanuele 
angolo Corso Castelfidardo e potranno esservi alloggiate circa 70 persone in condi­
zioni ora di estremo bisogno.

I nostri progetti si stanno dunque realizzando in stretta collaborazione e con 
il supporto della Città di Torino e questo mi sembra indicativo di una nuova fertile 
fiducia reciproca tra Volontariato Cattolico ed Enti Locali.

Lavorando insieme, privati e pubblica amministrazione possono fare grandi cose 
affinché le tre speranze fondamentali dei tempi moderni — quella economica, quella 
politica e quella di pace — si realizzino.

Noi de II Riparo infatti siamo già protesi verso nuove realizzazioni nel campo 
delle necessità abitative da soddisfare e pensiamo di sottoporre al Comune di 
Torino parecchie proposte, alcune delle quali anche di pronta attuazione. Con 
l’aiuto di tutti vorremmo cercare di influire anche sulla soluzione definitiva del



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 383

problema, offrendo alla gente una sistemazione stabile e non più solamente un 
riparo provvisorio.

1) Potremmo acquistare soffitte da ristrutturare, a cui l’Amministrazione con­
cedesse l’abitabilità, in case del centro che sono ormai quasi completamente occu­
pate da uffici.

2) Potremmo costituire cooperative per ottenere l’appalto per lavori di recupero 
di stabili nel centro storico.

3) Potremmo favorire e affiancare coloro che volessero associarsi in coopera­
tive edilizie per costruire case d’abitazione per sé.

4) Potremmo progettare e realizzare villaggi residenziali autosufficienti avva­
lendoci delle tecniche avanzate della prefabbricazione per contenere i tempi di 
attuazione delle opere. La riforma degli Enti Locali e la creazione dei Comprensori 
Metropolitani offrono nuove opportunità per il reperimento dei terreni adatti a 
progetti di questo tipo, tenendosi presente anche la possibilità di accedere a con­
tributi CEE qualora essi avessero caratteristiche apprezzabili di novità.

Come vedete lo slancio e la fantasia non ci mancano, ma dobbiamo coltivare 
la costanza e la fede nell’aiuto di Dio. Un fatto è certo: non possiamo ignorare 
i nostri poveri e le vittime innocenti della fame e in specie coloro che oggi bussano 
alla nostra porta perché costretti ad essere pellegrini.



584 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

ESPERIENZE DI FAMILIARIZZAZIONE
E BUON VICINATO TRA CULTURE

E CONFESSIONI DIVERSE

don Sergio Fedrigo 
parroco di S. Gioacchino 
in Torino

1. Evoluzione storica e contesto socio-economico
entro cui è stata avviata l’esperienza
Gli extracomunitari nel territorio della parrocchia raggiungono ormai un numero 

rilevante: sono diverse centinaia di persone, provenienti per lo più dall’Africa nera 
e araba (maghrebini). Esiste anche una numerosa colonia di cinesi, oltre a filippini 
e sudamericani: questi sono però meno numerosi.

Il caseggiato di Corso Giulio Cesare n. 6 e Via La Salle n. 5 rappresenta 
forse il caso più evidente di questa massiccia presenza, accogliendo — tra alloggi, 
scantinati e soffitte — circa 400 extraeuropei. Proprio in Via La Salle n. 5 è inter­
venuta la forza pubblica alcune settimane fa, obbligando un centinaio di questi 
ospiti ad abbandonare i locali: parte di loro, senza permesso di soggiorno, sono 
stati invitati a tornare nei Paesi di provenienza; gli altri han trovato sistemazione 
di fortuna.

Un altro caso di ammassamento è quello di Corso Vercelli n. 3 dove, in 6 
camere, sono presenti 118 senegalesi. Costoro, alla fine di settembre, raggiungevano 
a Torino il numero di 467.

La zona commerciale di Porta Palazzo attira molti altri stranieri che, pur non 
abitando nel circondario, la frequentano per lavoro: passeggiando per le strade, nel 
periodo estivo delle ferie, sembra di essere all’estero.

Fin dall’inizio dell’arrivo di questa massa di extraeuropei mi sono chiesto, 
insieme ai membri della Caritas parrocchiale, come poter venire in contatto con 
loro, innanzi tutto per conoscerli.

Non c’è stato nulla di fatto con i maghrebini, se si eccettuano alcuni casi di 
rapporti personali sporadici. Con i cinesi ho avuto alcuni incontri in casa loro, 
allorché richiesero il Battesimo per tre loro bambini piccoli.

Diverso e umanamente molto fecondo è stato, invece, l’incontro con la comu­
nità senegalese. Ed è l’esperienza che la parrocchia ha iniziato con i senegalesi 
che vorrei presentarvi brevemente.

2. Bisogni prevalenti a cui si è cercato di dare risposte
Incontro con la Comunità senegalese.
L’occasione è stata data da una circostanza verificatasi la scorsa estate quando, 

probabilmente a causa della presenza dei torinesi che si incontravano lungo i Mu-



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 385

razzi, molti spacciatori si erano spostati a vendere in modo vistoso in Corso Giulio 
Cesare, nel tratto che va da Piazza della Repubblica alla Dora e che comprende 
il sagrato della chiesa.

Molte persone, soprattutto genitori e anche commercianti, ci avevano inter­
pellato, aspettandosi un qualche provvedimento: non distanti sorgono alcune scuole 
e l’oratorio, molto frequentato durante Estate Ragazzi; quella presenza criminosa 
era causa di violenze e il look dei negozi ne pativa.

Molti univano confusamente spacciatori ed extracomunitari (alcuni di loro, spe­
cie maghrebini, erano stati assoldati allo smercio di stupefacenti) e c’era il pericolo 
di una crescente tensione sociale: esistevano già casi, sempre meno rari, di pestaggi 
al "marocchino”, specie a Porta Palazzo e al Baloon.

Finché un articolo su ”La Stampa”, provocato dalla denuncia di alcuni cittadini 
del quartiere, fece esplodere il caso. Si organizzò un Comitato spontaneo, con l’in­
tento di porre fine a quella situazione ormai insostenibile, evitando di fomentare 
l’animosità contro gli stranieri.

Si chiesero a Comune e Forza Pubblica due cose: che si levasse via lo spaccio; 
che gli extracomunitari in regola con la legge non fossero costretti a ghetti, indegni 
per ogni essere umano e radice di violenza.

La prima richiesta si risolse positivamente: il Comune, interpellato, si inte­
ressò fattivamente; come pure Carabinieri e Polizia. La seconda è al momento 
attuale come allora e le soluzioni non sono ancora all’orizzonte.

Fu in quei frangenti che incontrai il signor Djilly Fall Mamour, capogruppo 
spirituale dei senegalesi a Torino, insieme ad altri responsabili dell’Associazione 
senegalese e al signor Donald Carter, dell’Università di Chicago.

Djilly venne a farmi visita, prospettandomi la situazione precaria dei sene­
galesi nella nostra città. Quello che mi impressionò, tuttavia, fu che non mi chiese 
di aiutarlo a trovare una migliore e più degna sistemazione per i suoi connazionali, 
né posti di lavoro (tra parentesi, quasi tutti lavorano e molti di essi sono in regola 
coi libretti). Mi chiese, invece, se potevano usufruire di un locale per poter 
pregare. La stragrande maggioranza di essi è musulmana. Gli dissi che avrei dato 
una risposta, dopo essermi consultato coi miei Superiori. Cosa che feci.

In quei medesimi giorni provvidenzialmente venne ospite nella canonica di San 
Gioacchino un sacerdote cattolico senegalese, viceparroco nella parrocchia dove una 
mia nipote era stata volontaria due anni e mezzo. Ebbi così l’opportunità di con­
frontarmi anche con lui. Egli mi descrisse il rapporto di buon vicinato esistente 
in parecchie parrocchie del Senegai tra musulmani — la gran maggioranza della 
popolazione — e cristiani. Non sapevo che, là dove vige la tolleranza religiosa, i 
cristiani evitano i cibi prelibati durante il Ramadan, per non scoraggiare il digiuno 
islamico; e che anche i musulmani fanno lo stesso durante la Quaresima (Domini­
que, cristiano senegalese attualmente qui a Torino, è rimasto sconcertato della super­
ficialità con cui noi cristiani europei viviamo la penitenza quaresimale). Inoltre 

' nelle feste religiose, al momento conviviale, i capi musulmani invitano il Vescovo 
o il sacerdote; cosa, del resto, ricambiata dai parroci e dal Vescovo stesso.

Poiché le attività oratoriane erano sospese (si era d’estate), ospitammo dunque 
gli amici senegalesi due volte in teatro; le restanti volte in un’altra sala dell’ora­
torio. Anche ora, in attesa che il Comune conceda all’Associazione senegalese un



386 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

locale, di quando in quando, essi vengono a pregare, secondo la loro tradizione 
senegalese, con canti e danze. Mi hanno invitato spesso e quando posso essere 
presente, anche solo per qualche momento, manifestano la loro gioia.

Da questa accoglienza fraterna — Djilly mi dice spesso che crediamo nell’unico 
e medesimo Creatore, che noi chiamiamo Dio ed essi Allah — è nato un rapporto 
di stima e collaborazione: anche se non c’è mai stata l’occasione, essi si son detti 
disponibili a fare volontariamente dei lavori di pulizia o muratura negli edifìci 
parrocchiali. Inoltre mi hanno donato l’elenco dei nominativi dei senegalesi pre­
senti a Torino, con tanto di indirizzo. Due senegalesi cattolici fanno parte della 
corale parrocchiale. Ogni qualvolta c’è un avvenimento importante — come nel 
caso della morte di uno di loro — me ne rendono partecipe.

E noi che cosa possiamo fare per loro? Non abbiamo la possibilità di interve­
nire nelle necessità e economiche e di lavoro. Possiamo però contribuire a far 
rispettare la loro immagine, così che siano accolti nel territorio.

L’invito fatto a Djilly di partecipare all’assemblea del Comitato, di cui ho 
detto sopra, con la presenza di personalità politiche del Comune; l’appoggio dato 
ad alcune loro giuste richieste presso il Comune; il portare la gente a conoscere 
il loro impegno di integrarsi nel contesto sociale in cui vivono... sono piccole 
cose, certo, che tuttavia possono aiutare a creare rapporti nuovi, esigiti dalla cultura 
planetaria che ormai fa del cosmo un unico villaggio.

Il Centro d’ascolto parrocchiale.
Non ci siamo limitati però alla pur importante accoglienza degli extraeuropei 

tra di noi: abbiamo cercato di metterci al servizio concreto delle loro prime neces­
sità, là dove e come ce lo permettono le nostre piccole possibilità, in termini di 
persone e finanze. La parrocchia, infatti, deve portare avanti ogni giorno la vita 
pastorale al proprio interno; e questa, da sola, assorbirebbe tutte le forze dispo­
nibili, mai sufficienti per i sempre crescenti bisogni. Ma anche questo fa parte di 
un progetto pastorale: diversamente come potremmo dire il Vangelo?

E qui interviene la Caritas parrocchiale, che anima e coordina l’attività di 
diversi gruppi, vincenziani e non, adulti e giovani, al servizio dei poveri e delle 
diverse emergenze.

Permettete che esprima lo stupore sempre nuovo e l’ammirazione nel con­
statare la fede cristiana testimoniata da questi nostri fratelli e sorelle della par­
rocchia: la generosa, perseverante e silenziosa audacia nel servire Gesù nei fratelli 
meno fortunati esprime, insieme al bene fatto da tanti altri impegnati in un volon­
tariato nascosto, il meglio della comunità.

Da alcuni anni la Caritas parrocchiale aveva aperto un Centro d’ascolto per 
venire incontro alle diverse povertà presenti nel territorio della parrocchia. Da due 
anni ha aperto il Centro anche per gli extraeuropei, in un giorno apposta per loro: 
il sovvenire ai loro bisogni insieme a quelli degli italiani aveva portato infatti a 
momenti di disordine e tensione.

Col contributo dei parrocchiani, ed inoltre con quello di privati, associazioni e 
confraternite, la Caritas ha potuto distribuire un numero considerevole di coperte, 
lenzuola, materassi, indumenti, scarpe, ecc., soprattutto ai molti marocchini che 
d’inverno passano la notte nelle macchine o in rifugi improvvisati.



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 387

3. Caratteristiche della società cristiana che ha sostenuto il progetto

La comunità cristiana ha operato attraverso i membri della Caritas parroc­
chiale; detto meno eufemisticamente: fatte salve alcune eccezioni, la comunità cri­
stiana in quanto tale è stata per lo più assente alla fatica dell’amore concreto verso 
questi emigranti.

Non te lo dicono in faccia, ma il fatto è che sono ancora molti quelli che non 
li vogliono vedere qui. Sovente li credono causa di disordini e violenze, peraltro 
già presenti prima del loro arrivo.

A parte la chiusura a riccio di molti dei provenienti dal mondo arabo — che 
sembrano restii a ricercare una fattiva integrazione con gli italiani — la ricerca 
di fiducia che tanti altri cercano di ottenere, attraverso uno sforzo notevole nel 
lavoro e nell’adeguarsi allo stile di vita e alle leggi del nostro Stato, non trova 
risposta dai più, che evidenziano la diversità di pelle o di cultura, più che non 
la comune esperienza di umanità.

Se l’accoglienza allo straniero è un banco di prova della nostra fede, debbo 
concludere che essa è ancora disincarnata e spiritualistica.

Non vorrei però dare un’idea eccessivamente pessimista sulla risposta della 
popolazione locale alla presenza degli extraeuropei: ci sono infatti molte ecce­
zioni. Singoli che, senza l’investitura della parrocchia, si adoperano nel silenzio 
e con generosità in favore di questi fratelli, li scopri come per incanto quando 
meno te lo aspetti. E ti accorgi che il bene continua sempre a fare meno rumore.



388 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

UN CAMPO APERTO
AGLI OPERATORI DELLA CARITÀ

Ernesto Olivero
Sermig - Torino

Nell’inverno di quattro anni fa, quando siamo venuti a conoscenza del pro­
blema degli extracomunitari che dormivano nelle macchine, o sotto i ponti, ci siamo 
interrogati sulla parola di Gesù: « Ero straniero e mi avete ospitato ».

Non ci siamo sentiti di tenere la porta della nostra casa chiusa ed organiz­
zammo un’accoglienza notturna per stranieri.

Abbiamo iniziato con semplicità e disponibilità, ma ben presto ci siamo resi 
conto che questo tipo di accoglienza richiedeva anche conoscenza della mentalità 
e della spiritualità degli amici accolti. Via via l’accoglienza notturna si è ampliata 
giungendo fino a 160 posti letto, in risposta ad emergenze particolari.

La nostra accoglienza, pressata dalle emergenze, si è trasformata in una "pronta 
accoglienza” dove, accanto ai lavoratori, si trovano persone a rischio.

I princìpi che ispirano la nostra accoglienza sono precisi. Il rispetto delle 
regole non è sempre facile da parte degli ospiti. Nonostante questo, noi restiamo 
fermi nel richiedere a loro correttezza, responsabilità e senso del dovere.

Il momento dell’accoglienza — tra le 20 e le 21 — è gestito ogni sera da 5-6 
volontari, in prevalenza fissi, per poter essere punto preciso di riferimento e garan­
tire continuità di contatto e di dialogo.

Collaborano con questi volontari alcuni studenti universitari del Marocco, che 
conoscono la lingua e la mentalità araba. Altri volontari garantiscono la loro pre­
senza durante la notte.

Globalmente opera una sessantina di persone, distribuite nei diversi turni.
A tutt’oggi abbiamo offerto accoglienza per 147.477 notti. Una piccola parte 

(27.550 notti) è stata gestita in convenzione con il Comune, in segno di colla­
borazione.

Con l’accoglienza, è stata istituita una scuola d’italiano. Inoltre continua a 
funzionare un centro medico gestito da una trentina di medici volontari — specia­
listi e non — che hanno garantito annualmente circa 5.000 visite.

Accanto alla "pronta accoglienza” ne è sorta una più stabile dove vengono 
accolti, in monolocali autonomi o in camere singole, persone con progetti più a 
lungo termine, per favorire il loro inserimento nella società e passare, il più in 
fretta possibile, da una situazione di "emergenza” ad una convivenza rispettosa 
delle diverse culture.

Occorre puntare ad una collaborazione stabile, accettando princìpi e valori 
comuni quali il senso di responsabilità, la solidarietà, la presa di coscienza di 
diritti e di doveri.

A questo scopo, nel capannone che il Comune ci ha messo a disposizione, ancora



Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas 389

da ristrutturare, desideriamo costruire una cinquantina di minialloggi, dove questi 
amici possano realizzare un modello di vita che tenga conto sia della società che 
li accoglie che della loro cultura di origine.

Contemporaneamente siamo aperti, fin dal nostro nascere, ai grandi problemi 
del Terzo Mondo, dove operiamo attraverso la Cooperativa Internazionale dello 
Sviluppo con progetti mirati, capaci di innescare processi di autosviluppo.

Se la Chiesa si impegna in questo senso, non solo crescerà la dignità del­
l’uomo, ma nemmeno si renderà necessaria la realtà dell’emigrazione, come unica 
possibilità di sopravvivenza.



390 Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas

AIUTO AGLI EXTRACOMUNITARI
NELLA RICERCA DI UN LAVORO

diac. Gerolamo Bigo
Servizio Migranti - Torino

Il Servizio Migranti — costituito con decreto Arcivescovile in data 26 marzo 
1990 — è una sezione della "Caritas diocesana”. L’organismo sostituisce l’ex 
CISCAST ed è strutturato in due sezioni: la sezione maschile in Via Principi 
d’Acaja n. 42 bis e la sezione femminile in Via Parini n. 7.

La sua attività si inquadra nell’adempimento dei compiti a suo tempo svolti 
dal CISCAST a favore dei migranti. Il Servizio Migranti si pone come interme­
diario tra la realtà economica produttiva e i singoli extracomunitari che si pre­
sentano in cerca di occupazione.

Nel 1990 il Servizio appariva ben avviato e consentiva l’inserimento di nume­
rosi immigrati nel settore produttivo torinese e della cintura. Le offerte di occu­
pazione sono pervenute al nostro Ufficio dai più disparati settori economici: mec­
canico, ristorazione, siderurgico, edilizio, imprese di pulizia. II totale è stato di 
circa 200 avviamenti. Dai contatti con il settore imprenditoriale si è passati all’av­
viamento del lavoratore.

Le difficoltà frapposte ad un felice inserimento dei nostri assistiti sono state 
rilevanti e collegate a varie motivazioni quali: scarsa conoscenza della lingua italiana, 
mancanza di professionalità, ritmi di lavoro eccezionalmente elevati per i loro 
standard lavorativi.

Facendo un consuntivo al termine del secondo semestre ’90, particolarmente 
indicativo per l’attività del nostro Ufficio, ci siamo resi conto che solo un terzo 
delle persone avviate ad un colloquio per un posto di lavoro, sono state ritenute 
idonee e regolarmente assunte. Il ventaglio di questi lavoratori è formato da citta­
dini provenienti dai Paesi del Maghreb (Marocco, Tunisia soprattutto) e dall’area 
sub-sahariana (Senegai, Nigeria). La percentuale di persone che non hanno trovato 
collocazione lavorativa è da attribuire, oltre alle motivazioni suindicate, a non 
idoneità attitudinali o fìsiche o non accettazione del lavoro per varie motivazioni.

Con il trascorrere del tempo, anche lo staff del Servizio Migranti ha raggiunto 
una certa competenza nella individuazione del personale idoneo per le aziende che 
ci hanno fatto richieste, con conseguente aumento percentuale dei lavoratori inse­
riti nel mondo del lavoro.

Rispetto a periodi precedenti è alquanto maturata la quantità dell’offerta di 
lavoro: non solo più lavori generici e pesanti, ma anche migliori posizioni profes­
sionali; iniziano richieste di saldatori, fresatori, elettricisti e meccanici.

Purtroppo per l’inizio di una sfavorevole congiuntura economica e il contem­
poraneo blocco delle assunzioni mediante contratto di formazione lavoro, le stra­
tegie nella ricerca-lavoro sono dovute necessariamente cambiare secondo l’adagio: 
« La necessità aguzza l’ingegno ».



Documentazione - Il Giornata diocesana della Caritas 391

Dal momento che le offerte di lavoro non ci arrivano direttamente dalle aziende, 
il nostro Ufficio cerca nuove opportunità di lavoro attraverso nuovi canali e ne 
sollecita nuove offerte. Si è provveduto tra l’altro all’invio di una lettera alle 
aziende leaders nei vari settori produttivi per evidenziare la nostra esperienza 
finalizzata alla ricerca-lavoro per extracomunitari. Questa iniziativa non è stata 
coronata da successo ma è servita — se non altro — a far conoscere la nostra 
attività e disponibilità. Poche imprese hanno risposto indicando le loro difficoltà 
motivate dalle scarse commesse.

L’effetto "Guerra nel Golfo” ha nuovamente stemperato un certo ottimismo 
che pareva stimolato da una certa ripresa produttiva nei mesi immediatamente 
precedenti l’evento bellico stesso.

In assenza di alternative, il Servizio Migranti ha fatto ricorso alle inserzioni di 
richiesta lavoro sui giornali specializzati (quali Business) o altre testate locali. Tali 
annunci sono personalizzati al singolo lavoratore con profilo professionale specifico. 
Altra via è stata quella di rimettersi in contatto con aziende a cui in precedenza 
erano stati indirizzati lavoratori extracomunitari, proponendo loro nuovi inseri­
menti di immigrati. Quest’ultima iniziativa ha evidenziato l’importanza di stabilire, 
con quanti cercano lavoro avvalendosi della nostra intermediazione, approfonditi 
colloqui preliminari per verificare l’idoneità al lavoro degli immigrati stessi, la 
loro effettiva volontà di inserirsi in un ambiente dove viene loro richiesta appli­
cazione, puntualità, presenza assidua secondo uno stile di lavoro "occidentale”.

Proprio la necessità di un cambio di mentalità che l’immigrato porta con sé dal 
proprio Paese — gran parte provengono da aree di cultura araba — comporta 
difficoltà di inserimento non indifferenti. L’accertamento della attitudine dell’extra- 
comunitario ad inserirsi nel contesto produttivo italiano, è un valido test per il 
successivo inserimento nella realtà lavorativa. Ed è proprio il buon inserimento 
di alcuni di loro che ci permette — anche a distanza di mesi — di ottenere altre 
offerte di lavoro dalle stesse ditte.

Più recentemente è stato aperto un altro canale, che si ritiene potrà dare, in 
un prossimo futuro, frutti apprezzabili: l’Assessorato al Lavoro della Regione Pie­
monte ha risposto favorevolmente a una nostra proposta di stretta collaborazione, 
in merito al mercato occupazionale, con Uffici di Collocamento e iniziative bilaterali.

Al termine di questa relazione dobbiamo evidenziare che la difficile congiun­
tura economica ha reso difficile l’inserimento di cittadini extracomunitari ai quali — 
dopo la loro regolarizzazione ad opera della legge Martelli — pareva verosimile 
e a portata di mano una dignitosa occupazione in tempi ragionevoli.

Pare di poter concludere, sia pure con circospezione, che alcuni segnali positivi 
provengono dagli enti pubblici preposti alla soluzione del problema occupazionale.

Forse non è inutile rimarcare una singolarità riscontrata nei rapporti con gli 
extracomunitari che si rivolgono al Servizio Migranti per varie forme di aiuto 
(lavoro, studio, salute, ecc.). La loro cultura islamica raramente viene sottaciuta 
e, nonostante i gravi problemi da cui sono soverchiati, non mancano di eviden­
ziare la loro fede in Allah e nel profeta Maometto.

Per noi cristiani può essere un insegnamento!



592 Documentazione - II Giornata diocesana della Caritas

UNA ESPERIENZA
TRA GLI IMMIGRATI FILIPPINI A TORINO

sr. Trinidad Calderon

Più di quattro milioni di filippini lavorano come emigranti in tutto il mondo 
e stanno diventando sempre più numerosi. Noi testimoniamo la dimensione e 
la complessità dell’emigrazione al giorno d’oggi; in Italia ci sono più di centomila 
filippini. Qui a Torino l’Ufficio Stranieri dice che ci sono 752 filippini immigrati, 
ma sono certa che ce ne sono li più.

Sono motivi economici quelli che attirano la maggior parte dei miei conna­
zionali a venire qui.

A causa di questo fenomeno, lo spostamento della gente e il suo impatto 
sulle comunità cristiane, la Chiesa è coinvolta nella realizzazione e nell’attuazione 
di programmi per i lavoratori immigrati. Sua Santità Papa Giovanni Paolo II ha 
fatto menzione speciale della cura degli immigrati nelle sue direttive alla Chiesa 
e nei suoi messaggi durante i suoi viaggi in diverse parti del mondo.

Già nel 1981, parlando ai Vescovi della Calabria disse: « I grandi problemi 
dell’emigrazione sono conosciuti ed essi sono soprattutto problemi di persone che 
emigrano: il trauma dell’impatto con le zone del Paese superindustrializzate nelle 
quali vanno ad abitare e a lavorare; la loro separazione dalle famiglie e talvolta 
la disintegrazione della famiglia; la disparità di trattamento anche a livello legisla­
tivo; la loro solitudine e il loro essere relegati al margine della società ».

La situazione da allora non è molto cambiata e ancora oggi possiamo vedere 
come gli immigrati extracomunitari subiscano umiliazioni e sfruttamento per riu­
scire a dare ai loro figli un’istruzione, un brillante futuro e la possibilità di una 
vita serena e felice e vediamo anche come spesso tutto questo si trasformi nella 
più amara disillusione. Queste frasi sono contenute nel messaggio della Giornata 
Mondiale dell’Emigrazione.

È mio accorato desiderio e mia fervente preghiera che voi, miei fratelli e sorelle 
nelle Filippine possiate occupare un posto primario negli sforzi missionari della 
Chiesa. Così il Papa si espresse, nel 1984, a Baguio.

La nostra Congregazione delle Suore Agostiniane di Nostra Signora della Con­
solazione si è uniformata all’insegnamento del Santo Padre e alle direttive della 
Chiesa nella cura degli emigranti. Noi possiamo accettare di svolgere opera missio­
naria nei Paesi del Primo Mondo ma manteniamo come prioritario l’impegno verso 
i poveri, gli oppressi, gli sfruttati e gli emarginati.

Siccome la Chiesa di Torino è molto coinvolta nella cura degli immigrati, Sua 
Eccellenza Mons. Giovanni Saldarini, attraverso don Ripa di Meana e attraverso 
don Sergio Baravalle, che era venuto nelle Filippine la scorsa estate, ha chiesto 
alla nostra Congregazione di mandare tre sorelle per rispondere alle esigenze dei 
cattolici filippini a Torino. Attualmente abitiamo in Via Aurelio Saffi n. 15 bis e 
qui si è creato anche un asilo-nido e un centro per i lavoratori filippini immigrati.



Documentazione - li Giornata diocesana della Caritas 393

I loro principali problemi sono:
1) carente sistemazione abitativa;
2) madri licenziate alla nascita dei figli, per cui molte decidono di abortire 

e altre sono costrette a mandare i figli nelle Filippine;
3) sebbene la maggior parte delle mie connazionali sia trattata bene nelle fami­

glie, ci sono sempre troppe alle quali si lesina anche un pasto adeguato;
4) altre vedono violati i loro diritti ad un giusto compenso, alla liquidazione 

e al giorno libero;
5) a lavoratrici qualificate non viene data l’opportunità di un lavoro adeguato 

alla loro preparazione e devono adattarsi a fare le domestiche, sebbene alcune 
infermiere siano state assunte nelle cliniche;

6) talvolta, per il tipo di opera molto delicata che prestano nelle case italiane, 
le lavoratrici sono esposte ad abusi sessuali;

7) alcune hanno avviato vicende matrimoniali dai contorni indefiniti, attraverso 
agenzie a cui si rivolgono uomini disposti a pagare mogli da famiglie fiilippine 
poverissime, indotte ad accettare per miseria poche lire per vendere le figlie. Le 
agenzie fanno lauti guadagni su questa "tratta” e le giovani spesso subiscono poi 
dal marito maltrattamenti e perfino percosse.

I nostri servizi offerti per ovviare almeno parzialmente a questi problemi, 
ma soprattutto a quelli generali della solitudine e dell’emarginazione sono:

1) la Messa in giorni speciali celebrata da un sacerdote filippino;
2) incontri, preghiere, studio della Bibbia;
3) guida e consulenza;
4) assistenza alle famiglie;
5) catechismo;
6) organizzazione di attività sociali e sportive;
7) asilo-nido;
8) piccola biblioteca e corsi di lingua e cultura italiana;
9) lezioni di cucina;

10) incentivi alla cooperazione;
11) dormitorio;
12) servizio di informazione e reperimento di posti di lavoro.
E ogni altra attività che riusciamo via via a svolgere per affrontare i pro­

blemi emergenti.
Siamo molto grate per la generosità e per la continua collaborazione della Chiesa 

di Torino e, in particolare, della Caritas diocesana di Torino nella persona di don 
Sergio Baravalle, e de II Riparo, attraverso l’ing. Piero Pieri e sua moglie Annarosa, 
e il parroco di Maria Regina delle Missioni p. Francesco Peyron.

Speriamo tanto di riuscire a costruire una famiglia cristiana qui a Torino in 
collaborazione con tutti ed essendo testimoni dei bisogni di quanti cercano qui 
di, guadagnarsi una vita più piena.



©A|i@l CALDI ©AIMDI 0
©

A
lk

©
l ©

A
IL

@
I ©

A
IL

@
I ©

A
IL

@
I ©

A
l

CAILOI ;
Susegana (Treviso) - Zona Industriale s. sede

telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 ■ PINO TORINESE
Tel.: 011/840458

©AIL@I ©Alt® I ©AIL@I



- PROGETTAZIONE 
- ESECUZIONE 

- REALIZZAZIONE 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURI

. ARMADI
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

. CONFESSIONALI
E PENITENZERIE
Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dotati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. I 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

SPECIALISTI 
IN

ARREDAMENTO 
CHIESE, 

ASILI,
. ALTARI - AMBONI 

PANCHE - SEDIE - 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI - BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

CINEMA
PARROCCHIALI

E COMUNITÀ
RELIGIOSE

pollovero ecclesioe 
20156 MILANO - Via Garegnano 32 
Telefono 02/306311 - 0362/906402

AGENTE DI ZONA 

MARTINO MINETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917 -43155



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 ■ Tel. (0173)58677-58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia. 76 ■ Tel. 2296198-766897



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE ».
DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
I

RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO
-

L
Con i famosi Prodotti dei

REV. FRATELLI MARISTI J

F

VISITATECI

offre per I 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa,8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

Sartoria
Ecclesiastica
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

SEA
.ARTIGIANELLI

corso Palestro, 14/g. (ang. via Bertola) - 
telefono (011) 54.42.51

10122 TORINO

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, 
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA

teche, patene, piatti, ecc.

CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI

■ REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l’alta qualità del nostro lavoro.



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011 ) 47 24 55 - 48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE 
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Auslliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù. Chiesa Cimitero Sud. Parr. Pianezza. Parr. Alpignano. S. Margherita dei colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri). Santuario Forno A. Graie. Parr 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco). 
Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle. Suore Madre Mazzarello. Parr.
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia. Parr. Bussolino. Parr. Coassoio.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio. Grange di Noie, Ussegllo, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Morlondo (Moncalieri).



LA CASA DI FIDUCIA DEL MONDO ECCLESIASTICO

SALVATORE CALAMI A
Produzione - Esportazione Vini per SS. Messe

STABILIMENTI FONDATI NEL 1883

91025 MARSALA (Sicilia) - Tel. 0923/999025

— VINO BIANCO per SS. MESSE a gradi 15 circa (asciutto)
— VINO DORATO DOLCE per SS. MESSE a gradi 24 circa complessivi 
di purissimo succo di uva, « ex genimine vitis », prodotti e spediti, in recipienti 
suggellati, sotto il diretto controllo della nostra Rev.ma CURIA FORANEA di 
Marsala, la quale ne garantisce l’uso per la celebrazione della S. Messa « tuta 
conscientia » a mezzo di apposito CERTIFICATO DI GENUINITÀ, che viene 
inviato in originale a ciascun Committente ed accompagna la spedizione.

QUALITÀ ALTAMENTE SUPERIORE - GARANZIA ASSOLUTA

Spedizioni in ogni parte del Mondo CHIEDERE LISTINI

La Ditta SALVATORE CALAMIA fornisce anche Vini Marsala, Vini liquorosi 
e Vini da tavola di qualità superiore.

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA 
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400 
13018 Valduggia (VC) Italia - Tel. (0163) 47 120
— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 

intonazione, sonorità, durata.
— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellature moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazioni nei pagamenti ■ Sopralluoghi e preventivi a richiesta



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero ”

PANCHE CHIESA

spinelli fabio
Via A. Volta, 29 - 20048 - Carate Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

SEDIE SOVRAPPONIBILI 
E AGGANCIABILI 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI ■ CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



Sacro Monte
iVarallo “Come non ricordare il Sacro Monte di 

Varalio che con le sue molteplici ed am­
mirevoli cappelle risulta una meditazione 
esteticamente e spiritualmente efficace, 
del mistero delia Redenzione

Giovanni Paolo II

Per informazioni:
ALBERGO “CASA DEL PELLEGRINO” - Tel. 0163/51656-51131
ALBERGO “SACRO MONTE” - Tel. 0163/54254 - 51189

- POSTEGGIO PER AUTO E PULMAN -



DA OLTRE 20 ANNI
MI ZAR

BRILLA PER 
QUALITÀ

TECNOLOGIA 
PROFESSIONALITÀ 

ASSISTENZA 
GARANZIA

ELETTROACUSTICA - DEUMIDIFICATORI

La nostra rete commerciale è sempre disponibile ad eseguire 
sopralluoghi e preventivi senza alcun impegno da parte Vostra. 
Gli agenti ed i tecnici Mizar sono dotati di tessera di riconosci­
mento. Diffidate di chi non si qualifica esibendola.

Per qualsiasi esigenza rivolgersi al nostro agente di zona:
Sig. RICCI PAOLO
Via Crimea, 73 - 10093 COLLEGNO (TO)
Tel. 011 -4115886

MIZAR ITALIA S.P.A.
Sede: VIA CIOCCHE, 303 - 55046 QUERCETA (LUCCA) 

« 0584-880787 - FAX (0584) 880765



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nullaosta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 
DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 
AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA­
MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­
mento delle chiese con l'esperienza accu­
mulata in oltre vent’anni di attività, potrà 
risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­
mento Vi propone i suoi NUOVI GENERA­
TORI D'ARIA CALDA ad alto rendimento 
e lunga durata con serrande tagliafuoco, 
funzionanti a gasolio e a metano.

Serranda tagliafuoco

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 

cappelle invernali, aule, palestre, bar. ecc.

Nuovi aerotermi a gas /I/IODUI!
ZIIR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI II!

Omnia lermoair Strada Fornacino 87/C - 10040 LEINI’ (Torino) ITALY 
Fax 998 13 72 - Tel. (011) 998 99 21



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 (l’Archivio Arcivescovile è chiuso al sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9,30-12 (esclusi lunedì e mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 54 76 03 
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Ufficio per PAmministrazione dei Beni Ecclesiastici 
tei. 54 18 98 - 54 59 23 - 53 24 59 - 53 53 21 
ore 9-12

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 54 18 98 - 54 59 23 
ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 53 05 33
ore 9-12

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 51 86 25 
ore 9-12,30 - 15-18

Ufficio Liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90
ore 9-12 - 15-18

Ufficio per le Confraternite e per il Patrimonio Artistico e Storico 
tei. 53 05 33 
giovedì ore 9,30-12

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 53 71 87 
ore 9-12 - 15,30-18

Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 54 70 45 - 54 18 95
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 54 70 45 - 54 18 95
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 54 18 95
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 54 18 95 - 53 08 91 
ore 9-12

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 54 31 56 - 51 58 13
' via Vittorio Amedeo II n. 16 - ore 9-12,30

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 
dell’Università - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 53 05 33
Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 54 70 45



Indirizzi e numeri telefonici utili

Centro Diocesano Vocazioni
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 89

Centro Giornali Cattolici
corso Matteotti n. 11 - tei. 51 18 73 - 54 57 68 - fax 53 35 56

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 03 70 . 436 06 12 (Biblioteca)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 53 72 66 - 54 84 18

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 49

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 54 97

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 - tei. 561 35 01 - 561 70 73 - fax 54 89 90

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 205 13 04 - 205 12 67

Seminari Diocesani:
- Maggiore - viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 66
- Minore (Medie Superiori) - via Biamonti n. 20 - tei. 819 31 04
- Minore (Medie Inferiori) - Giaveno - tei. 937 60 29
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 436 10 19 - 521 51 90

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 84 98 - 54 75 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 09 03

-OMAGGIO
BIBLIOTECA SEMINARIO

Rivista Via XX Settembre, B3
Diocesana 10122 T0RIN0 T0
Torinese (= hdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale per il 1991 L. 50.000 - Una copia L. 5.000

N. 3 - Anno LXVIII - Marzo 1991

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana-via dell’Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edigraph Coop, - via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)

Spedito: Ottobre 1991


