
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

4
Anno LXVIII
Aprile 1991
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - fax 54 65 38

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12

Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 436 16 10)
Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Peradotto Mons. Francesco (ab. tei. 436 62 94)
Segretario del Moderatore: Cerino can. Giuseppe (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città: Birolo don Leonardo (ab. tei. 51 40 70) 
ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Cavallo don Domenico (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: Coccolo don Giovanni (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: Reviglio don Rodolfo (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 74 45 - ab. 36 29 67):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani 
e pensionati, la pastorale del turismo - tempo libero - sport.

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20):
per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale della 
sanità.

Marengo don Aldo (tei. uff. 54 26 69 - ab. 436 20 25):
per la pastorale missionaria - catechistica - liturgica, le Confraternite e il patri­
monio artistico e storico, la pastorale delle comunicazioni sociali.

Pollano don Giuseppe (tei. ab. 436 27 65):
per la formazione permanente dei fedeli: laici - diaconi permanenti - presbiteri, la 
pastorale dell’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università.

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXVI1I Aprile 1991

SOMMARIO

Pag.
Atti del Santo Padre

Messaggio ai fedeli dell’Islam al termine del mese di Ramadan 407
Ai partecipanti alla XLI Settimana Sociale dei cattolici italiani (5.4) 409
Alla riunione dei Presidenti delle Conferenze Episcopali (9.4) 412
Alla Plenaria della Pontifìcia Commissione Biblica (11.4) 414
Alla Plenaria del Pontifìcio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli

Itineranti (11.4) 416
Ai Vescovi italiani in Visita "ad limina Apostolorum":

— Ai Vescovi dell’Abruzzo-Molise (12.4) 419
Al Simposio europeo sull’insegnamento della religione cattolica nella scuola 

pubblica (15.4) 423
Lettera del Pro-Segretario di Stato per la Giornata dell’Università Cattolica 427

Atti della Santa Sede
Collegio Cardinalizio:

IV Assemblea plenaria o Concistoro straordinario 429
— Relazioni

- Il problema delle minacce alla vita umana (Card, Ioseph Ratzinger) 429
- La sfida delle sette e l’annuncio di Cristo unico Salvatore (Card. Jozef

Tomko) 437
- La sfida delle sette o nuovi movimenti religiosi: un approccio 

pastorale (Card. Francis Arinze) 441
— Dichiarazione conclusiva del Collegio Cardinalizio 451
— Comunicato finale 452

Sinodo dei Vescovi:
Assemblea speciale per l’Europa: Traccia per la riflessione previa 455

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Intesa fra il Ministro dell’Interno e il Presidente della C.E.I. che stabilisce 
le modalità per assicurare l’assistenza spirituale al personale della Polizia 
di Stato 461
— Decreto del Presidente della C.E.I. di promulgazione del testo del-

l'lntesa 462
— Testo deWIntesa 463
— Decreto del Presidente della Repubblica Italiana 467

Messaggio della Presidenza per la Giornata dell’Università Cattolica 468



406

Atti dell’Arcivescovo
Lettera ai sacerdoti sul quotidiano cattolico 469
Messaggio per la novena e la festa della Consolata 471

Curia Metropolitana
Cancelleria: Rinunce — Trasferimento di parroco — Nomine — Casa del 

clero ”S. Pio X” in Torino 475

Atti del VII Consiglio Presbiterale
Verbale della XIV Sessione (5-6 febbraio 1991) 477
Verbale della XV Sessione (10 aprile 1991) 489

Documentazione
Il primato di Pietro e l’unità della Chiesa (Card. Joseph Ratzinger) 497

/



Atti del Santo Padre

Messaggio ai fedeli dell’Islam al termine del mese di Ramadan

La via di coloro che credono in Dio 
e desiderano servirlo, non è quella della dominazione, 

è la via della pace
In occasione della tradizionale grande festa musulmana per la fine del mese 
di Ramadan, quest’anno il Santo Padre ha voluto rivolgersi personalmente ai 
fedeli dell’Islam con il seguente messaggio, che pubblichiamo in traduzione 
italiana:

Ai miei cari fratelli e sorelle dell’Islam.
Ogni anno il Pontificio Consiglio per il Dialogo Interreligioso invia un messaggio 

di augurio, a nome dei Cattolici di tutto il mondo, ai Musulmani in occasione della 
vostra festa della Rottura del Digiuno al termine del mese di Ramadan. Quest’anno, 
a causa degli effetti tragici degli ultimi mesi di conflitto e di guerra in Medio Oriente 
e delle sofferenze che durano ancora per un gran numero di persone, ho deciso di 
inviarvi io stesso questi saluti.

In primo luogo, vorrei esprimere la mia simpatia e la mia solidarietà a tutti 
quelli che hanno perduto persone loro care. Come credete voi Musulmani, anche 
noi Cristiani affermiamo con speranza che essi sono affidati al giudizio misericor­
dioso di Dio. Possa questo tempo di dolore essere raddolcito dalla coscienza che la 
misericordia e l’amore di Dio sono senza limiti. Solo Lui sa che: « Quelle cose che 
occhio non vide, né orecchio udì, né mai entrarono in cuore di uomo, queste ha 
preparato Dio per coloro che Lo amano» (1 Cor 2, 9).

Ai Musulmani del mondo intero io vorrei esprimere la disponibilità della Chiesa 
Cattolica a lavorare con voi, e con tutte le persone di buona volontà, al fine di aiu­
tare le vittime della guerra e di erigere strutture di una pace durevole, in Medio 
Oriente, e in tutto il mondo. Questa cooperazione solidale in favore dei più afflitti 
sarà la base concreta di un dialogo sincero, profondo e costante fra credenti Cattolici 
e credenti Musulmani, dal quale potrà scaturire una più grande conoscenza e fiducia 
reciproca, e l’assicurazione che ovunque ogni credente potrà professare la propria 
fede liberamente e in maniera autentica.

Voi che avete appena completato questo arduo mese di digiuno secondo i precetti 
della vostra religione, offrite alle società moderne, che ne hanno bisogno, un esempio 
di obbedienza alla volontà divina, una prova dell’importanza della pregniera e della

407



408 Atti del Santo Padre

disciplina, e una testimonianza di semplicità ascetica nell’utilizzo dei beni di questo 
mondo. Anche noi Cristiani abbiamo da poco concluso la Quaresima, tempo annuale 
di preghiera e di digiuno, che è anche per noi un tempo di pentimento e di purifica­
zione. Sono valori che noi condividiamo. Cristiani e Musulmani, secondo le credenze 
e le tradizioni delle nostre rispettive religioni. Noi offriamo questi valori all’umanità 
come una alternativa religiosa alle attrattive del potere, del denaro e dei piaceri 
materiali.

La via di coloro che credono in Dio e desiderano servirLo non è quella della 
dominazione. È la via della pace: la pace dell’unione col nostro Creatore, che trova 
la sua espressione nel compimento della Sua volontà; la pace all’interno dell’uni­
verso creato, nell’utilizzare le sue ricchezze saggiamente e a benefìcio di tutti; la 
pace in seno alla famiglia umana, nell’operare insieme per creare forti legami di 
giustizia, di fraternità e di armonia nelle nostre società; la pace nel cuore degli indi­
vidui, che sanno da chi provengono, perché sono sulla terra, e a chi dovranno un 
giorno ritornare. In occasione di questa festa, fratelli e sorelle dell’Islam, preghiamo 
affinché Dio accordi la Sua pace a voi e a tutti coloro che si rivolgono a Lui nella 
preghiera e nella supplica.

Mentre è ancora fresco il ricordo degli orrori della guerra, che non cessano di 
essere una causa di sofferenza per l’umanità in tante regioni del mondo, una rifles­
sione sulle realtà soggiacenti alla guerra non è forse inopportuna, anche in questo 
momento gioioso di festa. Dobbiamo tutti esaminare attentamente le cause della 
guerra, al fine di apprendere mezzi più efficaci per evitarla. L’ingiustizia, l’oppres­
sione, l’aggressione, l’avidità, l’assenza di volontà a entrare in dialogo e a intrapren­
dere negoziati, la mancanza di perdono, il desiderio di vendetta: ecco alcuni fattori 
che inducono le persone ad allontanarsi dalla maniera in cui Dio desidera che noi 
viviamo su questo pianeta. Dobbiamo tutti imparare a conoscere queste realtà nella 
nostra stessa vita e nelle nostre società, e a trovare dei mezzi per superarle. È solo 
quando degli individui e dei gruppi intraprenderanno questa opera di educazione 
alla pace, che noi potremo costruire un mondo fraterno e unito, liberato dalla guerra 
e dalla violenza.

Termino questo augurio citando le parole di uno dei miei predecessori, il Papa 
Gregorio VII che, nel 1076, scriveva all’Emiro Musulmano Al-Nacir, che regnava 
a Bijàya, nell’attuale Algeria: « Dio Onnipotente, che desidera che tutti gli uomini 
si salvino e nessuno si perda, apprezza in noi soprattutto il fatto che, dopo avere 
amato Lui, amiamo nostro fratello, e che quello che non vogliamo sia fatto a noi 
non lo facciamo agli altri. Voi e noi ci dobbiamo questa carità reciprocamente, 
soprattutto perché crediamo e confessiamo l’unico Dio, ammesso nei diversi modi, 
e Lo lodiamo e veneriamo ogni giorno, come Creatore e Governatore di questo 
mondo ».

Queste parole, scritte quasi mille anni fa, sono adatte per esprimere oggi i miei 
sentimenti al vostro riguardo, mentre voi celebrate l'Id al-Fitr, la festa della Rottura 
del Digiuno. Che Dio Altissimo riempia tutti noi del Suo amore misericordioso e 
della Sua pace.

Dal Vaticano, 3 Aprile 1991

IOANNES PAULUS PP. Il



Atti del Santo Padre 409

Ai partecipanti alla XLI Settimana Sociale dei cattolici italiani

La storia ha reso gli europei esperti
di tragiche divisioni: la fede deve aiutarli

a trovare i percorsi della pace
Venerdì 5 aprile, il Santo Padre ha ricevuto i partecipanti alla XLI Settimana 
Sociale dei cattolici italiani — tra cui era presente anche Mons. Giovanni 
Saldarmi, nostro Arcivescovo — ed ha loro rivolto questo discorso:

Signori Cardinali, venerati Fratelli nell’Episcopato, e voi tutti, Fratelli e Sorelle, 
impegnati nell’animazione cristiana delle realtà sociali!

1. A voi rivolgo il mio saluto cordiale, unito al più vivo compiacimento per 
la ripresa delle Settimane Sociali, vanto dei cattolici italiani. Con la presente inizia­
tiva si attua un proposito emerso al Convegno ecclesiale di Loreto del 1985. Ciò 
che allora apparve auspicabile ha assunto oggi connotazioni di singolare attualità. 
Oggi più di allora i cattolici avvertono l’urgenza di approfondire le ragioni della 
loro comune speranza in vista di un’azione concorde a servizio del progetto di Dio 
su questa umanità che s’appresta a varcare la soglia del terzo Millennio.

Qual è il progetto di Dio sulla nostra storia? Sulla storia di questa nuova Europa 
che si va faticosamente ridefmendo? Su quest’Italia in Europa?

Per il credente la risposta non ha dubbi: è un progetto di libertà, di solidarietà, 
di pace, perché è un progetto che poggia sulla ricostituzione in Gesù Cristo dell’unità 
della famiglia umana, disgregata dal peccato. Il credente sa che, dalla morte e risur­
rezione di Cristo, ogni uomo trae titolo ad esser parte del « popolo nuovo » pelle­
grinante nella storia verso la Patria definitiva, ove « non ci sarà più né Giudeo né 
Greco, né schiavo né libero, né uomo né donna, ma tutti saranno uno in Cristo 
Gesù » (cfr. Gal 3, 28).

È in questa prospettiva che voi vi interrogate sui vostri compiti di figli della 
Chiesa operanti in questa terra nella quale la Provvidenza ha voluto porre il centro 
del nuovo Popolo di Dio e dalla quale, nel corso dei secoli, si è irraggiato in modo 
tanto efficace verso le altre Nazioni d’Europa e del mondo il messaggio evangelico.

2. Nella vostra comune riflessione voi invocate e vi aprite ai doni dello Spirito 
Santo: questo è il senso del vostro convenire, ciò che gli conferisce importanza e 
che lo renderà fecondo di frutti copiosi.

L’Europa, oggi, ha bisogno di essere ripensata alla luce delle sue più vitali tra­
dizioni, delle più antiche e autentiche aspettative dei suoi popoli, che affondano 
le loro radici nella fede in Gesù Cristo. Questa fede, per tanti anni, ha sostenuto 
la speranza di libertà di moltissimi nostri fratelli, rischiarando la lunga notte del­
l’oppressione.

'Ora lo storico muro è caduto, una porta è stata aperta, ma altre ancora resistono 
ed altre si tenta di richiudere nuovamente con la coercizione e persino con la violenza.

Eppure il nuovo corso, che è appena iniziato, ha potuto avviarsi perché i popoli 
hanno tenacemente chiesto di esprimere liberamente le proprie convinzioni e di im­
pegnarsi concretamente in una collaborazione che consentisse a ciascuno di porre 
risorse a servizio del bene di tutti.



410 Atti del Santo Padre

La forza morale e le speranze, che hanno animato questi nostri fratelli in mezzo 
a tante sofferenze, non devono ora cedere il passo alla tentazione dello scoraggia­
mento per le nuove difficoltà o alle suggestioni di nuove forme di prevaricazione 
sul proprio simile, ma stimolare con nuovo vigore alla ricerca del bene comune e 
all’attuazione di una più piena giustizia sociale anche mediante un nuovo diritto 
internazionale e nuove incisive testimonianze di solidarietà. Ciò può supporre anche 
un ripensamento più generale circa il ruolo degli Stati nazionali rispetto al processo 
di integrazione europea ed una revisione delle loro istituzioni democratiche e par­
tecipative.

3. Nessuno sforzo può portare validi ed efficaci cambiamenti, se non è forte­
mente ispirato e coerentemente sostenuto da una grande volontà di bene, da un 
anelito profondo verso la verità della persona umana e dalla società che essa è 
chiamata a costruire.

La ricerca e l’indicazione di questa verità, che dà senso alle persone e alle isti­
tuzioni, è il primo compito dei cattolici verso se stessi e verso gli altri membri della 
comunità. La Dottrina Sociale della Chiesa, che ha avuto cento anni fa nella Rerum 
novarum una sua formulazione tanto ricca ed incisiva, offre princìpi di riflessione 
e criteri di azione che chiedono di essere coraggiosamente testimoniati e concreta­
mente attuati.

Carissimi Fratelli e Sorelle, non esitate a ridiscutere propositi e progetti alla luce 
delle nuove prospettive che la Provvidenza ha aperto dinanzi a voi con i recenti 
avvenimenti. Sappiate valutare ogni elemento con la sapienza antica che deriva a 
voi dal Vangelo attraverso la ricca tradizione culturale europea che in esso ha la 
sua principale fonte di ispirazione. Nel passato gli europei hanno esportato nel mondo 
i loro valori, la loro scienza, la loro abilità produttiva: oggi il mondo attende ancora 
da essi un nuovo contributo di saggezza attinto a quella cultura millenaria che la 
linfa cristiana ha saputo maturare nel corso dei secoli.

La storia ha reso gli europei esperti di divisioni dolorose e tragiche: la fede 
cristiana li deve aiutare a ritrovare i percorsi dell’intesa e della pace. La solidarietà 
è la risposta di civiltà che essi sono chiamati ad offrire ai popoli che invocano an­
cora libertà e autodeterminazione per poter compiere un cammino di sviluppo e di 
progresso nel rispetto dei diritti fondamentali della persona.

4. Al processo di cambiamento, che ha conosciuto di recente una così forte 
accelerazione, gli europei devono assicurare un’anima religiosa e culturale che ne 
garantisca l’avanzamento nella direzione dei valori che lo hanno ispirato e provocato.

Sono queste le prospettive dell’autentico futuro dell’Europa, un futuro che, mentre 
s’illumina dei bagliori del grande passato, attende di essere preparato nei rivolgi­
menti faticosi dell’ora presente grazie all’impegno generoso di tutti.

L’accoglienza degli immigrati che hanno culture e religioni diverse, il dialogo 
ecumenico, lo sforzo comune dell’Est e dell’Ovest per un progresso globale attraverso 
una nuova cultura della convivenza, sono impegni non eludibili. Il mio compiaci­
mento per la ripresa delle Settimane Sociali nasce dalla fiducia che esse possano 
diventare una sorta di laboratorio culturale grazie al quale la comunità cristiana 
sia aiutata a leggere le « res novae » del nostro tempo, contrassegnato da profonde 
trasformazioni in ogni settore della vita, per trarne indicazioni atte a favorire la 
comune crescita verso traguardi di civiltà veramente degni dell’uomo.

5. Nel presente sistema economico di libero mercato la solidarietà è spesso dele­
gata alle buone intenzioni e alla discrezionalità personale. Le conseguenze sono sotto 
gli occhi di tutti: s’assiste, di fatto, ad una corsa sfrenata verso l’accrescimento dei



Atti del Santo Padre 411

beni materiali che spesso non s’arresta neppure di fronte alle più palesi violazioni 
dei diritti della persona e della famiglia. Per questo la Chiesa proclama che il pro­
fitto non può essere il criterio di fondo della vita economica né l’obiettivo finale 
di una civiltà che voglia fregiarsi della connotazione di umana.

Resta tuttavia il problema dell’individuazione di strumenti giuridici e tecnici 
capaci di rendere concretamente operante, al di là della spontaneità individuale, la 
solidarietà personale e sociale secondo quelle prospettive di sussidiarietà su cui la 
Dottrina Sociale della Chiesa da tempo insiste.

Occorre, poi, ripristinare nella coscienza comune la giusta gerarchia dei valori, 
che i tempi moderni hanno fortemente scosso e a volte persino sconvolto. I beni 
materiali esercitano un grande fascino sull’indigenza, l’abbondanza è il sogno della 
privazione, ma non è di sole cose che l’uomo vive, né può vivere solo per le cose. 
La povertà spirituale, che deprime le speranze personali e collettive e indebolisce 
il pensiero dell’Occidente opulento, ci richiama con urgenza al dovere di una rites­
situra di quell’ordito di valori che appare spesso sfilacciato e consunto nelle nostre 
stesse comunità cristiane.

In definitiva, è l’adesione personale a Gesù Cristo che dev’essere intimamente 
rinnovata e consolidata. Ciò suppone un impegno di piena docilità allo Spirito da 
parte dei credenti, che si riconoscono creature di Dio e sanno di aver tutto ricevuto 
gratuitamente da un Padre infinitamente buono, imperscrutabilmente grande nel­
l’amore. Scegliere la sobrietà per sé e orientarsi alla condivisione con gli altri è deci­
sione che normalmente può essere assunta solo in quell’« orizzonte di senso » che 
la fede in Dio, Creatore e Padre, conferisce all’esistenza umana.

6. Sapranno i cattolici essere all’altezza degli storici compiti che li attendono? 
Sapranno essi, in particolare, impegnarsi per l’attuazione di una autentica solida­
rietà che rispetti e traduca nei fatti il principio di sussidiarietà, promovendo istitu­
zioni compiutamente democratiche, grazie alle quali a ciascuno sia consentito di 
realizzarsi secondo la propria vocazione?

La posta in gioco è alta: le oligarchie, da una parte, e il predominio dei molti 
che prevaricano sui pochi dall’altra, sono rischi reali per l’Europa. L’unica via per 
evitarli è quella indicata dal Cristianesimo che invita a considerare il proprio simile 
non come un concorrente con cui competere, ma come un fratello a cui affiancarsi 
per edificare un mondo più giusto e più solidale.

In quest’Europa che torna ad essere polo di attrazione per tanti popoli, crocevia 
di culture, spazio di libertà, i cristiani devono testimoniare la loro fede con rinno­
vata energia, adoperandosi nella elaborazione di una strategia della solidarietà che 
valga ad instaurare e consolidare legami di autentica fraternità.

Il ripristino delle Settimane Sociali costituisce per i cattolici italiani una preziosa 
occasione per presentarsi con un loro specifico contributo ai fratelli delle comunità 
cristiane dell’Europa e del mondo.

Ringrazio il Comitato scientifico che ha coordinato il grande lavoro di prepara­
zione di questa XLI Settimana Sociale. A tutti i relatori esprimo il mio apprezza­
mento per il contributo di riflessione offerto in questi giorni e, nell’invocare su 
di loro, sui presenti e su quanti hanno collaborato al buon esito dell’iniziativa l’ab­
bondanza delle ricompense divine, a tutti imparto di cuore la mia Benedizione.



412 Atti del Santo Padre

Alla riunione dei Presidenti delle Conferenze Episcopali

La comunione ecclesiale si deve anche esprimere 
nella dimensione di caritatevole e solidale aiuto

Nei giorni 8 e 9 aprile si sono riuniti a Roma i Presidenti delle Conferenze 
Episcopali di tutto il mondo, sotto la presidenza di Mons. Pro-Segretario di 
Stato, per discutere circa l’applicazione pratica del can. 1271.
Martedì 9 aprile, al termine dei lavori, i Presuli si sono incontrati con il 
Santo Padre, che ha loro rivolto questo discorso:

1. Con tutto il cuore saluto voi, cari Fratelli nell’Episcopato, ohe a nome ed 
in rappresentanza delle rispettive Conferenze Episcopali siete venuti a Roma, per 
studiare insieme importanti problemi concernenti la Sede Apostolica.

Ho accolto volentieri la proposta di questa iniziativa, suggerita dai miei Colla­
boratori, e vi ringrazio per la vostra disponibilità e per il contributo dei vostri 
consigli e delle vostre proposte, che sono tanto più validi in quanto provengono 
dalla ricca e illuminata esperienza di Pastori sparsi in tutto il mondo.

Questa iniziativa è incoraggiata dall’esempio della Chiesa primitiva, nella quale 
troviamo una delle prime espressioni concrete di comunione tra le Chiese partico­
lari e la Chiesa universale: intendo alludere alle collette organizzate da San Paolo 
nelle Chiese da lui fondate a favore della Chiesa Madre di Gerusalemme (cfr. Gal 
2, 9-10; 1 Cor 16, 1-4; 2 Cor 8, 1-24; At 11, 30).

È questo, infatti, il senso del convegno di questi giorni e di quanto in esso avete 
trattato: permettere alla comunione ecclesiale, che unisce tutte le componenti del 
Corpo Mistico di Cristo in un vincolo reale e organico, di esprimersi anche nella 
dimensione di caritatevole e solidale aiuto materiale.

Esso è chiesto affinché la Curia Romana possa servire meglio e compiere più 
facilmente la sua missione e la sua diakonia alla Chiesa intera.

Alla base dell’aiuto chiesto alle Chiese particolari c’è anche una esigenza di 
giustizia, alla quale alludeva San Paolo quando, riferendosi alla colletta in favore 
dei poveri della Chiesa di Gerusalemme fatta dalle comunità di Macedonia ed Acaia, 
affermava: « L’hanno voluto perché sono ad essi debitori; infatti, avendo i pagani 
partecipato ai loro beni spirituali, sono in debito di rendere un servizio sacro nelle 
loro necessità materiali » (Rm 5, 27).

Se è vero, infatti, che la comunione è vincolo di fede e di carità, che stabilisce 
legami che vanno al di là delle norme giuridiche, essa ha pure bisogno di concrete 
espressioni di quella sollecitudine che ogni Vescovo deve avere per la Chiesa uni­
versale e quindi per gli altri Organismi centrali che operano a beneficio dell’intera 
Comunità ecclesiale.

Il contributo economico alla vita e all’azione della Santa Sede va visto altresì 
come esigenza di condivisisione dei beni, al fine di esprimere concretamente l’unità 
del Corpus Ecclesiarum.

2. Nei tempi passati, anche quando non esisteva più uno Stato Pontificio, le 
modeste entrate della Santa Sede bastavano a coprire le spese. In questi ultimi tempi, 
invece, con le nuove esigenze pastorali e di servizio, e con la necessità di retribuire 
secondo i princìpi della giustizia sociale i collaboratori, aumentati notevolmente di 
numero al fine di rispondere alle nuove necessità della Sede Apostolica, si sono



Atti del Santo Padre 413

accresciuti i bisogni finanziari in proporzione tale che non è più possibile farvi fronte, 
neppure destinando a questo scopo le offerte dell’Obolo di San Pietro.

Alle necessità del governo centrale della Chiesa si assommano quelle, anch’esse 
in continuo aumento, di intere popolazioni e Chiese particolari, al limite di estrema 
indigenza, che hanno diritto ad attendersi un gesto concreto di carità dal Papa, cui 
corrisponde l’altissimo compito di « universo caritatis coetui praesidere » (cfr. Lu­
men gentium, 13).

A nessuno di voi sfugge quanto sia indispensabile rispondere alle iniziative di 
promozione e di studio, richieste dalla situazione della Chiesa e del mondo, e non 
dovervi rinunciare a causa della mancanza di mezzi economici. È vero che dobbiamo 
procedere con rigorosi criteri di austerità e di povertà, ma, allo stesso tempo, dob­
biamo provvedere quanto è indispensabile per lo svolgimento del lavoro, pur affi­
dandoci alla Provvidenza, che non lascerà mancare il necessario alla Chiesa e a 
chi ha il compito di guidarla.

3. In questi due giorni voi siete stati informati sui principali aspetti dell’orga­
nizzazione economica della Santa Sede e sulle esigenze finanziarie che l’attività della 
Curia Romana comporta. Avete potuto chiedere chiarimenti ed ottenere spiegazioni, 
come anche esprimere riflessioni e proporre suggerimenti che saranno attentamente 
valutati dai Dicasteri interessati.

La riunione di questi giorni può segnare l’inizio di nuovi importanti sviluppi 
della comune sollecitudine di tutti i Vescovi affinché siano assicurati i supporti 
materiali necessari per il servizio della Santa Sede alla Chiesa universale e alla 
umanità tutta se vi farete portavoci di queste istanze in seno alle vostre Conferenze 
Episcopali, in modo che i Vescovi possano ricercare e trovare le soluzioni più ap­
propriate.

In ogni epoca tale sollecitudine è stata contrassegnata da spirito di solidarietà 
e di condivisione, e si è manifestata con forme di attuazione rispondenti alle par­
ticolari esigenze ed alla mentalità del tempo. Il nuovo Codice di Diritto Canonico, 
frutto del Concilio Eumenico Vaticano II, indica ora a noi, anche in questo, una
via sicura su cui procedere nelle presenti circostanze.

A voi, Venerati Fratelli ed a tutti i Vescovi delle vostre Conferenze Episcopali
— che riceveranno da voi un’opportuna informazione circa questa riunione, e che
anzi saranno chiamati a continuarla ed a portarla a positiva conclusione — va il 
mio fraterno augurio di bene, che accompagno con una particolare Benedizione 
Apostolica, che ora di cuore imparto a voi e a tutti i fedeli delle vostre Comu­
nità diocesane.



414 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria della Pontificia Commissione Biblica

Un’esegesi che sceglie d’essere unilaterale 
non può meritare il nome di cattolica

Giovedì 11 aprile, ricevendo i partecipanti all’Assemblea plenaria della Pontificia 
Commissione Biblica, il Santo Padre ha loro rivolto questo discorso, che pubbli­
chiamo in traduzione italiana:

1. È con gioia che vi accolgo oggi, nella bella luce del tempo pasquale, in occa­
sione dell’Assemblea plenaria della Pontificia Commissione Biblica e ringrazio viva­
mente il Signor Cardinale Ratzinger per le parole che mi ha appena rivolto confer­
mandomi la vostra generosa devozione alla missione che vi è stata affidata al servizio 
della Bibbia e della Chiesa.

Questa sessione dei vostri lavori presenta, mi sembra, un aspetto di risurrezione, 
poiché giunge dopo un periodo d’interruzione e dopo il rinnovo parziale dei parte­
cipanti. Saluto molto cordialmente tutti voi, vecchi e nuovi membri della Commis­
sione Biblica, e rivolgo un benvenuto speciale a coloro tra voi che sono stati nomi­
nati l'anno scorso e partecipano per la prima volta ai vostri lavori. Sono felice di 
vedere qui rappresentati i biblisti cattolici dei cinque Continenti, uniti in una co­
mune ricerca.

2. Continuando lo studio iniziato anni fa, voi cercate di porre nella giusta pro­
spettiva l’interpretazione della Bibbia nella Chiesa. Questo vitale problema, infatti, 
ha assunto nuove dimensioni, e diverse circostanze gli conferiscono una nuova attua­
lità. Qualche mese fa, abbiamo celebrato il venticinquesimo anniversario della pro­
mulgazione della Costituzione conciliare sulla divina Rivelazione, Dei Verbum, in 
cui la Sacra Scrittura occupa naturalmente un ruolo privilegiato. E altri due anni­
versari importanti si profilano già all’orizzonte: il centenario dell’Enciclica Provi- 
dentissimus, pubblicata da Leone XIII il 18 novembre 1893 e il cinquantenario 
dell’Enciclica Divino afflante Spiritu, pubblicata da Papa Pio XII il 30 settembre 1943.

Questi due anniversari richiameranno l’attenzione sulla questione che studiate 
attualmente, quella de « l’interpretazione della Bibbia nella Chiesa ». Vi esorto viva­
mente a valorizzare quest’occasione per suscitare ovunque un rinnovato interesse 
nei confronti di questo problema essenziale e per aiutare gli uomini e le donne del 
nostro tempo a comprenderlo meglio per poter meglio nutrirsi della Parola di Dio, 
nel suo autentico significato.

3. A questo scopo, bisogna innanzi tutto, evidentemente, che voi stessi facciate 
il punto sulla questione, senza dimenticare nessuna delle sue dimensioni principali. 
So che questa è la vostra preoccupazione e mi congratulo.

Giunta dopo l’Enciclica Divino afflante Spiritu e continuando sulla stessa linea, 
la Costituzione dogmatica Dei Verbum ha dato grande soddisfazione agli esegeti 
cattolici approvando ufficialmente, per l’interpretazione della Bibbia nella Chiesa, 
il ricorso ai metodi scientifici moderni. Quesa presa di posizione era tanto più signi­
ficativa in quanto veniva a sedare le violente polemiche sollevate da questi metodi 
all’inizio del Concilio. Gli esegeti sono felici di leggere e rileggere la dichiarazione 
molto netta della Dei Verbum: « Il sacro Concilio incoraggia i figli della Chiesa 
che coltivano le scienze bibliche, affinché perseverino nel compimento dell’opera



Atti del Santo Padre 415

felicemente intrapresa, con energie sempre rinnovate, con ogni applicazione secondo 
il senso della Chiesa » (n. 23). È per me una gioia ripetervi questo oggi.

Come già aveva fatto l’Enciclica Divino afflante Spiritu, il Concilio ha approvato 
specialmente lo studio scientifico dei « generi letterari », necessario « per compren­
dere esattamente ciò che l’autore sacro ha voluto asserire » (n. 12). Altri metodi 
si sono sviluppati dopo, per l’interpretazione dei testi in genere, come la semiotica, 
l’analisi retorica o narrativa, o per quella dei testi biblici in particolare, come l’ap­
proccio canonico. Spetta a voi esaminare questi metodi con grande apertura di spi­
rito e valutarne i meriti e l’utilità. Non bisogna trascurare nulla di quanto possa 
contribuire a porre in luce le molteplici ricchezze dei testi biblici.

Bisogna anche, naturalmente, rimanere lucidi sui limiti dei nuovi metodi ed evi­
tare quanto possono avere di unilaterale certe "mode” esegetiche che, reagendo con­
tro un eccesso, cadono nell’eccesso opposto e passano, ad esempio, da un abuso di 
analisi storica, detto "diacronico”, ad un’analisi esclusivamente "sincronica”, sprov­
vista di ogni dimensione storica. Un’esegesi che scelga di essere unilaterale smette 
per ciò stesso di meritare il nome di cattolica, poiché questo nome esprime l’aper­
tura a tutta l’ampiezza della realtà.

4. Questa osservazione non vale soltanto per l’utilizzazione dei metodi. Essa è 
valida altresì per la maniera di accogliere l’insegnamento della Costituzione Dei Ver­
bum. Alcune autorevoli voci hanno sottolineato, a questo proposito, una sorta di 
unilateralità da parte di certi esegeti: la loro unica reazione è stata quella di pro­
clamare, con grande soddisfazione, che il Concilio ha approvato l’uso dei metodi 
scientifici per l’interpretazione della Sacra Scrittura. Questo significa limitarsi ad un 
solo aspetto delle dichiarazioni conciliari ed ignorarne un altro, non meno impor­
tante, espresso nello stesso paragrafo della Dei Verbum (n. 12). Subito dopo aver 
approvato — e addirittura sollecitato — lo studio scientifico dei testi biblici, il Con­
cilio dichiara, per completare la prospettiva, che « la Sacra Scrittura » deve « essere 
letta e interpretata con l’aiuto dello stesso Spirito mediante il quale è stata scritta » 
(ibid.). La Bibbia è certamente scritta in lingua umana — e la sua interpretazione 
richiede, quindi, il metodico uso delle scienze del linguaggio —, ma essa è Parola 
di Dio; l’esegesi resterebbe, dunque, gravemente incompleta se non ponesse in luce 
questa portata teologale della Scrittura.

L’esegesi cristiana, non bisogna dimenticarlo, è una disciplina teologica, un ap­
profondimento della fede. Per questa ragione, la sua situazione non è tranquilla, 
poiché comporta una tensione interna tra due differenti orientamenti, quello della 
ricerca storica, fondata su dati verificabili, e quello della ricerca di ordine spirituale, 
fondata su una adesione di fede alla persona di Cristo. È grande la tentazione di 
eliminare questa tensione interiore rinunciando all’uno o all’altro di questi due 
orientamenti e di accontentarsi sia di un'esegesi soggettiva, che viene erroneamente 
definita come "spirituale”, sia di un’esegesi positivista, che rende i testi sterili.

5. 11 Popolo di Dio ha bisogno di esegeti che, da un lato, compiano molto 
seriamente il proprio lavoro scientifico e che, dall’altro, non si fermino a metà strada, 
ma al contrario continuino i loro sforzi fino a dare pieno valore ai tesori di luce 
e di vita contenuti nelle Sacre Scritture, affinché Pastori e fedeli possano accedervi 
più facilmente e trarne più pienamente vantaggio.

I vostri lavori di questi giorni e quelli che compirete ulteriormente contribui­
ranno, è la mia ferma speranza, a fornire agli esegeti cattolici una più viva coscienza 
dell’ampiezza del loro compito e della sua importanza per la vita della Chiesa. Vi 
esprimo la mia sincera gratitudine per questo e vi imparto di cuore la mia Benedi­
zione Apostolica affinché il Signore favorisca la realizzazione di questa speranza.



416 Atti del Santo Padre

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale 
per i Migranti e gli Itineranti

La nuova ondata di masse in fuga impone agli Stati 
di programmare con realismo e generosità l'accoglienza

Giovedì 11 aprile, ricevendo i partecipanti all’Assemblea plenaria del Pontificio 
Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, il Santo Padre ha loro 
rivolto questo discorso:

1. Sono lieto di accogliervi e di porgervi il mio saluto in occasione della XI 
Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio per la Cura Pastorale dei Migranti e 
Itineranti. È questo un momento importante per la vita del vostro Dicastero, perché 
la continua evoluzione del fenomeno della mobilità umana esige la ricerca e l’aggior­
namento costante dell’azione pastorale nei confronti delle persone in situazioni che 
richiedono continui spostamenti.

2. Cambiamenti politici, persistenti squilibri economici, guerre e violazioni di 
diritti fondamentali, carestie e altri disastri naturali, provocano migrazioni di massa.

Il divario crescente tra i Paesi in via di sviluppo e quelli industrializzati, il 
successo limitato di tanti progetti di cooperazione internazionale continuano a spin­
gere decine di milioni di persone a cercare una vita migliore fuori della loro patria. 
Ai flussi migratori del Sud povero verso il Nord ricco dei mondo, si è recentemente 
aggiunto un nuovo potenziale di emigrazione connesso con situazioni politiche, raz­
ziali e religiose insopportabili, che costringono milioni di esseri umani a fuggire dal 
loro ambiente e a vivere nella sofferenza e nell’incertezza. Tra le tristi conseguenze 
della recente guerra nel Golfo va messa in conto la nuova ondata di rifugiati e di 
migranti che va frantumandosi contro barriere di Stati con limitate capacità di acco­
glimento.

La società che si avvia verso il terzo Millennio non solo vive l’esperienza di un 
crescente esodo di popoli, che anche oggi assume proporzioni bibliche, a volte con 
esplosioni improvvise che non permettono alcuna programmazione, ma deve con­
frontarsi altresì con una cultura che si esprime nella facilità di movimento per mo­
tivi di lavoro, di studio, di fede, di turismo, e di scambi commerciali e tecnologici. 
Notiamo come in questo contesto vadano differenziandosi molteplici componenti che 
determinano una struttura ed un rapporto diverso con la società di accoglienza. 
Infatti, il rapido sviluppo tecnico-economico, le mutate relazioni dei cittadini e delle 
Nazioni, i rapporti sempre più ampi e frequenti tra i Paesi, la diffusa tendenza nella 
società civile a favorire l’unità giuridica e politica della famiglia umana, il grande 
sviluppo raggiunto dai mezzi di comunicazione e il desiderio di confrontarsi con 
altre culture hanno aperto nuovi orizzonti. Entro questo scenario diventano sempre 
più numerosi coloro che si muovono sotto l’impulso dell'avviata cooperazione inter­
nazionale o semplicemente per il desiderio di approfondire le proprie conoscenze. 
Inoltre la nascita di numerosi Istituti internazionali di cultura, offrono a molti gio­
vani studenti la possibilità di frequentare Università in altri Paesi.

3. In prospettiva ecclesiale, il risultato di questo frequente movimento di popoli 
è che moltissime persone vivono al di fuori o ai margini delle normali strutture



Atti del Santo Padre 417

pastorali della Chiesa. Si tratta di una sfida per la Chiesa, di come cioè debba por­
si al servizio di queste persone ed essere presente nella società. Dalla assistenza nei 
campi di rifugiati all’accoglienza nella comunità di fede degli immigrati e all’aiuto 
immediato e al dialogo con i nuovi arrivati non-cristiani, la sfida per la Chiesa è 
complessa e richiede creatività pastorale.

Pertanto, codesto Pontificio Consiglio è chiamato a svolgere una missione attuale 
ed urgente e a rivolgere, come ricorda la Costituzione Apostolica Pastor Bonus, « la 
sollecitudine pastorale della Chiesa alle particolari necessità di coloro che sono stati 
costretti ad abbandonare la propria patria o che non ne hanno affatto » come alle 
altre numerose persone coinvolte nella mobilità umana: i marittimi, i nomadi e gli 
zingari, gli aeronaviganti, i pellegrini e i turisti (nn. 149-151). Voi vi siete perciò 
giustamente interrogati su come il diritto dei migranti e itineranti ad una adeguata 
attenzione pastorale possa essere attuato in tanta diversità di circostanze.

A tutta la gente in movimento la Chiesa dovrà mostrare il volto genuino di 
Cristo che, come « Buon samaritano », si china accanto all’uomo « piagato nel corpo 
e nello spirito e versa sulle sue ferite l’olio della consolazione e il vino della spe­
ranza » (Messale Romano, Prefazio comune Vili).

4. Mentre Governi e Organizzazioni Internazionali stanno trattando con cre­
scente priorità il fenomeno della mobilità umana, la Chiesa porta il suo proprio 
contributo concentrando il dibattito, al di là dei soli interessi nazionali, economici 
o politici, sulla persona umana. Gli Stati quindi, più che preoccuparsi di come 
arginare la penetrazione nel proprio territorio di queste masse in fuga, dovranno 
programmare con realismo e generosità l’accoglienza e incidere sulle cause che ne 
sono all’origine. La necessità di salvaguardare la pace, come bene supremo, impone 
di mettere alla base delle politiche nazionali e internazionali la coscienza della 
interdipendenza e della solidarietà.

Da parte sua, la Chiesa è chiamata a coltivare la pedagogia dell’accoglienza e 
ad esercitare la solidarietà verso i migranti. Le strutture della Chiesa vanno perciò 
adeguate alle situazioni differenti che caratterizzano il vasto fenomeno della mobi­
lità. Per questo, nell’esperienza pastorale e nella legislazione canonica della Chiesa 
esiste una varietà di opzioni che facilitano il processo di evangelizzazione e inte­
grazione.

Noto con soddisfazione, a questo riguardo, come numerose Conferenze Episcopali 
e singole diocesi si stiano dotando di strutture organizzative specifiche per aiutare 
i fedeli coinvolti nella mobilità a sentirsi parte viva in un cammino di rispetto e 
di accettazione.

5. La visione della Chiesa, però, e il suo messaggio abbracciano, oltre i diritti 
religiosi, anche quelli umani. La Chiesa lavora per un adeguamento della legisla­
zione nazionale e internazionale al rispetto dei diritti fondamentali di ogni uomo 
alla vita, ad una patria, alla famiglia, ad un trattamento giusto, alla partecipazione 
alla vita politica e sociale.

Per questo la Santa Sede ritiene quanto mai opportuna la nuova Convenzione 
delle Nazioni Unite sui Diritti dei Migranti e delle loro Famiglie, alla cui elabora­
zione ha attivamente contribuito, auspicando che sempre più trovi spazio nel diritto 
internazionale la protezione delle persone forzatamente sradicate dalla loro terra 
e lontane dai loro cari.

La Chiesa ha da sempre contribuito alla soluzione di questi problemi. Cent’anni 
fa, ad esempio, il Papa Leone XIII prendeva in considerazione questi problemi, 
scrivendo nell’Enciclica Rerum novarum: « Non si scambierebbe la patria con un 
Paese straniero, se quella desse di che vivere agiatamente ai suoi figli » (n. 35).



418 Atti del Santo Padre

6. In questo tempo pasquale anche noi, come i discepoli di Emmaus, dobbiamo 
riconoscere il volto di Cristo nei fratelli e sorelle in cammino sulle strade del mondo 
e invitarli alla nostra mensa per spezzare con loro il pane della fraternità e della 
solidarietà.

Carissimi, vi auguro che il vostro impegno porti ad un consolidamento delle 
strutture ritenute necessarie per la pastorale della mobilità umana, a una efficace 
scelta delle varie opzioni pastorali, specialmente dei vari modelli di parrocchia, e 
alla promozione dello sviluppo come garanzia di pace duratura.

Che il Signore sostenga la vostra fatica ed avvalori lo zelo di quanti nella Chiesa 
e nella società si prodigano per l’assistenza materiale e spirituale dei migranti ed 
itineranti.

Con questi voti vi imparto di cuore la Benedizione Apostolica.



Atti del Santo Padre 419

Ai Vescovi dell’Abruzzo - Molise 
in Visita ”ad limina Apostolorum”

I nuovi problemi che interpellano i Pastori 
richiedono una grande passione d’amore per le anime

Venerdì 12 aprile, ricevendo in udienza collegiale i Vescovi dell’Abruzzo - 
Molise per la Visita ”ad limina Apostolorum”, il Santo Padre ha pronunciato 
questo discorso:

Carissimi Fratelli nell’Episcopato!

1. La liturgia di questi giorni, allietati dalla luce della Pasqua, ci rinnova l’an­
nuncio dell’Apostolo Paolo: « Per tutti Cristo è morto, perché quelli che vivono, 
non vivano più per se stessi, ma per colui che per essi è morto ed è risorto » (2 Cor 
5, 15). Da questa fondamentale certezza, divenuta componente essenziale del nostro 
esistere quotidiano, scaturisce l’impegno di seguire gli esempi del Risorto, coope­
rando attivamente alla costruzione del suo Regno.

Vi saluto con affetto e sono lieto di potervi accogliere in modo collegiale, dopo 
aver avuto l’occasione e la gioia di incontrarvi personalmente. Voi mi avete messo 
a parte delle tante speranze che animano le comunità affidate dalla Provvidenza 
divina alle vostre cure pastorali. Non avete, tuttavia, tralasciato di informarmi anche 
circa le vostre preoccupazioni e i problemi che incontra la Chiesa nell’Abruzzo e 
nel Molise, Regione in via di profonde trasformazioni sociali. Molteplici sono le 
iniziative apostoliche che vanno diffondendosi in ogni diocesi; sensibile ed incorag­
giante è il risveglio religioso che interessa soprattutto il mondo giovanile; fonte di 
speranza è pure la sensibilità dei credenti verso una pratica cristiana più convinta 
e coerente. Tanti ostacoli, però, rischiano di affievolire, anche presso di voi, l’entu­
siasmo dei cristiani e gli influssi, non sempre positivi, della cultura consumistica 
imperante minacciano di offuscare la limpidezza dello stesso annuncio evangelico.

La fase di delicato cambiamento culturale, che la società sta attraversando, ri­
chiede un supplemento di fiducia e di audacia missionaria. San Paolo, ricordando 
ai Corinzi che per tutti Cristo ha dato la sua vita, richiama con fermezza coloro 
che sono stati redenti dalla sua Croce e dalla sua Risurrezione a vivere « non per 
se stessi, ma per lui ». È un richiamo che vale anche per noi, giacché il nostro 
ministero apostolico, ponendoci in diretta connessione col progetto divino, ci do­
manda di dare la vita, tutta la nostra vita, perché « quelli che vivono » vivano per 
il Signore. Vi sia di conforto, venerati Fratelli nell’Episcopato, la parola della Scrit­
tura che, mobilitandoci a tempo pieno per il servizio del Regno, ci sostiene e ci 
alimenta nel complesso percorso quotidiano della nostra esistenza.

2. « Il nostro tempo — ho scritto nella recente Enciclica Redemptoris missio — 
è drammatico e insieme affascinante. Mentre da un lato gli uomini sembrano rin­
correre la prosperità materiale e immergersi sempre più nel materialismo consumi­
stico, dall’altro manifestano l’angosciosa ricerca di significato, il bisogno di inte­
riorità, il desiderio di apprendere nuove forme e modi di concentrazione e di pre­
ghiera. Non solo nelle culture impregnate di religiosità, ma anche nelle società seco­
larizzate è ricercata la dimensione spirituale della vita come antidoto alla disuma-



420 Atti del Santo Padre

nizzazione » (n. 38). È il cosiddetto fenomeno del « ritorno religioso », che, pur non 
privo di ambiguità, contiene però fermenti e stimoli da non trascurare. Voi avvertite 
quanto sia diffusa questa esigenza di Dio fra la vostra gente, una popolazione tra­
dizionalmente ancorata ai perenni princìpi del cristianesimo, ma sottoposta talora 
a influenze negative provenienti dai richiami secolaristici dell’ora presente. Già 
nella precedente Visita ad limina, cinque anni or sono, affrontando il tema della 
pietà popolare e del suo rapporto con la vita liturgica, osservavo che « ciò che conta 
è prendere coscienza della permanenza del bisogno religioso nell’uomo, attraverso 
la diversità delle sue espressioni, per sforzarsi continuamente di purificarlo e di 
elevarlo nell’evangelizzazione ».

Il fenomeno delle sette, che anche nelle vostre terre va diffondendosi con inci­
denza discontinua da zona a zona e con punte accentuate di proselitismo tra le per­
sone più deboli socialmente, culturalmente e psicologicamente, non è forse il segno 
concreto di un’aspirazione inappagata verso il soprannaturale? Non costituisce per 
voi, Pastori, un’autentica sfida a rinnovare lo stile dell’accoglienza all’interno delle 
comunità ecclesiali ed uno stimolo pressante ad una nuova coraggiosa evangelizza­
zione, che sviluppi forme adeguate di catechesi soprattutto per gli adulti?

Nel Concistoro straordinario dei Cardinali, da me convocato la scorsa settimana, 
non pochi Padri, analizzando il pullulare delle sette nel mondo, hanno osservato 
come alla base di tale diffusione ci sia spesso una certa confusione dottrinale circa 
la necessità della fede in Cristo e dell’adesione alla Chiesa da lui istituita. Si tende 
a presentare le religioni e le varie esperienze spirituali come livellate su di un mi­
nimo denominatore comune, che le renderebbe praticamente equivalenti, col risul­
tato che ogni persona sarebbe libera di percorrere indifferentemente una delle tante 
strade proposte per raggiungere l’auspicata salvezza. Se a questo si aggiunge il pro­
selitismo intraprendente, che caratterizza qualche gruppo particolarmente attivo ed 
invadente, si comprende subito quanto sia urgente, oggi, sostenere la fede dei cre­
denti, dando loro la possibilità di una continua formazione religiosa per approfondire 
sempre meglio il rapporto personale con Cristo. Un’opera missionaria, questa, di 
vasto respiro che Iddio affida in primo luogo a voi, Pastori del suo gregge, e che 
richiede impiego di mezzi, sinergia di iniziative apostoliche e, soprattutto, preghiera 
e passione d’amore per le anime.

Il vostro sforzo deve essere principalmente quello di prevenire tale rischio, rin­
saldando nei fedeli la pratica della vita cristiana e favorendo la crescita dello spirito 
di autentica fraternità all’interno di ogni comunità ecclesiale. « La Chiesa — osser­
vavo ancora nell’Enciclica Redemptoris missio — ha un immenso patrimonio spiri­
tuale da offrire afl’umanità, in Cristo che si proclama ”la via, la verità e la vita” 
(Gv 14, 6). È il cammino cristiano all’incontro con Dio, alla preghiera, all’ascesi, alla 
scoperta del senso della vita. Anche questo è un areopago da evangelizzare » (n. 38).

3. In tale prospettiva vi incoraggio cordialmente a proseguire negli sforzi intra­
presi per far sì che il Vangelo sia per le vostre comunità il fondamentale punto di 
riferimento di tutta la vita. Ciò rende necessario tra voi Pastori l’intensificarsi della 
comunione e della collaborazione, affinché l’interscambio delle esperienze arricchi­
sca il cammino pastorale di ogni diocesi.

Il Seminario regionale, cuore delle vostre Chiese, nel quale si sono formate schiere 
di sacerdoti che operano nelle più svariate realtà apostoliche, continui ad essere il 
luogo della più seria e fedele formazione dei futuri ministri di Dio. Consacrate ad 
esso la vostra attenzione e circondatelo di grande amore. Potenziatelo e rendetelo sem­
pre più funzionale, mediante il riordinamento della vita seminaristica e la qualificazione 
dei suoi docenti e dei suoi programmi. Non saranno mai troppe le energie che vi



Atti del Santo Padre 421

investite, giacché lì si prepara l’avvenire delle vostre Chiese. Superfluo raccoman­
darvi. poi, la sollecitudine per quegli stretti collaboratori del vostro ministero pasto­
rale che sono i Presbiteri. Essi attendono da voi conforto e stimolo, incoraggiamento 
e direttive per poter svolgere in modo efficace la loro opera. Siate sempre al loro 
fianco. Assicurate loro il necessario aggiornamento culturale e spirituale per impe­
dire che la stanchezza e l’abitudine li sopravanzino nel loro lavoro pastorale. Molti 
di loro, sia giovani che anziani, con ammirevole disinteresse operano in situazioni 
veramente difficili, con generosità e spirito di sacrificio, condividendo appieno la 
vita della loro gente. Penso, ad esemoio. alle località di montagna o alle parrocchie 
abbinate, che richiedono notevole dispendio di energie. Penso anche a quei sacerdoti 
impegnati nelle attività apostoliche cosiddette di frontiera, fra i giovani in difficoltà, 
nel mondo del lavoro, fra le categorie sociali più emarginate. A tutti, col sostegno 
della vostra presenza, recate il conforto della vostra comprensione paterna.

4. Non risparmi la vostra cura pastorale di essere attenta alla gioventù sotto­
posta in Abruzzo e Molise, come altrove, a fallaci richiami che la distraggono dalla 
pratica coerente della vita cristiana. Fate sì che nelle parrocchie non manchino mai 
serie proposte di pastorale giovanile. I ragazzi e le ragazze devono potersi esori- 
mere come protagonisti dell’evangelizzazione e sentirsi artefici del rinnovamento so­
ciale. I molti problemi dei giovani, non ultimo duello della disoccupazione, accre­
scono il senso della loro frustrazione e della sfiducia nelle istituzioni. Senza solleciti 
e concreti interventi si rischia di vedere aumentare, purtroppo, il numero di atlanti 
tra loro finiscono vittime della devianza e della droga che. pur non toccando i livelli 
allarmanti di altre zone, registrano anche nella vostra Regione una diffusione crescente.

È nella famiglia, cellula originaria della società e Chiesa domestica, che l’universo 
giovanile deve trovare l’ambito naturale della maturazione umana e cristiana. Il nu­
cleo familiare, infatti, che in passato è stato in Abruzzo e ne! Moine il nunto di 
forza della formazione ai valori cristiani dell’onestà e della fedeltà, della laboriosità 
e della fiducia nella divina Provvidenza, dell’ospitalità e della solidarietà, ha bisogno 
oggi di un particolare sostegno per resistere alle minacce disgregatrici della cultura 
individualistica.

A tale scono vi esorto ad incrementare nelle parrocchie il costituirsi di grunni 
di spiritualità familiare che. mentre favoriscono la reciproca conoscenza ed amicizia, 
allarmanti di altre zone, registrano anche nella vostra Regione una diffusione crescente, 
mantengono saldamente ispirate ai valori dello spirito e si aprono all’accoglienza 
è più agevole affrontare anche il problema degli anziani, pur nel contesto delle dif­
ficoltà derivanti dal progressivo invecchiamento della popolazione. Occorre, in pro­
posito. incrementare una pastorale adeguata per e con gli anziani, che non li faccia 
sentire di peso, ma li renda protagonisti della loro esistenza ed utili alla comunità.

5. Dinanzi affa vastità della missione che vi è affidata non vi prenda mai la 
stanchezza o lo scoraggiamento. Il Risorto cammina con voi e rende fecondo ogni 
vostro sforzo. È vero, numerose sono le urgenze pastorali, ma notevoli sono anche 
le risorse umane e spirituali sulle auali potete contare. Si tratta di proseguire un’opera 
già avviata di cui l’artefice principale è il Signore: si tratta di offrire con umiltà 
e disponibilità piena il pronrio Quotidiano contributo perché « venga il Regno » di 
Dio e « sia fatta » la sua volontà. Condividono le vostre ansie apostoliche tanti gene­
rosi collaboratori, sia fra il Clero e i Religiosi che fra i laici. Questi ultimi, spe­
cialmente nell’attuale momento storico, vanno sempre più riscoprendo il loro ruolo 
di protagonisti nella Chiesa e nel mondo. Il confortante risveglio pastorale, che voi 
stessi sottolineate, parte infine da una « matura ricomprensione della parrocchia



422 Atti del Santo Padre

come ultima localizzazione della Chiesa » (Christifideles laici, 26), nella quale tro­
vano spazio nuovi ministeri e carismi al servizio della crescita integrale del Corpo 
mistico di Cristo.

A voi, venerati Fratelli nell’Episcopato, il compito di condurre questo Popolo 
di Dio alla pienezza della risposta fedele al disegno divino. Vi accompagni in tale 
arduo ma esaltante cammino Maria, la Regina del Cielo, che, come « ha portato 
Cristo nel grembo » (cfr. Regina Coeli), prosegua la sua materna missione nei con­
fronti dei credenti, ottenendo loro con la sua intercessione la vita divina del Risorto.

A ciascuno di voi come pure ai Sacerdoti, ai Religiosi e alle Religiose, ai laici 
e a tutti i fedeli delle vostre Comunità imparto con affetto la mia Benedizione.



Atti del Santo Padre 423

Al Simposio europeo 
sull’insegnamento della religione cattolica nella scuola pubblica

Far conoscere il patrimonio oggettivo del 
cristianesimo secondo l’interpretazione autentica

ed integrale che ne dà la Chiesa cattolica
Lunedì 15 aprile, ricevendo i partecipanti al Simposio sull’insegnamento della 
religione cattolica nella scuola pubblica, organizzato dal Consiglio delle Confe­
renze Episcopali d’Europa, il Santo Padre ha pronunciato questo discorso:

1. Con sentimenti di grande cordialità e di profonda stima vi do il mio ben­
venuto, carissimi Fratelli e Sorelle, partecipanti al Simposio europeo sull’insegna­
mento religioso nella scuola pubblica, che assai opportunamente il Consiglio delle 
Conferenze Episcopali di Europa ha promosso e la Conferenza Episcopale Italiana 
ha degnamente organizzato. (...)

2. 1 prossimi traguardi di maggiore unità dell’Europa stanno determinando nei 
Paesi del Continente un fervido processo di riflessione, di valutazione, di progetta­
zione, la cui portata va certamente oltre la pura unificazione economica e politica, 
diventando fatto di cultura, promozione di umanità e, per noi credenti, singolare 
e fondamentale appello alla nuova evangelizzazione. Affinché il contributo della 
Chiesa a tale processo sia il più alto e fecondo possibile, ho convocato un’Assemblea 
speciale per l’Europa del Sinodo dei Vescovi.

In questa prospettiva — e con una rilevanza che al momento non possiamo 
ancora valutare appieno — si rivela opportuna una riflessione allargata all’intero 
Continente circa l’insegnamento della religione nella scuola pubblica.

Tale insegnamento, per l’estensione, continuità e durata che assume nelle scuole 
della maggior parte dei Paesi europei, per la destinazione specifica al mondo dei 
ragazzi e dei giovani, per i contenuti che esprime in riferimento alla componente 
religiosa della vita, specificamente come religione cattolica, per l’investimento di 
energie e mezzi da parte della Chiesa e degli Stati, merita d’essere considerato un 
contributo primario alla costruzione di una Europa fondata su quel patrimonio di 
cultura cristiana che è comune ai popoli dell’Ovest e dell’Est europeo.

3. Ben vengano, pertanto, iniziative come la vostra che, oltre a tener acceso 
l’interesse per il futuro dell’Europa, richiamano l’attenzione sui valori spirituali ed 
etici da trasmettere alle nuove generazioni, quale fondamento della loro formazione 
cristiana, culturale e civile. Occorre per questo ricercare forme di collaborazione 
e di aiuto reciproco in vista di un disegno d’insieme, entro cui le diverse situazioni 
locali possano trovare, anche per l’insegnamento della religione, punti di riferi­
mento comuni.

Di tale disegno il Simposio ha tracciato il profilo, attendendo sia all’esperienza 
che alla normativa dei vari Paesi e Chiese particolari, agli ordinamenti degli Stati 
circa la scuola, alla condizione giovanile. I risultati del vostro lavoro, che avete 
debitamente riassunti e formulati in specifiche proposizioni, potrebbero essere riguar­
dati come un’ottima base per una "carta” dell’insegnamento religioso europeo.



424 Atti del Santo Padre

4. In questo vostro incontro, che conclude e corona il Simposio, mi preme 
sottolineare alcune esigenze ed istanze principali.

La prima di esse concerne i destinatari dell’insegnamento religioso, gli alunni, 
dai bambini e fanciulli dei primi livelli scolastici fino ai giovani studenti delle scuole 
superiori. Essi meritano la più grande attenzione, perché sono la ricchezza più vera 
dell’Europa, ne rappresentano il futuro. L’impegno per la loro formazione va, dun­
que, considerato l’investimento più prezioso e urgente da parte della Chiesa e delle 
istituzioni pubbliche. L’insegnamento della religione nella scuola offre, qui, un ori­
ginale e specifico contributo, tanto più che in molti dei vostri Paesi la frequenza 
degli alunni, pur essendo frutto di libera scelta, raggiunge percentuali estrema- 
mente elevate. Gioverà ricordare che al centro di tale insegnamento sta la persona 
umana da promuovere, aiutando il ragazzo e il giovane a riconoscere la componente 
religiosa come fattore insostituibile per la sua crescita in umanità e in libertà. L’in­
segnante della religione si preoccuperà, pertanto, di far maturare le profonde « do­
mande di senso » che i giovani portano dentro di sé, mostrando come il Vangelo 
di Cristo offra una vera e piena risposta, la cui inesauribile fecondità si manifesta 
nei valori di fede e di umanità espressi dalla comunità credente e radicati nel tessuto 
storico e culturale delle popolazioni d’Europa. Il processo didattico proprio della 
scuola di religione dovrà, quindi, essere caratterizzato da una chiara valenza edu­
cativa, volta a formare personalità giovanili ricche di interiorità, dotate di forza 
morale e aperte ai valori della giustizia, della solidarietà e della pace, capaci di 
usare bene della propria libertà.

Invito in particolare gli insegnanti di religione a non sminuire il carattere for­
mativo del loro insegnamento e a sviluppare verso gli alunni un rapporto educativo 
ricco di amicizia e di dialogo tale da suscitare nel più ampio numero di alunni, 
anche non esplicitamente credenti, l’interesse e l’attenzione per una disciplina che 
sorregge e motiva la loro ricerca appassionata della verità.

5. La formazione integrale dell’uomo, mèta di ogni insegnamento della religione 
cattolica, va realizzata secondo le finalità proprie della scuola, facendo acquisire agli 
alunni una motivata e sempre più ampia cultura religiosa.

Il Simposio ha documentato come sia diversificata nei vari Paesi la situazione 
dell’insegnamento della religione e in certa misura la stessa concezione della natura 
e finalità di tale insegnamento, in particolare per quanto riguarda il suo rapporto 
distinto e insieme complementare con la catechesi della comunità cristiana. Non è 
il caso di ridurre a uniformità quello che la situazione storica e la saggezza di scelte 
operate dalle Conferenze Episcopali hanno determinato nei singoli Paesi. È tuttavia 
opportuno che l’insegnamento della religione nella scuola pubblica persegua un 
comune obiettivo: promuovere la conoscenza e rincontro col contenuto della fede 
cristiana secondo le finalità e i metodi propri della scuola e pertanto come fatto di 
cultura. Tale insegnamento dovrà far conoscere in maniera documentata e con spi­
rito aperto al dialogo il patrimonio oggettivo del cristianesimo, secondo l’interpreta­
zione autentica ed integrale che ne dà la Chiesa cattolica, in modo da garantire sia 
la scientificità del processo didattico proprio della scuola, sia il rispetto delle co­
scienze degli alunni che hanno il diritto di apprendere con verità e certezza la reli­
gione di appartenenza. Questo loro diritto a conoscere più a fondo la persona di 
Cristo e l’interezza dell’annuncio salvifico da Lui recato non può essere disatteso. 
Il carattere confessionale dell’insegnamento della religione, svolto dalla Chiesa se­
condo modi e forme stabilite nei singoli Paesi, è, dunque, una garanzia indispensabile 
offerta alle famiglie e agli alunni che scelgono tale insegnamento.

Si dovrà particolarmente curare che l’insegnamento religioso conduca alla risco-



Atti del Santo Padre 425

perta delle origini cristiane dell’Europa, ponendo in evidenza non soltanto il radi­
camento della fede cristiana nella storia passata del Continente, ma anche la sua 
perdurante fecondità, per gli sviluppi di incalcolabile valore — in campo spirituale 
ed etico, filosofico s artistico, giuridico e politico — a cui essa dà luogo nel cam­
mino attuale delle società europee.

L’insegnamento della religione non può, infatti, limitarsi a fare l’inventario dei 
dati di ieri, e neppure di quelli di oggi, ma deve aprire l’intelligenza e il cuore a 
cogliere il grande umanesimo cristiano, immanente alla visione cattolica. Qui siamo 
veramente alla radice della cultura religiosa, che nutre la formazione della persona 
e contribuisce a dare all’Europa dei tempi nuovi un volto non puramente pragma­
tico, bensì un’anima capace di verità e di bellezza, di solidarietà verso i poveri, 
di originale slancio creativo nel cammino dei popoli.

6. Questo carattere culturale e formativo dell’insegnamento della religione ne 
qualifica il valore nel progetto globale della scuola pubblica. Al suo svolgimento 
sono chiamate a concorrere le diverse componenti del mondo scolastico, in primo 
luogo i docenti di religione, le famiglie e gli alunni che si avvalgono di detto inse­
gnamento e le autorità responsabili.

Agli insegnanti di religione è doveroso, innanzi tutto, dare atto dell’opera gene­
rosa e competente svolta a servizio delle nuove generazioni. Il Simposio ha sotto­
lineato come non sempre i loro diritti siano adeguatamente rispettati. Chiedo, per­
tanto, alle autorità competenti che vogliano assicurare agli insegnanti di religione 
ciò che è loro dovuto sul piano anche giuridico e istituzionale, in ragione di una 
professionalità da essi condivisa con gli altri insegnanti, ed impreziosita dal tipo 
di servizio educativo che la loro disciplina comporta. Nel contempo esorto gli inse­
gnanti di religione a svolgere sempre il loro impegno con la solerzia, la fedeltà, 
l’interiore partecipazione e non di rado la pazienza perseverante di chi, sostenuto 
dalla fede, sa di realizzare il proprio compito come cammino di santificazione e di 
testimonianza missionaria.

La fecondità deH’insegnamento della religione e la sua capacità di incidere nella 
mentalità e nella cultura di vita di tanti giovani dipendono in larga misura dalla 
preparazione e dal continuo aggiornamento degli insegnanti, dalla convinzione inte­
riore e dalla fedeltà ecclesiale con cui essi svolgono il loro servizio, dalla passione 
educativa che li anima.

Mi preme rivolgere qui una parola anche agli insegnanti di altre discipline e 
alle benemerite associazioni cattoliche che operano nella scuola, perché favoriscano 
il compito del docente di religione mediante ogni opportuno collegamento tra l’in­
segnamento della religione e l’intero complesso delle materie scolastiche.

7. Incoraggio di cuore tutte le famiglie e, in particolare, i genitori cattolici, 
consapevoli oggi del gravoso compito educativo che è loro affidato, a scegliere l’in­
segnamento religioso per i propri figli e a rendersi, nello stesso tempo, responsabili 
e protagonisti, insieme ai docenti di religione e agli stessi giovani, del cammino 
di progresso di tale insegnamento.

Conoscendo l’animo dei ragazzi e dei giovani studenti, li invito a saper vedere 
nell’insegnamento della religione un fattore determinante della loro formazione.

La tensione verso i grandi ideali della libertà, della solidarietà e della pace, che 
sale dal cuore delle nuove generazioni europee, può trovare luce e forza nell’in­
contro con il Vangelo di Cristo e la fede della Chiesa, aprendosi a quella verità 
che dà senso pieno alla vita e favorisce il riconoscimento concreto della dignità 
inviolabile di ogni persona umana.



426 Atti del Santo Padre

8. Ai responsabili sociali, in particolare alle autorità politiche dei singoli Paesi, 
la Chiesa esprime il fermo convincimento che l’insegnamento religioso, lungi dal­
l’essere un fatto puramente privato, si pone come servizio al bene comune.

Nell’Europa dei diritti dell’uomo e del cittadino, la realizzazione di tale insegna­
mento garantisce fondamentali diritti di coscienza, che sarebbero feriti da ogni for­
ma di emarginazione e svalutazione. È doveroso, pertanto, che siano chiaramente 
definite norme legislative e ordinamenti istituzionali tali da assicurare — sul piano 
della presenza, degli orari e dell’organizzazione scolastica — le condizioni per un 
effettivo e dignitoso svolgimento dell’insegnamento della religione nella scuola pub­
blica, secondo il principio della sua pari dignità culturale e formativa con le altre 
discipline, che non è affatto in contrasto col rigoroso rispetto della libertà di co­
scienza di ciascuno.

9. Vi sono, infine, altri aspetti da considerare in prospettiva europea e che inte­
ressano direttamente l’insegnamento religioso. Ne ricordo almeno tre.

Dopo lo sfaldamento dei blocchi, ci troviamo di fronte ad una inedita sfida 
umana e culturale, oltreché cristiana, che non possiamo disattendere: le Chiese del­
l’Europa Centrale e Orientale, che devono nuovamente impostare l’insegnamento reli­
gioso nelle scuole pubbliche, da cui furono pressoché escluse per tanto tempo, hanno 
certamente bisogno di confrontarsi con l’esperienza di altri Paesi europei, ricevendo 
generosa solidarietà in ordine alla formazione dei docenti e alla predisposizione di 
idonei mezzi e strumenti didattici.

Nell’edificazione dell’Europa assume grande valore il cammino ecumenico. Anche 
l’insegnamento della religione, svolto con attenzione e apertura alle tematiche ecu­
meniche, può offrire alla gioventù europea un valido contributo per la conoscenza 
reciproca, il superamento di pregiudizi, l’impegno per la ricerca sincera dell’unità 
voluta dal Signore.

Una forte domanda e insieme un richiamo vengono al Continente europeo dal­
l’immigrazione di genti di altri Continenti, bisognose di accoglienza e solidarietà, ma 
anche portatrici di valori culturali e spirituali che l’insegnamento della religione non 
può trascurare, sia per l’universalità del fatto cristiano, sia per i concreti problemi 
di convivenza che si pongono.

10. Nel vostro Simposio avete prospettato la possibilità di periodici incontri, 
analoghi a questo. Non posso che plaudire e incoraggiare tale impegno. Voi ricordate 
l’invito di Gesù: « Levate i vostri occhi e guardate i campi che già biondeggiano 
per la mietitura » (Gv 4, 35). Anche nel vostro lavoro può trovare applicazione il 
detto citato nella circostanza da Gesù: « Uno semina e uno miete » (Gv 4, 37). 
Voi però siete convinti che il ruolo a cui ciascuno è chiamato resta, in fondo, secon­
dario rispetto a quel « frutto per la vita eterna », del quale possono godere insieme 
« chi semina e chi miete » (Gv. 4, 36). Questa gioia io vi auguro di cuore!

Carissimi, nella vostra quotidiana fatica a servizio della fede, della scuola e della 
gioventù, vi accompagni la mia Benedizione Apostolica, propiziatrice della luce e 
della grazia che viene da Dio.



Atti del Santo Padre 427

Lettera del Pro-Segretario di Stato 
per la Giornata dell’Università Cattolica

La ragion d’essere dell’Università Cattolica: 
lo studio rivolto alla crescita integrale 

dell’uomo e della società
In occasione della Giornata per l’Università Cattolica, nell’anno settantesimo 
di fondazione, il Santo Padre ha fatto pervenire al Rettore Magnifico, Professor 
Adriano Bausola, i sensi della propria sollecitudine con questo messaggio a firma 
del Pro-Segretario di Stato:

Signor Rettore,
in occasione della imminente Giornata per l’Università Cattolica, che quest’anno 

cade nel settantesimo anno di vita dell’Ateneo dei cattolici italiani, il Santo Padre 
desidera rinnovare l’espressione del suo vivo apprezzamento per il servizio che essa 
ha reso e rende alla Chiesa e alla società.

In questi 70 anni, codesta Università si è distinta per competenza e serietà nella 
ricerca e nell’insegnamento, e, in pari tempo, si è prodigata generosamente per dare 
agli studenti una solida preparazione, fatta di conoscenze scientifiche e tecniche di 
prim’ordine, insieme con una formazione cristiana, tendente a fare sintesi personale 
di cultura e di fede. Sono questi, infatti, gli elementi che costituiscono l’indispen­
sabile piattaforma di una Università che intende onorare il proprio titolo di Cattolica.

Anche nella recente Costituzione Apostolica « Ex corde Ecclesiae » il Santo Padre 
ha espresso l’auspicio che l’Università Cattolica sia sempre più punto di riferimento 
per « un dialogo di incomparabile fecondità con tutti gli uomini di qualsiasi cultura » 
(n. 6). Ciò sarà tanto più possibile se tutte le componenti dell’Università Cattolica, 
a partire dai suoi docenti, si impegneranno in questa viva integrazione di fede e di 
competenza professionale. Tra autentica professionalità scientifico-accademica e testi­
monianza di fede non vi deve essere né separazione, né alternativa, perché compito 
del lavoro universitario è quello di integrare scienza e fede nell’orizzonte della Rive­
lazione portata da Cristo.

Tale dialogo è oggi necessario per la Chiesa, perché troppo grande sarebbe il 
danno se essa pronunciasse risposte che non corrispondano alle domande che oggi 
si pone l’uomo, nella sua ricerca della verità.

Per questo, dovunque si compie la ricerca scientifica, la Chiesa avverte l’esigenza 
di essere presente, perché la sua opera evangelizzatrice possa illuminare l’elabora­
zione culturale dell’uomo d’oggi. « Occorre fare — come raccomandava Paolo VI — 
tutti gli sforzi in vista di una generosa evangelizzazione della cultura, più esatta­
mente delle culture » (Evangelii nuntiandi, 20).

Ma tale dialogo è necessario anche per la società. Infatti se alla grande crescita 
quantitativa dei mezzi, delle informazioni, delle tecnologie che caratterizza le nostre 
società non si accompagnasse la capacità di usare strumenti adeguati all’integrale 
sviluppo deU’uomo, la qualità della vita umana subirebbe un pericoloso degrado. 
Nella Lettera Sollicitudo rei socialis il Papa Giovanni Paolo II ha ripetutamente 
affermato che lo sviluppo, perché sia davvero rispettoso di tutto l’uomo e di tutti



428 Atti del Santo Padre

gli uomini, deve essere coerente con i fondamentali valori etici e morali. Lo studio 
così diventa non solo scienza dei mezzi, ma sapienza e capacità di individuare e 
promuovere quei fini che rendono veramente umana la storia.

Questa è la ragion d’essere di una Università Cattolica, cioè di un luogo dove 
lo studio è rivolto all’integrale crescita dell’uomo e della società. Non c’è crescita 
autenticamente umana, se si dimentica la piena verità sull’uomo, quella verità che 
implica la conoscenza dei fini, dei valori e del senso che conferisce qualità alla esi­
stenza dell’uomo.

Il servizio che l’Università Cattolica ha reso in questi settant’anni all’intero Paese 
ed ai cattolici italiani merita grato riconoscimento. Essa è stata in questi anni, come 
scriveva nel testamento il suo compianto Fondatore, Padre Agostino Gemelli, « un’o­
pera di Chiesa », opera destinata, quindi, alla crescita dell’intera comunità ecclesiale, 
per un qualificato servizio al Paese.

Il Sommo Pontefice segue con soddisfazione l’attuale processo di sviluppo del­
l’Università Cattolica del Sacro Cuore, sia in termini di nuove Facoltà e Corsi di 
laurea e di diploma, sia in termini di ricerca, realizzata attraverso un numero cre­
scente di Dipartimenti, di Istituti e di Centri specializzati. Particolarmente impor­
tante appare l’avvio del nuovo Centro di ricerca sull’insegnamento sociale della 
Chiesa, che potrà dare un contributo importante all’approfondimento di tale dot­
trina, ed alla sua applicazione pratica nei molteplici campi della vita sociale.

La Chiesa, desiderando contribuire allo sviluppo del nostro tempo, non può fare 
a meno di un luogo di studio e di formazione che aiuti a far crescere l’uomo in 
tutte le sue aspirazioni spirituali, culturali e sociali.

Per questo il Santo Padre raccomanda ancora una volta l’Università Cattolica 
alla solidarietà dei cattolici italiani, invocando su tutta la comunità universitaria i 
doni della sapienza divina.

In pegno di questi voti, Egli ben volentieri imparte a Lei, Signor Rettore, ai 
Professori, agli Studenti, ai Collaboratori e a tutti gli Amici dell’Università Catto­
lica la Benedizione Apostolica, a cui si compiace di unire, in segno della Sua soli­
darietà e del Suo incoraggiamento, una propria offerta.

Profitto volentieri della circostanza per confermarmi con sensi di distinta stima 
della Signoria Vostra Illustrissima

dev.mo
Angelo Sodano

Pro-Segretario di Stato



Atti della Santa Sede

COLLEGIO
CARDINALIZIO

IV ASSEMBLEA PLENARIA
O CONCISTORO STRAORDINARIO

Dal 4 al 7 aprile, si è svolta in Vaticano la IV Assemblea plenaria del Collegio 
Cardinalizio — detta anche ”Concistoro straordinario” — che si è aperta con 
tre relazioni fondamentali sui temi in discussione ed è culminata nella Conce­
lebrazione Eucaristica con il Santo Padre nella Basilica di S. Pietro.
Pubblichiamo:
— il testo delle tre relazioni,
— la dichiarazione conclusiva del Collegio Cardinalizio, 
— il comunicato finale.

RELAZIONE DEL
CARD. JOSEPH RATZINGER

Il problema delle minacce alla vita umana

I. I fondamenti biblici

Per affrontare adeguatamente il problema delle minacce contro la vita e per 
trovare il modo più efficace di difendere la vita umana contro tali minacce, dobbiamo 
innanzi tutto verificare le componenti essenziali, positive e negative, dell’odierno 
dibattito antropologico. Il dato essenziale, dal quale si deve partire, è e rimane 
la visione biblica dell’uomo, formulata in modo esemplare nei racconti della crea­
zione. La Bibbia definisce l’essere umano, la sua essenza, che precede ogni storia 
e non si perde mai nella storia, con due indicazioni.

1. L’uomo è creato a immagine e somiglianza di Dio (Gen 1, 26); egli è 
« capax Dei » e perciò sta sotto la protezione personale di Dio, è « sacro »: « Chi 
sparge il sangue dell’uomo, dall’uomo il suo sangue sarà sparso, perché ad immagine 
di Dio Egli ha fatto l’uomo » (Gen 9, 6).

2. Tutti gli uomini sono un unico uomo, perché provenienti da un unico 
padre, Adamo, e da un’unica madre, Èva, « la madre di tutti i viventi » (Gen 3, 20).

429



430 Atti della Santa Sede

Questa unicità dell’essere umano, che implica l’uguaglianza, gli stessi diritti fon­
damentali per tutti, viene solennemente ripetuta e ri-inculcata dopo il diluvio.

Ambedue gli aspetti, la dignità divina dell’essere umano e l’unicità della sua 
origine e del suo destino, trovano un sigillo definitivo nella figura del secondo 
Adamo, Cristo. Il Figlio di Dio è morto per tutti, per riunire tutti nella salvezza 
definitiva della filiazione divina.

Questo annuncio biblico è la roccaforte della dignità umana e dei diritti umani; 
è la grande eredità di umanesimo autentico affidata alla Chiesa, il cui dovere è 
incarnare questo annuncio in tutte le culture, in tutti i sistemi sociali e costituzionali.

II. La dialettica dell’epoca moderna

Se diamo adesso un breve sguardo all’epoca moderna, ci troviamo confrontati 
ad una dialettica che perdura fino ad oggi. Da una parte l’epoca moderna si vanta 
di aver scoperto l’idea dei diritti umani, inerenti ad ogni diritto positivo e di aver 
anche proclamato questi diritti in dichiarazioni solenni. D’altra parte i diritti così 
riconosciuti, in teoria non sono mai stati tanto profondamente e radicalmente 
negati sul piano pratico. Le radici di questa contraddizione devono essere ricercate 
nel vertice dell’epoca moderna: nelle teorie illuministe della conoscenza, con la 
visione della libertà che è loro legata, e nelle teorie del contratto sociale, con l’idea 
della società che le accompagna.

Secondo l’illuminismo, la ragione deve emanciparsi da ogni legame con la tradi­
zione e con l’autorità: essa è rinviata unicamente a se stessa. Così finirà per con­
cepirsi come un’istanza chiusa, indipendente. La verità non sarà più un dato 
oggettivo, che si mostra a tutti e a ciascuno, anche attraverso gli altri. Essa diverrà 
a poco a poco una esteriorità che ciascuno coglie dal suo punto di vista, senza 
mai sapere in che misura la visione che egli ha avuto coincida con ciò che è 
l’oggetto in sé, o con ciò che ne percepiscono gli altri.

La stessa verità del bene diventa inattingibile. L’idea del bene in sé è rimandata 
fuori dalla presa dell’uomo. Il solo punto di riferimento per ciascuno è ormai ciò 
che egli può da solo concepire come bene. Di conseguenza la libertà non è più 
vista positivamente come una tensione verso il bene, quale lo scopre la ragione 
aiutata dalla comunità e dalla tradizione, ma si definisce piuttosto come un’emanci­
pazione da tutti i condizionamenti che impediscono a ciascuno di seguire la propria 
ragione.

Per tutto il tempo in cui resterà vivo, almeno in forma implicita, il riferimento 
ai valori cristiani per orientare la ragione individuale verso il bene comune, la 
libertà limiterà se stessa in funzione di un ordine sociale, di una libertà da assi­
curare a tutti.

Era sull’idea di un diritto antecedente alle volontà individuali e che da esse 
dev’essere rispettato, che si fondavano le teorie del contratto sociale. Ma anche qui, 
quando andrà perduto il riferimento comune ai valori e finalmente a Dio, la società 
non apparirà più che un insieme di individui giustapposti, e il contratto che li lega 
sarà necessariamente percepito come un accordo tra coloro che hanno il potere 
di imporre la loro volontà agli altri.

Così per una dialettica intrinseca alla modernità, dall’affermazione dei diritti



Atti della Santa Sede 431

della libertà, sganciati però da ogni riferimento oggettivo in una verità comune, si 
passa alla distruzione dei fondamenti stessi di tale libertà. Il "despota illuminato” 
dei teorici del contratto sociale è divenuto lo Stato tiranno, di fatto totalitario, 
che dispone della vita dei più deboli, dal bambino non ancora nato al vecchio, in 
nome di una utilità pubblica che non è più in realtà che l’interesse di alcuni.

E proprio questa è la caratteristica saliente della grande deriva attuale in 
materia di rispetto della vita: non si tratta più di una problematica di morale 
semplicemente individuale, ma di una problematica di morale sociale, a partire 
dal momento in cui gli Stati, e perfino delle Organizzazioni internazionali, si fanno 
garanti dell’aborto o dell’eutanasia, votano delle leggi che le autorizzano e pongono 
i mezzi a loro disposizione al servizio di coloro che li eseguono.

III. La guerra contro la vita oggi

Di fatto se oggi possiamo osservare una mobilitazione delle forze per la difesa 
della vita umana in diversi movimenti ”per la vita”, mobilitazione che è incorag­
giante e fa sperare, dobbiamo tuttavia riconoscere francamente che finora più forte 
è stato il movimento contrario: l’estensione di legislazioni e di pratiche, che 
distruggono volontariamente la vita umana, soprattutto la vita dei più deboli: dei 
bambini non-nati. Siamo oggi testimoni di un’autentica guerra dei potenti contro 
i deboli, una guerra che mira all’eliminazione degli handicappati, di coloro che 
danno fastidio e perfino semplicemente di coloro che sono poveri e "inutili”, in 
tutti i momenti della loro esistenza. Con la complicità degli Stati, mezzi colossali 
sono impiegati contro le persone, all’alba della loro vita, oppure quando la loro 
vita è resa vulnerabile da un incidente o da una malattia e quando essa è prossima 
a spegnersi.

Ci si scaglia contro la vita nascente mediante l’aborto (risulta che nel mondo 
se ne verificherebbero da 30 a 40 milioni l’anno) e proprio per facilitare l’aborto 
si sono investiti miliardi nella messa a punto di pillole abortive (RU 486). Altri 
miliardi sono stati stanziati per rendere la contraccezione meno nociva per la donna, 
con la contropartita che ora gran parte dei contraccettivi chimici in commercio 
agiscono di fatto prevalentemente come anti-nidatori, cioè come abortivi, senza 
che le donne lo sappiano. Chi potrà calcolare il numero delle vittime di questa 
ecatombe nascosta?

Gli embrioni soprannumerari, inevitabilmente prodotti attraverso la FIVET, 
sono congelati e soppressi, a meno che non raggiungano quei loro piccoli fratelli 
abortiti che vengono trasformati in cavie per la sperimentazione o in fonte di 
materia prima per curare delle malattie, quali il morbo di Parkison e il diabete. 
La FIVET stessa diventa spesso occasione di aborti perfino "selettivi” (es. scelta 
del sesso), qualora si verifichino indesiderate gravidanze multiple.

La diagnosi prenatale viene usata quasi di routine sulle donne cosiddette ”a 
rischio”, per eliminare sistematicamente tutti i feti che potrebbero essere più o 
meno malformati o malati. Tutti quelli che hanno la buona sorte di essere portati 
sino al termine della gravidanza dalla loro madre, ma hanno la sventura di nascere 
handicappati, rischiano fortemente di essere soppressi subito dopo la nascita o di 
vedersi rifiutare l’alimentazione e le cure più elementari.



432 Atti della Santa Sede

Più tardi, quelli che la malattia o un incidente faranno cadere in un coma "irre­
versibile”, saranno spesso messi a morte per rispondere alle domande di trapianti 
d’organo o serviranno, anch’essi, alla sperimentazione medica ("cadaveri caldi”).

Infine, quando la morte si preannuncerà, molti saranno tentati di affrettarne 
la venuta mediante l’eutanasia.

IV. I motivi dell’opposizione alla vita.
La logica della morte

Ma perché questa vittoria di una legislazione o di una prassi antiumana proprio 
nel momento in cui l’idea dei diritti umani sembrava arrivata a un riconoscimento 
universale ed incondizionato? Perché anche persone di alta formazione morale 
pensano che la normativa sulla vita umana potrebbe e dovrebbe entrare nei com­
promessi necessari della vita politica?

1. Ad un primo livello della nostra riflessione, mi sembra di poter segnalare 
due motivi, dietro i quali se ne nascondono probabilmente altri. Uno si riflette 
nella posizione che afferma come necessaria la separazione tra convinzioni etiche 
personali e ambito politico, nel quale sono formulate le leggi: qui l’unico valore 
da rispettare sarebbe la totale libertà di scelta di ciascun individuo, in dipendenza 
dalle proprie opinioni private.

La vita sociale, nell’impossibilità di fondarsi su qualsiasi riferimento oggettivo 
comune, dovrebbe concepirsi come esito di un compromesso di interessi al fine di 
garantire il massimo di libertà possibile a ciascuno. Ma in realtà, laddove il criterio 
decisivo del riconoscimento dei diritti diventa quello della maggioranza, laddove 
il diritto all’espressione della propria libertà può prevalere sul diritto di una 
minoranza che non ha voce, lì è la forza che è divenuta il criterio del diritto.

Ciò risulta tanto più evidente e drammaticamente grave quando, in nome della 
libertà di chi ha potere e voce, si nega il fondamentale diritto alla vita di chi non 
ha possibilità di farsi ascoltare. In realtà ogni comunità politica, per sussistere, 
deve riconoscere almeno un minimo di diritti oggettivamente fondati, non accordati 
tramite convenzioni sociali, ma precedenti ogni regolamentazione politica del diritto. 
Si capisce allora come uno Stato, che si arroghi la prerogativa di definire quali 
esseri umani siano o non siano soggetto di diritti, che di conseguenza riconosca 
ad alcuni il potere di violare il fondamentale diritto alla vita di altri, contraddice 
l’ideale democratico, al quale pure continua a richiamarsi e mina le stesse basi 
su cui si regge. Si vede così che l’idea di una tolleranza assoluta della libertà di 
scelta di alcuni distrugge il fondamento stesso di una convivenza giusta tra gli 
uomini.

Ci si può chiedere però quando inizia ad esistere la persona, soggetto di diritti 
fondamentali che vanno assolutamente rispettati. Se non si tratta di una concessione 
sociale, ma piuttosto di un ri-conoscimento, anche i criteri per questa determina­
zione devono essere oggettivi. Come ha ricordato Donum vitae (I, 1), le recenti 
acquisizioni della biologia umana riconoscono che « nello zigote derivante dalla 
fecondazione si è già costituita l’identità biologica di un nuovo individuo umano ». 
Anche se nessun dato sperimentale può essere per sé sufficiente a far riconoscere 
un’anima spirituale, tuttavia le conclusioni della scienza sull’embrione umano forni-



Atti della Santa Sede 433

scono un’indicazione preziosa per discernere razionalmente una presenza personale 
fin da questo primo comparire di una vita umana. In ogni caso, fin dal primo 
momento della sua esistenza, al frutto della generazione umana, va garantito il 
rispetto incondizionato che è moralmente dovuto all’essere umano nella sua totalità 
corporale e spirituale.

2. Un secondo motivo che spiega il diffondersi di una mentalità di opposizione 
alla vita mi sembra connesso con la concezione stessa della moralità oggi larga­
mente diffusa. Ad una visione individualistica della libertà, intesa come diritto 
assoluto di autodeterminarsi sulla base delle proprie convinzioni, si associa spesso 
un’idea meramente formale di coscienza. Essa non si radica più nella concezione 
classica della coscienza morale (cfr. Gaudium et spes, 16). In tale concezione, 
propria di tutta la tradizione cristiana, la coscienza è la capacità di aprirsi all’appello 
della verità obiettiva, universale e uguale per tutti, che tutti possono e devono 
cercare.

Invece, nella concezione innovativa, di chiara ascendenza kantiana, la coscienza 
è sganciata dal suo rapporto costitutivo con un contenuto di verità morale e ridotta 
a una mera condizione formale della moralità: essa si rapporterebbe solo alla bontà 
dell’intenzione soggettiva. In tal modo la coscienza viene ad essere nient’altro che 
la soggettività elevata a criterio ultimo dell’agire. La fondamentale idea cristiana 
che non c’è nessuna istanza che possa opporsi alla coscienza non ha più il significato 
originario e irrinunciabile per cui la verità non può che imporsi in virtù di se 
stessa, cioè, nell’interiorità personale, ma diventa una deificazione della soggettività, 
di cui la coscienza è oracolo infallibile, che non può essere messa in questione da 
niente e da nessuno.

V. Le dimensioni antropologiche della sfida

1. Ma occorre andare più a fondo ancora nell’identificare le radici di questa 
opposizione alla vita. Così, ad un secondo livello, riflettendo nei termini di un 
approccio più personalistico, troviamo una dimensione antropologica sulla quale è 
necessario soffermarci sia pur brevemente.

Va qui segnalato un nuovo dualismo che si afferma sempre più nella cultura 
occidentale e verso cui convergono alcuni dei tratti caratterizzanti la sua mentalità: 
l’individualismo, il materialismo, l’utilitarismo e l’ideologia edonista della realizza­
zione di se stessi da parte di se stessi. Infatti, il corpo non è più percepito 
spontaneamente dal soggetto come la forma concreta di tutte le sue relazioni nei 
confronti di Dio, degli altri e del mondo, come quel dato che lo inserisce all’interno 
di un universo in costruzione, in una conversazione in corso, in una storia ricca 
di senso a cui non può partecipare in modo positivo se non accettandone le regole 
e il linguaggio. Il corpo appare piuttosto come uno strumento al servizio di un 
prpgetto di benessere, elaborato e perseguito dalla ragione tecnica, la quale calcola 
come potrà trarne il profitto migliore.

La sessualità stessa viene in tal modo de-personalizzata e strumentalizzata. Essa 
appare come una semplice occasione di piacere e non più come la realizzazione 
del dono di sé, né come l’espressione di un amore che, nella misura in cui è vero, 
accoglie integralmente l’altro e si apre alla ricchezza di vita di cui è portatore,



434 Atti della Santa Sede

al suo bambino che sarà anche il proprio bambino. I due significati, unitivo e pro­
creativo, dell’atto sessuale vengono separati. L’unione è impoverita, mentre la 
fecondità è rinviata alla sfera del calcolo razionale: « Il bambino, certo. Ma quando 
lo voglio e come lo voglio ».

Diventa così chiaro che tale dualismo tra una ragione tecnica e un corpo oggetto 
permette all’uomo di sfuggire al mistero dell’essere. In realtà, la nascita e la 
morte, il sorgere di un’altra persona e la sua scomparsa, la venuta e la dissoluzione 
dell’ ”io” rimandano direttamente il soggetto alla questione del suo proprio senso 
e della sua propria esistenza. È forse per sfuggire a questa domanda angosciante 
che egli cerca di assicurarsi un dominio quanto più completo possibile su questi 
due momenti chiave della vita, che cerca di trasferirli nella zona del fare. In tal 
modo l’uomo si illude di possedere se stesso, godendo di una libertà assoluta: 
egli potrebbe essere fabbricato secondo un calcolo che non lascia nulla all’incerto, 
nulla al caso, nulla al mistero.

2. Un mondo che assume opzioni di efficienza tanto assolute, un mondo che 
ratifica a tal punto la logica utilitarista, un mondo che per di più concepisce la 
libertà come un diritto assoluto dell’individuo e la coscienza come un’istanza 
soggettivistica del tutto isolata, tende necessariamente a impoverire tutte le rela­
zioni umane fino a considerarle ultimamente come relazioni di forza e a non 
riconoscere all’essere umano più debole il posto che gli è dovuto. Da questo 
punto di vista l’ideologia utilitarista va nel medesimo senso della mentalità "ma­
schilista” ed il "femminismo” appare come una reazione legittima alla strumen­
talizzazione della donna.

Tuttavia, molto spesso, il cosiddetto "femminismo” si basa sugli stessi pre­
supposti utilitaristici del "maschilismo” e, lungi dal liberare la donna, coopera 
piuttosto al suo asservimento.

Quando, nella linea del dualismo già precedentemente evocato, la donna rinnega 
il proprio corpo, considerandolo come un puro oggetto al servizio di una strategia 
di conquista della felicità, mediante la realizzazione di sé, essa rinnega anche la 
sua femminilità, il modo propriamente femminile del dono di sé e dell’accoglienza 
dell’altro, di cui la maternità è il segno più tipico e la realizzazione più concreta.

Quando la donna si schiera per l’amore libero e giunge al punto da rivendicare 
il diritto di abortire, essa contribuisce a rinforzare una concezione delle relazioni 
umane, secondo cui la dignità di ognuno dipende, agli occhi dell’altro, da quanto 
egli può dare. In tutto questo la donna prende posizione contro la propria fem­
minilità e contro i valori di cui quest’ultima è portatrice: l’accoglienza della vita, 
la disponibilità al più debole, la dedizione senza condizioni a chi ne ha bisogno. 
Un autentico femminismo, lavorando per la promozione della donna nella sua 
verità integrale e per la liberazione di tutte le donne, lavorerebbe anche alla pro­
mozione dell’uomo intero e alla liberazione di tutti gli esseri umani. Lotterebbe 
infatti affinché la persona sia riconosciuta nella dignità che le viene solo dal fatto 
di esistere, di essere stata voluta e creata da Dio, e non dalla sua utilità, dalla sua 
forza, dalla sua bellezza, dalla sua intelligenza, dalla sua ricchezza o dalla sua 
salute. Si sforzerebbe di promuovere un’antropologia che valorizzi l’essenza della 
persona come fatta per il dono di sé e per l’accoglienza dell’altro, di cui il corpo, 
maschile o femminile, è il segno e lo strumento.



Atti della Santa Sede 435

È proprio sviluppando un’antropologia che presenta l’uomo nella sua integralità 
personale e relazionale che si può rispondere all’argomentazione diffusa, secondo cui 
il mezzo migliore per lottare contro l’aborto sarebbe quello di promuovere la con­
traccezione. Una simile tesi, che di primo acchito sembra del tutto plausibile, è 
però contraddetta dall’esperienza: si constata generalmente una crescita parallela 
dei tassi di ricorso alla contraccezione e dei tassi di aborto. Il paradosso non è che 
apparente. Infatti bisogna rendersi conto che la contraccezione e l’aborto affondano 
entrambi le loro radici in quella visione depersonalizzata e utilitarista della ses­
sualità e della procreazione, che abbiamo appena descritto e che si basa a sua volta 
su una concezione mutilata dell’uomo e della sua libertà.

Non si tratta, infatti, di assumere una gestione responsabile e degna della propria 
fecondità in funzione di un progetto generoso, sempre aperto all’accoglienza even­
tuale di una nuova vita imprevista.

Si tratta piuttosto di assicurarsi un dominio completo della procreazione, che 
respinge persino l’idea di un figlio non programmato. Compresa in questi termini, 
la contraccezione conduce necessariamente all’aborto come "soluzione di riserva”. 
In realtà solo se si sviluppa l’idea che l’uomo non ritrova pienamente se stesso 
che nel dono generoso di sé e nell’accoglienza incondizionata dell’altro, semplice- 
mente perché questi esiste, l’aborto apparirà come un crimine assurdo.

Un’antropologia di tipo individualistico conduce, come abbiamo visto, a consi­
derare la verità oggettiva come inaccessibile, la libertà come arbitraria, la coscienza 
come una istanza chiusa in se stessa. Essa orienta la donna non solamente all’odio 
verso gli uomini, ma anche all’odio verso di sé e verso la propria femminilità, 
soprattutto verso la propria maternità.

Una simile antropologia orienta più generalmente l’essere umano all’odio verso 
di sé. L’uomo disprezza se stesso; non è più d’accordo con Dio che aveva trovato 
« cosa molto buona » la creatura umana (Gen 1, 31). Al contrario, l’uomo di oggi 
vede in se stesso il grande distruttore del mondo, un prodotto infelice dell’evolu­
zione. E in realtà, l’uomo che non ha più accesso all’infinito, a Dio, è un essere 
contraddittorio, un prodotto fallito. Qui appare la logica del peccato: l’uomo volendo 
essere come Dio, cerca l’indipendenza assoluta. Per essere autosufficiente deve 
diventare indipendente, deve emanciparsi anche dall’amore, che è sempre grazia 
libera, non producibile e fattibile. Però facendosi indipendente dall’amore l’uomo 
si è separato dalla vera ricchezza del suo essere, è divenuto vuoto e l’opposizione 
contro il proprio essere diventa inevitabile. « Non è bene essere un uomo », la 
logica della morte appartiene alla logica del peccato. La strada verso l’aborto, 
verso l’eutanasia e lo sfruttamento dei più deboli è aperta.

In sintesi possiamo quindi dire: la radice ultima dell’odio contro la vita umana, 
di tutti gli attacchi contro la vita umana è la perdita di Dio. Dove Dio scompare, 
scompare anche la dignità assoluta della vita umana.

VI. Possibili risposte alla sfida del nostro tempo

Che fare in questa situazione, per rispondere alla sfida appena descritta? Da 
parte mia vorrei limitarmi alle possibilità connesse con la funzione de! Magistero. 
Non mancano gli interventi magisteriali su questo problema negli ultimi anni.



436 Atti della Santa Sede

Il Santo Padre insiste instancabilmente sulla difesa della vita come dovere fonda­
mentale di ogni cristiano; molti Vescovi ne parlano con grande competenza e 
forza. La Congregazione per la Dottrina della Fede ha pubblicato in questi anni 
alcuni importanti documenti sulle tematiche morali connesse al rispetto dovuto 
alla vita umana.

Nonostante tali prese di posizione, nonostante numerosissimi interventi pontifìci 
su alcuni aspetti di questi problemi o su loro aspetti particolari, il campo rimane 
largamente aperto a una ripresa globale a livello dottrinale che vada alle radici 
più profonde e denunci le conseguenze più aberranti della "mentalità di morte”.

Si potrebbe quindi pensare a un eventuale documento sulla difesa della vita 
umana, che dovrebbe a mio avviso presentare due caratteristiche originali rispetto 
ai documenti precedenti. Anzitutto non dovrebbe sviluppare solo considerazioni 
di morale individuale, ma anche considerazioni di morale sociale e politica. Più 
in dettaglio le diverse minacce contro la vita umana potrebbero essere affrontate 
da cinque punti di vista: il punto di vista dottrinale (con una forte riaffermazione 
del principio secondo cui « l’uccisione diretta di un essere umano innocente è sem­
pre materia di colpa grave »), quello culturale, quello legislativo, quello politico 
e, infine, quello pratico.

Arriviamo così alla seconda caratteristica originale di un eventuale nuovo docu­
mento: benché la denuncia vi debba avere uno spazio, questo non sarà lo spazio 
principale. Si tratterebbe innanzi tutto di una ripresa gioiosa dell’annuncio del 
valore immenso dell’uomo e di ogni uomo, per quanto povero, debole, sofferente 
egli sia; così come questo valore può apparire agli occhi dei filosofi, ma soprattutto 
così come, ci dice la Rivelazione, esso appare agli occhi di Dio.

Si tratterebbe di ricordare con ammirazione le meraviglie de! Creatore verso 
la sua creatura, quella del Redentore per colui che è venuto a incontrare e salvare. 
Si tratterebbe di mostrare come l’accoglienza dello Spirito comporti in se stessa 
la disponibilità generosa all’altra persona e dunque l’accoglienza di ogni vita 
umana a partire dal momento in cui essa si annuncia fino al momento in cui si 
spegne.

In breve, contro tutte le ideologie e le politiche di morte, è la Buona Novella 
cristiana che si tratta di richiamare in quanto essa ha di essenziale: Cristo ha 
aperto, al di là di ogni sofferenza, la via all’azione della grazia, per la vita sia 
nel suo aspetto umano che nel suo aspetto divino.

Joseph Card. Ratzinger
Prefetto della Congregazione 
per la Dottrina della Fede



Atti della Santa Sede 437

RELAZIONE DEL 
CARD. JOZEF TOMKO

La sfida delle sette e l’annuncio di Cristo unico Salvatore

La diffusione delle sette e la sfida che esse presentano alla Chiesa hanno 
risvolti teologici oltre che pastorali. La confusione dottrinale sul contenuto della 
fede apre la via al pullulare delle sette, alla loro giustificazione pratica, e soprat­
tutto al disimpegno nella cura pastorale e nell’annuncio esplicito di Gesù Cristo 
che costituisce la comunità cristiana.

C’è un relativismo gnostico e un malinteso teologico che livellano tutte le 
religioni, le diverse esperienze e credenze religiose a un minimo denominatore 
comune, per cui tutto si equivale e ognuno può percorrere una delle strade ugual­
mente valide per la salvezza.

Ci sono delle teorie teologiche che svuotano e deformano il mistero rivelato 
del Verbo incarnato in Gesù Cristo e arbitrariamente costituiscono il mistero di 
una realtà divina che "emerge”, ”si incarna” nelle diverse figure religiose (incarna­
zioni, salvatori, mediatori, rivelatori, fondatori, mistici). Tali teorie diventano 
talvolta prassi pastorale togliendo l’impegno missionario e indebolendo l’identità 
cristiana stessa.

I richiami dell’Enciclica missionaria

Giovanni Paolo II nella sua ultima Enciclica Redemptoris missio ha voluto 
riaffermare le basi teologiche della identità missionaria della Chiesa e per il fatto 
stesso correggere certe interpretazioni teologiche. Di tali ambiguità parla in termini 
generali (cfr. Ivi, 2. 36) e particolari (cfr. Ivi, 6. 11. 17-18. 28-29). In queste 
precisazioni teologiche Gesù Cristo, l’unico Salvatore e la perfetta rivelazione di 
Dio, è al centro del documento. Vi si afferma che « è contrario alla fede cristiana 
introdurre una qualsiasi separazione tra il Verbo e Gesù Cristo » (Ivi, 6), che « il 
Regno di Dio quale conosciamo dalla Rivelazione, non può essere disgiunto né da 
Cristo né dalla Chiesa » (Ivi, 18); che lo Spirito « che soffia dove vuole ed operava 
nel mondo prima ancora che Cristo fosse glorificato... è lo stesso che ha operato 
nell’incarnazione, nella vita, morte e risurrezione di Gesù ed opera nella Chiesa » 
(Ivi, 29).

Ma che cosa c’è dietro questi richiami del Santo Padre? Non si tratta di 
rilievi senza fondamento, ma di precisazioni e correzioni a certe teorie e tendenze 
teologiche, che possono essere più diffuse di quanto si crede a prima vista.

Dal Concilio Vaticano II infatti la Chiesa si è impegnata nel dialogo interreli­
gioso e il Magistero conciliare e susseguente ha cercato di spiegarne la natura 
e i fondamenti. Diversi teologi hanno cercato di approfondire i fondamenti stessi 
del dialogo e le realtà teologiche connesse. Il ruolo dei teologi è importante e il Papa 
lo sottolinea nell’Enciclica, incoraggiandoli in tale opera che deve contribuire alla



438 Atti della Santa Sede

vita e alla missione della Chiesa (Ivi 2. 36). Alcuni però hanno sviluppato dottrine 
inaccettabili e distruttrici, che possono essere ricondotte a tre temi principali: 
Cristo, lo Spirito, il Regno.

Un Gesù Cristo reinterpretato

Secondo alcuni teologi indiani nella ricerca del dialogo Gesù Cristo non unisce 
ma piuttosto divide; l’unità e l’accordo viene quindi ricercato non nel "cristocen­
trismo” ma nel "teocentrismo”, cioè attorno al mistero divino, mentre la persona 
di Gesù Cristo viene relativizzata.

Certo, questi teologi conoscono bene i testi biblici che presentano Gesù Cristo 
come l’unico Salvatore degli uomini e unico Mediatore tra Dio e gli uomini. Li 
considerano però come cristologie posteriori e come affermazioni enfatiche alla stre­
gua di quelle del marito innamorato per la propria moglie.

Partendo dalla distinzione tra il Cristo-Logos e il Gesù storico, si afferma 
che nel Logos c’è più che nel Gesù storico, per cui il Logos può comparire in 
altre religioni e in altre figure storiche in cui è nascosto. Il Cristo-Logos appar­
terrebbe a tutte le religioni e in esse si manifesterebbe. II Gesù storico invece 
appartiene alla religione cristiana e alla Chiesa. Al Cristo cosmico-Logos si allaccia 
anche la mediazione salvifica delle religioni non cristiane. Il ruolo della Chiesa 
sarebbe invece legato al ruolo di Gesù storico. Certe qualifiche come "finale, ultimo, 
unico, universale" sono perciò vere solo se applicate al Verbo ma non a Gesù 
storico! In conclusione il mistero universale della salvezza si compie per mezzo 
di tutte le religioni.

Altri teologi affermano che non si può assolutizzare il modello di Calcedonia, 
né obbligare l’Asia a farne una semplice versione. I titoli cristologici sono dati 
a Gesù più tardi da particolari credenze e culture che sono già interpretazioni.

Altri propongono un teocentrismo pluralista. Consciamente o inconsciamente 
parificano non solo gli aderenti alle diverse religioni, ma anche i contenuti e 
persino i fondatori delle singole religioni che vengono tutti dichiarati salvatori 
in cui opera o s’incarna storicamente l’infinito Mistero di Dio.

Per fare il dialogo a pari o si degrada Gesù Cristo tacendo la sua divinità, 
oppure si esaltano i fondatori di altre religioni facendone quasi incarnazione di 
Dio, mediatori e salvatori, equiparati a Gesù Cristo.

Uno Spirito vagante

Per sostenere queste teorie, viene talvolta usata anche la teologia dello Spirito. 
Dei teologi asiatici insistono sull’opera universale dello Spirito, all’infuori del­
l’ambito della Chiesa. Alcuni la collegano con l’universalità del mistero del Cristo- 
Logos che è presente ed opera dovunque grazie allo Spirito. Altri tendono a stac­
care l’attività dello Spirito da quella di Cristo. Ambedue le correnti vedono però 
nello Spirito universalmente presente ed operante un’altra ragione per affermare 
il valore salvifico delle diverse religioni, indipendentemente da Cristo.



Atti della Santa Sede 439

Un Regno amorfo

In parallelo e in stretto collegamento con le teorie esposte, inclusiviste o 
pluraliste, viene enfatizzato il Regno. Si afferma che l’universale disegno divino 
di salvezza consiste nella promozione del Regno, spostando il centro dalla Chiesa 
al Regno. Il Regno diventa così il "nuovo punto focale” dell’evangelizzazione.

Ed allora che cosa è questo "Regno”, spesso senza neppure l’aggiunta "di 
Dio"? Esso comprenderebbe tutte le religioni, le quali sono chiamate a costruirlo 
in un vicendevole dialogo; si identificherebbe con la "nuova umanità” che unirebbe 
tutti gli uomini in comunità di amore, giustizia e pace; sarebbe il "benessere 
dell’umanità”, ”la liberazione umana”. Il Regno tende quindi ad essere concepito 
come una "utopia”, una ”cosa”.

Così si costruisce il "regno-centrismo” per contrapporlo all’ ”ecclesiocentrismo” 
della "plantatio Ecclesiae", che viene comunemente sconfessato come superato e 
falso. Per esempio si scrive: « La primaria missione della Chiesa è la costruzione 
del Regno e il dialogo con le altre religioni è il mezzo verso questo scopo. La 
Chiesa non è chiamata a costruire se stessa ma a servire... è chiamata anche a 
morire perché il mondo possa vivere ».

Ciò che viene completamente ignorato da questi teologi è il fatto che Gesù 
ha non solo annunciato il Regno ma si è proclamato Re nel quale il Regno di Dio 
si fa presente. Gesù Cristo con il suo mistero pasquale dà il significato più profondo 
e specifico al Regno; senza di Lui « parlare del regno è semplicemente un’ideologia » 
come l’ha notato L. Newbigin.

Conseguenze sulla missione

Esse sono semplicemente devastanti. Lo scopo dell’evangelizzazione è svisato e 
ridotto; la necessità della fede in Gesù Cristo, del Battesimo e della Chiesa 
messa in dubbio. « In questo contesto del pluralismo religioso — esclama un 
teologo indiano —, ha ancora un senso proclamare il Cristo come il solo Nome 
in cui tutti gli uomini trovano la salvezza e chiamare a farsi discepoli per mezzo 
del Battesimo ed entrare nella Chiesa? ».

L’evangelizzazione nel senso globale, in cui il "nuovo punto focale” è la costru­
zione del Regno ossia della nuova umanità, consisterebbe solo nel dialogo, nel- 
l'inculturazione e nella liberazione. Stranamente ma significativamente viene omesso 
l’annuncio o proclamazione; anzi essa viene tacciata di propaganda o di proseli­
tismo. L’evangelizzazione viene ridotta al dialogo di tipo sociale o alla promozione 
economico-sociale e alla "liberazione” castista con tutti i mezzi compresa la violenza. 
Sulla conversione scrive un telogo indiano: « La conversione religiosa è il risultato 
dello sciovinismo occidentale e della sua intolleranza... La conversione nasce dal 
senso di superiorità di una religione rispetto ad un’altra mentre nessuna religione 
ha il monopolio della verità ».

L’abbandono delle stazioni missionarie, della predicazione del Vangelo e della 
catechesi da parte dei missionari, del clero, delle religiose, e la fuga verso le 
opere sociali, come anche il gran parlare riduttivo dei "valori del Regno” (giustizia, 
pace) è un fenomeno diffuso in Asia e propagandato da alcuni centri missionari 
pure in altri Continenti.



440 Atti della Santa Sede

Il valore della "Redemptoris missio”

Su questo sfondo ambientale la recente Enciclica del Santo Padre "Redemptoris 
missio" appare non solo tempestiva ma addirittura provvidenziale. Chi ha consi­
derato astratti e ripetitivi della dottrina ben nota i primi tre capitoli, dovrà 
ricredersi profondamente. Essi appaiono estremamente necessari per ribadire la 
fede della Chiesa nelle verità messe in pericolo dalle teorie qui appena abbozzate.

Ed è già un enorme aiuto per chi vuole seguire la voce del Papa. Tuttavia, 
la problematica è ormai di tale ampiezza e le teorie esposte si diffondono con tale 
rapidità che la Santa Sede non può rimanere passiva. Esse creano un grave pericolo 
per la fede in Gesù Cristo come viene professata dalla Chiesa ogni domenica 
e festa nel "Credo” e come è insegnato nel Concilio di Calcedonia; inoltre nel 
campo pratico esse producono l’effetto di svigorire lo spirito missionario, di ridu­
zione dell’evangelizzazione soltanto allo sviluppo e al dialogo, con l’abbandono 
dell’annuncio, della catechesi e logicamente delle conversioni e dei Battesimi. Esse 
confermano fortemente le basi e la giustificazione di due fenomeni denunciati 
nell’Enciclica "Redemptoris missio"-. « La mentalità indifferentista largamente dif­
fusa » e « il relativismo religioso che porta a ritenere che una religione vale 
l’altra » (n. 36).

Se l’India è l’epicentro di queste tendenze e l’Asia il campo principale, tali 
idee circolano già anche in Oceania, in alcuni Paesi dell’Africa e in Europa. La 
missione viene quindi insidiata doppiamente: nella diretta attività di evangelizza­
zione nei territori missionari e nell’influsso negativo sulle vocazioni missionarie 
nelle Chiese di antica cristianità.

Si pone quindi con tutta serietà il quesito: che cosa fare perché la Parola di 
Dio sulla salvezza dataci unicamente in Cristo venga annunciata nella sua purezza: 
« Ut verbum Dei currat et clarificetur »?

Jozef Card. Tomko
Prefetto della Congregazione 

per l’Evangelizzazione dei Popoli



Atti della Santa Sede 441

RELAZIONE DEL
CARD. FRANCIS ARINZE

La sfida delle sette o nuovi movimenti religiosi: 
un approccio pastorale

Introduzione

Il sorgere e il diffondersi di sette o nuovi movimenti religiosi è un fenomeno 
notevole nella storia religiosa dei nostri tempi. Essi operano con una considerevole 
vitalità. Alcuni di loro sono di natura esoterica. Altri hanno avuto origine da una 
loro propria interpretazione della Bibbia. E molti affondano le loro radici nelle 
religioni dell’Africa o dell’Asia, oppure combinano in maniera sincretista elementi 
di queste religioni con il Cristianesimo.

I Vescovi sono spesso assillati da richieste di informazioni e indicazioni, o viene 
loro chiesto di intraprendere qualche azione rispetto a questo preoccupante feno­
meno. Ma in molti casi la mancanza di un’adeguata informazione può condurre 
o a nessuna azione pastorale o a una reazione eccessiva.

Per stimolare la riflessione e un piano pastorale, vorrei proporre, Venerabili 
Padri, una riflessione su:

I. Terminologia.
IL Tipologia dei Nuovi Movimenti Religiosi [= NMR]
III. Origini dei NMR e ragioni della loro diffusione.
IV. Problemi posti dai NMR.
V. Risposta pastorale: generale.
VI. Risposta pastorale: specifica.

I. Terminologia

Realtà complessa
Vi è un problema di quale terminologia si debba usare in riferimento ai gruppi 

presi in discussione. La ragione è che la realtà è in se stessa complessa. I gruppi 
variano molto per credenze, origini, grandezza, mezzi di reclutamento, modelli di 
comportamento e atteggiamento verso la Chiesa o altri gruppi religiosi e società. 
Qui seguono alcuni termini in uso.

Sette
La parola "setta” sembra riferirsi in maniera più diretta a un piccolo gruppo 

ché si sia separato da un più grande gruppo religioso, generalmente cristiano, e 
che segua credenze o pratiche deviazioniste.

La parola "setta” non è usata ovunque con lo stesso significato. In America 
Latina, per esempio, vi è la tendenza ad applicare questo termine a tutti i gruppi 
non-cattolici, anche quando questi appartengono alle Chiese protestanti tradizionali.



442 Atti della Santa Sede

Ma sempre in America Latina, in ambienti che sono più sensibili all’ecumenismo, 
la parola "setta” è riservata per i gruppi più estremisti ed aggressivi. Nell’Europa 
Occidentale la parola ha una connotazione negativa, mentre in Giappone le nuove 
religioni di origine Shintoista o Buddista sono normalmente chiamate sette e non 
in senso dispregiativo.

Nuovi Movimenti Religiosi
Il termine "Nuovi Movimenti Religiosi” quando si riferisce a questi gruppi 

è più neutrale di quello di "sette”. Sono chiamati "nuovi” non solo perché sono 
apparsi nella forma attuale dopo la II Guerra mondiale, ma anche perché si 
presentano come alternativa alle religioni istituzionali ufficiali e alla cultura preva­
lente. Sono chiamati "religiosi” perché professano di offrire una visione di un 
mondo religioso o sacro, oppure mezzi per raggiungere altri obiettivi come la 
conoscenza trascendentale, l’illuminazione spirituale o l’autorealizzazione, o perché 
offrono ai membri le loro risposte alle questioni fondamentali.

Altri nomi
Questi movimenti o gruppi sono anche denominati alle volte nuove reli­

gioni, religioni marginali, movimenti religiosi liberi, movimenti religiosi alter­
nativi, gruppi religiosi marginali o (particolarmente nelle aree anglofone) culti.

Quale terminologia deve essere adottata?
Finché non vi sarà una terminologia universalmente accettata, dobbiamo cer­

care di adottare un termine che sia il più imparziale e preciso possibile.
In questa presentazione utilizzerò dunque in generale il termine "Nuovi Movi­

menti Religiosi" (abbreviato in NMR) perché è neutrale e abbastanza generale 
da includere i nuovi movimenti di origine protestante, le sette con un retroterra 
cristiano, i nuovi movimenti orientali o africani e quelli di tipo gnostico o esoterico.

II. Tipologia dei nuovi movimenti religiosi

Tipi con riferimento al Cristianesimo
Con riferimento al Cristianesimo si possono distinguere nuovi movimenti prove­

nienti dalla riforma protestante, sette con radici cristiane ma con considerevoli 
differenze dottrinali, movimenti provenienti da altre religioni e movimenti derivanti 
da un background umanitario o cosiddetto "potenziale umano” (così il New Age 
e i gruppi religiosi terapeutici), o movimenti derivanti da un "potenziale divino” 
che si trova particolarmente nelle tradizioni religiose orientali.

Differenti sono quei NMR nati attraverso contatti fra le religioni universali 
e le culture religiose primitive.

Tipi con riferimento al background di sistema di conoscenza
Si possono distinguere 4 tipi.
Vi sono movimenti basati sulla Sacra Scrittura. Sono perciò cristiani o derivano 

dal Cristianesimo.



Atti della Santa Sede 443

Un secondo gruppo di NMR sono quelli derivanti da altre religioni come l’indui­
smo, il buddhismo o le religioni tradizionali. Alcuni di loro assumono in maniera 
sincretista elementi provenienti dal Cristianesimo.

Un terzo gruppo di sette segnala il disfacimento dell’idea genuina di religione 
e un ritorno al paganesimo.

Un quarto gruppo di sette sono gnostiche.

Vi è un comune denominatore fra questi NMR?
Nello sforzo di cercare un denominatore comune, le sette sono state definite 

come « gruppi religiosi con una distinta visione del mondo che deriva dagli inse­
gnamenti di una grande religione mondiale ma non vi si identifica ». Questa 
definizione, di tipo fenomenologico, è solo parzialmente corretta. Non sembra com­
prendere i movimenti che derivano da uno sfondo umanistico, paganizzante o 
gnostico, movimenti che alcuni sociologi preferiscono chiamare "nuovi movimenti 
magici”.

Inoltre, simile definizione omette ogni giudizio in merito agli insegnamenti, 
al comportamento morale dei fondatori dei NMR e dei loro seguaci, e sulle loro 
relazioni con la società.

Dal punto di vista dottrinale, i NMR che operano nelle regioni tradizional­
mente cristiane possono essere collocati in 4 categorie a seconda della loro 
distanza dalla visione cristiana del mondo:

— quelli che rifiutano la Chiesa,
— quelli che rifiutano Cristo,
— quelli che rifiutano il ruolo di Dio (e mantengono ancora un senso gene­

rico di religione),
— quelli che rifiutano il ruolo della religione (e mantengono un senso del sacro, 

ma manipolato dall’uomo per poter acquistare potere su altri o sul cosmo).
Reazioni sociali contro i NMR si basano generalmente non tanto sulla loro 

dottrina quanto sui loro modelli di comportamento e le loro relazioni con la 
società.

Non ci si dovrebbe impegnare in una condanna indiscriminata o in generaliz­
zazioni, applicando a tutti i NMR gli aspetti più negativi di alcuni. I NMR non 
dovrebbero essere neppure giudicati incapaci di evolversi in un senso positivo.

I NMR di origine protestante provocano diverse reazioni a causa del loro 
proselitismo aggressivo che denigra la Chiesa cattolica, o anche a causa dei loro 
programmi espansionisti e del loro utilizzo dei mass-media in un modo che asso­
miglia ad una commercializzazione della religione.

Malgrado la diversità dei NMR e delle situazioni locali, sorge da tutti loro un 
principale problema pastorale che è la vulnerabilità dei fedeli alle proposte che sono 
contrarie alla formazione da loro ricevuta.

11 fenomeno delle sette pone ai Pastori della Chiesa dei seri problemi di discer­
nimento. « Carissimi, non prestate fede a ogni ispirazione, ma mettete alla prova 
le ispirazioni, per saggiare se provengono veramente da Dio, perché molti falsi 
profeti sono comparsi nel mondo » (I Gv 4, 1).



444 Atti della Santa Sede

III. Origini dei NMR e ragioni della loro diffusione

Esistenza di bisogni spirituali
I NMR indicano che vi sono dei bisogni spirituali che non sono stati identi­

ficati, oppure che la Chiesa e altre istituzioni religiose non hanno percepito o a 
cui non hanno saputo rispondere.

Ricerca di identità culturale
I NMR possono nascere o attrarre perché le persone sono alla ricerca di un 

significato in un periodo di cambiamenti culturali che genera un senso di smar­
rimento.

Riempire un vuoto
Molti cristiani entrano a far parte di sette o di NMR perché avvertono che vi 

può essere una risposta alla loro sete di conoscenza delle Scritture, di cantare, 
danzare, di avere soddisfazioni emotive e risposte chiare e concrete.

Ricerca di risposte alle questioni vitali
Vi sono persone, per esempio in Africa, che cercano nella religione una risposta 

e una protezione contro la stregoneria, il fallimento, la sofferenza, la malattia e la 
morte. Pare a loro che i NMR si confrontino apertamente con questi problemi 
esistenziali e che promettano rimedi istantanei, specialmente la guarigione fisica 
e psicologica.

Sfruttamento dei punti deboli della nostra pastorale
Vi sono alcuni punti deboli nel ministero pastorale e nella vita delle comunità 

cristiane che possono essere sfruttate dai NMR. Dove vi sono pochi e scarsi preti 
questi movimenti suppliscono con molti forti leaders e "evangelizzatori” che sono 
preparati in un tempo relativamente breve. Dove i cattolici sono alquanto igno­
ranti della dottrina cattolica essi presentano un fondamentalismo biblico aggressivo. 
Dove vi è « scarso entusiasmo e indifferenza dei figli della Chiesa che non sono 
all’altezza della loro missione evangelizzatrice, per la loro debole testimonianza 
di vita cristiana coerente » le sette portano un dinamismo contagioso e un notevole 
impegno.

Dove il genuino insegnamento cattolico sulla salvezza unicamente nel nome di 
Gesù Cristo, sulla necessità della Chiesa, e sull’urgenza dell’attività missionaria 
e della conversione viene oscurato, le sette fanno proposte alternative.

Dove le parrocchie sono troppo vaste e impersonali, essi costituiscono piccole 
comunità nelle quali l’individuo si sente conosciuto, apprezzato, amato ed insignito 
di un ruolo significativo. Dove i laici, uomini e donne, si sentono emarginati, loro 
gli assegnano ruoli di comando. Dove la sacra liturgia viene celebrata in maniera 
fredda e abitudinaria, essi celebrano servizi religiosi segnati da una folta parteci­
pazione, contraddistinti da grida di "alleluia” e "Gesù è il Signore”, e infram­
mezzati da frasi scritturistiche. Dove l’inculturazione attraversa ancora una fase 
esistente, i NMR si danno una parvenza di gruppi religiosi indigeni che sembrano



Atti della Santa Sede 445

alla gente radicati localmente. Dove le omelie hanno un carattere intellettuale 
che passa sopra il capo della gente, i NMR spingono a un impegno personale con 
Gesù Cristo e a una stretta e letterale adesione alla Bibbia. Dove la Chiesa sembra 
più presente come un’istituzione segnata dalle strutture e dalla Gerarchia, i NMR 
sottolineano la relazione personale con Dio.

Ragioni politiche e economiche
Vi sono alcuni Paesi, come in America Latina, dove alcune sette si oppongono 

alla dottrina sociale della Chiesa, specialmente per ciò che riguarda la difesa dei 
poveri e gli sforzi per una promozione umana integrale.

Non si devono escludere con siderazioni finanziarie fra le ragioni della nascita 
di alcune sette. In alcune parti dell’Africa e dell’America Latina i fondatori delle 
sette si sono ben presto arricchiti.

Metodi usati dai NMR
Non tutti i metodi meritano disapprovazione. Il dinamismo della loro azione 

missionaria, la responsabilità evangelizzatrice assegnata al nuovo "convertito”, il 
loro utilizzo dei mass-media, il mettere in risalto gli obiettivi da ottenere, potreb­
bero farci porre domande su come rendere più dinamica l’attività missionaria della 
Chiesa.

Vi sono metodi usati da alcuni NMR che sono contrari allo spirito evangelico 
perché non rispettano sufficientemente l’umana libertà di coscienza.

Certo non basta condannare questi metodi. È anche necessario preparare gruppi 
pastorali che informino e formino i fedeli e che aiutino anche i giovani e le 
famiglie che sono coinvolte in queste tragiche situazioni.

Azione del diavolo
Non dovremmo escludere, fra le spiegazioni del sorgere e della diffusione di 

sette o NMR, l’azione del diavolo, anche se questa azione è sconosciuta alla gente 
coinvolta. Il maligno è il nemico che semina la zizzania fra il grano mentre la 
gente sta dormendo.

Un fenomeno di dimensioni mondiali
Negli Stati Uniti d’America sono sorti nel secolo scorso e specialmente negli 

ultimi quarant’anni. Provengono principalmente dal Protestantesimo, ma anche 
dalle religioni orientali e dalla fusione di elementi religiosi e psicologici. Dagli 
U.S.A. sono stati esportati in America Latina, Sudafrica, Filippine e Europa.

In America Latina i NMR sono per lo più di origine cristiana e generalmente 
sono aggressivi e negativi nei confronti della Chiesa cattolica della quale spesso 
denigrano l’apostolato. Gli stessi rilievi possono essere fatti per le Filippine.

' In Africa il sorgere dei NMR ha più a che vedere con la crisi politica, culturale 
e sociale del post-colonialismo, con le questioni dell’inculturazione e con il desi­
derio africano di guarigione e aiuto per affrontare i problemi della vita.

In Asia i NMR di origine locale non sembrano essere la minaccia maggiore in 
quei Paesi in cui il Cristianesimo è in minoranza eccetto quelli importati dall’Europa



446 Atti della Santa Sede

e dalle Americhe che attirano le persone, compresi gli intellettuali, con le loro 
offerte sincretiste ed esoteriche di distensione, pace e illuminazione.

In Europa la crisi di una società secolarizzata e altamente tecnologica, che soffre 
per la frammentazione di una cultura che non condivide più gli stessi valori 
e credenze, favorisce le sette o i NMR che provengono dagli U.S.A. o dall’Oriente.

IV. Problemi e sfide posti dai NMR

Unità della Chiesa
I NMR allontanano i cattolici dall’unità e dalla comunione della Chiesa. Questa 

comunione si basa sull’unità di fede, speranza e amore ricevuti nel Battesimo. Si 
nutre con i Sacramenti, la Parola di Dio e il servizio cristiano.

Ecumenismo
È importante tenere chiaramente presente da una parte la distinzione fra sette 

e NMR e dall’altra tra Chiese e comunità ecclesiali.
La distinzione fra relazioni ecumeniche e rapporti della Chiesa con le sette 

deve essere ancora attentamente considerata.

La fede minata e rifiutata
Alcune sette o NMR minano i maggiori articoli della fede cattolica o pratica- 

mente li rifiutano. Propongono una comunità religiosa fatta dall’uomo piuttosto 
che quella della Chiesa istituita dal Figlio di Dio.

Abbandono della fede
Alcuni movimenti promuovono un tipo di neo-paganesimo, mettendo al centro 

del culto l’uomo invece di Dio, e pretendendo di possedere una conoscenza stra­
ordinaria che stima se stessa al di sopra di tutte le religioni. Altri NMR sono 
coinvolti nell’occultismo, magia, spiritismo ed anche in riti satanici.

Ateismo e Non-Credenza
Alcuni NMR, specialmente quelli che esercitano forti pressioni sulle persone, 

possono preparare il terreno all’ateismo.

Proselitismo
Molti NMR usano metodi che violano il diritto di altri credenti o gruppi reli­

giosi alla libertà religiosa. Essi affermano cose non vere sugli altri. Allettano 
persone vulnerabili con denaro, o altri beni materiali, o con pesanti bombardamenti 
psicologici o altre pressioni.

Combattività verso la Chiesa cattolica
Alcuni NMR sono particolarmente aggressivi verso la Chiesa cattolica. Sem­

brano concentrarsi soprattutto nelle regioni tradizionalmente cattoliche come l’Ame-



Atti della Santa Sede 447

rica Latina e le Filippine. Fanno ogni sforzo per portar via quanti più cattolici 
possibile dalla Chiesa. Non sembrano mostrare lo stesso zelo e slancio missionario 
verso quelli che ancora non credono in Cristo. Essi spesso interpretano gli sforzi 
cattolici di identificarsi con i poveri come comunismo o sovversione.

Danni psicologici per gli individui
Vi sono alcuni NMR che hanno prodotto danni psicologici sugli individui 

attraverso i loro metodi di reclutamento e formazione e con le misure violente che 
adottano per prevenire la fuga dei loro membri.

Relazioni con la società
Alcuni NMR hanno creato problemi alla società o al governo, a causa della 

loro posizione sociale, il loro fallimento nell’insegnare ai loro membri a essere 
cittadini responsabili che si interessano di adempiere i propri doveri verso gli altri, 
e il disorientamento sociale dei loro seguaci.

Un fenomeno da prendere sul serio
La Chiesa deve avere un approccio e una risposta pastorale a questo fenomeno.

V. Risposta pastorale: generale

Non una risposta negativa
Nell’esaminare quale posizione pastorale la Chiesa debba adottare verso i 

NMR, iniziamo dicendo che cosa questo approccio pastorale non dovrebbe essere. 
Non dovrebbe essere un attacco. Non dovrebbe essere negativo verso i loro membri. 
Si dovrebbe piuttosto basare sulla luce e l’amore.

La Chiesa vede le persone, che appartengono ai NMR, non come nemici da 
attaccare ma come persone redente da Cristo, che ora sono in errore e con le quali 
la Chiesa vuole condividere la luce e l’amore di Cristo. Il fenomeno dei NMR è 
visto dalla Chiesa come un segno dei tempi.

La Chiesa, mentre è consapevole che i NMR investono soltanto una minoranza, 
non può astenersi dal domandarsi questioni come le seguenti. Che cosa porta la 
gente a partecipare ai NMR? Quali sono i legittimi desideri della gente a cui 
questi movimenti promettono una risposta e ai quali la Chiesa dovrebbe andare 
incontro? Vi sono altre cause del sorgere e del diffondersi di questi movimenti? 
Che cosa vuole Dio che la Chiesa faccia in questa situazione?

Azione della Curia Romana
Poiché alcuni Vescovi personalmente e molte Conferenze Episcopali espressero 

alla Santa Sede la loro preoccupazione pastorale rispetto alle attività delle sette 
e NMR nelle loro diocesi, fu inviato un questionario alle Conferenze Episcopali 
nel 1983 da 4 Dicasteri della Curia Romana (Pontifici Consigli per la Promozione 
dell’Unità dei Cristiani, per il Dialogo Inter-Religioso, per il Dialogo con i Non 
Credenti e della Cultura). Le risposte ricevute da 75 Conferenze Episcopali furono



448 Atti della Santa Sede

analizzate, sintetizzate e pubblicate da questi 4 Dicasteri nel maggio 1986 con il 
titolo: Sette o Nuovi Movimenti Religiosi: sfida pastorale*.

Il documento fu accolto positivamente sia dai cattolici che dagli altri cristiani. 
Incoraggiò lettere pastorali dei Vescovi e un maggiore studio a livello di Chiese 
locali.

La Santa Sede ha incoraggiato la Federazione Internazionale delle Università 
Cattoliche per avviare un progetto più grande di ricerca sui NMR, e ciò si sta 
portando avanti. Il documento del 1986 è considerato solo come un punto di 
partenza.

Azione a livello di Chiesa locale
A livello di diocesi e di Conferenze Episcopali, sono aumentati i Centri di 

studio e le Commissioni sui NMR. Si pubblicano libri. Molte Conferenze Episcopali 
scrivono lettere pastorali sul fenomeno. Gli operatori pastorali si stanno informando 
e formando nello sforzo di analizzare questa realtà e di trovare risposte adeguate.

La Federazione Internazionale delle Università Cattoliche
Il Centro per il Coordinamento delle Ricerche della FIUC ha avviato ricerche 

sulle sette nel 1988.
Il primo direttore del progetto è stato P. Remi Hoeckman, O.P. Ora è P. 

Michael Fuss, professore alla Pontificia Università Gregoriana. Più di 50 esperti 
dei 5 Continenti stanno lavorando sul complesso progetto, ognuno per la sua 
disciplina, sotto l’aspetto teologico, sociologico, psicologico e altri.

I risultati della ricerca della FIUC saranno senza dubbio molto utili per il 
lavoro pastorale della Chiesa. La questione dei NMR non permette soluzioni rapide 
o facili. Analisi scientifiche e interdisciplinari sono elementi necessari per un 
approccio pastorale ben fondato e durevole.

È possibile il dialogo con i NMR?
Alcune persone hanno chiesto se il dialogo con i NMR sia possibile. Certamente 

la natura e la missione della Chiesa rendono il dialogo con ogni essere umano 
e con gruppi religiosi o culturali parte dello stile dell’apostolato della Chiesa. 
Il Concilio Vaticano II ha invitato al dialogo con gli altri cristiani e con altri 
credenti.

La difficoltà sta nel come condurre il dialogo con i NMR con la dovuta prudenza 
e discernimento.

La natura di molti NMR e la maniera di operare rendono il dialogo con loro 
particolarmente problematico per la Chiesa. Il dovere dei Pastori della Chiesa 
di difendere i fedeli cattolici da associazioni erronee e pericolose è serio.

Non dovrebbero essere fatte condanne indiscriminate dei NMR. I cattolici 
dovrebbero essere sempre pronti a studiare e identificare gli elementi o le tendenze 
che sono in se stessi buoni o nobili e dove sia possibile collaborare. Dovrebbero 
anche attendere allo studio e all’osservazione di movimenti che finora presentano 
un’immagine non chiara.

* In RDTo 1986, 333-349.



Atti della Santa Sede 449

Rimane il problema di quei NMR che perseguono una strategia aggressiva verso 
la Chiesa, alle volte con un supporto esterno economico e politico. Senza rifiutarsi 
di discutere con tali gruppi, la Chiesa deve considerare come difendersi con mezzi 
legittimi.

VI. Risposta pastorale: specifica

Orientamenti dottrinali dei Vescovi
Molti NMR attraggono i cattolici in luoghi dove nella comunità cattolica vi 

è disorientamento dottrinale o confusione. Tale confusione può essere in parte 
dovuta ai dubbi seminati da alcuni teologi cattolici e da altri che contestano alcuni 
insegnamenti del Magistero, o a causa di un’istruzione religiosa carente, o a causa 
di attacchi dalle sette.

Qualunque sia la causa i Vescovi devono ricordarsi che sono « gli araldi della 
fede, che portano a Cristo nuovi discepoli, sono i dottori autentici, cioè rivestiti del­
l’autorità di Cristo, che predicano al popolo loro affidato la fede da credere e da appli­
care nella pratica della vita » (Lumen gentium, 25). Ogni Vescovo deve prendersi 
carico personalmente di questo dovere e insistere « in ogni occasione opportuna e 
inopportuna » (2 Tm 4, 2), anche quando rischia di perdere la riconoscenza della 
maggioranza disorientata o di provocare gli attacchi della minoranza attiva ed 
agitata.

Catechesi adeguata e iniziazione biblica
L’esperienza dimostra che i NMR profittano delle situazioni di ignoranza reli­

giosa fra i cristiani. Una catechesi adeguata dovrebbe quindi servire come una via 
per armare la comunità cattolica contro tali contagi. Tale iniziazione alla fede 
dovrebbe accordare speciale importanza alla Bibbia.

I cattolici dovrebbero essere così preparati nella loro fede da poter sempre 
avere una risposta pronta per quelli che gli chiedono le ragioni della loro speranza 
(cfr. 1 Pt 3, 15).

Preghiera e vita devozionale
Alcuni NMR attraggono le persone perché gli promettono preghiere e culti che 

li soddisferanno. La Chiesa a livello parrocchiale dovrebbe essere convinta che le 
proprie tradizioni liturgiche e devozionali rispondono adeguatamente al bisogno 
dell’animo umano se correttamente comprese, portate avanti e vissute.

Misticismo. Pace. Armonia
I nuovi movimenti religiosi promettono alla gente sapienza, pace, armonia e 

autorealizzazione. La nostra presentazione del Cristianesimo dovrebbe essere quella 
di fin buon annuncio, della sapienza divina, dell’unità e dell’armonia con Dio e 
con tutta la creazione, della felicità che è la preparazione terrena per la beatitudine 
celeste, e di quella pace che il mondo non può dare.

La dimensione dell’esperienza religiosa non dovrebbe essere dimenticata nella 
nostra presentazione del Cristianesimo. Non è sufficiente fornire alla gente infor-



450 Atti della Santa Sede

inazioni intellettuali. Il Cristianesimo non è né un insieme di dottrina né un sistema 
etico. È la vita in Cristo, che può essere vissuta a livelli sempre più profondi.

Dovuta valutazione dei gesti e dei simboli
Molti NMR pongono più l’accento sull’aspetto emozionale piuttosto che su 

quello speculativo. Senza raggiungere questo eccesso, sarà di aiuto in molte par­
rocchie e luoghi di culto fare attenzione al corpo, ai gesti e agli aspetti materiali 
nelle celebrazioni liturgiche e nella devozione popolare.

Comunità viventi
I NMR attraggono i cristiani perché gli offrono accoglienti comunità di vita. 

Parrocchie molto vaste possono essere in tal senso un problema se non vengono 
fatti deliberati sforzi per cercare strade che aiutino ogni individuo ad avere 
coscienza di essere amato, apprezzato e che gli diano un ruolo da giocare.

La Chiesa dovrebbe essere vista e personalmente sperimentata come una comu­
nità di amore e servizio che celebra e vive la Santa Eucaristia.

Promuovere partecipazione e responsabilità dei laici
È vero che le sette o NMR fioriscono maggiormente laddove l’effettiva attività 

sacerdotale è sporadica o assente. Ma è anche vero che la Chiesa ha bisogno di una 
leadership laica dinamica. Un accentuato clericalismo può emarginare il fedele laico 
e fargli vedere la Chiesa come un’istituzione guidata da funzionari burocratici 
ordinati. I NMR, d’altro canto, mostrano una grande attività laica.

Discernimento
I NMR spesso attirano le persone che hanno fame di qualcosa di più profondo 

nella loro vita religiosa. Il pericolo è che essi a breve termine offrano qualcosa 
di buono ma che a lungo termine si generi confusione. Così persone attirate da 
loro possono perdere le loro radici cattoliche e nonostante una crescita temporanea 
essere alla fine lasciati in una situazione spirituale peggiore. Questa è un’area 
importante sulla quale offrire delle linee di orientamento ai Pastori e alla gente.

Importanza di un programma diocesano
Ogni diocesi o gruppo di diocesi dovrebbe porsi questioni come le seguenti. 

Quali sono le sette o NMR attualmente presenti nel proprio territorio? Quali sono 
i loro metodi operativi? Quali sono i punti deboli della vita cattolica in quell’area 
di cui si approfittano i NMR? Quali aiuti pratici riceve il fedele laico nella 
spiritualità e nella preghiera personale? Come contribuisce la Chiesa nella diocesi 
e nelle parrocchie a costruire un supporto genuino per i cristiani che versano in 
difficoltà materiali, sociali o di altro genere? Nella diocesi i cattolici vivono il 
Vangelo impegnandosi anche nel sociale?

Quale tipo di materiale le persone della diocesi ricevono dalle radio nazionali o 
locali, dalla stampa o dalla televisione e qual è la risposta della pastorale per le comu­
nicazioni sociali della Chiesa locale? Le attività dei NMR presenti nel territorio 
mostrano l’utilità che il Vescovo pubblichi un documento come guida per il fedele?



Atti della Santa Sede 451

Conclusione
Di fronte alla dinamica attività dei NMR i Pastori della Chiesa non possono 

semplicemente procedere come prima senza una speciale attenzione. Il fenomeno 
dei NMR è una sfida e un’opportunità. La Chiesa deve confidare nel fatto di avere 
le risorse per essere all’altezza della situazione. Come ha detto il Santo Padre ai 
Vescovi messicani il 12 maggio 1990, « la presenza delle cosiddette "sette” è una 
ragione più che sufficiente per fare un profondo esame della vita pastorale della 
Chiesa locale, cercando contemporaneamente risposte e orientamenti solidi che 
consentano di conservare e rafforzare l’unità del Popolo di Dio. Dinanzi a questa 
sfida voi avete opportunamente stabilito alcune opzioni pastorali. Queste opzioni 
vanno al di là di una semplice risposta alla sfida presente e vogliono essere anche 
vie per la nuova evangelizzazione, tanto più urgenti in quanto sono cammini con­
creti per approfondire la fede e la vita cristiana delle vostre comunità ».

Francis Card. Arinze
Presidente del Pontificio Consiglio 

per il Dialogo Inter-Religioso

DICHIARAZIONE CONCLUSIVA
DEL COLLEGIO CARDINALIZIO

I Cardinali della Chiesa cattolica di tutto il mondo, rappresentanti delle 
popolazioni cristiane e di diverse culture dei loro popoli, convocati in Concistoro 
straordinario dal Santo Padre Giovanni Paolo II, in pienezza ed unanimità di 
consenso:

— esprimono al Papa, Pastore Universale della Chiesa la loro gratitudine per l’o­
pera costante e l’insegnamento magisteriale puntuale a sostegno della pace nel mondo;

— lo ringraziano per averli chiamati, consultati e ascoltati su argomenti di 
essenziale ed universale importanza, quali sono: la promozione e difesa della vita 
umana dal concepimento fino alla morte naturale, in ogni suo momento e condi­
zione; l’urgenza dell’annuncio di Cristo unico Salvatore; la promozione e difesa 
della fede cattolica contro ogni pericolo di devianza, dottrinale e psicologica, deri­
vante dal proselitismo delle sette;

— in particolare lo pregano di farsi autorevole voce ed espressione della 
loro intima comunione con lui e della loro fedeltà al Magistero della Chiesa a 
proposito della dignità della vita umana. Essa, oggi come non mai, è insidiata 
in modo terrificante non solo dal degrado della natura provocato dall’uomo stesso, 
ma anche dalla violenza fisica, sia individuale che organizzata; dallo sfruttamento 
dei poveri e dei minori; dal commercio delle droghe; dall’abbandono di interi 
popoli allo sterminio della fame, privilegiando il traffico delle armi.

Ma soprattutto i Cardinali col Papa affermano l’inviolabilità sacra della vita 
umana, dono di Dio, oggi più direttamente minacciata fin dal suo inizio con la



452 Atti della Santa Sede

diffusione impressionante dell’aborto, anche legalizzato ed ora sovente collegato 
con inammissibili manipolazioni genetiche.

La formazione sempre più dilagante, anche tra persone naturalmente oneste, di 
una mentalità permissiva circa l’aborto, conduce pure inesorabilmente all’accetta­
zione di un’altra soppressione diretta della vita sia per gli anziani che per gli 
invalidi e per i minorati fisici e psichici, cioè l’eutanasia.

I Cardinali si impegnano a promuovere nelle loro comunità ecclesiali un vero 
spirito missionario, nell’annuncio di Gesù Cristo, unico Salvatore, via, verità e 
vita degli uomini.

Invitano i fedeli cristiani alla preghiera affidata all’intercessione della Beata 
Vergine Maria.

COMUNICATO FINALE

Il Concistoro straordinario, il quarto convocato da Giovanni Paolo II, che si 
è svolto dal 4 al 7 aprile nella Città del Vaticano e che ha visto la partecipazione 
di 112 Cardinali provenienti da ogni parte del mondo, costituisce un significativo 
evento di grande portata ecclesiale non solo in se stesso, ma anche per la rilevanza 
dei temi posti all’ordine del giorno: le minacce alla vita umana e l’annuncio di 
Cristo, unico Salvatore, di fronte alla sfida delle sette.

I. Nel trattare il primo tema, il Collegio dei Cardinali ha innanzi tutto riaffer­
mato di essere col Santo Padre nella lotta a favore della vita, ringraziandolo per 
questo servizio profetico, che egli instancabilmente svolge per tutta l’umanità. 
In ciò infatti egli non esprime soltanto un’istanza di carattere religioso, ma si rivela 
come l’avvocato di tutta la famiglia umana.

In seguito, entrando nella discussione specifica, l’assemblea ha rivolto la 
propria attenzione ai diversi ambiti geografici e culturali, costatando ancora una 
volta la multiforme drammatica aggressività degli odierni attacchi alla vita umana, 
soprattutto quando essa è più debole e indifesa: la crescita enorme del numero 
degli aborti, che la legalizzazione lungi dal frenare ha piuttosto favorito; i più 
recenti tentativi di legittimare l’eutanasia; lo sfruttamento dei bambini e degli 
adolescenti; gli abusi sulla vita prenatale connessi con la sperimentazione sugli 
embrioni e le stesse pratiche di procreazione artificiale; abusi, questi, spesso pro­
grammati e talvolta persino giustificati con motivazioni di vario tipo, i quali 
costituiscono altrettante forme di attentati alla vita, che vanno ad aggiungersi 
alla dolorosa perdita di vite umane dovuta al sottosviluppo, alla fame, a varie 
forme di violenza, nonché alle guerre.

Dal punto di vista culturale è stata denunciata una preoccupante involuzione 
e inversione della sensibilità morale, in cui la legittimazione sociale e giuridica 
dell’aborto ha svolto una forte influenza negativa. Si è passati infatti insensibil­
mente da un’acquiescenza di fronte al male morale ammesso legalmente ad una 
sua giustificazione e perfino ad una sua doverosità paradossalmente asserita, nei 
casi in cui la mentalità dominante non riconosce più il valore della vita, in parti-



Atti della Santa Sede 453

colare di quella povera, handicappata o gravemente malata. Cosicché — com’è stato 
detto in aula — la nostra epoca vede crollare parallelamente il rispetto alla vita 
e i princìpi stessi della ragione naturale.

Oggi molti Stati ammettono e favoriscono l’aborto ed in alcuni altri si è 
avanzata la proposta di legalizzare anche l’eutanasia. Pertanto in tale rinnovato 
contesto il rispetto della vita umana nella persona dei più deboli e indifesi non è 
più solamente un problema di morale individuale, ma diventa tema di morale 
sociale e di etica politica. La stessa proclamazione dei diritti dell’uomo viene ad 
essere svigorita e contraddetta da questa sua applicazione selettiva, che corrode 
il fondamento etico di un’autentica democrazia. Anche se nel panorama culturale 
della nostra epoca non mancano incoraggianti sintomi di risveglio delle coscienze, 
apprezzabili iniziative di mobilitazione in difesa della vita ed anche esempi di 
coraggiosa coerenza morale in ambito politico, la Chiesa, Pastori e fedeli, si sente 
urgentemente impegnata ad annunciare con rinnovato vigore il valore sacro e 
intangibile della vita umana, dal suo concepimento alla sua fine naturale, a tute­
larne e promuoverne i diritti nella verità e nella solidarietà con tutti gli uomini 
di buona volontà. Attesa la particolare dimensione del problema, i Cardinali hanno 
ritenuto opportuno rivolgere uno specifico appello alla coscienza morale degli 
uomini politici, cristiani o comunque pensosi della sorte dell’uomo, perché sap­
piano conformare le iniziative legislative e politiche all’indeclinabile dovere di 
rispettare la vita umana. Anche il problema demografico, che si pone soprattutto 
in alcuni Paesi meno sviluppati, deve trovare soluzioni concrete non in contrasto 
col pieno rispetto della dignità della persona umana.

Di fronte ad un falso femminismo, che concepisce la promozione della donna 
secondo categorie maschiliste, i Cardinali hanno ricordato che il maschio non è 
il modello esclusivo della persona umana, perché Dio ha creato l’uomo come 
maschio e femmina. Si pone così la necessità di una più autentica promozione 
della donna, favorendo il sorgere di un vero femminismo, che riconosca ad essa, 
insieme ad un suo legittimo inserimento nella vita sociale, anche la sua vocazione 
specifica di custode della vita.

La discussione di questo prima tema all’ordine del giorno si è conclusa con una 
duplice unanime richiesta. Innanzi tutto i Cardinali hanno sottoposto al Santo Padre 
il voto che Egli riaffermi solennemente, in un documento (la maggior parte dei 
Cardinali hanno proposto un’Enciclica), l’insegnamento costante della Chiesa sul 
valore della vita umana e sulla sua intangibilità, alla luce delle attuali circostanze 
e degli attentati che oggi la minacciano.

Inoltre essi hanno riaffermato che, di fronte alla grave emergenza, tutti i 
Pastori in unità col Papa devono sentirsi impegnati nell’annuncio coraggioso, anche 
se talvolta controcorrente, della verità morale, e nella sua realizzazione pratica 
attraverso un coerente programma pastorale, articolato a diversi livelli: catechistico, 
culturale, assistenziale e sociale.

I Cardinali hanno ribadito il dovere dei Pastori di annunciare la verità con 
coraggio e con forza in modo da arrivare a scuotere le coscienze, usando un lin­
guaggio pacato ma chiaro, fermo e rispettoso di tutti. La Chiesa non intende 
imporre niente a nessuno, ma deve a se stessa di presentare a tutti le cose nella 
loro verità oggettiva. È questo un servizio a cui i Pastori non possono sottrarsi.



454 Atti della Santa Sede

II. II Collegio dei Cardinali, sul secondo tema all’ordine del giorno: "Dan­
nando di Cristo, unico Salvatore, e la sfida delle sette’’, ha costatato che la Chiesa, 
mandata ad annunciare la Buona Novella a tutti i popoli perché partecipino alla 
pienezza di vita in Cristo, è oggi posta di fronte non solo all’ingente compito 
di raggiungere coloro che non hanno mai conosciuto il Vangelo, ma anche al 
fenomeno che conduce numerosi cattolici ad inserirsi in comunità religiose estranee 
alla loro tradizione e contrarie alla loro appartenenza ecclesiale. Si tratta del 
problema multiforme delle sette.

È un fenomeno mutevole di proporzioni preoccupanti, presente quasi ovunque 
anche se con tendenze e manifestazioni diverse. In Africa domina il moltiplicarsi 
di "chiese autonome” di tipo sincretista. In America Latina sono comunità di 
natura evangelica, fondamentalista e spontaneista, che si discostano dalla tradizione 
unitaria cattolica, rompendo lo stesso tessuto sociale. In Occidente sono soprat­
tutto gruppi di ispirazione gnostica. Anche in Asia gli ambienti cattolici popolari 
di alcuni Paesi sono sottomessi a una propaganda settaria intensa di tipo cristiano 
indipendente. In ogni caso tra le categorie cui le sette si rivolgono preferenzial­
mente ci sono giovani, migranti e coloro che sono meno raggiunti dalla cura 
pastorale, da una formazione solida e da strutture ecclesiali adeguate.

I Cardinali scorgono qui una delle maggiori sfide che 1a Chiesa deve affrontare 
con carità evangelica e coraggio apostolico, trattandosi di uno dei fenomeni pecu­
liari del nostro temno, che s’oppone all’annuncio della Buona Novella agli uomini 
del nostro tempo. Serva della Verità divina e rispettosa della libertà umana, la 
Chiesa è chiamata ad un autentico discernimento per valutare i motivi del feno­
meno e per trovarvi risposte adeguate. In particolare i Cardinali hanno sottoli­
neato la necessità di una nuova evangelizzazione che risponda alle esigenze attuali, 
facendo riscoprire ai cristiani, insieme con la loro identità, le ricchezze della loro 
fede in Cristo, unico Salvatore e rivelazione perfetta del Padre.

Il messaggio cristiano, centrato su Gesù Cristo sempre vivo e presente nella 
sua Chiesa, dev’essere presentato nella sua integralità, con semplicità e chiarezza. 
Esso è una proposta sempre nuova, rispondente certamente ai bisogni della creatura 
umana, ma anche sempre interpellante alla conversione dei cuori, al Dio unico 
e vero. L’annuncio da realizzarsi in tutti i modi possibili è una priorità nella 
missione globale della Chiesa, nella quale i fedeli laici sono parte corresponsabile.

I partecipanti al Concistoro hanno pertanto insistito sulla necessità di promuo­
vere una conoscenza della Sacra Scrittura, radicata nella tradizione della Chiesa e 
capace di alimentare una spiritualità autentica e una preghiera personale. Hanno 
richiamato l’importanza di comunità ecclesiali accoglienti, dove tutti siano rispet­
tati e coinvolti e dove le celebrazioni liturgiche e devozionali siano partecipative e 
adattate al contesto culturale.

Sarà necessario inoltre non solo proseguire lo studio del fenomeno delle sette, 
ma anche favorire una sana teologia, in modo da promuovere una pastorale ade­
guata. Lo scambio di esperienze fra i diversi Paesi e la collaborazione ecumenica 
potranno essere di valido aiuto, come suggerisce la Redemptoris missio (n. 50).

La sfida delle sette va affrontata con coraggio e saggezza, e nella piena fiducia 
nel Cristo risorto che accompagna la Chiesa in tutto il suo pellegrinare.



Atti della Santa Sede 455

SINODO DEI VESCOVI

ASSEMBLEA SPECIALE PER L’EUROPA
TRACCIA PER LA RIFLESSIONE PREVIA

Le 23 Conferenze Episcopali del Continente europeo sono convocate per 
l’Assemblea speciale del Sinodo dei Vescovi nei giorni che vanno dal 28 
novembre al 14 dicembre 1991. La "Traccia per la riflessione previa”, che qui 
pubblichiamo, viene resa pubblica per favorire una circolazione più ampia di 
idee e una migliore partecipazione.

INTRODUZIONE

L’Assemblea speciale per l’Europa 
del Sinodo dei Vescovi è stata con­
vocata da Sua Santità Giovanni Paolo 
II in considerazione di alcuni pro­
fondi mutamenti intervenuti nella 
struttura civile, sociale, culturale e 
religiosa dell’Europa in questi ultimi 
anni.

E a questa convocazione è dato lo 
scopo di un attento esame dei fatti 
alla luce del Vangelo in vista di una 
proposta ecclesiale efficace in termini 
di unità spirituale, di testimonianza 
umana e religiosa, di appello alle forti 
esigenze ecclesiali della comunione, 
della vocazione, della missione e della 
nuova evangelizzazione.

Questo grande compito di servizio 
da rendere alla Chiesa nella prossima 
Assemblea richiede una preparazione, 
che deve iniziare con la meditazione 
più profonda dell’ora presente nell'Eu­
ropa sullo sfondo delle sue molteplici 
eredità storiche e dello sviluppo inte­
grale della sua vocazione.

Per favorire questa riflessione viene 
offerto il presente documento, che ri­
vela una sua particolare indole.

1. Una indagine di natura generale 
riguarda gli avvenimenti storici che 
hanno segnato la vita dei popoli eu­
ropei, specialmente nelle vaste zone 
centrorientali, dove si registrano in 
questo momento le maggiori novità 
storiche e spirituali nel quadro gene­
rale della realtà europea contempo­
ranea.

Si tratta di conoscere meglio l’ere­

dità dei Paesi del Centro e dell’Est 
europeo, rimasti per lungo tempo ai 
margini dello scambio culturale e in­
formativo.

La Chiesa all’interno di questo pro­
cesso storico ha subito conseguenze 
profonde anche per il suo futuro.

La presente traccia è un aiuto ad 
individuare criteri e indizi evidenti di 
interpretazione e comprensione della 
storia prossima e recente, con le sue 
componenti e le sue conseguenze.

Tutto questo dovrà fornire lo stru­
mento per giungere al senso di quanto 
è avvenuto e all’impegno per quanto 
avverrà.

2. Si aggiunge poi un questionario, 
che, nello stesso tempo, costituisce un 
invito e una guida alla concreta defi­
nizione delle reazioni nelle singole 
Chiese di fronte ai fenomeni specifici 
della realtà europea contemporanea e 
di fronte al tema dell’Assemblea spe­
ciale per l’Europa.

Sia per ciò che attiene alla valuta­
zione degli avvenimenti che per quanto 
riguarda la nuova evangelizzazione e 
gli atti concreti dello scambio e della 
comunione viene offerto un semplice 
aiuto, privo di pretese sostitutive del­
la libera proposta e riflessione.

Tale questionario è indirizzato so­
prattutto alle Conferenze Episcopali 
d’Europa, le quali, basandosi sulla ri­
flessione già compiuta o su uno sforzo 
particolare in vista del Sinodo, non 
mancheranno, con le loro risposte sin­
tetiche, di offrire il loro contributo



456 Atti della Santa Sede

decisivo alla preparazione dell’Assem­
blea speciale per l'Europa del Sinodo 
dei Vescovi.

Il presente documento diffuso alla 
vigilia dell’Assemblea speciale non va 
identificato né con i "Lineamenta" né 
tanto meno con 1’ "Instrumentum labo­
ris", che sono testi propri della fase 
preparatoria delle Assemblee Ordinarie 
sinodali.

È da considerare invece come con­
tributo di riflessione, che va ad ag­
giungersi, senza sostituirli, ai vari e 
profondi impegni di meditazione dei 
Pastori e delle comunità ecclesiali 
d’Europa, già svolti nel passato o in 
via di attuazione.

È noto, infatti, che sia il Consiglio 
delle Conferenze Episcopali d’Europa

che la Commissione degli Episcopati 
della Comunità Europea hanno dato 
vita a Convegni e incontri di preghiera 
e studio della nuova situazione che ha 
trasformato in questi tempi la faccia 
dell’Europa.

Gli avvenimenti del 1989-1990 offrono 
l’occasione propizia per richiamare 
l’attenzione dello spirito sulle cause 
e sui possibili sviluppi di tutto ciò 
che è accaduto. Essi rappresentano il 
kairos, nel quale speciali segni rive­
latori suscitano la meditazione della 
Chiesa nella sua nativa esigenza e 
attitudine al discernimento fedele ed 
attivo delle « grandi opere di Dio », 
« magnalia Dei » per questa nostra ora 
dentro la Chiesa e nella nostra storia.

I. UT TESTES SIMUS CHRISTI QUI NOS LIBERAVIT

Il Santo Padre ha assegnato all’As­
semblea speciale per l’Europa del Si- 
nodo dei Vescovi il seguente tema: «Ut 
testes simus Christi qui nos liberavit », 
alla luce della Risurrezione del Signore, 
che invia il suo Spirito per rendergli 
testimonianza e portare la liberazione 
a tutte le genti (cfr. At 1, 18; Gal 4, 31).

La formulazione di tale tema unisce 
felicemente sia il riferimento al mo­
mento storico dell’Europa, che vede 
fiorire la libertà di Nazioni e popoli e 
sorgere più pressante, in altre Nazioni, 
la domanda sull’uso della libertà col­
lettiva e personale. Inoltre, viene posta 
alla Chiesa e ai cristiani in Europa la 
sfida sul vero significato della libertà, 
con la quale Cristo ci ha liberati.

La risposta sarà quella di una nuova 
evangelizzazione, attraverso la quale la 
fede in Cristo redentore sarà più inci­

siva sulla vita della società europea, 
in via di crescente unità, come anche 
sulla vita di ciascuna persona.

L’uomo comprende meglio se stesso 
attraverso la propria storia, sia come 
individuo sia come membro di una so­
cietà. La Chiesa sa che non è possibile 
comprendere la storia dell’uomo senza 
Cristo. Per questo motivo i Pastori non 
possono sottrarsi al compito di leggere 
la storia recente dell’Europa a partire 
dalla presenza di Cristo in essa fin dal 
principio dell’annuncio missionario, in 
vista del futuro sviluppo dell’evangeliz­
zazione alla vigilia del III Millennio 
dell’era cristiana.

La Chiesa la leggerà come storia di 
fedeltà a Cristo ed insieme come ribel­
lione, come « confessio laudis » e allo 
stesso tempo come « confessio pecca­
torum ».

1.1. Un criterio per leggere la storia

Gli avvenimenti recenti che hanno 
completamente cambiato la situazione 
politica ed anche culturale del Conti­
nente europeo affondano le loro radici 
certamente ai diversi livelli dell’econo­
mia, della politica, delle dinamiche so­
ciali. Quanto è accaduto, tuttavia, è 
stato così rapido ed improvviso, così 

imprevisto nella sua portata ed insieme 
carico di speranza di bene che molti 
osservatori hanno spontaneamente pen­
sato ad un intervento in questi fatti 
della Provvidenza Divina. La Chiesa, 
del resto, sempre legge la storia come 
dialogo in cui si incontrano la risposta 
dell’uomo e l'iniziativa di Dio. Questo



Atti della Santa Sede 457

certamente non nega i diversi livelli 
di analisi a cui prima abbiamo accen­
nato, ma piuttosto li unifica ad un 
livello più profondo, il livello in cui 
l’uomo, attraverso tutto quello che fa, 
sempre al tempo stesso prende posi­
zione per la verità o per la menzogna, 
per il bene o per il male. È questo il 
livello in cui l’uomo si costituisce come 
soggetto di cultura ed è qui, prima di 
tutto, che bisogna cercare l’uomo per 
comprenderlo veramente.

Per questo, forse, oggi la Chiesa può 
proporre all’uomo europeo, che cerca 
il significato di ciò che gli è accaduto 
e gli accade e che cerca contempora-

neamente di comprendere più profon­
damente ancora una volta il senso del­
la propria storia ed il proprio destino, 
l’annuncio della presenza di Cristo 
nella storia delle Nazioni come nella 
vita di ogni singolo essere umano come 
chiave per comprendere e guida per 
agire. Essa lo fa ricordando tutti co­
loro che hanno sofferto per la verità 
e per la dignità dell'uomo. Moltissimi 
fra loro sono i cristiani che hanno 
unito nel loro sacrificio la testimo­
nianza resa a Dio ed il servizio del­
l’uomo. Essi hanno aperto con la loro 
testimonianza una fase nuova nella 
evangelizzazione dell’Europa.

1.2. Che cosa è accaduto?

È crollato il comuniSmo, cioè un 
regime totalitario che aveva irregi- 
mentato la vita di popoli interi ne­
gando loro essenziali diritti e la libertà 
di decidere del proprio destino.

Insieme con esso è crollato il marxi­
smo, un sistema di pensiero che aveva 
preteso di sostituire il cristianesimo 
con una specie di religione secolare 
atea, sintesi dello sviluppo "scientifico” 
dell'età moderna.

Questa dottrina aveva decretato l’eli­
minazione fisica di ogni religione oppu­
re la massima costrizione della fede 
religiosa entro limiti angusti e con­
trollati.

La situazione era diversa da Paese 
a Paese. In genere, però, si può dire 
che la tendenza dello Stato ad invadere 
lo spazio proprio della religione ha 
dato frutti molto negativi.

Il cristianesimo è sopravvissuto alla 
prova forse più severa subita nella sua 
storia millenaria dal tempo delle per­
secuzioni volte ad estirpare la Chiesa 
nascente. Le Chiese cristiane ed anche 
le altre religioni riacquistano oggi in 
un vasto spazio geografico la piena 
libertà di adorare Dio e di cercare di 
conformare alla propria fede anche i 
comportamenti individuali e sociali dei

I

1.3. Conseguenze di questo avvenimento

La nuova situazione che si è venuta 
a determinare apre alla Chiesa nuove 
possibilità di presenza nella storia e

credenti.
Oggi si osserva un vuoto ideologico 

e spirituale che invoca una rinascita 
religiosa.

Soprattutto negli ambienti intellet­
tuali si manifesta un grande interessa­
mento, nel quadro dell’ansia e della 
ricerca religiosa che si stanno sve­
gliando, per l’Occidente cristiano e so­
prattutto per il cristianesimo.

Questo avvenimento non riguarda 
solo i popoli dei Paesi che sono stati 
sottoposti ad un regime politico comu­
nista. Nei Paesi dell’Occidente è stata 
a lungo diffusa l’idea che per essere 
efficacemente dalla parte dei poveri 
fosse necessario diventare marxisti o 
almeno accettare gli strumenti dell’ana­
lisi marxista e sottomettersi alla dire­
zione politica dei comunisti. In molti 
Paesi in via di sviluppo è stata diffusa 
la convinzione che il marxismo offrisse 
un modello capace di superare la po­
vertà materiale e di costruire, emargi­
nando la fede e negando la libertà 
religiosa, una società più umana.

Per tutti questi motivi sembra es­
sere giusto dire che quello che si è 
compiuto è un avvenimento di libera­
zione per l’uomo, ed anche per la 
Chiesa.

la chiama ad assumerle con umiltà e 
responsabilità.



458 Atti della Santa Sede

a) Un grande desiderio di libertà, 
di felicità, di umano benessere per­
corre oggi i Paesi di tutta l’Europa. 
Alcuni di essi soffrono ancora per la 
mancanza di una adeguata libertà po­
litica. Altri devono ricostruire le loro 
economie e sono alla ricerca di un 
giusto benessere. Altri ancora cercano; 
sono minacciati da un materialismo 
pratico che rende più difficile un ade­
guato apprezzamento dei valori spiri­
tuali. La Chiesa condivide le attese e 
le speranze dei popoli; le accompagna 
con fiducia. Essa offre prima di tutto 
il suo impegno per educare l’uomo alla 
libertà autentica attraverso l’evange­
lizzazione ed il sostegno della grazia 
di Dio, che conduce alla pace vera fon­
data sulla giustizia.

L’esperienza della resistenza, in pro­
porzione alla sua intensità e ai suoi 
effetti, ha dato alla Chiesa non solo 
i martiri e i confessori, ma ha anche 
prodotto l’unità e la collaborazione 
tra la gente e la Gerarchia, unitamente 
all’attuazione delle convinzioni comuni 
e della preghiera comune.

b) Si apre una possibilità di supe­
rare la scissione fra la Chiesa ed il 
mondo del lavoro ed in genere le at­
tese di giustizia dei poveri del mondo 
che tanto dolorosamente ha inciso sul­
la apostasia delle masse operaie nel 
passato. Diciamo che "si apre una pos­
sibilità’’ perché la Chiesa in molti casi 
è divenuta estranea a questi ambienti 
sociali che possono essere riavvicinati 
solo con un nuovo annuncio di fede. È 
tuttavia molto importante il fatto che 
oggi è venuto a cadere un ostacolo 
ideologico o quasi una religione seco­
lare alternativa che bloccava o impe­
diva la presenza cristiana in questo 
ambiente di vita e che invece torna 
a stabilirsi con più chiarezza l’istintiva 
simpatia e quasi la reciproca connatu­
rale appartenenza di attese dei poveri 
ed annuncio del Vangelo.

c) Riemerge la realtà delle Nazioni 
e si ripropone il problema del servizio 
che la Chiesa è tenuta a dare a queste 
realtà. La Nazione è un fatto eminen­
temente culturale, che affonda le sue 
radici nella storia. È possibile dire 
che alcune volte le Nazioni stesse sono 
nate attraverso l’evangelizzazione ed il 
Battesimo, che ha permesso la conci­

liazione in un solo popolo di etnìe di­
verse e nemiche. In ogni caso rincon­
tro con il cristianesimo ha provocato 
una maturazione decisiva della consa­
pevolezza e della identità delle Nazioni 
dell’Europa e ne ha animato per secoli 
la vita dall’interno. Questa realtà rie­
merge anche in Paesi che non sono 
stati comunisti. I popoli cercano la 
loro identità nella sfera della cultura 
piuttosto che in quella dell’economia e 
dell’amministrazione. Anche qui si pre­
senta per la Chiesa una possibilità di 
grande rilievo di tornare ad annun­
ciare Cristo nella cultura e nella vita 
sociale delle Nazioni. Esiste al tempo 
stesso il rischio che le Nazioni cerchino 
di definire se stesse mettendo fra pa­
rentesi questa radice cristiana e po­
nendosi piuttosto sul terreno di una 
cultura neopagana della potenza e del­
la forza. Esse possono fare dell’affer­
mazione del proprio diritto l’occasione 
per negare il diritto di altre Nazioni 
o sottrarsi alla ricerca faticosa di ac­
cordi veramente giusti che rispettino i 
diritti di tutti gli uomini e di tutte le 
Nazioni, nella ricerca del bene comune 
dell’Europa e dell’umanità tutta.

d) Cresce la coscienza dell’unità del­
l’Europa ed il desiderio di dare a 
questa unità forme di espressione 
economica, sociale e politica. Si pone 
al tempo stesso il problema delle ra­
dici, dei valori e della storia che defi­
niscono l’uomo europeo. È possibile 
un’unità del Continente fondata solo 
sulla convergenza di interessi mate­
riali? Non rischia una simile unità in 
realtà di opporre alcuni Paesi europei 
ad altri, alcuni ceti e classi sociali ad 
altre, l'Europa nel suo insieme con gli 
altri Paesi ricchi al resto del mondo 
dove dominano ancora la povertà, le 
malattie e le guerre? È possibile op­
porre all’Europa degli interessi l’Eu­
ropa della cultura, all’Europa degli 
egoismi l’Europa della solidarietà. Tut­
tavia una simile strada rischia di es­
sere molto debole o retorica se si 
dimentica che nella storia europea la 
solidarietà e la cultura sono nate da 
un avvenimento capace di cambiare il 
cuore dell’uomo, cioè dall’incontro con 
il cristianesimo. Come tornare a pro­
porre di nuovo questo avvenimento 
nella storia del nostro tempo?



Atti della Santa Sede 459

1.4. Qual è il significato di questo avvenimento

È possibile comprendere in modo ri­
duttivo il crollo del marxismo, farlo 
dipendere semplicemente dalle sue in­
sufficienze ed inefficienze sul terreno 
economico? Senza negare l’importanza 
di questi fattori sembra di poter dire 
che dietro i rivolgimenti nei Paesi ex 
comunisti sta qualcosa di più grande: 
una volontà di vivere nella verità, il 
desiderio di un’esistenza pienamente 
umana.

È possibile rispondere a questa do­
manda soltanto trasferendo i modelli 
economici e politici dell’Occidente nei 
Paesi ex comunisti? E, in Occidente, il 
crollo del comuniSmo significa la squa­
lifica di ogni tentativo di trasformare 
la società esistente per renderla più 
umana e più degna dell’uomo? Che 
contributo di orientamento ha da dare 
la Chiesa alla lotta per la giustizia 
in un’Europa post-comunista? Non è 
forse in crisi, non economicamente o 
politicamente ma culturalmente e mo­
ralmente, anche il modello di sviluppo 
proprio delle società occidentali in cui 
si manifesta, in modo diverso, la me­
desima insufficienza del tentativo di 
costruire una società autenticamente 
umana mettendo fra parentesi o ne­
gando il costitutivo rapporto che lega 
l’uomo a Dio, fonte di ogni bene?

L’Oriente senza dubbio si impone 

con la forza della fede o con la forza 
del desiderio della fede.

L’Europa Orientale si mostra aller­
gica a tutto ciò che ha sapore di marxi­
smo, anche in teologia e nella vita 
della Chiesa, ma nello stesso tempo 
guarda con speranza eccessiva e si affi­
da con troppo poca critica facilità ai 
modelli liberali e questo succede non 
solo nell’economia.

La ricostruzione della società demo­
cratica nell’Europa Centrale ed Orien­
tale e in essa la ricostruzione della 
Chiesa come comunità "sui generis” 
nella società civile (cittadinanza evan­
gelica, soprannaturale, indicata così 
fortemente da San Paolo) è possibile 
soprattutto con l'adesione ai valori 
della cultura cattolica nella sua dop­
pia configurazione occidentale e orien­
tale, romana e bizantina.

Non si tratta di sostituire una 
cultura all’altra, ma di integrare e 
di arricchire una tradizione con l’altra, 
ponendo in questo modo profondi fon­
damenti ecumenici alla base della cul­
tura e dei rapporti tra le Nazioni e tra 
le comunità.

Senza questa correlazione, che, pe­
raltro, salva le rispettive identità, non 
si può costruire l’unità cristiana del­
l’Europa e tanto meno del mondo.

II. QUESTIONARIO

Il seguente questionario, come stru­
mento per l’avvio della riflessione pre­
paratoria all’Assemblea speciale, invita 
soprattutto le Conferenze Episcopali in 
Europa a fornire elementi e osserva­
zioni utili allo studio del tema del 
Sinodo.

L'analisi e la raccolta delle risposte

ILI. Valutazione della situazione

1. L’Europa sta vivendo un momento 
decisivo della sua storia. È possibile 
riconoscere nei recenti avvenimenti un 
"segno dei tempi” attraverso il quale 
la Provvidenza interroga la Chiesa e 

permetterà ai partecipanti all’Assem­
blea sinodale in primo luogo di ren­
dersi conto della realtà complessiva, 
ma anche, in seguito, di indicare ed 
approfondire le risposte da dare alle 
sfide ed ai quesiti emersi dalla rifles­
sione comune.

soprattutto i suoi Pastori?
Qual è secondo voi il messaggio che 

lo Spirito Santo indirizza alla Chiesa 
in Europa in questo momento?

2. Qual è il significato del crollo



460 Atti della Santa Sede

dei sistemi totalitari nei Paesi dell’Est 
dell’Europa?

3. Si segnalano nelle società dell’Eu­
ropa Occidentale fenomeni di analogo 
significato e peso, che interrogano la 
Chiesa in questo momento della storia

d'Europa?
4. Quali potrebbero essere, secondo 

voi, i problemi che si presentano alla 
Chiesa in Europa da considerare co­
muni all’Est come all'Ovest?

II.2. Verso un nuovo sforzo di evangelizzazione

5. Che cosa vi preoccupa di più in 
questo momento nella vostra Chiesa?

6. Quali sono, secondo voi, le oppor­
tunità e gli ostacoli della nuova evan­
gelizzazione dell’Europa?

7. Quali sforzi vanno fatti per met­
tere in grado gli uomini del nostro 
tempo in Europa di incontrare, attra­
verso la Chiesa e attraverso i cristiani, 
il Cristo nostro Salvatore?

8. In una cultura segnata dalla men­
talità scientifica, dalla tecnica e da va­
rie nuove forme di ricerca religiosa, 

che cosa si fa o si dovrebbe fare per 
presentare la fede cattolica nella sua 
totale verità?

9. Quali sono in Europa i principali 
compiti ecumenici nel contesto della 
nuova evangelizzazione?

10. Come vive la vostra Chiesa i 
rapporti con l’ebraismo?

11. Come si presenta il dialogo con 
le religioni non cristiane nella vostra 
Chiesa?

12. Come considerate l’evangelizza­
zione della cultura in Europa?

II.3. Lo scambio dei doni

13. Che cosa potete offrire alle Chie­
se sorelle dell’Europa dell’Ovest e, ri­
spettivamente, dell’Est?

14. Che cosa vi aspettate dalle Chiese 
sorelle dell’Europa dell’Ovest e, rispet­
tivamente, dell’Est?

15. Come percepite e intendete la 
vostra identità europea, soprattutto sul 
piano religioso-spirituale, culturale, ec­

clesiale?
16. La vostra Chiesa come può con­

correre all’esercizio delle virtù evan­
geliche e specialmente del perdono?

17. Nella vostra Chiesa come si con­
siderano le esigenze della giustizia, 
della pace e dei diritti dell’uomo in 
campo interno, europeo, internazio­
nale?



Atti della, 
Conferenza Episcopale Italiana

INTESA
FRA IL MINISTRO DELL’INTERNO 

E IL PRESIDENTE DELLA C.E.I. 

CHE STABILISCE LE MODALITÀ PER ASSICURARE 

L’ASSISTENZA SPIRITUALE 

AL PERSONALE DELLA POLIZIA DI STATO

Il 21 dicembre 1990 presso il Ministero dell’Interno, è stata firmata 
l’Intesa tra l’Autorità statale e la Conferenza Episcopale Italiana per la 
assistenza spirituale al personale della Polizia di Stato, in attuazione 
dell’Accordo di revisione del Concordato Lateranense del 18 febbraio 
1984, articolo 11.

Hanno firmato l’Intesa:
Sua Eminenza Reverendissima il Signor Cardinale Ugo Poletti, Pre­

sidente della Conferenza Episcopale Italiana, e l’Onorevole Vincenzo 
Scotti, Ministro dell’Interno.

461



462 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

DECRETO DEL PRESIDENTE DELLA C.E.I.
DI PROMULGAZIONE DEL TESTO DELL’INTESA

Conferenza Episcopale Italiana - Prot. n. 225/91

CAMILLO RUINI
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

Considerato che il 21 dicembre 1990 è stata firmata presso il Ministero dell’Interno 
in Roma, l’Intesa tra l’Autorità statale e la Conferenza Episcopale Italiana per 
l’assistenza spirituale al personale della Polizia di Stato, prevista dall’art. 11 del­
l’Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica Italiana del 18 febbraio 1984, che 
apporta modificazioni al Concordato lateranense;

Visti gli articoli 5 e 2, § 3, dello Statuto della Conferenza Episcopale Italiana;

Preso atto che la Santa Sede debitamente informata ha autorizzato il Presidente 
della Conferenza Episcopale Italiana alla firma dell’Intesa;

con il presente

Decreto

Dispongo che, ai sensi dell’art. 17, § 3, dello Statuto della Conferenza Episco­
pale Italiana, l’Intesa tra Autorità statale e Conferenza Episcopale Italiana per 
l’assistenza spirituale al personale della Polizia di Stato sia promulgata mediante 
pubblicazione sul "Notiziario” ufficiale della Conferenza Episcopale stessa e che 
divenga immediatamente esecutiva nell’ordinamento canonico;

Dispongo inoltre che dell’avvenuta promulgazione nell’ordinamento canonico del­
l’Intesa sopra citata sia data tempestiva comunicazione al Ministero dellTnterno.

Roma, 4 aprile 1991

Camillo Ruini 
Presidente



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 463

TESTO DELL'INTESA

IL MINISTRO DELL’INTERNO
E

IL PRESIDENTE
DELLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

in attuazione dell’articolo 11 dell’Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica 
Italiana firmato a Roma il 18 febbraio 1984, che apporta modificazioni al 
Concordato lateranense,

Determinano

con la presente Intesa le modalità per assicurare l’assistenza spirituale al 
personale della Polizia di Stato.

Art. 1
L’assistenza spirituale al personale della Polizia di Stato, di cui all’art. 

69 della legge 1° aprile 1981 n. 121 ed all’art. 11 dell’Accordo tra la Santa 
Sede e la Repubblica Italiana del 18 febbraio 1984, è assicurata, nel rispetto 
dei princìpi costituzionali, con le modalità stabilite dagli articoli seguenti.

Art. 2
L’assistenza è prestata al personale della Polizia di Stato che risiede presso 

alloggi collettivi di servizio o presso istituti di istruzione.

Art. 3
1. - L’assistenza è svolta da cappellani incaricati con decreto del Mini­

stero dell’Interno su designazione del Vescovo del luogo ove si trovano gli 
alloggi e gli istituti di cui all’art. 2.

2. - Possono essere nominati cappellani sacerdoti che abbiano cittadinanza 
italiana, godano dei diritti civili e politici e siano di età non inferiore a trenta 
anni e non superiore a sessantacinque.

Art. 4
Il Vescovo diocesano effettua la designazione entro il 31 ottobre di ogni 

anno e la comunica al Prefetto della provincia ove si trova l’alloggio o l’istituto.



464 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Art. 5
Il Prefetto, ove non ostino gravi ragioni, comunica al Ministro dell’Interno, 

entro il 30 novembre, il nominativo del sacerdote designato, informandone il 
Vescovo diocesano.

Art. 6
1. - L’incarico di cappellano viene conferito entro il 31 dicembre, è 

annuale ed è rinnovabile per non più di otto anni consecutivi. In ogni caso 
l’incarico non può essere rinnovato se il cappellano abbia compiuto il sessan- 
tottesimo anno di età.

2. - La cessazione dell’incarico in corso d’anno ha luogo qualora venga 
meno il requisito della cittadinanza o quello del godimento dei diritti civili 
e politici ovvero sia revocata la designazione vescovile.

3. - L’incarico può essere altresì revocato, sentito il Vescovo diocesano, 
ove si verifichi una grave causa che non ne consenta la prosecuzione.

Art. 7
Il Ministro dell'Interno, con il decreto di conferimento dell’incarico:
a) determina le sedi di servizio dove nell’anno successivo sarà prestata 

l’assistenza religiosa;
b) indica, per le diverse sedi, i nominativi dei cappellani specificando, 

per ciascuno di essi, l’importo del compenso da corrispondere.

Art. 8
1. - Il cappellano celebra i riti liturgici e svolge, nel rispetto della libertà 

di coscienza, funzioni di assistenza religiosa della confessione cattolica per 
coloro che intendono fruirne, salve in ogni caso imprescindibili esigenze di 
servizio.

2. - Il cappellano, nell’ambito delle sue funzioni, esercita le facoltà pre­
viste dal canone 566 del Codice di Diritto Canonico e dalle disposizioni 
adottate in materia dalla Conferenza Episcopale Italiana.

Art. 9
L’Amministrazione assicura la propria collaborazione perché al cappellano 

sia garantita la disponibilità dei supporti logistici e dei mezzi necessari per lo 
svolgimento delle sue funzioni, con particolare riguardo alle sedi di servizio 
che non siano provviste di cappella.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 465

Art. 10
La Conferenza Episcopale Italiana affida ad uno dei cappellani il compito 

di coordinare l’attività dei cappellani stessi e di mantenere i necessari colle­
gamenti tra la Conferenza medesima ed il Dipartimento della Pubblica 
Sicurezza.

Art. 11
1. - L’incarico di cappellano può essere conferito anche in corso d’anno, 

con le modalità di cui agli articoli 3, 4, e 5, per garantire l’assistenza reli­
giosa al personale della Polizia di Stato:

a) che risieda presso istituti di istruzione che iniziano le attività nel 
corso dell’anno;

b) che venga concentrato, anche in via temporanea, per sopravvenute 
esigenze di servizio, presso alloggi collettivi, per un periodo di tempo non 
inferiore a tre mesi.

2. - Nei casi di cessazione dall’incarico o di assenza od impedimento per 
un periodo di tempo non inferiore a quarantacinque giorni consecutivi, il 
Prefetto conferisce con proprio decreto l’incarico al sacerdote designato dal 
Vescovo per sostituire il cappellano.

Art. 12
1. - Il compenso da attribuire al cappellano è determinato nella media 

aritmetica tra la misura massima e quella minima del congruo e dignitoso 
sostentamento assicurato dalla Conferenza Episcopale Italiana, a termini dei­
pari. 24, comma primo, della legge 20 maggio 1985 n. 222, ai sacerdoti che 
svolgono la funzione di parroco.

2. - Per il cappellano cui si richieda un impegno parziale il compenso di 
cui al comma precedente è ridotto del 40%.

3. - Al cappellano che abbia stipulato in proprio una polizza di assicura­
zione per infortuni nell’espletamento dell’incarico con massimale non superiore 
al doppio del compenso annuo spettantegli, l’Amministrazione corrisponde 
annualmente a titolo di rimborso forfettario, una somma pari all’uno per cento 
del compenso annuo medesimo.

Art. 13
1. - Il compenso di cui ai commi primo e secondo del precedente art. 12 

è equiparato, ai soli fini fiscali, al reddito da lavoro dipendente.

2. - Sul compenso stesso l’Amministrazione opera le ritenute fiscali rila­
sciando la relativa certificazione.



466 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

3. - Al versamento dei contributi previdenziali e assistenziali provvede, 
a termini dell’art. 25, comma secondo, della legge 20 maggio 1985 n. 222, 
l’Istituto Centrale per il Sostentamento del Clero.

Art. 14
Nell’addivenire alla presente Intesa le Parti convengono che, ove si mani­

festi l’esigenza di integrazioni o modificazioni, procederanno alla stipula di 
nuova Intesa.

Art. 15
1. - Le norme della presente Intesa entrano in vigore:
a) nell’ordinamento dello Stato con la pubblicazione nella Gazzetta Uffi­

ciale del decreto del Presidente della Repubblica che approva l’Intesa;
b) nell’ordinamento della Chiesa con la pubblicazione nel Notiziario della 

Conferenza Episcopale Italiana del decreto con il quale il Presidente della 
Conferenza medesima promulga l’Intesa.

Roma, 21 dicembre 1990.

Il Ministro dell’Interno 
Vincenzo Scotti

Il Presidente 
della Conferenza Episcopale Italiana 

Ugo Card. Poletti



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 467

DECRETO DEL PRESIDENTE
DELLA REPUBBLICA ITALIANA

A titolo di documentazione, si pubblica di seguito il Decreto emanato dal 
Presidente della Repubblica Italiana, firmato il 17 gennaio 1991, n. 92, con 
il quale viene data esecuzione dell’Intesa nell’ordinamento giuridico italiano. 
Il Decreto è stato registrato alla Corte dei Conti il 12 marzo 1991, registro 83, 
foglio 15 (Atti di Governo) ed è stato pubblicato nella "Gazzetta Ufficiale della 
Repubblica Italiana" n. 68 del 21 marzo 1991.

IL PRESIDENTE DELLA REPUBBLICA

Visto l’art. 87 della Costituzione;
Vista la legge 25 marzo 1985, n. 121, recante ratifica ed esecuzione dell’accordo, 
con protocollo addizionale, firmato a Roma il 18 febbraio 1984, che apporta 
modificazioni al Concordato lateranense dell'11 febbraio 1929, tra la Repubblica 
Italiana e la Santa Sede;
Vista la legge 23 agosto 1988, n. 400, recante disciplina dell’attività di Governo 
e ordinamento della Presidenza del Consiglio dei Ministri;
Visto l’art. 69 della legge 1° aprile 1981, n. 121, riguardante l’assistenza religiosa 
al personale della Polizia di Stato che risieda presso alloggi collettivi di servizio 
o scuole;
Vista la deliberazione del Consiglio dei Ministri, adottata nella riunione del 6 
aprile 1990;

Sulla proposta del Ministro dell'Interno;

Decreta:
Piena ed intera esecuzione è data all’Intesa fra il Ministro dell’Interno e il 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana, firmata il 21 dicembre 1990, che 
stabilisce le modalità per assicurare l’assistenza spirituale al personale della Polizia 
di Stato.

Il presente decreto, munito del sigillo dello Stato, sarà inserito nella Raccolta 
ufficiale degli atti normativi della Repubblica Italiana. È fatto obbligo a chiunque 
spetti di osservarlo e di farlo osservare.

Dato a Roma, addì 17 gennaio 1991

COSSIGA

Scotti Andreotti

Ministro dell’Interno Presidente del Consiglio dei Ministri

Visto, il Guardasigilli: Martelli



468 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

MESSAGGIO DELLA PRESIDENZA
PER LA GIORNATA DELL’UNIVERSITÀ CATTOLICA

La Giornata dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, che si celebra domenica 
14 aprile, richiama l’attenzione delle comunità cristiane del nostro Paese e delle 
varie componenti sociali e culturali sull’impegnativo ruolo che questa istituzione 
svolge.

Sorta settant’anni fa per volontà soprattutto di Padre Agostino Gemelli, essa 
è andata crescendo in questi decenni fino a diventare la maggiore istituzione cultu­
rale dei cattolici italiani.

La sua presenza più qualificata è di ordine culturale, perché ha ampliato in 
Italia l’ambito degli studi superiori, sempre cercando la qualità nell’impostazione 
dei programmi ed approfondendo le ricerche in alcuni particolari settori.

Opera anche un’attività formativa di alto profilo, perché non solo si è definita 
cattolica per origine e orientamento di pensiero, ma ha istituito in ogni Facoltà 
corsi di teologia, ha dato vita a Istituti specializzati di cultura religiosa e cura 
con iniziative specifiche la formazione cristiana dei suoi studenti.

Al compito di animazione evangelica della cultura e di preparazione di persone 
competenti nei vari ambiti della vita e fortemente radicate nella fede cristiana è 
particolarmente chiamato il prestigioso complesso dell’Università Cattolica. Ad 
essa deve stare a cuore quella promozione umana integrale, sulla quale insiste 
con forza il ministero del Santo Padre Giovanni Paolo II ed alla quale siamo stati 
chiamati nella Settimana Sociale dei Cattolici Italiani, appena celebrata nella sede 
romana di questa Università.

Anche i Vescovi italiani nel loro recente documento Evangelizzazione e testi­
monianza della carità si sono mostrati particolarmente sensibili a questa presenza 
nella cultura e nella società: « I grandi valori morali e antropologici che scaturi­
scono dalla fede cristiana devono essere vissuti anzitutto nella propria coscienza 
e nel comportamento personali, ma anche espressi nella cultura e, attraverso la 
libera formazione del consenso, nelle strutture, leggi e istituzioni » (n. 41).

Le diocesi italiane si sentano dunque coinvolte nel sostegno morale e materiale 
dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, che raccomandiamo alla preghiera di tutti, 
perché si mantenga tenacemente fedele alla sua importante missione.

Roma, 12 aprile 1991

La Presidenza
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti dell’Arcivescovo

Lettera ai sacerdoti sul quotidiano cattolico

"Avvenire”: per un’informazione libera
« Un’informazione più vera per una stampa più libera » è il tema del Convegno 
promosso dal quotidiano cattolico "Avvenire”, sabato 4 maggio a Torino, per 
presentare le iniziative di conoscenza e diffusione del giornale in Città nel 
mese di maggio.
Pubblichiamo il testo della lettera inviata da Mons. Arcivescovo ai sacerdoti 
torinesi per presentare l’iniziativa.

Carissimi sacerdoti,
non è certo per formalità, ma per profonda convinzione che scrivo 

queste righe per Voi, come appello ad intensificare il sostegno della stampa 
cattolica e in particolare al quotidiano "Avvenire”, in occasione del mese 
di sensibilizzazione delle nostre comunità parrocchiali, delle associazioni, 
movimenti e scuole cattoliche.

Siamo tutti ben consapevoli che la fretta e la superficialità che carat­
terizza la vita moderna, inducono molti a delegare al giornale che leggono 
ogni giorno la propria facoltà di pensare e giudicare; d’altra parte è noto 
che la maggior parte dei quotidiani, per loro stessa natura o per scelte 
redazionali, prescindono di proposito dalle esigenze cristiane, sia nella sele­
zione ed esposizione dei fatti di cronaca, sia nella valutazione dei problemi 
che direttamente riguardano lo spirito dell’uomo.

Di qui l’importanza, vorrei dire l’assoluta necessità di far conoscere e 
leggere il quotidiano cattolico che per la corretta informazione, per la 
giusta luce che sa proiettare sui fatti che riguardano la vita della Chiesa, 
per la varietà e ricchezza degli argomenti trattati, per i motivati giudizi 
critici che sa portare su determinate realtà sociali e di costume, per il 
riscontro obiettivo in casi di disinformazione e manipolazione dei fatti, 
è in grado di formare opinione e sviluppare cultura e mentalità cristiana. 
Questo è tanto più importante quando gli avvenimenti quotidiani suscitano 
problemi particolari che toccano i fondamentali principi della dottrina e 
morale cristiana in modo tale da esigere una interpretazione in armonia 
con il magistero della Chiesa.

469



470 Atti dell’Arcivescovo

Ma non è necessario che io spenda con Voi altre parole su questo 
argomento, solo Vi chiedo di farVi parte interessata, in proposito, presso 
le Vostre comunità, anche con la diffusione capillare delle copie di pro­
paganda.

Mi è anche gradito invitarvi al Convegno di studio organizzato da 
"Avvenire” che si terrà nella nostra città il prossimo 4 maggio. Mi auguro 
di vederVi in molti, insieme con i Vostri collaboratori e i delegati stampa 
delle Vostre parrocchie.

Con il saluto e l’augurio cordiale, ricevete la mia benedizione.

Torino, 11 aprile 1991

Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino



Atti dell’Arcivescovo 471

Messaggio per la novena e la festa della Consolata

Torniamo a Maria

Torna la novena della Consolata, e noi torniamo a Maria.
Per grazia dello Spirito di Dio nella nostra Chiesa torinese e anche 

nella nostra città la pietà mariana è ancora viva. Più viva di un tempo 
o di meno? Certo oggi possiamo forse rimpiangere la capacità creativa 
dei secoli passati. Saremmo capaci, ad esempio, di costruire oggi un san­
tuario bello e sontuoso come questo della Consolata? Avremmo ancora il 
coraggio di ingrandirlo e abbellirlo come ha fatto il nostro Beato Giuseppe 
Allamano? Ciò che più conta, però, è ingrandire e abbellire, in qualità cri­
stiana, la nostra devozione a Maria.

Le feste della Madonna

La pietà dei nostri padri ha inventato molte feste in onore della 
Madonna, e già di qui i suoi tanti "titoli” — per esprimere in giorni 
determinati e per occasioni particolari l’amore, la lode e la riconoscenza 
verso la santa Madre di Dio e Madre nostra.

Spesso, però, queste feste si sono sviluppate e diffuse senza mantenere 
il riferimento al mistero di Cristo e alla sua celebrazione lungo l’anno 
liturgico. Così, ad esempio, è avvenuto che i mesi di maggio e di ottobre 
siano diventati più importanti per la pietà del tempo di Avvento - Natale, 
nel quale la figura di Maria viene presentata come il modello dell’attesa 
e della preparazione ad accogliere il Signore che viene.

Anche le altre feste della Madonna vanno viste e celebrate in stretto 
rapporto con il mistero di Cristo: l’Annunciazione (25 marzo) e la Presen­
tazione al tempio (2 febbraio) sono feste del Signore; Immacolata (8 dicem­
bre) e Assunzione (15 agosto) sono feste della Chiesa (basti pensare ai 
testi biblici delle rispettive liturgie, come Ef 1, 3-12 e Ap 12, 1-10).

Si tratta, dunque, di ricondurre tutte le feste mariane, anche quelle 
facoltative, alla dimensione cristologica ed ecclesiologica del vero culto 
mariano.

Proprio per scoprire il vero volto di Maria occorre che ci fermiamo a 
pensarci e aiutati da veglie bibliche di preghiera essere illuminati a 
cogliere il vero senso della devozione a Maria. Queste veglie mariane, 
come la nostra novena della Consolata, possono essere il momento più 
adatto.

Le preghiere mariane

Non ci sono soltanto le feste. Ci sono anche i giorni feriali. Ogni giorno 
si vive, si mangia, si beve, si dorme e ogni giorno si prega, c... si dovrebbe



472 Atti dell’Arcivescovo

pregare. Ciascuno ha il suo cuore la sua fantasia e può dare parole alla 
sua preghiera; ma cuore e fantasia hanno bisogno di essere aiutati.

Perché non tornare all’Angelus? È il saluto del mattino, del mezzo­
giorno e della sera alla Madonna. Non c’è bisogno di fare poesia per avver­
tire la bellezza di un uomo, di una donna, che si fermano un istante per 
pensare alla loro Madre. Questa preghiera può essere recitata anche nella 
semplice forma di una "Ave Maria”, preghiera che ha dato il nome a questa 
pratica e al suono della campana che, un tempo, la ricordava al mattino 
e alla sera. Non ci vuole molto; ma può dare un "tono” alla giornata.

Poi, il Rosario, che è una vera e grande preghiera, di indole meditativa 
e contemplativa, oltre che orale, e che permette una memoria semplice 
ma efficace delle grandi tappe della storia della salvezza, la nostra vera 
storia. Può essere recitato tutto o anche solo in parte, magari un mistero 
per volta, magari con la lettura del brano evangelico corrispondente, 
magari con un breve pensiero di spiegazione tenuto dal papà o dalla 
mamma o dagli stessi bambini, che a volte hanno sensibilità religiosa 
semplice ma profonda. Il Rosario non è una preghiera sorpassata: non è il 
Rosario ad essere fuori moda, ma forse la voglia di pregare.

Le immagini di Maria

Noi siamo uomini, viviamo nel sensibile, abbiamo bisogno anche di 
vedere e di guardare. La nostra fede è anche religione delle immagini: 
Cristo è l’immagine perfetta di Dio (Col 1, 15) e noi siamo fatti a sua 
immagine.

La persona umana è l’immagine migliore di Dio, certamente. Ma anche 
il segno visibile delle figure dei Santi, di Maria, di Gesù non è inutile. 
Fa parte della dimensione umana del nostro culto.

Sarà importante verificare l’idea che della Madonna e del suo posto 
nella nostra vita danno certe sue immagini e statue. Ma che in chiesa ci 
sia una immagine della Madonna credo che nessuno lo discuta. Natural­
mente una sola e in sintonia con il buon gusto. La nostra è bellissima. 
Ma anche nelle famiglie sarebbe molto bello e opportuno che tornasse ad 
esserci una immagine della Madonna. Un tempo non mancava mai. Adesso 
in molte case io non l’ho vista più.

È progresso anche questo? A giudicare dal come si vive in certe case 
non lo direi. Certo non è l’immagine che fa la vita cristiana di una famiglia, 
ma una immagine può essere un richiamo e, in certi casi, suscitare un 
rimorso.

Pellegrinaggi e santuari

La nostra Italia è riempita dai santuari mariani. Anche il nostro 
Piemonte ne è ricco. La nostra città ha la "Consolata”. Bellissimo, ancora 
amato da moltissimi.

Il santuario, centro propulsore del culto mariano, deve diventare il



Atti dell’Arcivescovo 473

punto di rilancio non soltanto di una rinnovata devozione a Maria, ma 
di una fede in Cristo, il Figlio Redentore e Signore, più viva, convinta 
e motivata, portando ad ascoltare meglio e a meditare, come ha fatto Lei, 
la Parola di Dio, per metterla in pratica, e a favorire la comunione fraterna 
dei cristiani che nella devozione a Maria, loro madre comune, trovano un 
ulteriore motivo di amore vicendevole.

Anche il pellegrinaggio può trovare oggi una significazione nuova. La 
diffusione del turismo di massa e la facilità del viaggiare, il desiderio di 
evadere dalle città, possono portare alla riscoperta del santuario e del 
pellegrinaggio. ,

Non soltanto le comunità parrocchiali come tali, ma anche le singole 
famiglie o i gruppi potrebbero pensare a un santuario come mèta delle 
loro uscite festive. Certo, anche qui sarà importante motivare la scelta, 
conoscerne il significato e la storia, sottolinearne la dimensione cristiana 
di fede e di impegno, con un gesto di amore verso i poveri o portando 
con sé qualche persona anziana o inabile a muoversi da sola. Così il pelle­
grinaggio diventa esperienza di preghiera e di gioia comunitaria, dove sarà 
più facile sentirsi la famiglia dei figli di Dio.

♦ ♦ ♦

L’amore e la devozione a Maria, la preghiera a Lei in ogni possibile 
forma, non rappresentano momenti di evasione, bensì momenti di presa 
di coscienza per impegni cristiani più profondi sull’esempio e con Yaiuto 
di Maria.

A conclusione della prima parte della lettera pastorale "Destatevi, pre­
parate le lucerne”, così scrivevo:

« Alla fine non si può non pensare alla fede di Colei che è 
"beata perché ha creduto” (cfr. Le 1, 45) nelle "cose grandi” che 
l’Onnipotente ha compiuto in lei (cfr. Le 1, 49). Dio ha chiamato 
una giovane donna di Nazaret perché accogliesse nel suo grembo 
il Figlio dell’Altissimo e questa giovane donna si è lasciata amare 
fino in fondo dal suo Dio, lasciandosi consacrare dal Suo Spirito 
offrendoGli intatta la sua verginità.

E così in Lei, il verginale, il coniugale, il materno han fatto 
una cosa sola. Questa donna, Maria, è diventata il paradigma fem­
minile, l’icona perfetta della donna secondo il disegno originario 
di Dio » (n. 14).

Naturalmente questo non vale solo per le donne, ma per tutti: essa è 
l’immagine perfetta di ogni persona secondo il progetto di Dio.

Torniamo, dunque, a Lei. Torniamo anche a questo suo santuario, così 
caro ai nostri padri e alle nostre madri. Torniamoci per imparare da Lei 
ad essere più cristiani, più felici di essere ”di Cristo”.

Giovanni Saldarini
Arcivescovo di Torino





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Rinunce

BERTINETTI don Aldo, nato a Bosconero il 31-12-1942, ordinato il 26-6-1966, 
ha presentato rinuncia alla parrocchia S. Giovanni Maria Vianney in Torino, di 
cui aveva la cura in solido con altro sacerdote. La rinuncia è stata accettata con 
decorrenza dall’l maggio 1991.

PANSA don Vincenzo, nato a Villafranca Piemonte il 12-2-1917, ordinato 
l'1-7-1951, ha presentato rinuncia alla parrocchia S. Giovanni Battista in Mombello 
di Torino. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dallT maggio 1991.

Trasferimento di parroco

VARELLO don Marco, nato a Valperga il 4-2-1947, ordinato il 24-6-1973, 
è stato trasferito in data 1 maggio 1991 dalla parrocchia S. Giovanni Maria 
Vianney in Torino, di cui aveva la cura in solido — come moderatore — con 
altro sacerdote, alla parrocchia S. Bernardo Abate in 10024 MONCALIERI-Borgo 
Aie, v. Don Minzoni n. 20, tei. 64 10 43.

Nomine

GIODA don Stefano, nato a Poirino il 24-7-1926, ordinato il 25-6-1950, attuale 
parroco della parrocchia S. Giovanni Battista in Murello (CN), è stato nominato 
in data 23 aprile 1991 anche rettore del santuario Madonna degli Orti in Murello 
(CN), succedendo a don Baldassarre Pochettino, dimissionario.

BERTINETTI don Aldo, nato a Bosconcro il 31-12-1942, ordnato il 26-6-1966, 
è stato nominato in data 1 maggio 1991 amministratore parrocchiale della parroc­
chia S. Giovanni Maria Vianney in Torino, vacante per il trasferimento ad altra 
parrocchia e la rinuncia, rispettivamente, dei due sacerdoti a cui era stata affidata 
la cura in solido.

ROCCHIETTI don Giacomo, nato a Mathi il 26-1-1926, ordinato il 29-6-1949, 
è stato nominato in data 1 maggio 1991 amministratore parrocchiale della parroc­
chia S. Giovanni Battista in Mombello di Torino, vacante per la rinuncia del 
parroco.

475



476 Curia Metropolitana - Cancelleria

Casa del clero ”S. Pio X” in Torino
L’Arcivescovo di Torino, a norma di Regolamento, ha nominato membri del 

Consiglio di gestione della Casa — per il quinquennio 1991-aprile 1996 — i sacer­
doti BURZIO can. Secondo, BEILIS can. Bartolomeo e BERGOGLIO don Ago­
stino, in rappresentanza degli ospiti.



Atti del VII Consiglio Presbiterale

Verbale della XIV Sessione
Pianezza - 5-6 febbraio 1991

La Sessione ha inizio alle ore 16 di martedì 5 febbraio con la preghiera del­
l’Ora media e l’approvazione del verbale della Sessione precedente. Sono presenti 
57 Consiglieri, 7 i giustificati. Presiede l’Arcivescovo Mons. Giovanni Saldarmi. 
Modera don Giovanni Salietti. Tema della Sessione: LE VIE DELLA NUOVA 
EVANGELIZZAZIONE .

COMUNICAZIONI
L’Arcivescovo, dopo aver dato il benvenuto al nuovo Vescovo Ausiliare e 

Vicario Generale Mons. Pier Giorgio Micchiardi, fa all’assemblea le seguenti 
comunicazioni.

La Visita ad Limina dei Vescovi delle diocesi piemontesi, che si svolgerà dal 
13 al 16 febbraio, è segno visibile della comunione con Pietro. Tratterà in parti­
colare il tema della nuova evangelizzazione, con attenzione speciale alla pastorale 
giovanile, tenendo conto in modo specifico dei condizionamenti del pensiero non 
cattolico dominante in Piemonte.

L’incontro con i giornalisti, non correttamente interpretato dalla stampa, è stato 
reciprocamente schietto e positivo. Si spera di poterlo ripetere ogni anno.

La marcia della vita ha raccolto una buona partecipazione di persone ed è stato 
segno positivo di un modo diverso di interpretare la vita. Presenti tutti i gruppi 
e movimenti. Un po’ ridotta la partecipazione giovanile.

La recente sentenza della Corte Costituzionale sull’insegnamento della religione 
cattolica nella scuola afferma che la religione ha pari dignità delle altre discipline, 
ma crea elementi di preoccupazione. Accettando che l’alunno che non intende avva­
lersene possa uscire dalla scuola, la Corte Costituzionale fonda questo diritto sul 
fatto che tale scelta nasce da una convinzione di fede, sulla base della coscienza 
personale. Tale interpretazione capovolge l’impostazione del Concordato che prevede 
la scelta dell’ora di religione non per motivi di fede, ma perché la religione cattolica 
è patrimonio storico e culturale del popolo italiano. Ci si chiede se la sentenza in 
questione non tenda a rendere la scuola estranea ad una responsabilità educativa e 
se non manifesti una eccedenza legislativa della Corte, garante della Costituzione,

477



478 Atti del VII Consiglio Presbiterale

ma non organo legiferante in sostituzione del Parlamento. Si tratta allora, come 
Chiesa, di qualificare sempre di più gli insegnanti di religione e di educare giovani 
e famiglie a scegliere l’insegnamento della religione cattolica. Le comunità parroc­
chiali si interessino maggiormente della scuola, invitino i fedeli ad essere presenti 
responsabilmente e attivamente agli organi di partecipazione, sostengano e coinvol­
gano gli insegnanti di religione.

È stato insediato il Tribunale diocesano per le cause di Beatificazione di cinque 
Servi di Dio: don Giuseppe Quadrio, salesiano; fr. Luigi Bordino, del Cottolengo; 
sr. Maria degli Angeli Operti; Marchesa Giulia di Barolo; don E. Reffo, giuseppino.

È iniziata la Visita pastorale della zona 14 della città: colpiscono in particolare 
le sacche di povertà e la carenza di strutture di assistenza.

Il messaggio quaresimale del Vescovo, in una situazione di guerra, sottolinea il 
richiamo di Dio alla conversione. Radice ultima della guerra è il peccato: si richiede 
allora impegno grande a vivere la virtù e il sacramento della Penitenza, per intro­
durre nella storia elementi di vera pacificazione.

L’Enciclica "Redemptoris missio”, che richiama il diritto-dovere di annunciare 
Cristo a tutti, verrà in futuro presentata ai sacerdoti. È invece già fissato l’incontro 
del 19 febbraio per una riflessione sul documento pastorale della C.E.I. "Evange­
lizzazione e testimonianza della carità”.

Il 10 marzo è programmata la Giornata della Caritas. È importante renderla 
tradizionale, insieme con quelle della Famiglia, dei Religiosi, della Vita. Sono tutte 
da celebrare anche nelle comunità parrocchiali, come occasione di evangelizzazione 
su temi che il mondo contesta.

È tempo di pensare, infine, al futuro programma pastorale per la diocesi, in 
linea con il cammino della Chiesa italiana e in continuità con quanto si sta già 
facendo nella nostra Chiesa. Dopo l’attenzione dedicata alla vocazione dei presbiteri 
e delle consacrate, si potrebbe prendere in considerazione quella della famiglia, 
con particolare riferimento alle coppie che si preparano al matrimonio e ai giovani 
sposi.

Mons. Micchiardi ringrazia per la partecipazione alla sua consacrazione episco­
pale, presenta il documento C.E.I. sul matrimonio canonico, che sopprime tutti i 
precedenti, e offre la sua disponibilità per incontri zonali con i preti al fine di 
approfondire l’argomento.

PRESENTAZIONE DEL TEMA
Le vie della nuova evangelizzazione

Don Lepori, a nome della Commissione che presiede, presenta il tema da 
affrontare: LE VIE DELLA NUOVA EVANGELIZZAZIONE, che è la naturale 
prosecuzione di quello della Sessione precedente: L’identità della nuova evangeliz­
zazione. L’assemblea viene sollecitata ad esprimersi su molti interrogativi. Eccone 
alcuni. Come coinvolgere comunità parrocchiali e zone nel compito dell’evange­
lizzazione? Quali iniziative favorire per rendere liturgia e pastorale dei Sacramenti 
vera occasione di evangelizzazione? Quanto e come l’evangelizzazione può animare



Atti del VII Consiglio Presbiterale 479

e trasformare il tessuto dei rapporti interpersonali, sociali, economici, politici...? 
Come essere presenti ed evangelizzanti nel mondo della scuola, della cultura, delle 
altre religioni, delle sette fondamentaliste? Quali iniziative di prima evangelizza­
zione vanno favorite per coltivare la preghiera e lo spirito di fede, nonostante le 
difficoltà?

DISCUSSIONE

Seguono gli interventi dei Consiglieri.
Don Pollano, facendo riferimento ai documenti "Redemptoris missio” e "Evan­

gelizzazione e testimonianza della carità", sostiene che la questione della nuova 
evangelizzazione si pone come quella di "nuovi evangelizzatori”, ossia soggetti eccle­
siali nei quali la fede suscita entusiasmo e fervore. Si tratta, dunque, di rinnovare 
la responsabilità missionaria in noi. Essa è infusa in noi da Dio e la sua anima 
è l’amore, movente della missione. Non basta allora rinnovare i metodi pastorali 
o coordinare meglio le forze ecclesiali: occorre suscitare un nuovo ardore di santità 
in tutta la comunità cristiana. Si stabilisce così una regola paradossale: « Il futuro 
della missione dipende massimamente dalla contemplazione ». Per suscitare una 
nuova iniziativa evangelizzatrice è necessario prendere iniziative comunitarie che 
educhino organicamente all’incontro con Dio e al dono della esperienza di Dio. 
L’effetto di questa vivificazione è il desiderio di "sentire cum Ecclesia", di formarsi 
la coscienza secondo il suo Magistero e radicarsi nella ''istruzione ecclesiale”. La 
mediazione tra Vangelo e cultura a questo punto è già in atto come espressione 
di "nuova personalità” del cristiano, che può reinterpretare la sua posizione rispetto 
alla condizione del mondo alla luce dell’evangelico « amarsi, perdonarsi e servirsi 
a vicenda ». Proposte operative conseguenti? Scuole di spiritualità e preghiera; 
lettura e diffusione adeguate dei Documenti papali e della C.E.I.; scuole di discer­
nimento morale-ascetico.

Don Berruto fa presente che nel 1992, a Roma, vi sarà un Convegno per cate­
chisti degli adulti. Chiede che parrocchie e movimenti, insieme, cerchino i criteri 
orientativi della catechesi, che vengono prima dei metodi catechistici. L’evangeliz­
zazione richiede una collaborazione più aperta e disponibile tra comunità parroc­
chiali e gruppi e movimenti.

Mons. Peradotto chiede che tutta la nuova evangelizzazione si ispiri al docu­
mento C.E.I. "Evangelizzazione e testimonianza della carità”. In particolare si tenga 
conto di due punti specifici.

« La carità cristiana ha in se stessa una grande forza evangelizzatrice » (n. 24). 
È necessario creare questa mentalità in ogni cristiano, in particolare nei vari volon­
tariati e nelle Caritas parrocchiali, con incontri specifici, per evitare impegni solo 
"temporanei” o alla moda.

« È urgente una pastorale di "prima evangelizzazione” » (n. 31): si tratta di 
un campo in buona parte nuovo per le nostre comunità. Vale la pena di verificarci 
tutti formalmente su questo, prima che sulle catechesi specifiche e prima di proporre 
ruoli e ministeri per àmbiti e settori. Si sceglie Cristo per Cristo, oppure per una 
"istituzione” o "agenzia sociale”?



480 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Nascono di qui alcune necessità di "lavoro”: il coordinamento con il lavoro 
del Consiglio pastorale diocesano; un rapporto "nuovo” con preti, religiosi e laici 
”di frontiera”: conoscerli non giornalisticamente, aver con loro contatti formali 
ed informali, ascoltarli e costruire insieme, dare continuità ai loro interventi e 
non strumentalizzarli soltanto per qualche serata.

Don Reviglio afferma che l’evangelizzazione deve sempre comprendere un cam­
mino sacramentale, che coinvolge innanzi tutto l’esigenza di conversione e che va 
sostenuto — nella nostra situazione italiana — da una riscoperta del sacramento 
della Riconciliazione, oltre che dalla preghiera e dalla "lectio divina". Ben diversa 
è la situazione attuale, in cui l’evangelizzazione è seppellita dalla preoccupazione 
della ricezione dei Sacramenti (non percepiti come "sacramenta fidei" e "sacramenta 
Ecclesiae”). Pertanto dovremmo cominciare la nuova evangelizzazione con quegli 
adulti che — anche se solo con un barlume di fede — vengono a cercarci per 
i Sacramenti o per una sepoltura: hanno diritto di essere aiutati a superare la loro 
mentalità magica circa i Sacramenti. Si chiede pertanto una riflessione accurata, 
teologicamente e pastoralmente approfondita che coinvolga la diocesi intera a comin­
ciare dai presbìteri e che sfoci in esperienze e indicazioni da attuarsi sinergicamente; 
eventualmente alcune norme del Vescovo, vincolanti.

Don Vallaro ritiene che si debba evidenziare ciò che costituisce lo specifico 
della fede cristiana, i "misteri principali della fede”, i punti fermi che Gesù ha 
annunciato. Mai si dimentichi che questo messaggio è per tutti. Dio è Padre di 
tutti. Una fede che non possa essere condivisa da tutti, anche se di fatto non lo è, 
è soltanto opera degli uomini, fi metodo? Aiutare a vivere quello che si crede; 
la pratica dei Comandamenti; la liturgia come scuola di preghiera e momento di 
aggregazione che conforta e stimola; i Sacramenti come grazia che aiuta nei vari 
momenti della vita; la carità che, mentre dona, apre mente e cuore a ricevere; la 
penitenza come palestra che ci rende più forti nelle prove della fede.

Don Ambrogio presenta alcune possibili scelte da compiere.
1. La priorità data ai rapporti umani (il prete sia visto meno come "funzio­

nario” e più come "padre”; i suoi incontri con la gente non siano formali, ”da 
lontano”).

2. Il valore dell’ascolto (le persone del nostro tempo, non trovando credenti 
disposti ad ascoltarli, si rivolgono a chi li ascolta ”a pagamento”: psicologi, chi­
romanti, ...).

3. L’attenzione al pluralismo (una pastorale valida e uguale per tutti, incen­
trata prevalentemente su una prassi spesso affrettata del culto e dei Sacramenti, 
non risponde più alle istanze religiose e alle domande di religiosità della società 
di oggi).

4. L’importante è seminare.

Don Savarino ricorda che un àmbito importante e assai sguarnito da tener pre­
sente nella evangelizzazione è la scuola. Non è possibile una presenza quantita­
tivamente significativa di sacerdoti nelle scuole di Stato, ma è doveroso suscitare 
e tenere desta la passione evangelizzatrice dei laici cattolici che vi insegnano, non 
solo religione, ma tutte le discipline. E questo potrà avvenire se avranno:



Atti del VII Consiglio Presbiterale 481

a) la competenza professionale;
b) la lucidità di far emergere le domande di fondo sull’uomo e sulla vita che 

nell’insegnamento emergono prima o poi in tutte le materie;
c) il coraggio di proporre la risposta cristiana e le ragioni che la sorreggono.
Da parte nostra si dovrà sostenerli in questa autentica missione:
a) evitando di suggerire prediche o moralismi controproducenti che sembrino 

preconfezionare risposte di comodo. L’autonomia delle scienze e di coloro che 
vi operano, riconosciuta da S. Tommaso e dalla "Gaudium et spes” (n. 59), va 
rispettata e, sui tempi lunghi, risulta produttiva;

b) ricordando loro che la doppia verità (una cosa è la fede, un’altra la profes­
sione) è un doppio errore; che prima della fede in genere sono richiesti i "pream­
bula fidei"-, che questi, pur non decisivi come la grazia e il libero arbitrio, possono 
essere preclusivi dei "preambula infidelitatis", assai diffusi nella cultura e nel 
sentire odierno. In tal modo i laici cattolici operanti nella scuola partecipano nel 
modo loro proprio alla missione della Chiesa ed esercitano il loro sacerdozio 
comune (Lumen gentium, 31 e 35).

Il can. Collo si chiede come sia possibile evangelizzare categorie specifiche 
(insegnanti, medici, farmacisti, imprenditori, ecc.), perché diventino evangelizzatori: 
occorre destare la coscienza della loro missione all’interno della missione della 
Chiesa. Afferma che lo Spirito Santo induce ogni uomo a porsi il problema religioso 
(Gaudium et spes, 41). A partire dalla convinzione che lo Spirito Santo precede, 
accompagna e porta a compimento l’evangelizzazione, l’evangelizzatore deve essere 
attento a ciò che lo Spirito ha già operato nei cuori: le inquietudini, i problemi, 
le aspirazioni, i progetti. Valorizzando l’opera dello Spirito l’evangelizzatore vi col­
labora con la sua azione, ma sempre in dipendenza dallo Spirito e facendo riferi­
mento a Lui.

Don Luparia, dopo aver richiamato l’invito del Papa a « rendere presente il 
Vangelo dove ferve la vita della città », ricorda alcune difficoltà e problemi legati 
all’esperienza quotidiana: indifferentismo, discutibile classifica di valori, assenza 
di attenzione ai problemi degli altri, clima familiare refrattario alla riflessione e alla 
preghiera, superficialità, banalità, tendenza a primeggiare... Propone alcuni tentativi 
di soluzione: fare scelte pastorali essenziali, creare rapporti umani più vivi, mettersi 
al servizio dell’uomo, lottare per il diritto alla vita, aiutare la famiglia a riscoprire 
il suo ruolo insostituibile, valorizzare la catechesi occasionale, dare importanza 
alle iniziative di accoglienza, ripartire dagli "ultimi” prestando attenzione alle 
povertà più disattese, coinvolgere in modo più attivo e responsabile la gente nelle 
celebrazioni...

Il can. Carrù afferma che, se la Chiesa in Italia ha come scelta prioritaria 
l’evangelizzazione, ogni parrocchia dovrà mettere in atto un itinerario pastorale 
che le dia un volto storico, configurandone gli obiettivi a breve e medio termine, 
i protagonisti, gli strumenti e i sussidi. In questa prospettiva torna di attualità il 
documento "La Chiesa italiana e le prospettive del Paese" (1981). I passaggi di 
questo itinerario?

1. Esser convinti che la risorsa fondamentale è il dono dello Spirito Santo.



482 Atti del VII Consiglio Presbiterale

2. Fare dell’Eucaristia il primissimo compito, l’avvenimento decisivo delle storie 
individuali e della storia comune, con la convinzione che essa è il luogo creatore 
dell’esistenza della Chiesa.

3. Sia la fede, più che la conoscenza/simpatia, a costituire la forza convoca- 
trice e il "luogo” di riunione.

4. Si educhino i laici ad assumersi l’incredulità o l’ignoranza dei più. Possano 
scoprire che i Sacramenti sono come delle missioni fondamentali della comunità, 
espressione di fede e sostegno della carità fraterna, dell’accoglienza e della preghiera.

5. Occorre che la Parola di Dio diventi la lingua materna dei credenti.
6. Gli adulti siano testimoni e contagio della fede per i giovani, trasmettitori 

dell’esperienza della fede, presi da Cristo e quindi disposti a sostenere un mondo 
che è in ricerca.

7. Il Catechismo per i Sacramenti dell’iniziazione cristiana, legame vistoso ed 
esteso tra la gente e la Chiesa, sia animato da veri educatori che sappiano armo­
nizzare l’istruzione con tutti gli aspetti della vita.

Proposte operative? Una maggiore rivitalizzazione delle zone pastorali nel por­
tare avanti i progetti e le idee-cardine del Vescovo e programmati dal centro diocesi 
e relativi Vicari ed Uffici.

* * *

La seduta viene sospesa alle 19,15 per la preghiera dei Vespri e per la cena. 
Alle 20,45 una trentina di Consiglieri si incontra con l’Arcivescovo in fraterna 
conversazione.

* * *

Si riprendono i lavori il mattino di mercoledì 6 febbraio con la preghiera del­
l’Ora media. Presenti 47, assenti giustificati 11. Continua la riflessione del giorno 
precedente con i seguenti interventi.

Don Enzo Casetta (l’intervento è presentato dal fratello don Renato) invita a 
non dimenticare che evangelizzazione significa prima di tutto partecipazione alla 
missione di Cristo proclamatore del Vangelo di libertà, e ciò è possibile solo se noi 
siamo liberi, pacificati e salvati dalla presenza di Gesù. I fattori che ostacolano l’evan­
gelizzazione sono la povertà di speranza, la povertà di comunicazione, la povertà di 
fede. Nascono da queste riflessioni alcune mete prioritarie di evangelizzazione:

1. Un cambiamento di mentalità, coordinato e animato dagli Uffici di Curia.
2. Gli adulti, primo soggetto di evangelizzazione (occorre che le nostre par­

rocchie divengano comunità di adulti nella fede, che prendono sul serio Cristo e 
il suo Vangelo e, insieme, il mondo e la storia per rispondere in maniera adeguata 
alle sfide del nostro tempo).

3. L’Eucaristia e l’evangelizzazione (centro e specchio della comunità, la Messa 
domenicale diventa irraggiamento di attività e manifestazioni che la qualificano: 
occorre pertanto rivedere le nostre liturgie, perché esprimano di più i problemi, 
le speranze, le attese, le fatiche dell’uomo d’oggi).

Don Renato Casetta, dopo aver manifestato l’impressione personale che da 
molto tempo si dibattano gli stessi problemi senza che i progetti pastorali riescano



Atti del VII Consiglio Presbiterale 483

a decollare e a concretizzarsi, pensa che l’eccessivo numero dei documenti eccle­
siali vada a scapito della loro assimilazione e si chiede dove davvero risieda la 
"novità” della evangelizzazione: nel Vangelo o nel contesto storico attuale? Alla 
luce di questa riflessione, indica due orientamenti pastorali:

1. Educare singoli e comunità all’ascolto e alla familiarità con la Parola di Dio, 
e a prender coscienza di essere Chiesa chiamata e mandata ad annunciare con la vita 
la Parola di Gesù (questo, prima di ogni altra cesa, sta alla base della diaconia 
ecclesiale e sociale).

2. Operare pastoralmente meno ”in difesa” (quasi a preservare il poco o molto 
che abbiamo o siamo, e a guardarci dai nemici), e più con lo spirito di Cristo, 
”sulla strada degli uomini”, dell’uomo d’oggi quale ci vien dato di conoscere anche 
dal contributo di altre scienze.

Don Birolo afferma che, se il problema primo sono i nuovi evangelizzatori, se 
lo spazio primo è "fuori le mura”, è necessario che la Chiesa torinese riprenda 
con impegno in esame la "pastorale d’ambiente”, privilegiando i luoghi della cultura 
e del lavoro, di fatto, nella nostra città, le vere fucine della mentalità e del pensiero 
non cristiano. Tutto ciò non viene detto in opposizione alla "pastorale della par­
rocchia”, né in contrasto con la tesi più volte espressa dall’Arcivescovo che per 
evangelizzare i lontani bisogna avere i vicini e formarli bene, che il principale agente 
evangelizzante è una autentica comunità cristiana. Si tratta di complementarietà, non 
di scelta alternativa. La ripresa di una pastorale d’ambiente può significare:

1. La preparazione e la destinazione di sacerdoti alla pastorale d’ambiente.
2. La scelta per il diaconato permanente di persone professionalmente signi­

ficative operanti con "parresia" evangelica negli ambienti della cultura, dell’infor­
mazione, del lavoro, del mondo sanitario e scolastico, ecc., e non solo di uomini 
di parrocchia.

3. La scelta e l’orientamento di operatori pastorali alla pastorale d’ambiente.
4. La riscoperta e l’accoglienza, la valorizzazione di associazioni, movimenti 

e gruppi laicali, centri di formazione teologica aventi per scopo la testimonianza 
in campo professionale, la costruzione di spezzoni di Chiesa "altrove”, all’interno 
di realtà sociali, economiche, culturali emarginate o poco attraversate dalla Chiesa 
(non quelli devozionisti): gruppi di sostegno che aiutino quella preparazione, 
maturazione, perseveranza nella testimonianza, che la solitudine può congelare o 
annientare. Le parrocchie, normalmente, non possono offrire questa preparazione 
specifica. Siano però contente se qualcuno "parte” per la missione e incoraggino 
i professionisti a partecipare alle iniziative specifiche per loro, educhino ad esser 
presenti e ad essere attenti e a condividere.

Don Rossino pensa che "nuova evangelizzazione” significhi guardare a nuovi 
evangelizzatori, a nuovi modi di evangelizzare, a nuove situazioni da evangelizzare, 
forse anche a nuovi contenuti, ma senza pensare che sia tutto da rifare. Si parli 
allora di evangelizzazione rinnovata per dare il prezioso e costruttivo senso della 
crescita nella continuità. Ciò richiede non solo che non si prescinda o che si sia 
in contrasto con i bisogni che la nostra gente esprime, ma che si parta proprio 
da essi. Si eviterà così il rischio che la gente non chieda più nulla alla Chiesa e 
che quest’ultima diventi luogo dove la gente sperimenta solo il rifiuto oppure



484 Atti del VII Consiglio Presbiterale

distributorio di servizi di pura formalità. Ci si rinnovi allora nella proposta di 
itinerari formativi rigorosi, seri, dignitosi, convincenti e anche omogenei per chi 
viene a chiedere il Battesimo, la prima Comunione, la Cresima, il Matrimonio, la 
visita ai malati, un rosario per i defunti, un funerale, una pratica di ufficio... 
L’ "andare verso” abbia come soggetto privilegiato la famiglia in tutti i suoi pro­
blemi e situazioni. Si rinnovino gli evangelizzatori nell’istruzione sui dati della fede 
cristiana, nell’adesione ai dati della fede, nella coerenza di vita con i dati della 
fede. Quanto ai contenuti, ci si concentri sul tradere Christum e sulla elementariz- 
zazione del messaggio.

Don Cavallo ritiene che si debba porre l’accento sulla "pedagogia” della litur­
gia, rinnovata dal Concilio, ma oggi forse un po’ appiattita. Primo da evangeliz­
zare è quel 10-12% di parrocchiani che vanno in chiesa alla domenica e che può 
trovare nella Messa domenicale un alimento chiaro e forte. Per evitare un certo 
trionfalismo pre-conciliare siamo caduti in celebrazioni povere, corte, piatte, che 
non dicono più niente (o troppo poco) alla gente. La liturgia ricuperi dignità, forse 
anche con l’aiuto di sottolineature e richiami dell’Ufficio liturgico.

Don Lanzetti propone alle zone tre passi preliminari alla evangelizzazione:
1. Eliminare la contro testimonianza di un annuncio del Vangelo agli adulti 

sporadico, molto fragile, affidato sovente alle occasioni, poco programmato, poco 
omogeneo da parte delle parrocchie della zona.

2. Ripensare a livello zonale l’annuncio del Vangelo agli adulti tentandolo porta 
per porta, negli ambienti, e superando lo scandalo delle divisioni e della concor­
renza tra le comunità parrocchiali (l’ecumenismo è fondamentale per la nuova 
evangelizzazione).

3. Preparare annunciatori coerenti, disposti alla missione e non solo a fare 
qualche servizio in parrocchia, reperendo anche forze nuove e non dando sempre 
agli stessi altri incarichi in più (utili a questo scopo dei Corsi zonali di operatori 
pastorali con questo taglio, favoriti da un’autentica esperienza di piccole comunità 
di famiglie o di singoli che sperimentino che cosa vuol dire "essere Chiesa” prima 
di partire per la "missione”). Il Vescovo nella Visita pastorale alla zona 14 ha 
affermato che l’evangelizzazione « non è tanto un qualcosa da fare, quanto un rac­
contare, comunicare ». Importante è avere la coscienza serena di tentare questo 
"racconto” a tutti, al di là dei risultati apparenti.

Don Operti offre alcune indicazioni generali come caratteristiche di fondo di 
un impegno di evangelizzazione della Chiesa.

1. L’ascolto degli uomini e dello Spirito di Dio che agisce in loro e ci precede.
2. La "compagnia”, ossia una Chiesa che guarda con simpatia agli uomini e 

ai loro problemi. Non abbiamo molte soluzioni da dare, ma abbiamo il compito 
di stare con loro e, attraverso questo atteggiamento, superare tanti pregiudizi e 
luoghi comuni.

3. L’educazione. Un’evangelizzazione efficace passa attraverso l’impegno dei 
laici credenti nei vari ambienti dove sono impegnati. Abbiamo il dovere della for­
mazione di nuclei di credenti attivi e protagonisti nei loro ambienti, della forma­
zione di formatori ”in ambiente”.



Atti del VII Consiglio Presbiterale 485

4. Un "primo annuncio” essenziale e stringato del messaggio di fede agli uomini 
nei vari ambienti di vita. Uno sforzo per elaborare un primo annuncio essenziale 
del messaggio evangelico che raggiunga le persone nelle situazioni che si trovano 
a vivere. Dal primo annuncio si potrà passare alla costituzione di gruppi di 
evangelizzazione.

5. Promozione umana. Esiste uno stretto legame tra annuncio di fede e impegno 
di promozione di tutto l’uomo. Si esige una particolare attenzione ad alcuni sog­
getti "deboli” che hanno diritto non solo al nostro impegno di carità, ma anche 
all’annuncio di fede. E tutto questo in continuità con il passato (ad es. con la 
"Camminare insieme” e con la presenza di preti nei vari ambienti — vedi i preti 
operai — accanto a quelli che lavorano nelle parrocchie) .

Don Ticchiati ricorda che Gesù ha iniziato la sua attività apostolica muovendo 
dall’approccio ai malati. In molte pagine il Vangelo mette in luce il rapporto tra 
il compito di evangelizzare e il potere di guarire i malati. Da sempre la pastorale 
sanitaria è parte integrante della missione della Chiesa. Tutta la comunità cristiana 
è soggetto primario della pastorale sanitaria. Anche il malato è soggetto attivo 
e responsabile nell’opera di evangelizzazione. La pastorale sanitaria non riguarda 
solo i sacerdoti impegnati negli Ospedali. La pastorale sanitaria è rivolta anche 
ai sani per ispirare una cultura più sensibile alla sofferenza, ai valori della vita e 
della salute. In questa prospettiva è necessario, nella pastorale sanitaria: dare 
priorità all’annuncio; annunciare la vocazione particolare inerente lo stato di ma­
lattia; aiutare a cogliere il senso e il mistero profondo del dolore; sviluppare una 
vera cultura della vita; far seguire all’annuncio la condivisione dell’esperienza della 
preghiera e il desiderio di ricevere la grazia dei Sacramenti. L’annuncio deve essere 
trasmesso in forma umana, il più possibile personalizzato, in un dialogo aperto e 
fiducioso, sincero, trasparente, positivo. Umanizzare i rapporti personali significa 
indirettamente umanizzare le strutture.

Obiettivi generali della pastorale sanitaria? Illuminare i problemi del mondo 
della salute (specie quelli sottesi alla ricerca scientifica); svolgere opera di educa­
zione sanitaria e morale (scuole di etica, centri di ricerca, comitati etici, ...); favorire 
la formazione degli operatori sanitari; sensibilizzare le istituzioni e gli organismi 
pastorali sul territorio alle problematiche della salute. Non si dimentichi infine 
che in Ospedale possono esserci innumerevoli occasioni di incontro con molte cate­
gorie di persone (malati, loro familiari, infermieri, medici, studenti, operai, impie­
gati, dirigenti, amministratori, ...).

Padre Delmondo offre alcune indicazioni per favorire un progressivo cammino 
di nuova evangelizzazione nelle zone: incrementare e vitalizzare l’incontro tra 
sacerdoti, tra religiosi e sacerdoti, perché si crei una vera amicizia, nella preghiera 
comune e nella convivialità; superare l’occasionalità e la frammentarietà degli incon­
tri tra i laici; favorire la pluralità, ma nel rispetto del bene e del comportamento 
comune, onde evitare la confusione tra i fedeli (ad es. nella preparazione ai vari 
Sacramenti). Suggerisce alcuni valori da proporre nella nuova evangelizzazione: 
minorità (servizio agli ultimi); fraternità (sentirsi ed essere fratelli di tutti e di 
tutte le creature è avvio ad un impegno di comunione e condivisione, e quindi 
ad una prima evangelizzazione). Accenna a due modi di accostamento per la prima



486 Atti del VII Consiglio Presbiterale

evangelizzazione: l’accoglienza (occasionale, nella liturgia, ...); le missioni popolari 
ed itineranti (purché non siano realizzate in realtà troppo grandi e dispersive e 
l’opera del missionario sia continuata da laici formati che continuino con una 
certa regolarità gli incontri nelle case, in parrocchia, ...).

Don Soldi, dopo essersi chiesto che cosa possa significare l’espressione della 
Redemptoris missio-. « La missione di Cristo è ancora ben lontana dal suo compi­
mento, è ancora agli inizi », spiega che cosa possano fare i Movimenti per la nuova 
evangelizzazione. CL, ad esempio, propone il ricupero dell’essenza del cristiane­
simo, della sua novità irriducibile alla mentalità del mondo. La Chiesa nasce nella 
persona, attraverso il Battesimo, e vive nella persona con la testimonianza. Oggi 
non si può dare nulla per scontato: non si possono dare per conosciute le verità 
della fede. Per questo CL propone una catechesi aperta a tutti sull’origine del 
cristianesimo. Il chiacchierare a tu per tu, con cuore lieto, è il metodo più efficace 
di evangelizzazione. « La fede si rafforza donandola » (Redemptoris missio}. Fonda­
mentale è la presenza di comunità vive nell’ambiente, che si espongano anche 
pubblicamente. Il rapporto parrocchia/movimenti, coessenziali alla vita della Chiesa, 
sia oggetto di una seduta del Consiglio e di una riflessione a livello teologico- 
pastorale.

Don Ferrero propone le seguenti riflessioni:
1. Ci si rifaccia, nella nuova evangelizzazione, alla sorgente: Gesù. Egli evan­

gelizza con la parola e con la vita e, preparati gli Apostoli, li invia in missione, 
ricchi di Spirito Santo. Le nostre comunità, le zone pastorali diventino centro di 
animazione più che strutture o, addirittura, soprastrutture.

2. Nelle comunità il prete conosca i singoli e le persone si conoscano tra loro: 
sovente i "lontani” attendono solo una mano amica. Utili, dunque, le visite 
quotidiane alle famiglie, le catechesi occasionali, la catechesi sistematica che porti 
ad un impegno vitale, liturgie e Sacramenti "segno di contraddizione”.

3. La nuova evangelizzazione è legata alla Parola, più che ai grafici o ai pro­
grammi manageriali: ispirata dunque ai "criteri” dell’incarnazione, della passione 
e morte, della Risurrezione e della Pentecoste.

4. Quanto più si scopre il Presbiterio come luogo teologicamente naturale e 
generativo del prete, tanto più si passa dalla fede individualista alla fede condivisa.

A don Ferrari non pare proporzionata la risposta pastorale (catechesi, predi­
cazione, cura) odierna della Comunità alle esigenze di evangelizzazione nelle situa­
zioni di malattia, almeno in proporzione al ”segno di salvezza” che è la cura 
di Gesù ai malati e alla storia millenaria della Chiesa, quasi unica risposta all’uomo 
sofferente. Ultimamente anche il Magistero si inserisce nell’evangelizzazione della 
sofferenza umana con questi interventi: Nuovo Rituale Romano: Sacramento della 
Unzione e cura pastorale dei malati; Evangelizzazione e sacramenti della Penitenza 
e dell’Unzione dei malati; Christifideles laici (nn. 53 e 54); Pastorale della salute 
nella Chiesa italiana (1989); Evangelizzazione e cultura della vita umana.

Don Giovanni Coccolo offre i seguenti suggerimenti:
1. Evangelizzare dove l’uomo è, facendo leva sul fatto che per lo più c’è 

ancora una domanda del "religioso”, anche se vago ed embrionale. La pastorale non



Atti del VII Consiglio Presbiterale 487

sia tanto quella del "venite”, quanto quella dell’ "andate”. Si incoraggino pertanto 
le iniziative dei Centri di ascolto nelle famiglie; momenti di evangelizzazione e 
di formazione nelle borgate... attraverso anche il ministero dei laici formati.

2. Prima forma dell’evangelizzazione è la testimonianza della carità: « Da questo 
vi riconosceranno... » (cfr. Redemptoris missio, nn. 42 e 89; Evangelizzazione e 
testimonianza della carità, n. 9): non lasciamoci sfuggire questa occasione di evan­
gelizzare, tentando di costruire il primo piano della casa distruggendo il pian 
terreno o le fondamenta; evangelizziamo attraverso rapporti umani autentici di ami­
cizia, di fiducia, di dialogo.

Don Sibona presenta due esperienze pastorali: le Comunità di base di don 
Fallico e la Nuova immagine della parrocchia volgarizzata da don Nicola De Martini 
(cfr. "Parrocchia comunità di amici”, ed. L.D.C.). Possono essere ambedue validi 
suggerimenti per una nuova evangelizzazione validamente programmata e fonte di 
serenità nel cammino pastorale.

Don Domenico Cravero, rifacendosi al n. 16 della "Evangelii nuntiandi”, sot­
tolinea il valore della testimonianza personale come elemento di annuncio nella 
vita del prete. Lo stile semplice e povero, la capacità di cuore, la cordialità, frutto 
del celibato, danno la possibilità di rapporti autentici con la gente. Eventuali crisi 
affettive del presbitero possono essere aiutate dall’amicizia sacerdotale. Poiché le 
difficoltà a gestire il benessere hanno provocato crisi nell’evangelizzazione, occorre 
richiamare le virtù dell’onestà, della misericordia, della povertà. È importante evan­
gelizzare l’esperienza della morte, rompendo il silenzio/disagio dell’uomo d’oggi ed 
annunciando Cristo risorto e la vita eterna (il disprezzo odierno nei confronti della 
vita è provocato dalla paura della morte). È utile riscoprire, alla luce del Vangelo, 
la dimensione collettiva della vita e la dottrina sociale della Chiesa che la educa.

Don Giuseppe Cravero ritiene che occorra una maggiore comunicazione, in 
merito agli argomenti trattati, tra il Consiglio presbiterale e i sacerdoti, perché, ad 
esempio, la Nuova evangelizzazione non venga intesa come l’elaborazione di un 
nuovo basto da imporre ad un asino vecchio e stanco. Ritiene inoltre che l’evan­
gelizzazione sia un’educazione all’Eucaristia, perché il mistero di Cristo che annun­
ciamo, "oggi” è il mistero eucaristico. Gesù è realmente presente, "incontrabile” 
(anche in qualche modo sensibilmente, "cordialmente”), ”qui”, ”oggi”, nell’Euca­
ristia, Parola di Dio viva (e non solo scritta). Quindi: Eucaristia sintesi di tutta 
la fede cristiana ed etica eucaristica sintesi dell’etica cristiana.

Al termine degli interventi ci si chiede quale uso fare dell’abbondante materiale 
raccolto. L’Arcivescovo ricorda che compito del Consiglio è quello di offrire un 
parere assembleare e chiede alla Commissione che ha lavorato sull’argomento affron­
tato in assemblea di formulare delle mozioni che dovranno essere votate dal 
Consiglio. Invita la Commissione a tener conto dell’Enciclica "Redemptoris missio”, 
riflessione autorevole e ottimo strumento di lavoro, ricco di indicazioni concrete 
di linee pastorali.

Sollecitato da don Candellone sulla opportunità di rivedere l’impostazione e la 
composizione del Consiglio presbiterale, l’Arcivescovo ritiene che si debbano rispet­
tare le scadenze normali.



488 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Si procede poi alla elezione della Commissione che dovrà preparare la pros­
sima Sessione dedicata al futuro programma pastorale diocesano. Vengono votati: 
can. Anfossi, don Amore, don Lanzetti, padre Redaelli, don Berruto, don Bernardi, 
don Operti.

La Sessione si conclude alle ore 12,30 con la preghiera dell’Angelus.

IL PRESIDENTE
Giovanni Saldarini

Arcivescovo

IL SEGRETARIO
don Giovanni Salietti



Atti del VII Consiglio Presbiterale 489

Verbale della XV Sessione
Pianezza - 10 aprile 1991

La Sessione ha inizio alle ore 9,15 di mercoledì 10 aprile con la preghiera 
dell’Ora media e l’approvazione (all’unanimità) del verbale della seduta precedente. 
Sono presenti 55 consiglieri e 6 sono gli assenti giustificati. Presiede l’Arcivescovo 
mons. Giovanni Saldarmi. Modera don Giovanni Salietti.

COMUNICAZIONI DELL’ARCIVESCOVO

Si valorizzi il discorso del Papa ai Vescovi piemontesi in occasione della loro 
Visita ad Limina: le indicazioni precise di Giovanni Paolo II sono una vera e 
propria carta orientativa per la pastorale giovanile diocesana e parrocchiale.

La Settimana Sociale dei Cattolici Italiani, validissima sia dal punto di vista 
dei contenuti che da quello della partecipazione, può trovare sbocchi operativi 
nella nostra Chiesa anche grazie ad un documento conclusivo che proporrà suggeri­
menti concreti per il cammino della Chiesa italiana in questo campo.

È necessario conoscere e valorizzare i documenti pontifici già proposti o annun­
ciati per l’anno in corso. La "Redemptoris missio" rischia di esser presto dimenti­
cata e la stessa fine potrebbero fare le prossime Encicliche sul centenario della 
"Rerum novarum" e sulla morale cristiana.

La Visita pastorale nelle zone di Torino-Pozzo Strada e di Bra-Savigliano hanno 
rivelato disponibilità all’ascolto e senso di attesa nella gente e passione apostolica, 
generosa ed intelligente, nei preti.

COMUNICAZIONE DEL VESCOVO AUSILIARE

Giovedì 30 maggio, in Cattedrale, alle 18,30, vi sarà la Concelebrazione euca­
ristica, seguita dalla Processione e dall’Adorazione. Sono sospese in quella sera 
tutte le celebrazioni nelle parrocchie e chiese non parrocchiali. Le parrocchie che 
intendono fare la Processione del SS.mo Sacramento possono organizzarla domenica 
2 giugno.

MOZIONI SULLE VIE DELLA NUOVA EVANGELIZZAZIONE 
NELLA DIOCESI DI TORINO

La Segreteria presenta sette mozioni orientative per il cammino diocesano della 
Nuova Evangelizzazione, ricavate dal documento preparato dalla apposita Commis­
sione presieduta da don Lepori. Ciascuna di esse consta di una enunciazione di 
principio e di alcuni suggerimenti operativi.



490 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Enunciazioni di principio

Ecco le 7 enunciazioni di principio, rivedute in base agli interventi dell’Arci­
vescovo e dei Consiglieri Baravalle, Lepori, Redaelli, Savarino, Berruto, Peradotto, 
Reviglio, Ripa, Candellone e approvate dal Consiglio.

1. La forte tentazione di secolarizzare la Salvezza, la presenza di nuove men­
talità religiose, il largo diffondersi delle Sette, le sempre nuove ondate immigratorie 
anche di provenienza internazionale, la scristianizzazione della cultura e la fragilità 
dei messaggi e delle ideologie moderne esigono anche nella Chiesa torinese l’impegno 
di una Nuova Evangelizzazione, da riscoprire e riproporre come prezioso dono di 
Dio per l’umanità e da fondare su solide e motivate basi.

Approvata all'ìunanimità.

2. L’Eucaristia è fons et culmen dell’esistenza della Chiesa e della sua missione 
e perciò evento normativo di ogni storia individuale e comunitaria. Celebrandola 
con fede e nella volontà di esservi coerenti, le comunità diventino centri di perma­
nente animazione dove si impara a credere e sentire cum Ecclesia, a mediare Vangelo 
e cultura, Sacramenti e modalità di collocarsi ed agire nella Chiesa per la salvezza 
del mondo.

Approvata all’unanimità.

3. La carità, prima ed indispensabile forma ed esperienza evangelizzatrice, deve 
precedere ed accompagnare tutte le iniziative di catechesi specifiche.

Approvata nella sostanza: viene chiesta una riformulazione più completa e 
chiara.

4. Indispensabile, in un progetto pastorale di Nuova Evangelizzazione, è la 
formazione spirituale e culturale dei laici adulti nuovi evangelizzatori.

Approvata con 44 sì, 1 astenuto.

5- Una Evangelizzazione rinnovata richiede collaborazione aperta e disponi­
bile tra comunità parrocchiali, istituti di vita consacrata, associazioni, movimenti 
e gruppi. Esige anche una rivitalizzazione delle zone vicariali come tramite fra il 
centro diocesi e le molteplici realtà della periferia.

Approvata all’unanimità.

6. La necessaria sottolineatura dell’importanza di una pastorale parrocchiale 
e zonale non faccia dimenticare quella rivolta agli ambienti e alle categorie di persone 
che vivono nel mondo della cultura, del lavoro, della scuola, della salute, dell’emar­
ginazione.

Approvata all’unanimità.

7. La Nuova Evangelizzazione esige persone ed esperienze di frontiera in 
settori anche complessi ed ardui.

Approvata all’unanimità.



Atti del VII Consiglio Presbiterale 491

Proposte operative

1. È perciò urgente che le comunità parrocchiali e le zone vicariali, le asso­
ciazioni e i gruppi — senza dimenticare il cammino diocesano precedente e quello 
che già si sta attuando — si ispirino sistematicamente in particolare ai seguenti 
documenti ecclesiali: Evangelii nuntiandi di Paolo VI, Redemptoris missio di Gio­
vanni Paolo II, Evangelizzazione e testimonianza della carità della C.E.I.

Si propone che tali documenti vengano diffusi e studiati in modo adeguato e 
che di essi si offra una sintesi teologico-pastorale, come fondamento di una menta­
lità e di un lavoro comune. Uno speciale contributo — secondo un preciso pro­
gramma — venga dato dalla Facoltà Teoolgica e dalle Istituzioni similari.

Gli Uffici pastorali diocesani verifichino in apposite giornate di studio la loro 
attività per renderla capace di rispondere alle attuali mentalità e situazioni torinesi.

Si coltivi inoltre nel Seminario teologico e in tutta l’esperienza sacerdotale una 
particolare attitudine pastorale alla Nuova Evangelizzazione. Per il clero saranno 
opportune giornate specifiche di approfondimento su questo tema a livello dioce­
sano e zonale.

2. Zone, parrocchie, movimenti e gruppi, sostenuti dagli Uffici diocesani com­
petenti con riflessioni ed itinerari specifici, vivano la liturgia e la preparazione, 
ammissione, celebrazione dei Sacramenti in modo meno appiattito e formalistico, 
perché possano diventare davvero sorgente e sostegno di autentici cammini forma­
tivi convincenti, omogenei, capaci di condividere le fatiche e le attese dell’uomo 
d’oggi.

3. Si favorisca perciò nel clero e nei laici un atteggiamento evangelico che li 
aiuti a collaborare fraternamente e corresponsabilmente come unica comunità 
cristiana; ad avvicinare e ad accogliere, con amore e rispetto, tutte le persone, 
soprattutto i "deboli” e gli "ultimi”; a rispondere, nel dialogo paziente, ai bisogni 
religiosi della gente; a scoprire e vivere, attraverso il contagio della testimonianza, 
la profonda armonia che esiste tra i momenti formativi e catechistici e la vita, sia 
nei rapporti interpersonali, sociali, culturali, politici; sia nella realizzazione di 
iniziative, conseguenza concreta di tale convinzione.

4. Poiché il futuro della missione dipende massimamente dalla contempla­
zione, si dia spazio a scuole di spiritualità, di preghiera, di discernimento ascetico. 
Si favoriscano inoltre autentiche esperienze di piccole comunità di singoli o di fami­
glie che creino annunciatori coerenti, disposti alla missione e non solo per qualche 
servizio in parrocchia. Si formino anche nuclei di credenti attivi e protagonisti nei 
loro ambienti di vita, in particolare professionali. Tutte queste iniziative abbiano 
momenti di riferimento ed occasioni di confronto e coordinamento negli Uffici 
pastorali diocesani, nelle zone vicariali, in opportuni Convegni e giornate di studio.

5. Venga promosso un effettivo coordinamento diocesano per raccogliere cri­
teri, itinerari e strumenti in vista di una pastorale di "prima evangelizzazione” 
concentrata su un annuncio di Cristo esplicito, comprensibile e vicino a tutti gli 
uomini, nessuno escluso, frutto di tale collaborazione.

La Nuova Evangelizzazione abbia le sue specifiche occasioni in missioni po­
polari, centri di ascolto, predicazioni specializzate, ecc. Non restino iniziative



492 Atti del VII Consiglio Presbiterale

eccezionali ed isolate: per esse venga sempre programmata una continuità pastorale 
che coinvolga l’intera comunità.

6. Gli Uffici e gli Organismi di partecipazione diocesani elaborino e propon­
gano opportuni itinerari e verifiche, affinché questa complementarietà pastorale arric­
chisca davvero la presenza della Chiesa di Torino, con l’efficace apporto di tutte 
le componenti della diocesi, in un clima di evangelica fraternità e comunione 
organica.

7. Il Vescovo, direttamente e con l’aiuto dei diretti collaboratori e dei respon­
sabili degli Uffici pastorali, segua tali esperienze con assiduità, con frequente ascolto, 
con opportuno discernimento. La comunità diocesana sia messa al corrente di quanto 
validamente viene proposto e realizzato e riceva le opportune provocazioni per il 
suo costante realizzarsi.

Discussione

Prima di dare, all’unanimità, un consenso generale di fiducia al testo presentato 
dalla Segreteria, vengono suggerite le seguenti aggiunte o sottolineature:

In generale:
Don Bonino: Si faccia riferimento specifico alla Parola di Dio.
Don Ripa: Si tenga più conto della realtà dei consacrati.
Mons. Peradotto e Mons. Enriore: Non si trascurino i mass media.
Don Lepori: Si evidenzino, soprattutto nei nn. 4.5.6, gli aspetti nuovi della 

Evangelizzazione.

In particolare:
MOZIONE 1

Don Sibona: Si facciano conoscere anche altri documenti, oltre a quelli elencati.
Don Savarino e don Pollano: Si istituisca una Commissione permanente che 

volgarizzi i documenti pontifici e della C.E.I.
Don Cavallo: Si faccia riferimento anche alla realtà dei diaconi permanenti.

MOZIONE 2

Don Pollano: L’Ufficio liturgico favorisca la conoscenza dei Riti dell’iniziazione.
Can. Collo: L’Eucaristia e i Sacramenti diventino anche momenti profetici di 

denuncia dei comportamenti antievangelici (es. droga).
Padre Caminale: È opportuno precisare i cammini, gli itinerari da proporre.
Don Savarino: Si sostituisca la frase « in modo meno appiattito e formali­

stico » con « in modo esemplare e significativo », onde evitare possibili arbìtri.

MOZIONE 3
Don Baravalle: Si aggiunga: « Si promuova la Caritas parrocchiale ».
Don Golzio: Il dialogo con la gente sia anche "intelligente” e tenga conto 

delle distorsioni della realtà ecclesiale favorite dai mass media.



Atti del VII Consiglio Presbiterale 493

MOZIONE 4

Don Berruto: Il futuro della missione dipende anche dalla capacità di iniziare 
ed accompagnare i fratelli nel cammino di fede.

Don Pollano: È auspicabile che si prepari un testo base per le scuole di spi­
ritualità.

Can. Collo: Si proponga ai laici disponibili una rigorosa preparazione teologica 
attraverso l’accesso alla Facoltà teologica. 

Don Savarino: Si crei chiarezza e spazio per il contributo degli operatori 
pastorali.

Padre Redaelli: Si aggiunga: « Si aiuti la famiglia cristiana a prender coscienza 
di essere soggetto di evangelizzazione ».

MOZIONE 5

Don Reviglio: Suggerisce una serie di proposte pratiche per favorire il collo­
quio tra parrocchie e movimenti.

MOZIONE 7

Don Pollano: Chiede al Vescovo « una politica di precedenza » per le persone 
e le esperienze di frontiera.

Tenendo conto di queste osservazioni la Segreteria rielaborerà le proposte ope­
rative e consegnerà il tutto all’Arcivescovo.

COMUNICAZIONE SUL SEMINARIO DI GIAVENO

A nome del Consiglio di amministrazione dei Seminari, don Giovanni Coccolo 
riferisce quanto segue.

Nel giugno 1992 la sede del Seminario di Giaveno resterà vuota, perché i 
seminaristi si sposteranno, con quelli delle Medie superiori, in Viale Thovez, a 
Torino. Le trattative per dare in affitto al Comune di Giaveno parte dell’immobile 
sono state interrotte dal Comune stesso. Poiché il bilancio dell’amministrazione 
dei Seminari è in passivo, il Consiglio propone di vendere parte del Seminario: 
alla diocesi, o — nel caso che essa non fosse interessata — al Comune di Giaveno 
per opere sociali, o a un consorzio di parrocchie che lo potrebbero usare per scopi 
pastorali.

Il parere chiesto al Consiglio Presbiterale è in sintesi: 1. Si vende o non si 
vende? 2. Se si vende, a chi si vende?

Seguono gli interventi dei Consiglieri.
Don Marchesi chiede perché non si preveda di vendere tutto il Seminario.
L’Arcivescovo ricorda che la diocesi necessita di un luogo per la pastorale 

giovanile.
Don Cavaglià domanda quale possa essere la somma ricavabile dall’operazione 

di vendita.



494 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Mons. Enriore afferma che con il ricavato è possibile sistemare la parte della 
sede del Seminario Metropolitano ancora disastrata dai tempi della guerra, e venire 
incontro alla necessità di strutture per la pastorale giovanile.

Don Candellone ritiene che non sia il momento opportuno per vendere, a meno 
che vi sia una vera necessità, e chiede che si insista perché tutte le parrocchie 
della diocesi facciano la giornata del Seminario e versino in Curia il corrispettivo 
delle offerte per le Messe binate festive che sono destinate al Seminario.

Il can. Favaro esprime la sua perplessità sulla vendita, anche a motivo dell’antica 
storia dell’edificio.

Don Giuseppe Cravero ritiene che l’attuale edificio — meno antico di quanto 
si creda — non sia vivibile e richieda una completa ristrutturazione: propone che 
un gruppo di parrocchie lo acquisti.

Il can. Maitan (presente al Consiglio in qualità di economo dei Seminari e mem­
bro del Consiglio di amministrazione) invita a guardare al problema con concretezza. 
I Seminari non saranno nelle condizioni di poter amministrare un edificio vecchio 
e non adatto, dovendo provvedere alle spese riguardanti le nuove sedi di via Lan- 
franchi e viale Thovez. Se la diocesi intende conservarne la proprietà, chi si assu­
merà l’onere di amministrarlo?

Don Migliore propone che si venda tutto, oppure si mettano a disposizione i 
locali per esperienze di frontiera: drogati, terzomondiali.

Don Ferrero si dichiara contrario ad una soluzione di compromesso: la vendita 
sia totale.

Don Bonino vuol sapere se nella parte del Seminario che non verrebbe venduta 
ci sia spazio sufficiente per un centro di pastorale giovanile.

Mons. Enriore risponde positivamente alla richiesta.
Padre Redaelli propone che i vicari zonali sollecitino il parere dei preti delle 

loro zone.

La Segreteria, sentito il parere del Consiglio, rinvia alla Sessione del 30 aprile 
la votazione in merito all’eventuale vendita totale o parziale del Seminario di 
Giaveno.

COMUNICAZIONE SU "SOVVENIRE ALLE NECESSITÀ DELLA CHIESA”

Don Giovanni Coccolo e don Baravalle riferiscono al Consiglio sulla destina­
zione dell’8 per mille della dichiarazione dei redditi dello scorso anno.

Lo Stato italiano ha versato alla C.E.I. un anticipo di 406 miliardi. La C.E.I. 
li ha così destinati: 280 per il sostentamento del clero; 126 per attività pastorali, 
opere caritative, esigenze di culto. La diocesi di Torino ha ricevuto L. 1.743.000.000. 
Ha ripartito così la somma: 709 milioni per attività pastorali; 414 milioni per 
interventi caritativi; 620 milioni per nuove chiese.

L’Arcivescovo ribadisce l’obbligo di informare il clero e il popolo di Dio su 
come il denaro venga distribuito e chiede che i preti si impegnino in prima persona.



Atti del VII Consiglio Presbiterale 495

PARERE SULL’ERIGENDA PARROCCHIA 
DI SAN PANCRAZIO IN PIANEZZA

Don Reviglio riferisce sull’ipotesi di smembramento della parrocchia di Pianezza 
e di erezione a parrocchia della chiesa santuario di S. Pancrazio.

Il Consiglio si pronuncia così (presenti 49; aventi diritto al voto 37; maggio­
ranza richiesta 19+1): favorevoli 29; contrari 6; astenuti 2.

INFORMAZIONE SULLA ROUTE NOTTURNA CONSOLATA-S. IGNAZIO

Il can. Anfossi invita a favorire la route del 15-16 giugno 1991 dal santuario 
della Consolata in Torino a quello di S. Ignazio presso Lanzo. L’iniziativa è rivolta 
a tutti i giovani delle associazioni, movimenti e parrocchie della diocesi.

La Sessione si conclude alle ore 12,45 con la preghiera dell’Angelus.

IL PRESIDENTE
Giovanni Saldarini

Arcivescovo

IL SEGRETARIO 
don Giovanni Salietti





Documentazione

IL PRIMATO DI PIETRO E L’UNITÀ DELLA CHIESA

Il Card. Prefetto della Congregazione per la Dottrina della Fede ha tenuto 
questa conferenza nella Pontificia Università Urbaniana giovedì 18 aprile. Data 
l’importanza del tema trattato e l’autorevolezza dell’Em.mo Autore, se ne 
pubblica il testo (da L’Osservatore Romano, 20 aprile 1991).

La questione del primato di Pietro e della sua continuazione nei Vescovi di 
Roma è di gran lunga il punto più scottante del dibattito ecumenico. Anche 
all’interno della stessa Chiesa cattolica il primato di Roma diventa sempre di 
nuovo la pietra d’inciampo, a cominciare dalle lotte medievali tra impero e sacer­
dozio, attraverso i movimenti per le Chiese nazionali dell’inizio dell’epoca moderna 
e le tendenze di distacco da Roma del XIX secolo, fino alle attuali ondate di 
protesta contro la funzione di guida del Papa e la sua maniera di concepirla. 
Tuttavia, nonostante tutto, c’è oggi anche una tendenza positiva: anche da parte 
di molti non cattolici viene affermata la necessità di un centro comune della 
cristianità. Diventa evidente che solo un tale centro può essere uno scudo efficace 
contro lo scivolamento nella dipendenza dai condizionamenti dei sistemi politici 
o culturali; che solo in tal modo la fede dei cristiani può conquistarsi una voce 
chiara in mezzo al brusio confuso delle differenti ideologie. Tutto ciò ci obbliga 
a prestare una particolare attenzione, nell'affrontare il nostro tema, proprio alla 
testimonianza della Bibbia e ad interrogare con speciale accuratezza la fede della 
Chiesa degli inizi.

Dobbiamo distinguere più da vicino due problemi fondamentali. Il primo si 
può così delineare: c’è stato davvero un primato di Pietro? Ora, siccome ciò può 
essere difficilmente negato di fronte alle testimonianze del Nuovo Testamento, 
dobbiamo precisare meglio la domanda. Che cosa significa propriamente quel posto 
privilegiato di Pietro, che il Nuovo Testamento ci documenta in molteplici maniere? 
Più difficile e in qualche modo più decisiva è la seconda questione, che dobbiamo 
porci: si può davvero fondare una successione di Pietro sulla base del Nuovo Testa­
mento? Esso la sostiene o piuttosto la esclude? E, anche ammessa una successione, 
ha Roma i titoli per avanzare una pretesa giustificata di essere la sua sede? 
Cominciamo col primo gruppo di problemi.

1. Il posto di Pietro nel Nuovo Testamento

Sarebbe sbagliato precipitarsi subito sulla testimonianza classica del primato 
contenuta in Mt 16, 13-20. Isolare una singola pericope rende sempre la compren- 

497



498 Documentazione

sione più difficile. Vogliamo invece affrontare la questione avvicinandoci ad essa 
gradualmente mediante cerchi concentrici, interrogandoci dapprima sulla immagine 
di Pietro del Nuovo Testamento nel suo insieme, illuminando poi la figura di Pietro 
nei Vangeli, in modo tale da aprirci finalmente la strada per una comprensione 
dei testi specifici riguardanti il primato.

a) La missione di Pietro nell’insieme della tradizione neotestamentaria
Ciò che subito impressiona è che tutte le grandi raccolte di testi del Nuovo 

Testamento conoscono il tema di Pietro, il quale dimostra così di essere un tema 
di significato universale e non può venire in alcun modo limitato ad una deter­
minata tradizione, circoscritta in senso locale o personale. Nell’epistolario paolino 
ci imbattiamo prima di tutto in un’importante testimonianza, costituita dall’antica 
formula di fede, che l’Apostolo tramanda in 1 Cor 15, 3-7. Cefa — nome col quale 
Paolo designa l’Apostolo di Betsaida servendosi del termine aramaico che significa 
roccia, pietra — viene presentato quale primo testimone della risurrezione di Gesù 
Cristo. Di qui possiamo pensare che la missione apostolica, proprio anche nella 
prospettiva paolina, è essenzialmente una testimonianza della risurrezione di Cristo: 
Paolo può quindi considerarsi Apostolo nel senso pieno della parola sulla base della 
sua testimonianza personale, proprio perché anche a lui è apparso il Risorto e lo 
ha chiamato. Così diventa in un certo qual modo comprensibile l’importanza tutta 
particolare del fatto che Pietro abbia visto per primo il Signore e che egli entri 
come primo testimone nella confessione di fede formulata dalla comunità primi­
tiva. In questo dato di fatto potremmo anche ravvisare qualcosa come una nuova 
istituzione nel primato, nella precedenza tra gli Apostoli. Se accettiamo che si 
tratti di una antichissima formula anteriore allo stesso Paolo, la quale viene 
tramandata da Paolo con grande rispetto come un elemento intangibile della tradi­
zione, allora diventa evidente l’importanza del testo.

È pur vero che la polemica lettera ai Galati ci mostra Paolo anche in conflitto 
con Pietro e impegnato nella rivendicazione della sua autonoma vocazione aposto­
lica. Ma proprio tale contesto polemico conferisce alla testimonianza su Pietro 
dell’epistola un significato tanto più rilevante. Paolo sale a Gerusalemme, « per 
conoscere Pietro » — videre Petrum, come ha tradotto la Vulgata (Gal 1, 18). 
« Degli Apostoli non vidi nessun altro », aggiunge, « se non Giacomo, il fratello 
del Signore ». Tuttavia lo scopo della visita a Gerusalemme è precisamente solo 
l’incontro con Pietro. Quattordici anni dopo Paolo, seguendo una rivelazione 
privata, si reca ancora una volta nella città santa, dove egli fa visita ora alle tre 
colonne, Giacomo - Cefa - Giovanni, questa volta con un obiettivo ben chiaro e 
circoscritto. Egli espone loro il suo Vangelo, così come andava predicandolo tra i 
pagani, « per non trovarmi nel rischio di correre o di aver corso invano » — affer­
mazione sorprendente per la prospettiva della lettera e di grandissima importanza 
per l’autocoscienza dell’Apostolo delle genti: c’è solo un unico Vangelo comune 
e la certezza di predicare il messaggio autentico è legata alla comunione con le 
colonne. Esse sono il criterio. Il lettore odierno si sente spinto a chiedere come si 
sia giunti a questo gruppo di tre persone e quale fosse la posizione di Pietro al 
suo interno. Effettivamente O. Cullmann ha avanzato la tesi che dopo l’anno 42 
Pietro abbia dovuto cedere il primato a Giacomo; non solamente per lui il Vangelo



Documentazione 499

di Giovanni riflette la rivalità tra Giovanni e Pietro. Occuparsi di tale questione 
sarebbe interessante, ma ci porterebbe troppo lontano per il nostro tema.

Con ogni verosimiglianza Giacomo esercitò una sorta di primato sul giudeo- 
cristianesimo, che aveva il suo centro in Gerusalemme. Ma questo primato non 
raggiunse mai importanza per la Chiesa universale ed è scomparso dalla storia col 
tramonto del giudeo-cristianesimo. La posizione speciale di Giovanni era di tutt’altra 
natura, come si può ben vedere dal quarto Vangelo. Si può così accettare tranquil­
lamente, per questa fase di formazione della Chiesa che viene descritta nella lettera 
ai Galati, una sorta di triplice primato, in cui tuttavia la precedenza di ognuno 
dei tre ha ragioni differenti ed è di natura diversa. Resta perciò intatto, quando 
si vuole definire nel dettaglio il rapporto reciproco nel gruppo delle colonne, la 
singolare precedenza di Pietro rispetto alla comune « funzione delle colonne », la 
quale risale al Signore stesso, e rimane confermato quindi che ogni predicazione 
del Vangelo deve accettare di misurarsi sulla predicazione di Pietro. Oltre a ciò 
la lettera ai Galati è anche una testimonianza del fatto che tale precedenza vale 
anche quando il primo degli Apostoli nel suo comportamento personale rimane al 
di sotto della sua missione ministeriale (Gal 2, 11-14).

Se dopo questo breve squarcio sulla testimonianza paolina ci rivolgiamo ora 
alla letteratura giovannea, troviamo lungo tutto il Vangelo una forte presenza 
del tema di Pietro, cui fa da contrappunto la figura del discepolo prediletto. Ciò 
raggiunge il suo vertice nella grande pericope della missione di Gv 21, 15-19. 
Niente di meno che R. Bultmann ha affermato chiaramente che in questo testo 
a Pietro « viene affidata la guida suprema della Chiesa »; egli vi scorge persino 
la redazione originaria della stessa tradizione che ritorna in Mt 16 e considera 
questo passaggio come un brano antichissimo di tradizione pre-giovannea. La sua 
tesi, secondo cui l’Evangelista sarebbe però interessato all’autorità di Pietro solo 
per poterla rivendicare in favore del discepolo prediletto, dopo che essa era rimasta 
per così dire vacante in seguito alla morte di Pietro, è una proposta che non 
trova sostegno né nel testo né nella storia della Chiesa. Veramente essa dimostra 
anche che non può essere evitata la questione sul significato che le parole rivolte 
da Gesù a Pietro, debbono assumere dopo la morte di questi. Ciò che qui è per 
noi importante è che, accanto alla linea di tradizione paolina, anche quella giovan­
nea ci offre una testimonianza assolutamente chiara per conoscere quella posizione 
privilegiata di Pietro, che deriva dal Signore.

Noi troviamo infine anche in ognuno dei Vangeli sinottici tradizioni autonome 
sul medesimo tema, di modo che risulta ancora una volta evidente come esso 
faccia parte della configurazione costitutiva della predicazione e sia presente in tutti 
gli ambiti della Tradizione, in quello giudeo-cristiano, in quello antiocheno, nella 
sfera della missione di Paolo e in Roma. Per brevità dobbiamo rinunciare ad 
analizzare qui tutti i testi ad uno ad uno, così come dobbiamo rinunciare anche ad 
uno sguardo sulla versione lucana del mandato primaziale: « Conferma i tuoi 
fratelli » (22, 32), che, ancorando la missione petrina nell’evento dell’ultima cena, 
pone un’importante accentuazione ecclesiologica. Al posto di questo, vorrei piut­
tosto mostrare in una forma più generale la posizione speciale che nei tre Vangeli 
sinottici viene assegnata a Pietro, anche indipendentemente da Mt 16.



500 Documentazione

b) Pietro nel gruppo dei Dodici, secondo la tradizione sinottica

A questo proposito va anzitutto constatata in forma del tutto generale la posizione 
speciale di Pietro nel gruppo dei Dodici. Insieme con i due figli di Zebedeo egli 
forma, all’interno dei Dodici, un gruppo di tre, che viene messo in risalto. Solo 
loro vengono ammessi in due momenti di particolare importanza: la trasfigurazione 
e il monte degli Ulivi (Afe 9, 2 ss.; 14, 33 ss.); così come solo questi tre diventano 
testimoni della risurrezione della figlioletta di Giairo (Afz 5, 37). Ma d’altra parte, 
all’interno di questi tre, spicca Pietro: è lui che fa da portavoce nella scena della 
trasfigurazione; ed è a lui che il Signore si rivolge nell’ora dolorosa del monte degli 
Ulivi. In Le 5, 1-11 la vocazione di Pietro appare proprio come la forma originaria 
della vocazione apostolica. Pietro è anche quello che tenta di imitare il Signore 
quando cammina sulle acque (Mt 14, 28 ss.); egli interroga, a proposito della 
concessione del potere di legare e di sciogliere ai discepoli, su quante volte si 
debba perdonare (Mt 18, 21). Tutto questo viene sottolineato attraverso la posi­
zione che Pietro ha nella lista dei discepoli. Ce ne sono state tramandate quattro 
versioni (Mt 10, 2-4; Me 13, 16-19; Le 6, 14-16; At 1, 13), che presentano diverse 
varianti nei singoli particolari, ma che comunque pongono tutte concordemente il 
nome di Pietro al vertice. Nel Vangelo di Matteo egli viene addirittura introdotto 
col termine significativo « il primo » — per la prima volta risuona così quella 
radice, che successivamente nella voce « primato » divenne il concetto per espri­
mere la specifica missione del pescatore di Betsaida. La stessa cosa viene pratica- 
mente affermata, quando in Me 1, 36 e Le 9, 32 questo discepolo viene presentato 
attraverso la formula « Pietro e quelli che erano con lui ».

Passiamo ora ad una seconda importante tematica, quella relativa al nuovo 
nome che Gesù ha dato all’apostolo. Come ha rilevato l’esegeta protestante Schulze- 
Kadelbach — appartiene a « quanto di più certo noi conosciamo di quest’uomo » 
il fatto che egli sia stato chiamato col titolo di « roccia - pietra » e che questo 
non è stato il suo nome originario, ma il nuovo appellativo che Gesù gli ha 
imposto. Paolo fa ancor uso — come abbiamo visto — della forma aramaica, che 
deriva dalle labbra di Gesù, e chiama questo apostolo « Cefa ». Il fatto che si sia 
poi tradotto questo termine e che esso sia entrato nella storia col titolo greco di 
Pietro, conferma inequivocabilmente che non si trattava in nessun modo di un nome 
proprio di persona. I nomi propri non vengono mai tradotti. Ora non era incon­
sueto che i rabbini imponessero dei soprannomi ai loro discepoli; lo stesso Gesù 
ha fatto qualcosa di simile con i due figli di Zebedeo, che ha chiamato « figli del 
tuono » (Me 3, 17). Ma come si deve comprendere il nuovo appellativo Pietro? 
Certo esso non delinea il carattere di quest’uomo, su cui aveva messo in guardia 
con grande precisione la descrizione, che Flavio Giuseppe aveva dato del carattere 
tipico del popolo della Galilea: « coraggioso, bonario, fiducioso, ma anche facil­
mente influenzabile e amante delle novità ». La denominazione di « roccia - pietra » 
non ha nessun significato pedagogico o psicologico; essa va compresa solo a partire 
dal Mistero; vale a dire in prospettiva cristologica ed ecclesiologica: Simon Pietro 
diventerà attraverso l’incarico conferitogli da Gesù quello che egli non è affatto 
attraverso « la carne e il sangue ». J. Jeremias ha mostrato che nel sottofondo sta 
il linguaggio simbolico della roccia santa. Un testo rabbinico può essere illuminante 
a questo proposito: « Jahvè disse: ”Come posso creare il mondo, quando sorge-



Documentazione 501

ranno questi senza-Dio e mi si rivolteranno contro?”. Ma quando Dio vide Abramo, 
che doveva sorgere, disse: "Guarda, ho trovato una roccia, sulla quale posso costruire 
e fondare il mondo”. Perciò egli chiamò Abramo una roccia: ''Guardate alla roccia 
da cui siete stati tagliati” » (Is 51, 1. 2). Abramo, il padre di tutti i credenti, è con 
la sua fede la roccia, la quale sostiene la creazione, respingendo il Caos, il diluvio 
originario che incalza e minaccia di rovinare tutto. Simone, che per primo ha 
confessato Gesù come il Cristo e che è stato il primo testimone della risurrezione, 
diventa ora, con la sua fede degna di Abramo rinnovata cristologicamente, la roccia 
che si oppone alla sporca marea dell’incredulità e alla sua forza distruttiva del­
l’umano. Si può così affermare che veramente, anche solo nella denominazione asso­
lutamente incontestabile del pescatore di Betsaida come « roccia - pietra », è conte­
nuta tutta la teologia di Mi 16, 18 e che quindi essa viene anche garantita nella sua 
autenticità.

c) Il detto sul ministero: Mt 16, 17-19
Dobbiamo ora considerare un po’ più da vicino questo testo centrale della 

tradizione su Pietro. Di fronte al significato che la parola del Signore sul legare 
e sullo sciogliere ha ricevuto nella Chiesa cattolica, non può stupire che nell’esegesi 
si ripercuotano e si riflettano tutte le polemiche confessionali, così come le oscil­
lazioni interne alla stessa teologia cattolica. Mentre la teologia liberale protestante 
trovò motivi per contestare l’originarietà gesuana di queste parole, tra le due guerre 
mondiali, anche fra i teologi protestanti si andò consolidando una sorta di consenso, 
con cui si accettava abbastanza unanimemente l’origine di queste parole dal Signore 
stesso. Nel nuovo clima teologico, creatosi dopo la guerra, questo consenso si 
infranse molto presto. Non può meravigliare che nell’atmosfera del post-concilio 
anche gli esegeti di parte cattolica si siano allontanati sempre più dalla tesi del­
l’origine gesuana del detto. Si va ora alla ricerca delle situazioni della prima Chiesa, 
in cui queste parole devono inserirsi e si pensa per lo più — con Bultmann — 
alle più antiche comunità palestinesi, rispettivamente a Gerusalemme oppure anche 
ad Antiochia, dove si ipotizza che vada collocato il luogo di formazione del Vangelo 
di Matteo. Per la verità vi sono anche altre voci; così recentemente JM. van 
Cangh e M. van Essbroeck, in seguito alle osservazioni di H. Riesenfeld, hanno 
messo nuovamente in luce il contesto giudaico del racconto di Matteo e propongono 
quindi considerazioni degne della massima attenzione, le quali confermano la grande 
antichità del testo e fanno emergere più chiaramente la sua profondità teologica, 
anche al di là di quanto era finora noto.

In questa sede, non ci è possibile entrare in tutti questi dibattiti; del resto 
non ci è neppure necessario farlo e ciò per due motivi: da un lato abbiamo visto 
che la sostanza di quanto affermato in Matteo ha il suo corrispettivo in tutti gli 
strati della tradizione presenti nel Nuovo Testamento, per quanto possano essere 
costruiti diversamente tra loro. Una tale unità della tradizione si può spiegare solo 
con un’origine in Gesù stesso. Ma non abbiamo bisogno di seguire più a lungo 
queste discussioni anche a motivo di una riflessione teologica, e cioè che per colui 
che legge la Bibbia come parola di Dio nella fede della Chiesa, la validità di una 
parola non dipende da ipotesi storiche circa la sua forma più antica e la sua origine. 
Quanto siano di vita breve queste ipotesi lo sa bene chiunque sia stato ad ascoltare



502 Documentazione

le proposte degli esegeti per uno spazio di tempo un po’ più lungo. Per il credente, 
una parola di Gesù che si trova nella Sacra Scrittura, non riceve la sua forza 
vincolante dal fatto che la maggioranza degli esegeti contemporanei la riconosce 
come tale, ed essa non perde la sua validità quando si verifica il contrario. In altri 
termini: la garanzia della validità non proviene da costruzioni ipotetiche, per quanto 
fondate possano anche essere, ma piuttosto dall’appartenenza al canone della 
Scrittura, che la fede della Chiesa garantisce come parola di Dio, cioè come sicuro 
fondamento della nostra esistenza.

Premesso questo, è tuttavia naturalmente importante comprendere il più esatta­
mente possibile, mediante gli strumenti della scienza storica, la struttura e il con­
tenuto di un testo. L’obiezione principale dell’epoca liberale contro l’origine di 
questa espressione di vocazione in Gesù stesso consisteva nel rimando al fatto che 
qui viene impiegato il vocabolo « Chiesa » (ekklesia), che nei Vangeli ricorre solo 
qui e in Mt 18, 17. Quando si presuppone con certezza, che Gesù non abbia potuto 
volere nessuna Chiesa, allora quest’uso linguistico appare come un anacronismo 
significativo, che rivelerebbe la tardiva creazione del detto nel contesto della Chiesa 
già nascente. In contrasto con ciò l’esegeta evangelico A. Oepke ha attirato l’atten­
zione sul fatto che non si può essere mai del tutto sufficientemente tranquilli 
quando ci si basa su simili statistiche verbali. Egli ha segnalato che, per esempio, 
in tutta la lettera ai Romani di San Paolo non ricorre mai la parola « croce », 
benché senz’alcun dubbio la lettera sia impregnata dall’inizio alla fine della teologia 
della croce dell’Apostolo.

Rispetto a questo tipo di rilievi è molto più importante quindi la forma lette­
raria del testo, sulla quale lo stesso indiscusso portavoce della teologia liberale 
— A. von Harnack — ha detto: « Non ci sono molti brani più lunghi nei Vangeli, 
dai quali traspare così sicuramente lo sfondo aramaico del pensiero e della forma, 
come da questa pericope fortemente compatta ». In modo del tutto simile si è 
espresso anche Bultmann: « Non vedo come possano darsi altrimenti le condizioni 
della sua origine se non nella comunità originaria di Gerusalemme ». Aramaica 
è la formula introduttiva « Beato sei tu »; aramaico è il nome non spiegato Bar-fona, 
così come sono aramaici i successivi concetti di « porte degli inferi », « chiavi del 
regno dei cieli », « legare e sciogliere », « sulla terra e nei cieli ». Il gioco di parole 
col termine « pietra » (tu sei la pietra e su questa pietra...) non funziona del tutto 
in greco, dal momento che ora diventa necessario un cambiamento di genere tra 
Pietro e pietra: così possiamo anche qui sentire risuonare in trasparenza la parola 
aramaica Cefa e percepire la voce stessa di Gesù.

Passiamo all’interpretazione, che ancora una volta possiamo intraprendere solo 
per alcuni punti principali. Sul simbolismo della « roccia - pietra » abbiamo già 
parlato, osservando che in tal modo Pietro appare messo in parallelo con Abramo; 
la sua funzione per il nuovo popolo, la Ekklesia, riveste un significato cosmico ed 
escatologico, corrispondente al rango di questo popolo. Per comprendere il modo 
in cui Pietro è roccia, prerogativa che egli non ha di per se stesso, è utile tenere 
in vista la prosecuzione del racconto in Matteo. Non a partire « dalla carne e 
dal sangue », ma per rivelazione del Padre egli aveva espresso il riconoscimento di 
Cristo in nome dei Dodici. Quando poi Gesù spiega la forma e la via del Cristo in 
questo mondo, profetizzando la morte e la risurrezione, allora rispondono la carne



Documentazione 503

e il sangue: Pietro « rimproverò il Signore »: « Questo non ti accadrà mai! » (16, 
22). E Gesù gli replicò: « Allontanati da me, satana! Tu mi sei di scandalo (skan- 
dalon) ... » (v. 23). Colui che, per dono di Dio può essere solida roccia, è di per 
se stesso una pietra lungo la strada, che farà inciampiate il piede. La tensione tra 
il dono che proviene dal Signore e le proprie capacità diventa così evidente in 
misura da destare scalpore; qui viene in qualche modo anticipato tutto il dramma 
della storia del papato, nel corso della quale ci imbattiamo sempre in entrambi gli 
elementi: quello per cui il papato, grazie ad una forza che non gli deriva da se 
stesso, rimane il fondamento della Chiesa e quello per cui nello stesso tempo 
singoli Papi, per le caratteristiche tipiche della loro umanità, diventano sempre 
nuovamente scandalo, perché essi vogliono precedere Cristo, piuttosto che seguirlo; 
perché essi credono, con la loro logica umana di dovergli preparare quella strada 
che invece solo egli stesso può determinare: « Tu non pensi secondo Dio, ma 
secondo gli uomini » (16, 23).

Per quanto riguarda la promessa che il potere della morte non potrà avere il 
sopravvento sulla roccia (o sulla Chiesa?), troviamo un parallelo nella vocazione 
del profeta Geremia, al quale fu detto, all’inizio della sua missione: « Ed ecco 
oggi io faccio di te come una città fortificata, come una colonna di ferro e come 
un muro di bronzo contro tutto il paese, contro i re di Giuda, contro i suoi principi, 
contro i suoi sacerdoti e contro tutta la popolazione del paese. Ti faranno guerra, 
ma non avranno il sopravvento, perché io sono con te per salvarti » (Ger 1, 18 s.). 
Ciò che su questo brano dell’Antico Testamento scrive A. Weiser può servire 
molto bene anche come spiegazione della promessa di Gesù a Pietro: « Dio esige 
tutto il coraggio di una fiducia senza condizioni nel suo potere straordinario, quando 
egli promette quanto è apparentemente impossibile, di rendere cioè il fragile 
uomo una "città fortificata”, una "colonna di ferro” e un ”muro di bronzo” così 
che potrà da solo resistere contro tutta la popolazione del paese e contro i detentori 
del potere, come un vivente baluardo di Dio... Non gli viene garantita l’intangibilità 
di un uomo di Dio "consacrato”, ... ma solo la vicinanza di Dio, che lo "salva” 
e i suoi nemici non avranno il sopravvento su di lui (cfr. Mt 16, 18) ». Veramente 
la promessa fatta a Pietro è ancora più grande di quelle che sono state fatte ai 
profeti dell’antica alleanza: contro di essi stavano solo le forze che derivano dalla 
carne e dal sangue, contro Pietro stanno le porte degli inferi, le forze distruttive 
degli abissi. Geremia riceve solamente una promessa personale in vista del suo 
ministero profetico; Pietro ottiene una promessa per l’assemblea del nuovo popolo 
di Dio, che si estende a tutti i tempi — una promessa che va oltre il tempo della 
sua esistenza personale. A causa di ciò Harnack ha pensato che qui venisse profe­
tizzata l’immortalità di Pietro e, in un certo senso, egli ha colto nel segno: la 
roccia non sarà sopraffatta, poiché Dio non abbandonerà la sua Ecclesia alle forze 
della distruzione.

Il potere delle chiavi richiama alla parola di Dio che in Is 22, 22 è rivolta 
ad Eliacim, al quale, insieme con le chiavi, viene consegnata « la signoria e il 
potere sulla casa di Davide ». Ma anche la parola del Signore agli scribi e ai farisei, 
che vengono rimproverati di chiudere il regno dei cieli davanti agli uomini (Mt 
23, 13), ci aiuta a comprendere il contenuto di questo detto sul ministero: poiché 
Pietro è un fedele amministratore del messaggio di Gesù, egli apre la porta del



504 Documentazione

regno dei cieli; a lui compete la funzione del portinaio, che deve giudicare se acco­
gliere o rifiutare (cfr. Ap 3, 7). In tal modo il significato del detto sulle chiavi 
si avvicina chiaramente a quello sul legare e lo sciogliere. Quest’ultima espressione 
è desunta dal linguaggio rabbinico e sta a significare da un lato la piena autorità 
nelle decisioni dottrinali; dall’altro lato esprime anche, oltre a ciò, il potere 
disciplinare, cioè il diritto di infliggere o di togliere la scomunica.

Il parallelismo « sulla terra e nei cieli » afferma che le decisioni ecclesiali 
di Pietro hanno valore anche davanti a Dio — idea che si incontra in forma simile 
anche nella letteratura talmudica. Se prestiamo attenzione al parallelo del detto 
di Gesù risorto, tramandato in Gv 20, 23, diventa evidente che col potere di 
sciogliere e di legare si intende essenzialmente l’autorità suprema affidata in Pietro 
alla Chiesa di rimettere i peccati (cfr. anche Mt 18, 15-18). Ciò mi sembra un 
elemento della massima importanza. Al cuore stesso del nuovo ministero, che 
toglie il potere alle forze della distruzione, sta la grazia del perdono. È essa 
che costituisce la Chiesa. La Chiesa è fondata sul perdono. Pietro stesso rappresenta 
nella sua persona questo fatto: egli, che può essere il detentore delle chiavi, in 
quanto, pur caduto nella tentazione, è anche capace di confessare e viene ristabilito 
mediante il perdono. La Chiesa è nella sua intima essenza luogo del perdono e 
così in essa il caos viene bandito. Essa viene tenuta insieme mediante il perdono 
e Pietro lo rappresenta per sempre: essa non è la comunità dei perfetti, ma la 
comunità dei peccatori, che hanno bisogno del perdono e lo cercano. Dietro il detto 
sull’autorità diventa visibile il potere di Dio come misericordia e quindi come 
pietra angolare della Chiesa; in sottofondo udiamo la parola del Signore: « Non 
sono i sani che hanno bisogno del medico, ma i malati; non sono venuto per chia­
mare i giusti, ma i peccatori » (Me 2, 17). La Chiesa può sorgere solo là dove 
l’uomo accetta la sua verità, e questa verità consiste precisamente nel fatto che 
egli ha bisogno della grazia. Dove l’orgoglio gli preclude questa conoscenza, egli 
non trova la strada che porta a Gesù. Le chiavi del regno dei cieli sono le parole 
del perdono, che sicuramente nessun uomo può pronunciare da solo, ma che sola­
mente la potenza di Dio garantisce. Siamo ora in grado di comprendere anche perché 
a questa pericope fa seguito immediatamente un preannuncio della passione: con la 
sua morte Gesù ha sbarrato la porta alla morte, la potenza degli inferi, e così ha 
espiato tutte le colpe, di modo che da questa morte deriva continuamente la forza 
del perdono.

2. La questione della successione

a) Il principio della successione in generale
Che il Nuovo Testamento, in tutti i suoi grandi filoni di tradizioni conosca il 

primato di Pietro è incontestabile. La vera difficoltà sorge non appena si pone 
la seconda domanda: si può fondare l’idea della successione di Pietro? Ancora più 
ardua è la terza domanda ad essa collegata: si può giustificare in modo credibile 
la successione romana di Pietro? Per quanto riguarda la prima questione dobbiamo 
anzitutto constatare che nel Nuovo Testamento non c’è un’esplicita affermazione 
della successione di Pietro. Per la verità non ci si deve meravigliare di questo, in 
quanto i Vangeli, così come le grandi epistole paoline, non affrontano il problema



Documentazione 505

di una Chiesa post-apostolica — cosa che, del resto, va vista come un segno 
della fedeltà alla tradizione da parte dei Vangeli. D’altra parte, nei Vangeli è pos­
sibile trovare questo problema in un modo indiretto, se si dà ragione al principio 
metodologico della storia delle forme, secondo cui è stato riconosciuto come facente 
parte della tradizione solo quanto sia stato avvertito come in qualche modo signi­
ficativo, per il presente, nel corrispettivo ambiente della tradizione. Ciò dovrebbe 
voler dire, per esempio, che Giovanni, verso la fine del primo secolo, cioè quando 
Pietro già da tempo era morto, non considerò affatto il suo primato come qualcosa 
di appartenente al passato, ma come qualcosa che resta attuale per la Chiesa.

Alcuni credono quindi addirittura — forse con un po’ troppa fantasia — di 
poter scorgere nella « concorrenza » tra Pietro e « il discepolo amato da Gesù » 
una ripercussione delle tensioni tra la rivendicazione romana del primato e l’auto­
coscienza della sede di Efeso e della Chiesa dell’Asia Minore. Ciò sarebbe in ogni 
modo una testimonianza molto precoce, e per di più immanente alla Bibbia, del 
fatto che si riteneva che la linea petrina continuasse in Roma. Tuttavia noi non 
dobbiamo in alcun modo appoggiarci su ipotesi tanto incerte. Mi sembra giusta, 
al contrario, l’idea fondamentale secondo cui le tradizioni neotestamentarie non 
rispondono mai ad un mero interesse di curiosità storica, ma portano in sé la dimen­
sione dell’attualità e veramente traggono sempre fuori le cose dall’aspetto puro 
e semplice del passato, senza per questo cancellare l’autorità speciale dell’origine.

Del resto proprio anche tali studiosi hanno proposto ipotesi sulla successione 
che negano il principio stesso. O. Culmann, ad esempio, si rivolge con grande uni­
lateralità contro l’idea di successione, ma crede tuttavia di poter dimostrare che 
Pietro sarebbe stato sostituito da Giacomo e che questi avrebbe assunto il primato 
precedentemente rivestito dal primo degli Apostoli. Bultmann, a partire dalla men­
zione delle tre colonne in Gal 2, 9, crede di poter concludere che sarebbe stata 
percorsa la strada da una direzione personale ad una direzione collegiale e che un 
collegio sarebbe subentrato nella successione di Pietro. Non c’è bisogno di entrare 
in discussione con queste e altre ipotesi simili; il loro fondamento è piuttosto 
debole. Tuttavia si dimostra così che l’idea della successione non può essere elusa, 
se si considera la parola tramandata davvero come uno spazio aperto al futuro. 
Negli scritti del Nuovo Testamento che si collocano nel momento di passaggio alla 
seconda generazione o che ad essa già appartengono — specialmente negli Atti degli 
Apostoli e nelle Lettere pastorali — il principio della successione assume infatti una 
forma concreta. La concezione protestante secondo cui la « successione » si trova 
solo nella Parola come tale, ma non in « strutture » di qualsiasi genere, si rivela 
come anacronistica, sulla base delle forme effettive della tradizione neotestamentaria. 
La Parola è legata ad un testimone, il quale garantisce la sua inequivocabilità, che 
essa non possiede come mera Parola affidata solo a se stessa, Il testimone tuttavia 
non è un individuo che sussiste per se stesso e in se stesso. Egli è tanto poco testi­
mone da se stesso e per la propria capacità di ricordare, quanto poco Simone può 
essere roccia con le proprie forze. Egli è testimone non in quanto « carne e sangue », 
ma attraverso il suo legame con lo Spirito, il Paraclito che è garante della verità 
e che apre la memoria. È lui che, dal canto suo, lega il testimone a Cristo. Infatti 
il Paraclito non parla da se stesso, ma prende dal « suo » (cioè da quello che è di 
Cristo: Gv 16, 13). Tale legame con lo Spirito e col suo modo di essere — « non



506 Documentazione

da se stesso, ma quanto egli ha udito » — viene chiamato, nel linguaggio della 
Chiesa, « sacramento ». Il sacramento designa il triplice intrecciarsi di Parola — 
testimone — Spirito Santo e Cristo, che descrive la struttura specifica della suc­
cessione neotestamentaria. Dalla testimonianza delle Lettere pastorali e degli Atti 
degli Apostoli si può desumere con una certa sicurezza che già la generazione apo­
stolica ha dato a questo reciproco intrecciarsi di persona e Parola, nella attualità 
di fede dello Spirito e di Cristo, la forma dell’imposizione delle mani.

b) La successione di Pietro in Roma
La figura neotestamentaria della successione, così costituita, nella quale la 

Parola viene sottratta all’arbitrio umano proprio attraverso il coinvolgimento in 
essa del testimone, viene molto presto fronteggiata da un modello essenzialmente 
intellettuale e antiistituzionale, che nella storia conosciamo col nome di gnosi. Qui 
viene innalzata a principio la libera interpretazione e lo sviluppo speculativo. Di 
fronte alla pretesa intellettuale, che questa corrente avanza, il rimando a singoli 
testimoni molto presto non è più sufficiente. Diventarono necessari dei punti di 
riferimento per la testimonianza, che vennero trovati nelle cosiddette sedi aposto­
liche, cioè in quei luoghi in cui gli Apostoli operarono. Le sedi apostoliche diventano 
i punti di riferimento della vera communio. All’interno di questi punti di riferi­
mento, tuttavia, si dà ancora un preciso criterio, che riassume in sé tutti gli altri 
(così chiaramente in Ireneo di Lione): la Chiesa di Roma, in cui Pietro e Paolo 
hanno sofferto il martirio. Con essa ogni singola comunità deve essere in accordo; 
essa è veramente il criterio dell’autentica tradizione apostolica. Del resto Eusebio 
di Cesarea, nella prima redazione della sua Storia ecclesiastica ha fatto una descri­
zione dello stesso principio: il contrassegno della continuità della successione apo­
stolica si concentra nelle tre sedi petrine di Roma, Antiochia e Alessandria, dove 
Roma, quale luogo del martirio, è ancora una volta, delle tre sedi petrine, quella 
preminente, quella veramente decisiva.

Questo ci porta a una constatazione della massima importanza: il primato 
romano, cioè il riconoscimento di Roma quale criterio della fede autenticamente 
apostolica, è più antico del canone del Nuovo Testamento, in quanto « Sacra 
Scrittura ». A tal proposito ci si deve guardare da una quasi inevitabile illusione. 
La « Scrittura » è più recente degli « scritti » da cui essa è costituita. Per lungo 
tempo l’esistenza dei singoli scritti non diede luogo ancora al « Nuovo Testamento » 
come Sacra Scrittura, cioè come Bibbia. La raccolta degli scritti nella Scrittura è 
piuttosto l’opera della Tradizione, che cominciò nel secondo secolo, ma che solo 
nel quarto e quinto secolo giunse in qualche misura a conclusione. Un testimone 
insospettabile quale Harnack ha segnalato al riguardo che, prima della fine del 
secondo secolo, si impose in Roma un canone dei « libri del Nuovo Testamento » 
secondo il criterio dell’apostolicità e cattolicità, criterio che a poco a poco fu seguito 
anche dalle altre Chiese, « a causa del suo valore immanente e della forza dell’auto­
rità della Chiesa romana ». Possiamo quindi affermare: la Scrittura è diventata 
Scrittura mediante la Tradizione, di cui fa parte come elemento costitutivo, proprio 
all’interno di questo processo, la « potentior principalitas » — l’autorità originaria 
prevalente — della cattedra di Roma.

In secondo luogo è diventato così evidente un altro elemento: il principio



Documentazione 507

della Tradizione, nella sua configurazione sacramentale quale successione apostolica, 
era costitutivo per l’esistenza e la continuazione della Chiesa. Senza questo prin­
cipio non è assolutamente possibile immaginare un Nuovo Testamento e ci si dibatte 
in una contraddizione quando si vuole affermare l’uno e negare l’altro. Abbiamo 
visto inoltre che in Roma si è fin dall’inizio stabilita la serie tradizionale dei nomi 
dei Vescovi come serie della successione. Possiamo aggiungere che Roma ed Antio­
chia, quali sedi di Pietro erano consapevoli di trovarsi nella successione della mis­
sione di Pietro e che presto fu assunta nel gruppo delle sedi petrine anche Ales­
sandria come luogo dell’attività di Marco, discepolo di Pietro. Tuttavia il luogo del 
martirio appariva quindi chiaramente come il detentore principale della suprema 
autorità petrina e gioca un ruolo preminente nella formazione della nascente Tradi­
zione ecclesiale e, in particolare, nel formarsi del Nuovo Testamento come Bibbia; 
esso appartiene alle sue essenziali condizioni di possibilità, sia interne che esterne. 
Sarebbe affascinante mostrare come abbia influito in tutto ciò l’idea che la missione 
di Gerusalemme sia passata a Roma, ragione per cui inizialmente Gerusalemme non 
solo non fu sede di nessun « patriarcato », ma non fu mai neppure sede metropo­
litana: Gerusalemme risiede ora in Roma e il suo titolo di preminenza si è trasferito, 
con la partenza di Pietro, di là nella capitale del mondo pagano. Ma considerare 
ciò da vicino, ci porterebbe troppo lontano per la nostra tematica. Penso però 
che l’essenziale sia diventato evidente: il martirio di Pietro in Roma fissa il luogo 
dove la sua funzione continua. Questa consapevolezza si mostra già nel primo 
secolo, attraverso la prima lettera di Clemente, anche nei particolari tutto questo 
si è, per la verità, sviluppato poi solo lentamente.

Riflessioni conclusive

Ci fermiamo a questo punto, dal momento che l’obiettivo essenziale delle nostre 
riflessioni è stato raggiunto. Abbiamo visto infatti che il Nuovo Testamento nella 
sua totalità documenta in maniera impressionante il primato di Pietro; abbiamo 
visto che il formarsi della Tradizione e della Chiesa ha come sua condizione imma­
nente la prosecuzione della suprema autorità di Pietro in Roma. Il primato romano 
non è un’invenzione dei Papi, ma un elemento essenziale dell’unità della Chiesa, 
che risale al Signore stesso e che si è fedelmente sviluppato nella Chiesa nascente. 
Ma il Nuovo Testamento ci mostra qualcosa di più degli aspetti formali di una 
struttura; esso ci mostra anche la sua intima essenza. Non ci consegna solo prove 
documentarie, ma resta criterio e compito. Ci indica la tensione tra pietra d’inciampo 
e roccia; proprio nella sproporzione tra capacità umane e disposizione divina, Dio 
si lascia riconoscere come colui che è veramente presente e operante. Se l’appro­
priazione di una simile autorità suprema a uomini potrebbe far scattare nel corso 
della storia — e non senza motivo — sempre di nuovo il timore di un potere 
umano arbitrario, tuttavia non solo la promessa del Nuovo Testamento, ma anche 
lo stesso percorso storico mostra il contrario: la sproporzione degli uomini per 
una tale funzione è così stridente, così evidente, che proprio nel conferimento 
ad un uomo della funzione di roccia diventa chiaro che non sono questi uomini 
che sostengono la Chiesa, ma solo colui il quale lo fa più nonostante gli uomini 
che attraverso di essi. Il mistero della croce non è forse da nessuna parte così



508 Documentazione

evidentemente presente come nella realtà storico-ecclesiale del primato. Il fatto 
che il suo centro sia costituito dal perdono è nello stesso tempo il suo presupposto 
ed il segno della natura particolare del potere di Dio. Ogni singola parola biblica 
sul primato resta così, di generazione in generazione, un’indicazione, una misura, 
a cui dobbiamo sempre nuovamente piegarci. Se la Chiesa mantiene la sua fede 
in queste parole, non si tratta di trionfalismo, ma di umiltà, che riconosce, stupita 
e grata, la vittoria di Dio sulla debolezza umana e attraverso di essa. Chi per 
paura del trionfalismo o del potere arbitrario umano toglie a queste parole la loro 
forza, non annuncia affatto un Dio più grande, ma piuttosto rimpicciolisce Dio. 
Egli infatti manifesta la potenza del suo amore proprio nel paradosso dell’impotenza 
umana e così rimane fedele alla legge della storia della salvezza. Dunque con lo 
stesso realismo con cui oggi ammettiamo i peccati dei Papi, la loro sproporzione 
rispetto alla grandezza del loro ministero, dobbiamo anche riconoscere che sempre 
di nuovo Pietro è stato la roccia contro le ideologie; contro la riduzione della 
Parola a quanto è plausibile in un’epoca determinata; contro la sottomissione ai 
potenti di questo mondo. Vedendo ciò nei fatti della storia, noi non celebriamo 
degli uomini, ma diamo lode al Signore, che non abbandona la Chiesa e che 
ha voluto realizzare il suo esser roccia attraverso Pietro, la piccola pietra d’inciampo: 
non sono la « carne e il sangue » che salvano, ma è il Signore che salva attraverso 
coloro che provengono dalla carne e dal sangue. Negare ciò non è un di più nella 
fede e neppure un di più nell’umiltà, ma piuttosto un indietreggiare davanti alla 
umiltà, che è in grado di riconoscere la volontà di Dio esattamente com’essa è. 
La promessa fatta a Pietro e la sua realizzazione storica in Roma rimangono quindi 
nel più profondo un motivo sempre nuovo di gioia: le potenze degli inferi non 
prevarranno contro di essa...

Joseph Card. Ratzinger
Prefetto della Congregazione 
per la Dottrina della Fede



tS
A

IL
ts

JI
 (5

A
IL

G
H

 O
Af

CA1LOI
Susegana (Treviso) - Zona Industriale 
telefoni 0438/73314-73355

®
S.p.A.

S. SEOE

C
A

ILQ
I ©

A
IL@

I EA
ILQ

IC
A

1LQ
I ©

A
lt

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458



- PROGETTAZIONE 
- ESECUZIONE 

- REALIZZAZIONE 
SU DISEGNO 

- TRASFORMAZIONI 
E RESTAURI

ARMADI
PER SAGRESTIE - 
Progettati e costruiti per 
ogni particolare esigenza, 
vengono realizzati 
seguendo ogni 
accorgimento e soluzione 
tecnica atta a garantire la 
massima capienza, 
praticità e funzionalità.

CONFESSIONALI
E PENITENZERIE
Progettati e costruiti 
rispettando lo stile della 
chiesa, rappresentano il 
massimo in quanto a 
funzionalità e 
riservatezza. Sono infatti 
dotati di poltrona girevole 
e di impianto 
indipendente di ricambio 
e ventilazione ad aria 
calda e fredda. I 
particolari materiali 
utilizzati garantiscono 
inoltre il massimo 
isolamento acustico.

ALTARI - AMBONI

SPECIALISTI

ASILI, 
CINEMA

PANCHE - SEDIE - 
INGINOCCHIATOI PER 
SPOSI - BUSSOLE E 
PORTALI - 
POLTRONCINE PER 
CINEMATOGRAFI, 
SALE RITROVO E 
CONFERENZE - TAVOLI

PARROCCHIALI
E COMUNITÀ 

RELIGIOSE
polóvero ecclesiae 
20156 MILANO - Via Garegnanc 32 
Telefono 02/306311 - 0362/906402

AGENTE DI ZONA 

MARTINO MINETTO 
12037 Saluzzo CN - Via Piave 12 
Telefono 0175 / 41917 -43155



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

—- Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 ■ Tel. (0173)58677-58812
10147 Torino: Tagliarne Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 • Tel. 2296198-766897



A 
CARMAGNOLA 

V. Gruassa, 8 - B. Salsasio a ALPESTRE s.pa.
DISTILLERIA LIQUORI

k
SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc.... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il 

NEGOZIO-VENDITA 
dello stabilimento di 

V. Gruassa, 8 
B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 977 31 32

V ?

1 J

Sartoria
Ecclesiastica
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

SEA
ARTIGIANELLI

corso Palestre, 14/g. (ang. via Bertela) - 10122 TORINO 
telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, calici, pissidi, teche, patene, piatti, ecc. 
Si esegue doratura e argentatura.

Candele a cera liquida (risparmio e pulizia).
Statue e Presepi.

TUTTI GLI ARTICOLI PER LA CHIESA.

REPARTO SARTORIA: confezione su misura di Clergyman, Abiti talari, ecc. 
accuratamente rifiniti a mano.

Eseguiamo qualsiasi riparazione di arredi e paramenti sacri.



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali

Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI
Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

Cav. ROBERTO TREBINO 
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158 
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l’unica in 
Italia a costruire il « CENTRAL-TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI 

PROGRAMMATORI PER CAMPANE

■ INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI 

- REVISIONI ■ ASSISTENZE - MANUTENZIONI

8opraiiuogm e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa 
~~ Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata 
~~ Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO

numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel, (011) 47 24 55 - 48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE
ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr, Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Valdocco). 
Parr. Ceres. Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr. 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coas­
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



LA CASA DI FIDUCIA DEL MONDO ECCLESIASTICO

SALVATORE CALAMI A
Produzione - Esportazione Vini per SS. Messe

STABILIMENTI FONDATI NEL 1883

91025 MARSALA (Sicilia) - Tel. 0923/999025

— VINO BIANCO per SS. MESSE a gradi 15 circa (asciutto)
— VINO DORATO DOLCE per SS. MESSE a gradi 24 circa complessivi 
di purissimo succo di uva, « ex genimine vitis », prodotti e spediti, in recipienti 
suggellati, sotto il diretto controllo della nostra Rev.ma CURIA FORANEA di 
Marsala, la quale ne garantisce l’uso per la celebrazione della S. Messa « tuta 
conscientia » a mezzo di apposito CERTIFICATO DI GENUINITÀ, che viene 
inviato in originale a ciascun Committente ed accompagna la spedizione.

QUALITÀ ALTAMENTE SUPERIORE - GARANZIA ASSOLUTA

Spedizioni in ogni parte del Mondo CHIEDERE LISTINI

La Ditta SALVATORE CALAMI A fornisce anche Vini Marsala, Vini liquorosi 
e Vini da tavola di qualità superiore.

ANTICA E PREMIATA FONDERIA DI CAMPANE

ROBERTO MAZZOLA
di PASQUALE MAZZOLA - Casa fondata nel 1400
13018 Valduggia (VC) Italia ■ Tel. (0163) 47 120

— Concerti completi di qualsiasi tono e peso garantiti di perfetta 
intonazione, sonorità, durata.

— Campane nuove in perfetto accordo musicale alle vecchie.
— Costruzione di incastellatu~e moderne in ferro e ghisa.
— Impianti orologi elettronici.
— Orologi da torre.
— Lavorazione accurata e artisticamente ornata.
— Massime garanzie sul regolare funzionamento.
Facilitazioni nei pagamenti - Sopralluoghi e preventivi a richiesta



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero ”

PANCHE CHIESA

spinelli fabio
Via A. Volta, 29 - 20048 - Carate Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

SEDIE SOVRAPPONIBILI 
E AGGANCIABILI 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI - CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



Tel. 0163/54254 - 51189ALBERGO “SACRO MONTE
POSTEGGIO PER AUTO E PULMAN -

' A " ' . , . ... - .

Per informazioni:
ALBERGO “CASA DEL PELLEGRINO” - Tel. 0163/51656-51131

ambiente ricco di verde, nella riserva naturale 
le del Sacro Monte, straordinari capolavori nelle 
►pelle con 800 statue.

* / II “Come non ricordare il Sacro Monte di
_. I W / ■-. ___ I I Vantilo che con le sue molteplici ed am-

B | I I gt mirevoli cappelle risulta una meditazione■/ I I ^*"1 III I esteticamente e spiritualmente efficace. 
VXLJL V VXJL VA IL del mistero della Redenzione?..."

Giovanni Paolo II



DA OLTRE 20 ANNI 
MIZAR 

BRILLA PER 
QUALITÀ 

TECNOLOGIA 
PROFESSIONALITÀ 

ASSISTENZA 
GARANZIA

miZar
ELETTROACUSTICA - DEUMIDIFICATORI

La nostra rete commerciale è sempre disponibile ad eseguire 
sopralluoghi e preventivi senza alcun impegno da parte Vostra. 
Gli agenti ed i tecnici Mizar sono dotati di tessera di riconosci­
mento. Diffidate di chi non si qualifica esibendola.

Per qualsiasi esigenza rivolgersi al nostro agente di zona:

Sig. RICCI PAOLO
Via Crimea, 73 - 10093 COLLEGNO (TO) 
Tel. 011 -4115886

MIZAR ITALIA S.P.A.

Sede: VIA CIOCCHE, 303 - 55046 QUERCETA (LUCCA) 
® 0584 - 880787 - FAX (0584) 880765



Mostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17x24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi 
formato 17x24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella quantità 
desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare 
di mese in mese secondo il fabbisogno.

Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché 
o fotografia.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 pa­
gine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 2, 
3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai Parroci 
che lo desiderano spediamo l’Edizione Generale con il nome 
della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO

Telefono (Oli) 54 54 97



Calendari 1992
di nostra edizione

MENSILE soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 
su carta patinata, 
formato 36,5 X 17,5, 
13 figure, 
pagine 12 + 4 di copertina

BIMENSILE
SACRO a colori con riproduzioni 

artistiche di quadri d’autore 
formato 34 X 24

PER FORTI TIRATURE PREZZI DA CONVENIRSI

Richiedeteci subito copie saggio

CON UN ADEGUATO AUMENTO DI SPESA 
SI POSSONO AGGIUNGERE NOTIZIE PROPRIE



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 (l’Archivio Arcivescovile è chiuso al sabato)
Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 54 49 69 - 54 52 34 

ore 9,30-12 (escluso lunedì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 54 76 03 
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici 
tei. 54 18 98 - 54 59 23 - 53 24 59 - 53 53 21 
ore 9-12

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 54 18 98 - 54 59 23 
ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 53 05 33 
ore 9-12

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Missionario - tei. 562 86 25 

ore 9-12,30 - 15-18
Ufficio Liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90 

ore 9-12 - 15-18
Ufficio per le Confraternite e per il Patrimonio Artistico e Storico 

tei. 53 05 33 
giovedì ore 9,30-12

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 53 71 87 
ore 9-12 - 15,30-18

Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 54 70 45 - 54 18 95
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 54 70 45 - 54 18 95 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 54 18 95
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 54 18 95 - 53 08 91 
ore 9-12

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 54 31 56 - 51 58 13
via Vittorio Amedeo II n. 16 - ore 9-12,30

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 
dell’Università - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 53 05 33
Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 54 70 45



Indirizzi e numeri telefonici utili

Centro Diocesano Vocazioni
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 89

Centro Giornali Cattolici
corso Matteotti n. 11 - tei. 51 18 73 - 54 57 68 - fax 53 35 56

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 03 70 - 436 06 12 (Biblioteca)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
corso Siccardi n. 6 - tei. 53 72 66 - 54 84 18 - fax 54 51 51

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 49

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 54 97

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 - tei. 561 35 01 - 561 70 73 - fax 54 89 90

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 205 13 04 - 205 12 67

Seminari Diocesani:
- Maggiore - viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 66
- Minore (Medie Superiori) - via Biamonti n. 20 - tei. 819 3104
- Minore (Medie Inferiori) - Giaveno - tei. 937 60 29
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 436 10 19 - 521 51 90

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 84 98 - 54 75 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 09 03

-OMAGGIO
BIBLIOTECA SEMINARIO
Via XX Settembre, R3

RiVISta 10122 TORINO TO

Diocesana
Torinese (= rdtoj
Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale per il 1991 L. 50.000 - Una copia L. 5.000

N. 4 - Anno LXVIII - Aprile 1991

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana-via dell’Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 54 54 97 

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3”-70
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edigraph Coop. - via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)

Spedito: Novembre 1991


