
RIVISTA
DIOCESANA 
TORINESE

2Febbraio 1992
Ansile °bonam. postale 

' Gruppo 3770



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Uffici
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civ^

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - fax 54 65 38

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12

Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 436 16 10)
Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Peradotto Mons. Francesco (ab. tei. 436 62 94)
Segretario del Moderatore: Cerino can. Giuseppe (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città: Birolo don Leonardo (ab. tei. 54 88 22) 
ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Cavallo don Domenico (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: Coccolo don Giovanni (ab. Moncalieri tei. 605 53 33) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: Reviglio don Rodolfo (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 50 46 76)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 74 45 - ab. 36 29 67):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anzia^1 
e pensionati, la pastorale del turismo - tempo libero - sport.

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20):
per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale deW 
sanità.

Marengo don Aldo (tei. uff. 54 26 69 - ab. 436 20 25):
per la pastorale missionaria - catechistica - liturgica, le Confraternite e il pat^ 
monio artistico e storico, la pastorale delle comunicazioni sociali.

Pollano don Giuseppe (tei. ab. 436 27 65):
per la formazione permanente dei fedeli: laici - diaconi permanenti - presbiteri, 
pastorale dell’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università

(segue nella III di copertili



RIVISTA diocesana torinese
__^PeR1ODICO UFFICIALE PER GLI Ani DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno lxix
Febbraio 1992

SOMMARIO

Atti del Santo Padre Pag.

Ai vescovi italiani in Visita "ad limina Apostolorum":
 ai Vesvovi della Calabria (1.2)

Alla cappellani militari capi dell’Europa e Nord America (6.2)
Alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori

sanitari (11.2)
Al I Congresso mondiale della Pastorale dei santuari e dei pellegrinaggi (28.2) 

all'Università Cattolica del Sacro Cuore (29.2)

119
123

125
128
131

Atti della Santa Sede
Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali:
Istruzione Pastorale "Aetatis novae" sulle comunicazioni sociali nel XX
anniversario della promulgazione dell’Istruzione pastorale "Communio etprogressio” 

133

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Commissione Episcopale per la Vita Consacrata: 

Vitsa consacrata in Italia - Istanze del nostro tempo 149

Atti del Cardinale Arcivescovo
Regolamento

 dell’Ufficio missionario costituito nella Curia Metropolitana

di Torino Omelia nella festa della Vita Consacrata
Alla Giornata per la Vita

Al ritorno dalla Visita ai sacerdoti "fidei donum”

157
162
165
170

Curia Metropolitana
Cancelleria:

- Nomine di vicari parrocchiali - Nuovi numeri telefonici di parroc- 
chie — Sacerdote diocesano defunto

- nota circa l’esatta applicazione del decreto C.E.I. sul matrimonio 
canonico

177

179

Atti del VII Consiglio Presbiterale
Verbale della XVIII Sessione (10-11 dicembre 1991) 185





Atti del Santo Padre

Vescovi della Calabria in Visita ”ad limina Apostolorum”All’idolatria del denaro che ha alimentatoi mali della Regione è necessario rispondere con la forza dell’etica cristiana
Sabato 1 febbraio, ricevendo i Vescovi della Conferenza Episcopale Calabrese 
in Visita ”ad limina Apostolorum”, a conclusione degli incontri quinquennali 
con le varie Conferenze Episcopali regionali dell’Italia, il Santo Padre ha 
rivolto loro questo discorso:

1. Siate i benvenuti, carissimi Fratelli della Conferenza Episcopale Calabrese! 
Porgo a tutti il mio saluti cordiale, mentre ringrazio Monsignor Giuseppe Agostino, 
Arcivescovo di Crotone-Santa Severina, vostro Presidente, per le fraterne parole che,

a vostra nome, poco fa mi 
ha rivolto.

Invio il 
mio affettuoso pensiero alle Comunità cristiane della Calabria; in parti- 

colare ai sacerdoti e ai Diaconi, ai Religiosi e alle Religiose e ai numerosi Laici che, 
testimoniando la fede cristiana tra i fratelli, diffondono, in comunione con voi, la 

parola del  Vangelo.
2. Siete venuti,  Fratelli carissimi, portando nel cuore la trepidazione per le

difficoltà ch  
che l’esig 6 ancora attraversa l’amata terra di Calabria. Voi, infatti, siete consapevoli 
Visita_ nZa etic’tà per la vita associata — di cui parlammo nella precedente 
stesso tem6 tUttora viva> anzi è oggi più sentita dalle vostre Comunità. Cresce, allo 
risorse ideal’ V°* 6 tra vo* sPeranza’ confortata certamente dalle innumerevoli 
fiducia ii * e morali della popolazione calabrese, ma alimentata soprattutto dalla 
che Egli u\I Presenza salvifica del Signore. Il credente confida in Dio, perché sa

Ecco F 3 'a storia e le coscienze degli uomini, suscitando testimoni ed apostoli, 

costantemente F' mentre’ con vigore e senza stancarci, siamo chiamati a rinnovare 
cando il cuore 'nVIt° a”a conversione, ci sorregge la sicurezza che Dio agisce, toc- 
trutto del ° 'a mente degli uomini. La conversione è sempre la promessa ed il 
a Snidare a h amore. Questa radicale consapevolezza ha accompagnato e continua 

nc e voi, nel vostro diuturno ministero pastorale.

evangelico V°Stra ansia apostolica vi spinge a ricercare nuove vie per l’annuncio 

Es
che avete cé/h propos'to’ v'vo compiacimento per il Convegno ecclesiale regionale, 
Patrono 6 c rat° ottobre al 1° novembre scorso a Paola, la Città del vostro 

no ban Francesco.

119



120 Atti del Santo Padre

Si è trattato del secondo Incontro di tutte le diocesi della Regione, durante  
quale avete riflettuto sul tema « Nuova evangelizzazione e ministero di liberazioni  
con particolare riferimento alla famiglia ed alla parrocchia ». Lavorando insieme 
vi è stato possibile sperimentare quanto sia importante studiare programmi pastora 
comuni, che nascano da riflessioni e da proposte condivise con sincero impegno : 
ciascuno. Ciò favorisce un clima di ampia partecipazione, dal quale scaturiscono 
significative convergenze di giudizio sia circa i problemi più urgenti, sia circa 
iniziative idonee per tentarne la soluzione. 

Dal recente Congresso, in particolare, è nato il proposito di costruire ed organiz
zare in ogni Comunità forme unitarie e solidali di presenza cristiana. Si tratta  
difendere e promuovere, con interventi appropriati, i diritti fondamentali dell’uomo 
quali, ad esempio, il rispetto della dignità della persona umana e la difesa della vii 
in vista dell’edificazione di una società giusta e fraterna. A voi preme, al di sopra 
di tutto, che Cristo sia conosciuto, accolto ed amato dagli uomini e dalle donne 
della vostra Terra. Cristo « va incontro all’uomo di ogni epoca, anche della nostra 
epoca, con le stesse parole: "Conoscerete la verità e la verità vi farà liberi 
(Redemptor hominis, 12).

4. Si profila davanti a voi l’urgenza di una evangelizzazione nuova, capace di 
riproporre, in maniera attenta e precisa, il messaggio della salvezza e la sperane 
della liberazione. Ciò comporta un lavoro pastorale delicato ed impegnativo, special
mente quando si consideri la situazione complessa della vostra Regione.

In essa le vecchie generazioni, potratrici di tradizioni in parte superate, guar
dano con apprensione ai rapidi cambiamenti del nostro tempo. I giovani, invece 
stretti, oltre che dalla crisi dell’occupazione, dalla carenza di saldi punti di riferi
mento ideale e di validi programmi per il futuro, sentono spesso venir meno anche 
il sostegno delle Istituzioni e rischiano di cedere ai fallaci richiami del consumismo 
e di pericolose forme di evasione. Fortunatamente non si tratta di un fenomeno 
ralizzato: tra di loro, infatti, non pochi scelgono un diverso stile di esistenza, impron
tato ai valori evangelici.

Come non impensierirsi, poi, per l’estendersi dell’industria del crimine e della 
violenza? Come non preoccuparsi nel rilevare che la cultura della solidarietà, vanto 
della vostra secolare tradizione, sembra a volte sopraffatta da quella dell’interesse 
privato e dall’ideologia del successo senza scrupoli e senza pietà? Di fronte a problemi 
antichi e difficoltà nuove, si fa sentire con forza l’esigenza di un più vivo senso di 
legalità, da costruire però non tanto aumentando la produzione legislativa, quanto 
assicurando un uguale ed effettivo rispetto delle leggi da parte di tutti.

5. Voi siete i Pastori di una Comunità in cammino, una Comunità « composta da 
uomini i quali, riuniti insieme nel Cristo, sono guidati dallo Spirito Santo nel loro 
pellegrinaggio verso il Regno del Padre, ed hanno ricevuto un messaggio di salvezza 
da proporre a tutti » (Gaudium et spes, 1). Forti del mandato ricevuto, sentite il 
dovere di indicare le vie di una rinascita delle coscienze e di proporre iniziative atte 
a ridestare in esse una rinnovata energia autopropulsiva e missionaria.

Avete individuato nel concetto cristiano di liberazione il termine guida del vostro 
impegno comune. Una liberazione autentica — come voi stessi osservate — trascen
dente, frutto dell’iniziativa di Dio, continua e dinamica, radicale, che parta cioè 
dalla radice del cuore umano, intimamente legata alle vicende della storia, 
proiettata verso il pieno compimento escatologico.

Non servono al vero sviluppo della Calabria progetti contingenti, parziali o parti
colaristici. Se l’idolatria del denaro ha alimentato i mali della Regione, incentivando 
purtroppo, i fenomeni della criminalità organizzata, degli omicidi e sequestri



Atti del Santo Padre 121

di dover è anche vero che mai si è spenta nel cuore dei Calabresi la consapevolezza 
e all’amore rispondere a tali sfide con la forza dell’etica cristiana, ispirata al perdono

Occore’ a' Aspetto dell’uomo e all’osservanza della legge divina.
Promett rrC] Prose2uire senza cedimenti su tale cammino. Questa piaga, che com- 
Sempre 3 rad’ce il progresso integrale della vostra gente e priva in maniera 
con pa-P1U ®rave le persone, soprattutto i giovani, della libertà autentica, sarà vinta, 
volonta'Ut° di,. D'0, 6razie alla mobilitazione responsabile di ogni uomo di buona 
'Peoraggiaf3^ *mPegno evangelico dei cristiani, da voi incessantemente sorretti e

6. Vene •
ardita se 6ratl ^rateHi nell’Episcopato! La vostra opera di evangelizzazione sarà 
Ssiente .Sfiderete nella potenza dello Spirito Santo, che vivifica la Chiesa, e se

In V1 Sferzerete di servire soltanto Cristo ed il gregge che Egli vi ha consegnato, 
stretti ^U?Sto itinerario pastorale, l’attenzione prioritaria sia per i Presbiteri, vostri 
arn'c’ziaC° non0^^ ministero apostolico. Sostenendoli con affetto e sincera 
santi • ’ n°n mancherete di ricordare loro che la Chiesa ha bisogno di Sacerdoti 
8erarch’tlUal' v’vano con gioia il proprio nobile ufficio e siano pronti, in comunione 
disjnt 3 C°n l’episcopato, a porsi al servizio del popolo cristiano con generosa e 
come fessata dedizione. Non dimentichi mai il Presbitero che egli si santifica vivendo 
ghiera rate . tra fratelli, fedele a Cristo che l’ha chiamato, perseverante nella pre- 

£ e assiduo ricercatore della volontà divina.
formi COrnP'to vostro, inoltre, promuovere e favorire la vita consacrata nelle sue multi- 
spirituali espressioni carismatiche, come pure non trascurare mai le autentiche esigenze 
Utta ad * fedeli, andando incontro alla loro sete di verità e di santità, grazie ad 

eguata catechesi, che parta da un nuovo annuncio del Vangelo. 
non ha?*60!168' s'a tra ' vostri obiettivi principali. Una Chiesa che non catechizza 
special Uturo- Se non si proclama la verità che salva, come potrà nascere nella gente, 
Perciò ente ne‘ §'ovanL la disponibilità al servizio di Cristo e dei fratelli? Date vita, 
Rivolo ad.Un movimento catechetico che raggiunga tutti: bambini, giovani ed adulti. 
vita”6 rV1’ 'n Primo luogo, alle famiglie, che sono chiamate ad essere "scuola di 
famio]- Ondamentali soggetti attivi della Chiesa e della società. Bisogna partire dalle 
autP6. ’ se si vuole costruire nella vostra Regione, come altrove, una mentalità 

'camente cristiana.

che a’ .tafe ^ne’ s* ren(fe indispensabile una qualificata azione educativa e formativa, 
di v;t 1 1 credenti a superare la frattura, spesso avvertita, tra fede e coerenti scelte

Perdiment Un ^avoro di così ampio respiro utilizzate al meglio, come è già vostro inten­
di f0 fe strutture esistenti: i Seminari, gli Istituti di cultura religiosa, e le scuole 

yfmazione sociopolitica.

Ecc]es- P°i> di aiuto, nella programmazione del lavoro pastorale, il "Consiglio 
che Vaa e Regionale”, da voi istituito per coordinare le attività religiose e apostoliche, 
Pella n° moltiplicandosi nella vostra Regione. Proseguite su questa strada, crescendo 
il ^^P^tmiono, nella verità, nella testimonianza. Proclamate senza tentennamenti 

angelo.

es'gen ' a' Pover' ed a quanti sono nel bisogno, cercate di individuare le loro 
breSe e reali, giovandovi dell’apporto dell’ ”Osservatorio” regionale sull’uomo cala- 
dan0 e sulle sue necessità. Adoperatevi con ogni mezzo perché i cristiani compren­
di Qy e s°lo la verità di Cristo può condurre l’uomo all’autentica libertà. La verità 
lo ap'Sto è Uberante e carica di speranza, perché non riduce l’uomo alla terra, ma 

e alle realtà trascendenti.



122 Atti del Santo Padre

8. A conclusione di questo nostro incontro, desidero ancora esortarvi alla fiduc'* 
in Dio, pur tra le difficoltà del presente. Il Signore cammina con noi verso il comPr 
mento del suo Regno.

Alimentate in voi questa certezza. La forza liberante della fede è nelle vostf* 
mani, cioè nei mezzi di grazia che sono affidati al vostro ministero. Diffondete attore 
a voi la speranza che nasce dalla fede e si nutre dell’amore divino. Possano ad es$* 
attingere quanti collaborano con voi — nelle Parrocchie, nelle Associazioni e Mo**1 
menti apostolici, in ogni articolazione della Chiesa di Calabria — all’opera del* 
nuova evangelizzazione.

La Vergine Maria, venerata in molte località della vostra Regione, vi otteng* 
dal Signore conforto e gaudio spirituale. Intercedano per voi i Santi Patroni deM 
vostre diocesi ed i Santi e i Beati originari della Calabria.

Con questi auspici vi imparto la Benedizione Apostolica, che estendo ai Presbite11' 
ai Religiosi, alle Suore ed a tutti i Laici delle vostre Chiese particolari.



Atti del Santo Padre 123

A* CaPpellani militari capi dell’Europa e Nord AmericaChiamati ad aspirare alla pace anche quando sembra irraggiungibile
Giovedì 6 febbraio, incontrando i partecipanti alla III Conferenza internazio­
nale e interconfessionale dei cappellani militari capi dell’Europa e del Nord 
America, il Santo Padre ha pronunciato il seguente discorso, che pubblichiamo 
>n traduzione italiana:

1. snaie e 1M?n° '*et0 di dare il benvenuto ai partecipanti alla III Conferenza internazio- 
Voi rann erc°nless‘onale dei cappellani militari capi dell’Europa e del Nord America. 
stolo Paol6S6ntate mo'te confessioni religiose ed io vi saluto con le parole dell’Apo- 

U °- «Grazia a voi e pace da Dio, Padre nostro» (Col 1, 2). (...)
derato p K° lncontro mi procura consolazione e speranza perché ho sempre consi- 
Conferen°Pera Pastorale tra i militari come un campo molto importante. La vostra 
ed un Se a’ Che s' incontra per la terza volta, dopo un promettente avvio a Stoccarda 
Volta il ? incontro a Lubecca, mi offre l’opportunità di esprimere ancora una 
gnati tra '7 S’ncero apprezzamento per il valido lavoro pastorale in cui siete impe- 
Nazionj ' Pers°nale militare e le sue famiglie. Guardando la lista delle ventitré 
de’ cappe^PP/656111316 ’n questa Conferenza, noto con piacere come la presenza 

ani militari si stia espandendo nei Paesi dell’Europa Centrale ed Orientale.

Vers° il n rn°ndo cattolico c’è sempre stata una notevole tradizione di cura pastorale 
guanti sonorS°^a'6 md'tare- H rispetto e la sollecitudine della Chiesa cattolica per 
Pastorale d 1COlnvo^’ nel servizio militare sono chiaramente espressi nella Costituzione 
Si dedicanoe Vaticano II Gaudium et spes, dove leggiamo: « Coloro... che
c°nsiderarsj 3 serv'zi° del proprio Paese e sono membri delle forze armate devono 
Contento • COme ministri della sicurezza e della libertà dei loro popoli, e nel 
namente all CU' svo^ono questo dovere nel modo appropriato, contribuiscono genui- 
„ La Cos L?bÌ1Tent0 del,a pace » (n. 79).
' attività deR02*006 ^Posto^ca Spirituali militum curae, del 21 aprile 1986, che regola 
Particolari a Chiesa in questo campo, uniforma gli Ordinariati Militari alle Chiese 
nelle caser a* 6 d'oces*> e compara l’assistenza spirituale che i cappellani forniscono 
Welle Parrocch’ CamP'’ ne^e scuole e nelle accademie militari a quella garantita 

Alla vostra
e donne in CUra Pastorale è affidato un gran numero di giovani ed anche uomini 
s°vranità e Servizio elettivo chiamati a servire i loro Paesi come custodi della 
CaPPellani < T necessar*°> dell’ordine internazionale e della stessa pace. Come 
c°scienze e de'6 ConsaPev°L del ruolo della Parola di Dio nella formazione delle 
della libertà de^e Persone, nel condurle a pensieri di pace e al corretto uso
c,°scienza così °L6te seminare abbondantemente nel fertile terreno della libertà di 
lettere un Cf6 anche neHa sfera militare gli individui agiscano in modo da 
Per la dipnit' P1? ond° rispetto verso Dio e, di conseguenza, un costante rispetto 

L’attuale m * dÌrÌttì degli altri'
^avanti a voT°^e”tO stor*co Presenta una sfida speciale per i cappellani militari, 
lutarli a porre p compito di educare gli altri ai valori umani e spirituali, e di 

etica al di sopra della tecnologia, la moderazione sulla passione,



124 Atti del Santo Padre

un senso di giustizia sull’odio e l’oppressione. Un gruppo altamente qualificato co^ 
il vostro, ponendo insieme diverse culture ed esperienze, non mancherà di fornii 
indicazioni circa i metodi migliori per costruire una vera civiltà della pace.

3. C’è un altro punto che intendo chiarire. La pace è un prezioso e fragi^ 
dono che Dio affida all’uomo, alla sua coscienza e alla ragione. Per voi, due compì® 
egualmente necessari, derivano da ciò. Il primo è il dovere di operare attraverso 1 
formazione delle coscienze per favorire un autentico desiderio di pace. Il secon^ 
compito è pregare costantemente per la pace, affinché Dio garantisca questo do0° 
ai popoli del nostro tempo. In innumerevoli occasioni ho pregato pubblicamente P£t 
la pace e ho lanciato appelli alla preghiera per la pace, più recentemente durai'*’ 
la Guerra del Golfo e il conflitto in Jugoslavia. « Nulla è impossibile a Dio » 
1, 37). Quando gli sforzi dell’uomo sembrano destinati al fallimento, il potere dell® 
Spirito di Dio può agire in profondità nei cuori delle persone, per placare l’od’° 
e per destare l’amore.

La pace può talvolta apparire irraggiungibile, ma noi siamo chiamati ad aspirai* 
sempre ad essa, fidandoci delle promesse di Dio. Pregate, quindi, perché così facendo 
renderete il più grande servizio alle persone affidate alla vostra cura pastorale, colei* 
che si trovano in prima linea quando crolla la coesistenza pacifica e scoppia la guerr*

4. Cari cappellani, sia in guerra che in pace siate sempre e solo pastori 
anime. Siate vicini a coloro che vi sono affidati. Aiutateli con la vostra preghie1* 
ed esortateli a svolgere con generosità il compito loro affidato, che è quello di assic1*' 
rare, se necessario con il sacrificio della vita, che gli altri possano godere del® 
sicurezza e della pace.

Con questi sentimenti invoco su di voi tutti le Benedizioni di Dio Onnipotent*



Atti del Santo Padre 125

Alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale 
per gli Operatori SanitariJ aiuto generoso a chi soffre è testimonianza d’amore premessa di una nuova solidarietà fra gli uomini

Martedì 11 febbraio, rivolgendosi ai partecipanti alla II Assemblea Plenaria 
del Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, il Santo 
Padre ha detto:

1.
II Sono molto lieto di porgere il mio saluto a voi tutti, partecipanti alla 
Sanit85^01^*^63 plenar'a del Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori 

1^1*Vi è * COnSratulo con voi e a voi mi unisco nel render grazie al Signore per quanto 
di e Stato Possibile realizzare in questi anni di attività del vostro Consiglio. Attraverso 

,a| SoJa Chiesa svolge, in modo specifico, una parte importante della sua missione 
cornn^V1Z'° dell’uomo. Le implicazioni della pastorale sanitaria sono molteplici e 
disn -f5.6’ come tali, richiedono costante attenzione, dedizione qualificata e notevole

1 'htà al dono generoso di se stessi agli altri.

sottoj' r*ma d* accennare alle iniziative più rilevanti da voi condotte, credo giusto 
sabi]jln-eare Pass’duo e proficuo lavoro impropriamente detto ordinario, che i respon- 
sterQ ’ 1 Cembri, i consultori, il personale e i collaboratori volontari del vostro Dica- 
Rap quot'dianamente assicurano. Mi riferisco all’incremento delle relazioni con i 
Vesc re,sentanti Pontifici e con le Conferenze Episcopali; al crescente dialogo con i 
pasto Vp dogati per la Pastorale sanitaria nelle Chiese locali; alle numerose visite 
zioni 1 ad ospedali; agli incontri col personale religioso sanitario, con le associa- 
Vostr 1 ledici, di infermieri e di volontariato; alla pubblicazione in più lingue della 
tribui apprezzata rivista; alla preparazione di sussidi di pastorale sanitaria; al con- 
zione°H°^ertO a^e Assemblee ordinarie e speciali del Sinodo dei Vescovi; all'elabora- 
per . Codice deontologico per gli Operatori Sanitari; all’attenta azione svolta 

aWiare la Federazione internazionale degli Ospedali Cattolici.

che il H m'° Part’c°lare apprezzamento va, inoltre, alle Conferenze internazionali 
c°n unV°Str° dicastero, dalla sua istituzione, ha promosso ogni anno affrontando, 
attualit'aPPr°-CC'° 'nterdisciplinare scientifico, filosofico, teologico, questioni di grande 
la i0 a RaaR; ■ farmaci al servizio della vita umana, l’umanizzazione della medicina. 
So ch^eV^a ’a della vita, l’Aids, la mente umana, la droga e l’alcoolismo.
l’autu g'a S*e*e a' ^avoro Per preparare la prossima Conferenza, in programma per 

1992, sul tema dei disabili e dei portatori di handicap.
Spazio*ter\Cnto prestigiosi relatori, la sempre più numerosa e qualificata parte- 
Pubbl’nC- oPeratori sanitari, l’accoglienza incontrata dagli Atti tempestivamente 
intern'03-11 S°.n° a’trettante conferme del valore e dell’utilità di queste Conferenze 
stata aZ'°na^’ ^i incoraggio, perciò, a continuare su questa strada che si è dimo- 
Sravità 0 ° pr°^lcua’ contribuendo a far crescere, ad ogni livello, la coscienza della 

a e dell’urgenza dei problemi legati al mondo della sanità e della salute.
interv rezza™ent0 merita pure la dedizione con cui il Pontificio Consiglio è più volte 

io, in maniera discreta e in spirito di carità, per alleviare sofferenze e situa-



126 Atti del Santo Padre

zioni di profondo disagio, collaborando con le Conferenze Episcopali, con i Pasto® 
delle Chiese locali, con le Istituzioni religiose e con tutti gli Organismi impegnai* 
nel difendere e promuovere la vita là dove si trova ad essere più gravemente *® 
pericolo.

4. Ma non vogliamo soffermarci soltanto a ricordare il passato. Il pensiero 51 
volge soprattutto verso il futuro, per individuare le sfide emergenti ed assicurar® 
nuovo impulso alla vostra azione. Proprio a tale sentita esigenza intende risponder® 
l’attuale "Plenaria” con gli argomenti che ne costituiscono l’ordine del giorno. 11 
Pontificio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari mi sta particolarmente 
a cuore, perché ritengo fondamentale il contributo che esso è chiamato a dare allo 
svolgimento della missione della Chiesa nel nostro tempo. Come ho scritto nell® 
Esortazione Apostolica Christijideles laici, « nell’accoglienza amorosa e generosa d* 
ogni vita umana, soprattutto se debole o malata, la Chiesa vive oggi un moment®' 
fondamentale della sua missione, tanto più necessaria, quanto più dominante si ® 
fatta una "cultura di morte” » (n. 38).

5. Il pensiero va alle parole riferite dall’Evangelista Giovanni: « Signore, s® 
tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto» (Gv il, 21). Esse non son® 
soltanto il lamento e quasi un velato e amorevole rimprovero a Gesù di due sorell®< 
Marta e Maria, profondamente addolorate per la morte del loro fratello Lazzaro- 
Sono anche il lamento che si rinnova lungo la travagliata storia del genere umano” 
il lamento del dolore, della malattia, della morte. Su questa condizione di uman® 
miseria getta vivida luce la fede in Cristo Risorto. Da essa sorretti, noi sappiati*® 
che Cristo è con noi, che lui è la risurrezione e la vita, e che perciò chi crede *® 
Lui, anche se muore, vivrà; e chiunque vive e crede in Lui non morrà in etern® 
(cfr. Gv II, 25-26).

Cristo ha iniziato il suo ministero evangelizzando il dolore, la malattia e la morto» 
« affinché si adempisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta Isaia: Egli h® 
preso le nostre infermità e si è addossato le nostre malattie » (Mt 8, 17; cfr. /s 53, 4)- 
Come buon Samaritano dell’umanità, si è fatto "prossimo” dei sofferenti che incoi*' 
trava sul suo cammino, chinandosi sulle loro infermità, lenendone il dolore col 
balsamo della sua parola, e spesso guarendone le stesse malattie. Secondo la parol® 
di Pietro, Egli « passò beneficando e risanando tutti » (At 10, 38).

Gesù continua questo suo ministero a favore degli uomini, suoi fratelli, mediant® 
gli uomini stessi. Egli chiama ciascuno ad essere suo collaboratore in questa premur® 
per l’altro; a vedere, quindi, con gli occhi dell’amore la grandezza dell’uomo 
l’unica creatura sulla terra che Dio ha voluto per se stessa (cfr. Gaudium et speS> 
22) —, grandezza spesso celata dietro il velo della debolezza fisica.

6. In questo contesto si collocano le proposte che voi indicate come urgenti p®i 
la pastorale sanitaria nell’immediato avvenire. Di fatto, gli argomenti da voi trattai* 
in questi giorni di lavoro si trovano al centro dell’attenzione dell’umanità: la difesi 
e la promozione del valore incommensurabile di ogni vita umana dal suo concepì' | 
mento fino al suo naturale tramonto; l’integrazione sociale dei disabili e de* 
portatori di handicap; l’aiuto alla ricostruzione dei Paesi dell’Est europeo, doV® 
urgenti sono i problemi sanitari e dove la collaborazione con le Chiese Orientai* 
nel campo della pastorale sanitaria può contribuire alla promozione del dialogo ec**' 
menico; e, infine, l’evangelizzazione. La pastorale sanitaria si conferma così qual® 
componente integrale della missione della Chiesa. Chiamata a recare il Vangelo dj 
salvezza a tutto il mondo, la Chiesa non può fare a meno della testimonianza d*



Atti del Santo Padre 127

amore che sj china su chi soffre, per condividerne la pena e cercare di alleviarla 
Quanto è possibile.

soffej ^ar’ssimi Fratelli e Sorelle, irradiate con zelo crescente il Vangelo della 
e unaenza’ convinti che l’aiuto generoso a chi soffre è un fattore di unità nella carità 
]a nuove solidarietà tra gli uomini. Vi sostenga in tale provvida azione
ficand C'a neh’Uomo-Dio, che proprio dalla Croce volle trarre a sé ogni cosa, santi- 
una 1° dolore e trasformandolo in forza redentrice. Dal mistero pasquale s’effonde 
svola Ce Sln§°tare sul compito specifico che la pastorale sanitaria è chiamata a 
talora 6 Srande impegno dell’evangelizzazione. L’attenzione al malato, sperduto 
degli ne" anon'mato di corsie affollate, rappresenta una vera priorità nel ministero 
relia’ °Peratori sanitari: dall’infermiere al medico, al volontario, dal religioso alla 
Gesù e’ s°Pra‘tutto. al sacerdote, ministro della misericordia e dell'amore divino. 
]0 co’ at*raverso queste persone, si rende operativamente presente al fianco del malato, 
de]]a sa° t ’° conf°rta’ ne Perd°na i peccati e non di rado gli restituisce il dono 

Chiesa Prez’osa è inoltre la missione dei sofferenti. Al servizio di chi soffre, la 
(Lett pPU° r*cevere da loro il più efficace sostegno alla sua azione missionaria 
ritta nr C’ RedemPtoris missio, 78), perché essi partecipano da vicino, con Maria, 

SiatQSS° ?a cr°ce (Gv 19, 25), al sacrificio redentore di Cristo.
cuj scatur’01 S^ess* consapevoli di ciò e diffondete tale messaggio soprannaturale da 
pelago d HSCe ^uce della speranza, disperdendo le ombre che incombono sull’arci- 
giorment ? umana sofferenza. Tanto più efficace sarà il vostro apostolato quanto mag- 

La m ins^rtto nella pastorale di insieme della Chiesa.
v°Hi isfr • na liturgica della Beata Maria Vergine di Lourdes, nella cui ricorrenza 
Illumina Ulre vostro Dicastero mediante il Motu Proprio "Dolentium hominum”, 
z’°ne deh00^2 c'uesta v°stra Plenaria. So che state lavorando alla proposta dell’istitu- 
chi soffrea]>G'Ornata Mondiale per il Malato, nella duplice finalità di far sentire a 
dovere di f lmPortanza del dono della sua sofferenza e a tutto il Popolo di Dio il 
a Lourdes Pross'mo verso ogni malato. La Beata Vergine, celebrata ed invocata 
Lei, madr $atate degli Infermi, sia modello di un così fondamentale apostolato.

COn re dell’amore e del dolore, benedica il vostro lavoro.
Questo auspicio, anch’io vi benedico di cuore.



128 Atti del Santo Padre

Al I Congresso mondiale della Pastorale dei santuari 
e dei pellegrinaggiIl pellegrinaggio è l’immagine della vita umana

Venerdì 28 febbraio, ricevendo i partecipami al I Congresso mondiale del}1 
Pastorale dei santuari e dei pellegrinaggi, promosso dal Pontificio Consigl*' 
della Pastorale per i Migranti e gli Itineranti, il Santo Padre ha pronunciai 
questo discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Cari Confratelli nell’Episcopato e nel sacerdozio; cari amici, rettori di santuaf 
e direttori di pellegrinaggi.

1. Dopo i nostri incontri nel corso dei miei Viaggi apostolici e ancora in quest 
giorni in Africa, nei santuari dove prestate il vostro servizio, oggi ho la gioia di accO 
gliervi, presso la Confessione di San Pietro, per il I Congresso mondiale dell’ 
pastorale dei santuari e dei pellegrinaggi, organizzato dal Pontifìcio Consiglio dell* 
Pastorale per i Migranti e gli Itineranti. Avete scelto come tema: "Viaggia verso 
splendore, il tuo Dio viaggia con te”. Voi ricordate così che ogni pellegrino, ad imm^ 
gine degli uomini della Bibbia, è alla ricerca di Dio che ci convoca alla sua preseti^ 
per renderci «partecipi della natura divina» (2 Pt 1, 4).

Voi rappresentate i santuari del mondo cattolico, dai più famosi ai più modesti 
da quelli più venerabili a quelli di più recente fondazione, quelli che riguardati* 
i luoghi stessi in cui visse il Signore Gesù e quelli che onorano la Madre di Dio e [ 
Santi della nostra storia. Quale gioia sacerdotale vedervi affidata la missione 
essere i custodi dei santuari! Siete così testimoni privilegiati della completa disp*" 
nibilità di Dio come si è manifestata e si manifesta ancora nei luoghi che vi sof* 
affidati.

Da molto tempo, avete riflettuto, nelle vostre rispettive Organizzazioni, sulle esl 
genze del servizio che vi è stato richiesto. Lo scambio consentito da un incontr* 
nelle dimensioni della Chiesa universale pone oggi, nella sua piena dimensione, 
vostra azione missionaria.

2. In un santuario, tutti possono scoprire di essere ugualmente amati, ugualmente 
attesi, a cominciare dalle persone ferite dalla vita, dai poveri, dalle persone allont^ 
natesi dalla Chiesa. Ognuno può scoprire la propria eminente dignità di figlio o 
figlia di Dio, anche se l’aveva dimenticata. « Ti benedico, o Padre, Signore del cie^ 
e della terra, perché hai tenuto nascoste queste cose ai sapienti e agli intelligenti 
e le hai rivelate ai piccoli » (Mt 11, 25). I "piccoli” non si sbagliano, quando vengon*’ 
sempre più numerosi, a cercare un senso per la loro vita, a rafforzare la loro fed6' 
a rinnovare la loro carità e ritemprare la loro speranza. Dio parla in maniera sempli^ 
ai semplici, attraverso la grazia dei Santi che hanno vissuto le Beatitudini di povertà 
di misericordia, di giustizia e di pace.

3. Si è talvolta dubitato di quanto si è soliti chiamare "la religione popolar^ I 
che è stata assunta, felicemente, da voi quale tema di questo primo Congresso mo*’ 
diale. « La religiosità popolare — ricordava Paolo VI —, ha certamente i suoi limiti-'- 
Essa manifesta una sete di Dio che solo i semplici e i poveri possono conoscere--! 
genera atteggiamenti interiori raramente osservati altrove al medesimo grado: pazienZ*' 
senso della croce nella vita quotidiana, distacco, apertura agli altri, devozione » (Er^



Atti del Santo Padre 129

dell’ nunl'andi, 48). Questa pietà popolare, religione del gesto e dell’emozione più che 
rispea^Pr°cc’° razionale, ha sia bisogno di essere giudiziosamente accolta che di essere 
^ost Osamente illuminata affinché i poveri siano evangelizzati. Molti Santi ci hanno 
sg . 0 che la vita sensibile consente di raggiungere le profondità del mistero divino 

e’ con l’aiuto della grazia, incessantemente purificata da uno sforzo della 
l0nta e dell’intelligenza.

la ”v: attenti ai "tempi” e ai ritmi di ogni pellegrinaggio: la partenza, l’arrivo,
grini „,a al santuario e il ritorno. Altrettanti momenti del loro itinerario che i pelle- 
ziale- p ano alla vostra sollecitudine pastorale. Avete il compito di guidarli all’essen- 
Luj „ esu Cristo Salvatore, termine di ogni cammino e fonte di ogni santità. È per 
e fuori? e 'n Lui che noi accediamo al Padre. Spetta a noi annunciare, « a tempo 
di Djò te-Po », il nucleo e il centro della Lieta Novella della salvezza, « dono grande 
tutt0 IH,0 -n0n S0'° ® liberazione da tutto ciò che opprime l’uomo, ma è soprat- 
c°nosc’ e.raz'one dal peccato e dal Maligno, nella gioia di conoscere Dio e di essere 
trasform *.da ’UL d’ vederlo, di abbandonarsi a lui » (Evangeli! nuntiandi, 9). Così, 
celebrazatl All’incontro con la divina Trinità d’amore, attraverso la predicazione, la 
a loro i* dei. Aeramenti e l’esperienza della vita ecclesiale, i pellegrini divengono

0 ta inviati della Lieta Novella.

f’^do^^653" non avrà il suo compimento se non nella gloria del cielo, 

' Santuari Ja d tempo della restaurazione di tutte le cose » (Lumen gentium, 48). Se 
è l’itnnia • 6 a terra sono immagini della Gerusalemme celeste, il pellegrinaggio 

della n°stra vita umana. Dinanzi ad un mondo che crede di poter 
taniente k33 sPeranza a partire dalle sue certezze scientifiche, esso ci ricorda concre- 
già parte C « non abbiamo quaggiù una città stabile» (Eb 13, 14) e che facciamo 
>n essa s ’ltC°n ’a sPeranza> del Regno futuro. È nella divina umanità di Cristo, e 
•nere ]a nto> che l’uomo è unito « con la vita divina di colui che ha voluto assu-

H peiin°S^ra natura umana », come diciamo neH’Offertorio della Messa, 
credente ,^lna^'° è un’esperienza fondamentale e fondatrice della condizione del 
d suo co’mn-^0 v‘ator”> uomo in cammino verso la Fonte di ogni bene e verso 
e 'a sua ini ipn^°' P°nendo tutto il suo essere in cammino, il suo corpo, il suo cuore 
Si sradica da 'nZa’ ''uomo si scopre « cercatore di Dio e pellegrino dell’Eterno ». 
c°ndizior)e 3 Per passare in Dio. È liberato dalle false certezze, reso alla sua 
cbe lo aspettgtUra’e d* dglio prodigo chiamato al perdono dalla tenerezza del Padre 
che sui libri!3 ^Ueste cose semplici si imparano meglio nell’esperienza del cammino 

itineranti r" S?ttoimeat°> ne* lavori preparatori di questo Congresso, che popolazioni 
Su altri Cont'C 6 ?'•Una trad'z'one di riunioni nei loro santuari, si trovano spostate 
di Pietà. Tutta0-1 m ^^'ese l°cah ebe non conoscono affatto, o poco, questa forma 
‘"contro nella f™? d1165*! cristiani sradicati, i pellegrinaggi sono occasioni di
rale e spirituale '°r° comun'ta s* rafforzano esprimendo la loro identità cultu- 
P°Poli possano6 • ” Potre' racc°mandarvi abbastanza di vegliare affinché questi
abitati. Le comman''^eStare’ ne”a ’°ro lingua, la pietà e l’amore di Dio da cui sono 
di rispondere alPa'13 Cr‘Stiane locali che li accolgono e i loro Pastori sono onorati 
desiderano rr. , attesa legittima di quanti, avendo perduto le loro radici geografiche,

7 mantenere le proprie radici spirituali.

è talvolta una cosc‘enza di essere pellegrini nel cuore del semplice visitatore 
Salvatore e f missione delicata. Spetta a voi guidare questo visitatore fino all’unico 
e dell’esempio (jg3™°gAre ’n lui il Vangelo. Avete bisogno della pazienza di Dio 

ei anti. Imitate instancabilmente Bernadette Soubirous, la veggente



130 Atti del Santo Padre

di Lourdes, che diceva: « Non sono incaricata di farvelo credere; sono incarica^ 
di dirvelo ». Così, come lei, « noi non possiamo tacere quello che abbiamo visto 
e ascoltato » (At 4, 20), che Cristo è il cammino della salvezza, che Egli è la Sai' 
vezza. È vostra responsabilità, sotto la guida dei vostri Vescovi, consentire ad ognun0 
di ascoltare questo messaggio nella sua lingua.

Ogni pellegrino, al termine del cammino in cui il suo cuore ardente aspira 3 
vedere il volto di Dio, è chiamato a riconoscere il Salvatore nel perdono ricevuto 0 
nel pane condiviso. La celebrazione della Penitenza e del sacramento deH’Eucaristia> 
vertice della vita cristiana, diviene il punto di partenza di un invio in missioni 
ritornare nella vita quotidiana per diventare testimoni di Cristo Risorto.

8. Per concludere questo incontro, volgiamo il nostro sguardo verso il Vangel0 v 
di Giovanni e il mirabile incontro tra Gesù e la Samaritana, sul pozzo di Giacobbe c 
Una donna viene a prendere l’acqua. È disorientata dalle vicissitudini della sua vita- 
E Gesù le propone l’acqua che dona la vita. La donna gli fa notare: « Signore, tu no° 
hai un mezzo per attingere e il pozzo è profondo; da dove hai dunque quest’acqU* 
viva? » (Gv 4, 11). Così anche voi vi trovate spesso dinanzi folle smarrite. Ricordatevi 
di Gesù: Egli soltanto è l’acqua viva. Noi non siamo che i guardiani del pozzo, inc^ 
ricati di facilitarne l’accesso e di lasciar sorgere, chiara e dissetante, la «sorgente d* 1 
acqua che zampilla per la vita eterna » (Gv 4, 14). 

Affido voi e il vostro ministero alla protezione di Maria, dispensatrice delle grazi0 
divine, consolatrice degli afflitti, stella del mare, soccorso dei cristiani, rifugio ds1 
peccatori, madre dei pellegrini che vanno da questa terra al Regno eterno. Di tutto 
cuore, imparto la mia Benedizione Apostolica a voi e a tutti quanti collaboran0 
alla pastorale dei santuari e dei pellegrinaggi.

 



Atti del Santo Padre 131

All’Università Cattolica del Sacro CuoreRicerca della verità nell’incontro e nel dialogo
Sabato 29 febbraio, ricevendo una folta rappresentanza della Comunità accade­
mica dell’Università Cattolica del Sacro Cuore in occasione del 70° anniversario 
di fondazione, il Santo Padre ha pronunciato il seguente discorso:

Volt ' ^'Vo^° a tutti un cordiale benvenuto, lieto di potermi incontrare ancora una 
che C°n V0'’ Rappresentanti dell’Università Cattolica del Sacro Cuore,

celebrate quest’anno il 70° di fondazione. (...)

granj Università Cattolica del Sacro Cuore, secondo l’indirizzo impressole dal 
c^e ® Fondatore, Padre Agostino Gemelli, è « Opera della Chiesa, per la Chiesa, 
andat1Ve v^a della Chiesa Cattolica, apostolica, romana ». Da piccolo seme, è 
tura 3 sv''uPPand°si di anno in anno sino a diventare oggi una importante strut- 

In^er 'a Chiesa e la società civile.
fondo eSSa 'a r'cerca della verità, l’evangelizzazione e la pastorale universitaria si 
e Vjta° ,n un rapporto strettissimo, che, tendendo a integrare la relazione tra fede 
licer ’ contribuiscono all’espletamento della propria missione. Innanzi tutto, la 

della verità.
nulla ricordato nella Costituzione Apostolica Ex corde Ecclesiae, « senza per 
per ^trascurare l’acquisizione di conoscenze utili, l’Università Cattolica si distingue 
nostr SUa ^'hera ricerca di tutta la verità intorno alla natura, all’uomo e a Dio. La 
che - eF°ca’ infatti, ha urgente bisogno di questa forma di servizio disinteressato, 
sj e . Anello di proclamare il senso della verità, valore fondamentale senza il quale 
Uinann?Uono 'a libertà, la giustizia e la dignità dell’uomo. Per una sorta di universale 
aspet^j00’ 1 Università Cattolica si dedica completamente alla ricerca di tutti gli

1 della verità nel loro legame essenziale con la verità suprema che è Dio » (n. 4). 
raneelrnPe®no Per 'a ver*ta sorregge il dialogo con le molteplici culture contempo- 
anim ’ 6 ta’e spegno sarà tanto più sincero, aperto e fruttuoso, quanto più sarà 
de]]aa ° una fede approfondita e vissuta, che offra ai credenti stimolo nella ricerca 
inte]]-Venta’ C*°è di «Colui che è ”via, verità e vita”, il Logos, il cui spirito di 

^■genza e di amore dona alla persona umana di trovare la realtà ultima » (Ivi, 4). 
Sono m?heplici sfide del mondo contemporaneo, massicce e drammatiche, ci spin- 

nc^triCercare v'e coraggiose di incontro e di dialogo con i movimenti culturali

^cieià^6553^0 Un dialogo aperto tra Vangelo e cultura, tra Vangelo ed odierna 
Apost’rtra Pens'ero cristiano e scienze moderne, come ho indicato nella Costituzione 

lca Ex corde Ecclesiae (nn. 43-47).

esigenZe^a ”?Stra società attende una nuova evangelizzazione che tenga conto delle 
L’U P'ù intime degli uomini contemporanei.

Istitutj niV:rÌtà Uattolica del Sacro Cuore, nella molteplicità delle sue Facoltà e 
della sua6’ 3 -r*C^a varieta delle sue attività e prestazioni, soprattutto nella chiarezza 
alla • lsP'razione cristiana e con il conforto della sua viva tradizione, coopera 
cuore ^S10ne. evan8eHzzatrice della Chiesa. Attenta alle domande, che salgono dal 
attese Stelli e sorelle, soprattutto giovani, essa si sforza di cogliere le loro

P1U profonde, di soccorrere le necessità materiali e spirituali di tutti, ma



132 Atti del Santo Padre

soprattutto dei più deboli, di elevare il livello culturale e sociale dei meno abbienti, 
di favorire la difesa della vita e la promozione umana alla luce della riconciliazione 
evangelica nella comunità degli uomini.

Di particolare rilievo, a questo fine, è l’impegno nella valutazione etica dei risultati ; 
delle scienze naturali e delle scienze umane. « La causa dell’uomo — ricordavo nells 
visita all’UNESCO, a Parigi — sarà servita se la scienza si allea alla coscienza »• I

Ed ancora, come ho scritto nella citata Ex corde Ecclesiae: « La ricerca universi' | 
taria sarà indirizzata a studiare in profondità le radici e le cause dei gravi problemi j 
del nostro tempo, riservando speciale attenzione alle loro dimensioni etiche e religiose- 
All’occorrenza l’Università Cattolica dovrà avere il coraggio di dire verità scomode, 
verità che non lusingano l’opinione pubblica, ma che pur sono necessarie per 
salvaguardare il bene autentico della società » (n. 32).

4. Attivamente dedita alla propria missione apostolica, la vostra Università non 
trascura di promuovere una aggiornata pastorale universitaria, che contribuisca all® 
maturazione dei giovani studenti — « speranza della Chiesa » (Gravissimum educO' I 
tionis, 2) —, alla crescita spirituale dei docenti, e alla armonica convivenza di tutti 
all’interno dell’Università.

A questa comune azione pastorale possono prestare valido contributo associazion1 
e movimenti di vita spirituale e apostolica, soprattutto quelli sorti specificamente per 
gli studenti.

Sono lieto che, nelle vostre singole sedi, attese anche le consolidate tradizioni 
della vostra Università, state compiendo, in proposito, una seria riflessione, per inter- j 
pretare, ad un tempo, lo spirito della Costituzione Apostolica Ex corde Ecclesia 
e la realtà umana e cristiana che vi caratterizza. È di vitale interesse per il vostro 
Ateneo promuovere uno stretto raccordo — del resto già ampiamente in atto — tr° 
le vostre strutture e la Chiesa che è in Italia, a partire da un fecondo legame cof 
la Conferenza Episcopale Italiana, per una comune, incisiva presenza nel Paese, I 
segnatamente negli ambiti culturali.

5. Siate fieri della qualifica di "cattolica” che connota la vostra Università. Ess° 
non mortifica, ma esalta il vostro impegno in favore dei valori umani autentici.

Il fatto di appartenere all’Università Cattolica vi spinge ad esprimere total0 
fedeltà alla Chiesa, al Papa ed ai Vescovi; vi stimola a sentirvi parte integrant0 
della Comunità ecclesiale italiana, al cui servizio operate e da cui siete considerat' 
con affettuosa ed esigente fiducia.

Non è forse questo lo spirito che ha animato i vostri fondatori nel dar vi'0 
all’Ateneo? Non è con questi orientamenti che esso si è in seguito sviluppato, 
anche oggi fiorisce?

Percorrendo il cammino dell’Università Cattolica del Sacro Cuore dalla fonda' 
zione fino ai nostri giorni, si constata con gioia il suo crescente e provvidenzial0 
sviluppo. So che nei prossimi anni nuovi appuntamenti vi aspettano anche in setter1 
particolarmente delicati e difficili, ma ricchi di promesse, sia nell’ambito delle Letter0 
e delle Scienze Umane, che in quello delle Scienze Naturali.

Proseguite nel vostro servizio con entusiasmo ed attento discernimento. Mai veng° 
meno in voi la consapevolezza di essere membri di una Università Cattolica, che tra0 
il suo nome e la sua ispirazione dal Sacro Cuore di Gesù. Alla scuola di quel Cuof° 
divino, che con i suoi battiti scandisce la storia del mondo, imparate ad essere persof0 
di fede, professionisti preparati ed apostoli intrepidi del Vangelo.

Con questi sentimenti, invocando la divina assistenza su ogni vostra impre$° 
culturale, imparto la Benedizione Apostolica a voi qui presenti e a tutti color0 
che operano nell’ambito della vostra Università.



Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI
ISTRUZIONE PASTORALE

«AETATIS NOVAE»
SULLE COMUNICAZIONI SOCIALI

NEL XX ANNIVERSARIO DELLA PROMULGAZIONE 
DELL’ISTRUZIONE PASTORALE «COMMUNIO ET PROGRESSIO»

INTRODUZIONE
UNA RIVOLUZIONE NELLA COMUNICAZIONE

era Vl’approssimarsi di una nuova 
sidg *a comunicazione conosce una con- 
pr frev°le espansione che influenza 
ne] lOndarnente le culture del mondo 
l0„i ^*° insieme. Le rivoluzioni tecno­
di raPPresentano solo un aspetto 
cui peSt° ^enomeno- Non c’è luogo in 
sent- lrnPatto dei media non si faccia 
rposugli atteggiamenti religiosi e 
snii>a ? su* sistemi politici e sociali, 
^educazione.

dellaSSUn° *§nora> Per esempio, il ruolo 
geo comunicazione, che le frontiere 
tut ° ahche e politiche non hanno po- 

arrestare, nei capovolgimenti che

si sono verificati nel corso degli anni 
1989 e 1990, e di cui il Papa ha sotto­
lineato la portata storica '.

« Il primo areopago del tempo mo­
derno è il mondo della comunicazione, 
che sta unificando l’umanità, renden­
dola — come si suol dire — "un vil­
laggio globale”. I mezzi di comunica­
zione sociale hanno raggiunto una tale 
importanza da essere per molti il prin­
cipale strumento informativo e forma­
tivo, di guida e di ispirazione per i 
comportamenti individuali, familiari, 
sociali »2.

Più di un quarto di secolo dopo la

83 HaaP ^'I0VANNi Paolo II, Lett. Enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), nn. 12-23: AAS 
l1’?!), 807-821.

^1991) y^ANNI Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), n. 37: AAS 83

133



134 Atti della Santa Sede

promulgazione del Decreto del Concilio 
Vaticano II sulle comunicazioni sociali, 
Inter mirifica, e due decenni dopo la 
Istruzione pastorale Communio et pro­
gressio, il Pontifìcio Consiglio delle 
Comunicazioni Sociali desidera riflet­
tere sulle conseguenze pastorali di que­
sta nuova situazione. Lo fa nello spi­
rito della conclusione di Communio et 
progressio: « Il Popolo di Dio, avan­
zando nei tempi in cui si svolge la sto­
ria umana, ... già scorge con immensa 
fiducia e caldo amore le meraviglie che 
a piene mani gli promette la già ini­
ziata epoca spaziale della comunica­
zione sociale »

Ritenendo che i princìpi e le idee 
di questi documenti conciliari e post­
conciliari abbiano valore durevole, de­
sideriamo applicarli nel contesto at­
tuale. Non pretendiamo di pronunciare 
parole definitive su una situazione com­
plessa, in movimento e in continua 
evoluzione ma soltanto offrire uno stru­
mento di lavoro e degli incoraggiamenti 
a coloro, uomini e donne, che si tro­
vano di fronte alle conseguenze pasto­
rali di queste nuove realtà.

2. Durante gli anni successivi alla 
pubblicazione di Inter mirifica e di 
Communio et progressio, ci si è abi­
tuati ad espressioni come « società di 
informazione », « cultura dei media » e 
« generazione dei media ». Questo tipo 
di espressione è da mettere in eviden­
za: essa sottolinea che ciò che gli uo­
mini e le donne dei nostri tempi sanno 
e pensano della vita è in parte condi­
zionato dai media; l’esperienza umana 
in quanto tale è diventata una espe­
rienza mediatica.

Gli ultimi decenni sono stati anche 
teatro di spettacolari novità nel campo 
delle tecnologie della comunicazione. 
Ciò ha comportato sia una rapida evo­
luzione delle vecchie tecnologie, sia la 
comparsa di nuove tecnologie della co­
municazione tra le quali figurano i sa­
telliti, la televisione via cavo, le fibre 
ottiche, le videocassette, i compact

disc, la creazione di immagini con il 
calcolatore ed altre tecnologie digitali 
ed informatiche. L’utilizzazione di nuo­
vi media ha dato origine a ciò che si 
è potuto chiamare « nuovi linguaggi », 
ed ha suscitato, da un lato, ulteriori 
possibilità per la missione della Chiesa 
e, dall’altro, nuovi problemi pastorali.

3. In questo contesto, incoraggiamo 
i Pastori e il Popolo di Dio ad appro­
fondire il senso di tutto ciò che attiene 
alla comunicazione ed ai media, ed a 
tradurlo in progetti concreti e realiz­
zabili.

« I Padri del Concilio, nel guardare al 
futuro e nel cercare di discernere il 
contesto nel quale la Chiesa sarebbe 
stata chiamata a compiere la sua mis­
sione, poterono chiaramente vedere che 
il progresso della tecnologia stava già 
trasformando la faccia della terra" 

arrivando perfino a conquistare lo spa­
zio (cfr. Gaudium et spes, n. 5). Essi 
riconobbero che gli sviluppi nella tec­
nologia delle comunicazioni, in parti­
colare, erano di proporzioni tali da pro­
vocare reazioni a catena con conse­
guenze inattese » ’.

« Lungi dal suggerire che la Chiesa 
debba mantenersi a distanza o cercare 
di isolarsi dal flusso di questi eventi, 
i Padri conciliari videro la Chiesa es­
sere nel cuore del progresso umano, 
partecipe delle esperienze del resto 
dell'umanità, per cercare di capirle ed 
interpretarle alla luce della fede. È 
proprio dei fedeli del Popolo di Dio 
il compito di fare uso creativo delle 
nuove scoperte e tecnologie per il bene 
dell’umanità e la realizzazione del di­
segno di Dio per il mondo ... perché 
le potenzialità "dell’era del computer" 
siano utilizzate al servizio della voca­
zione umana e trascendente dell’uomo, 
così da glorificare il Padre dal quale 
hanno origine tutte le cose buone » ’.

Teniamo ad esprimere la nostra rico­
noscenza nei confronti di tutti coloro 
che hanno permesso la costituzione nel­
la Chiesa di una rete creativa di comu-

3 Pontificia Commissione per le Comunicazioni Sociali, Istruzione pastorale Communio 
et progressio (23 maggio 1971), n. 187: AAS 63 (1971), 655-656.

4 Giovanni Paolo II, Messaggio per la XXIV Giornata mondiale delle comuncazioni sociali: 
L’Osservatore Romano, 25 gennaio 1990, p. 6.

5 Ibid.



Atti della Santa Sede 135

nicazione. A dispetto delle difficoltà — 
dovute alle risorse limitate, agli osta­
coli posti talvolta alla Chiesa nel suo 
accesso ai media, al rimodellamento 
costante della cultura, dei valori e de­
gli atteggiamenti provocato dalla onni­
presenza dei media — molto è già 
stato fatto e continua ad esserlo. I 
Vescovi, il clero, i religiosi e i laici 
che si consacrano a questo apostolato 
fondamentale meritano la gratitudine 
di tutti.

Occorre anche che esprimiamo la no­
stra soddisfazione sia per tutti quegli

sforzi positivi di collaborazione ecume­
nica nel campo dei media in cui sono 
implicati dei cattolici e i loro fratelli 
e sorelle di altre Chiese e Comunità 
ecclesiali, sia per la collaborazione 
inter-religiosa con i membri delle altre 
religioni dell’umanità. È non solo au­
spicabile ma necessario « impegnare i 
cristiani ad unirsi ancor più stretta- 
mente nella loro azione di comunica­
zione e ad accordarsi più direttamente 
con le altre religioni dell’umanità in 
vista di una comune presenza nelle 
comunicazioni »

I. CONTESTO DELLE COMUNICAZIONI SOCIALI

A. Contesto culturale e sociale

4. Lo sconvolgimento che si verifica 
oggi nella comunicazione presuppone, 
più che una semplice rivoluzione tec­
nologica, il rimaneggiamento completo 
di ciò attraverso cui l'umanità appren­
de il mondo che la circonda, e ne ve­
rifica ed esprime la percezione. La 
disponibilità costante di immagini e 
di idee, così come la loro rapida tra­
smissione, anche da un Continente al­
l’altro, hanno delle consenguenze posi­
tive e negative insieme, sullo sviluppo 
psicologico, morale e sociale delle per­
sone, sulla struttura e sul funziona­
mento delle società, sugli scambi fra 
una cultura e l’altra, sulla percezione 
e la trasmissione dei valori, sulle idee 
del mondo, sulle ideologie e le convin­
zioni religiose. La rivoluzione della 
comunicazione influisce anche sulla 
percezione che si può avere della Chie­
sa e contribuisce a modellarne le strut­
ture e il loro funzionamento.

Tutto ciò ha importanti conseguenze 
pastorali. Si può, infatti, ricorrere ai 
media, tanto per proclamare il Van­
gelo, quanto per allontanarlo dal cuore 
dell’uomo. L’intrecciarsi sempre più 
serrato dei media nella vita quotidiana

influenza la comprensione che si può 
avere del senso della vita.

I media hanno la capacità di pesare 
non solo sulle modalità, ma anche sui 
contenuti del pensiero. Per molte per­
sone, la realtà corrisponde a ciò che’ i 
media definiscono come tale; ciò che i 
media non riconoscono esplicitamente 
appare insignificante. Il silenzio può 
anche essere imposto de facto a indi­
vidui o a gruppi che i media ignorano; 
la voce del Vangelo -può così, anch’essa, 
ritrovarsi ridotta al silenzio, senza es­
sere tuttavia interamente soffocata.

È dunque importante che i cristiani 
siano capaci di fornire un’informazione 
che « crea le notizie », dando voce a 
coloro che non hanno voce.

Il potere che hanno i media di raf­
forzare o di distruggere i punti di rife­
rimento tradizionali in materia di reli­
gione, di cultura e di famiglia sotto­
linea bene la pertinente attualità delle 
parole del Concilio: « Per usare retta- 
mente questi strumenti è assoluta- 
mente necessario che coloro i quali se 
ne servono conoscano le norme della 
legge morale e le osservino fedelmente 
in questo settore »

6 Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Criteri di collaborazione ecumenica 
ed interreligiosa nel campo delle comunicazioni sociali (4 ottobre 1989), n. 1 [RDTo 1989, 1060].

7 Concilio Vaticano II, Deci. Inter mirifica, n. 4.



136 Atti della Santa Sede

B. Contesto politico ed economico

5. Le strutture economiche delle Na­
zioni sono fortemente dipendenti dai 
sistemi di comunicazione contempora­
nei. Si ritiene generalmente necessario 
allo sviluppo economico e politico che 
lo Stato investa in una efficace infra­
struttura di comunicazioni. Il rialzo 
del costo di questo investimento ha 
d’altronde costituito un fattore di pri­
maria importanza che ha indotto i Go­
verni di numerosi Paesi ad adottare 
politiche tendenti ad aumentare la con­
correnza. È in particolare per questa 
ragione che, in molti casi, i sistemi 
pubblici di telecomunicazioni e di dif­
fusione sono stati sottoposti a delle 
politiche di deregolamentazione e di 
privatizzazione.

Così come il cattivo uso del servi­
zio pubblico può portare alla manipo­
lazione ideologica e politica, ugual­
mente la commercializzazione non re­
golamentata e la privatizzazione della 
diffusione hanno profonde conseguenze. 
In pratica, e spesso in modo ufficiale, 
la responsabilità pubblica dell’emitten­
za si trova svalutata. È in funzione del 
profitto, e non del servizio, che si tende 
a valutare il suo successo. I motivi di 
profitto e gli interessi dei pubblicitari 
esercitano una influenza anormale sul 
contenuto dei media: si preferisce la 
popolarità alla qualità e ci si allinea 
sul denominatore comune più piccolo. 
I pubblicitari oltrepassano il loro ruo­
lo legittimo, consistente nell’identifi- 
care i bisogni reali e nel rispondervi, 
e, spinti da motivi di mercato, si sfor­

zano di creare bisogni e modelli arti­
ficiali di consumo.

Le pressioni commerciali si eserci­
tano anche al di là delle frontiere na­
zionali, a spese di alcuni popoli e della 
loro cultura. Di fronte all’aumento del­
la concorrenza ed alla necessità di tro­
vare nuovi mercati, le imprese di co­
municazioni rivestono un carattere 
sempre più « multinazionale »; nello 
stesso tempo la mancanza di possibi­
lità locali di produzione rende alcuni 
Paesi più dipendenti dalle Nazioni stra­
niere. È così che le realizzazioni di 
certi media popolari, caratteristici di 
una cultura, si diffondono in un’altra 
cultura, spesso a detrimento delle for­
me artistiche e mediatiche che vi si 
trovano e dei valori che esse conten­
gono.

La soluzione dei problemi nati da 
questa commercializzazione e da que­
sta privatizzazione non regolamentate 
non consiste tuttavia in un controllo 
dello Stato sui media, ma in una rego­
lamentazione più importante, conforme 
alle norme del servizio pubblico, così 
come in una maggiore responsabilità 
pubblica. Bisogna sottolineare a que­
sto proposito che, se i quadri di rife­
rimento giuridico e politico all’interno 
dei quali funzionano i media di alcuni 
Paesi sono attualmente in netto mi­
glioramento, vi sono altri luoghi in cU' 
l’intervento governativo rimane uno 
strumento d’oppressione e di esclu­
sione.

II. COMPITI DEI MEZZI DI COMUNICAZIONE

6. Communio et progressio si fonda 
sulla descrizione della comunicazione 
come via verso la comunione. Il testo 
dice che « comunicare comporta qual­
cosa di più della semplice espressione 
e manifestazione di idee e di senti­
menti. Infatti, la comunicazione è pie­

na quando realizza la donazione di si 
stessi nell’amore »!. La comunicazioni 
è, in questo senso, il riflesso della CO" 
munione ecclesiale e può contribuirvi;

La comunicazione della verità pu° 
avere veramente una potenza reden' 
trice che emana dalla persona del Cri'

8 Communio et progressio, cit., n. 11.



Atti della Santa Sede 137

e ^gU è il Verbo di Dio fatto carne 
>mmagine del Dio invisibile. In lui 

Per lui, la vita di Dio si comunica 
umanità per l’azione dello Spirito, 
pfatti, dalia creazione del mondo in 

p L le sue perfezioni invisibili posso- 
ùPnessere contemplate con l’intelletto 

le opere da lui compiute, come la 
a eterna potenza e divinità »9. Ed 

ad ’ * d Verbo si fece carne e venne 
j abitare in mezzo a noi; e noi ve- 
m.. m° la sua gloria, gloria come di 
e genito dal Padre, pieno di grazia 

31 verità»10.
aie ^erbo fatto carne, Dio si comu- 

a definitivamente. Nella predica­
si ae e nell’azione di Gesù, la Parola 
l>u a liberatrice e redentrice per tutta 
Ve anità. Questo atto d’amore attra- 
riSn° 'I quale Dio si rivela, unito alla 
Una?ta di fede dell’umanità, genera 

^dialogo profondo.
rei • storia umana e l'insieme delle 

«ioni tra gli uomini si sviluppano

nel quadro di questa comunicazione 
di Dio nel Cristo. La storia stessa è 
destinata a divenire una sorta di pa­
rola di Dio, e la vocazione dell’uomo 
è di contribuirvi vivendo, in modo crea­
tivo, questa comunicazione costante 
ed illimitata dell’amore riconciliatore 
di Dio. Noi siamo chiamati a tradurre 
ciò in parole di speranza ed in atti 
d’amore, cioè attraverso il nostro modo 
di vita. La comunicazione deve, di con­
seguenza, collocarsi nel cuore della 
comunità ecclesiale.

Il Cristo è nello stesso tempo il con­
tenuto e la fonte di ciò che comunica 
la Chiesa quando proclama il Vangelo. 
La Chiesa non è altro che il « Corpo 
mistico di Cristo, la pienezza... del 
Cristo glorificato che riempie tutta la 
creazione » ". Di conseguenza noi sia­
mo in cammino, nella Chiesa, attra­
verso la Parola ed i Sacramenti, verso 
la speranza dell’unità definitiva in cui 
« Dio sarà tutto in tutti » K.

A i
media al servizio delle persone e delle culture

fan Parallelamente a tutto il bene che 
cOtn° e sono capaci di fare, i mezzi di 
fetti ^lcazi°ne che « possono essere ef- 
cOrn 1 strumenti di unità e di mutua 
farsPrei}sione, d’altro canto, possono 
delp ^eic°H di una visione deformata 
reijg^stenza, della famiglia, dei valori 
riSt)Ì°S1 ed etici; di una visione non 
dest: tosa dell’autentica dignità e del 
per della persona umana » È im- 
tecin-V° c^e * media rispettino e par- 
per5'no allo sviluppo integrale della 
cuityna! ehe comporta «le dimensioni 
l’unrZa ’’ trascendenti e religiose dei-

La ? e della società »
onte di alcuni problemi indivi-

duali e sociali risiede anche nel fatto 
che alle relazioni interpersonali si è 
sostituito l’uso sempre più importante 
dei media e nel notevole attaccamento 
affettivo che viene accordato ai perso­
naggi mediatici di finzione. I media non 
possono sostituire né il contatto per­
sonale immediato né i rapporti tra 
membri di una famiglia o tra amici. 
Ma possono dare il loro contributo 
alla soluzione di questa difficoltà: at­
traverso gruppi di discussione, dibat­
titi su film o trasmissioni, stimolando 
la comunicazione interpersonale, piut­
tosto che sostituendosi ad essa.

» 1. 20.
„ 1, 14.
u gr- Ef 1, 23; 4, 10.
» p r’ Gor 28; Communio et progressio, cit., n. 11.

Can>unir NTIFICI° Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Pornografia e violenza nei mezzi di 
h a*10™ sociale: una risposta pastorale (7 maggio 1989), n. 7 [RDTo 1989, 600].

80 ( Pa°L0 Led- Enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), n. 46: AAS



138 Atti della Santa Sede

B. I media al servizio del dialogo con il

8. Il Concilio Vaticano II ha sotto­
lineato che « il Popolo di Dio e l’uma­
nità, entro la quale esso è inserito, 
si rendono reciproco servizio, così che 
la missione della Chiesa si mostra di 
natura religiosa e per ciò stesso profon­
damente umana » ls. Coloro che procla­
mano la Parola di Dio hanno il dovere 
di prendere in considerazione e di cer­
care di comprendere le « parole » dei 
popoli e delle culture diverse non solo 
allo scopo di informarsi su di essi, ma 
anche di aiutarli a riconoscere e ad 
accettare la Parola di Dio La Chiesa 
deve dunque conservare una presenza 
attiva ed attenta nel mondo, in modo 
da alimentare la comunità e da soste­
nere coloro, uomini e donne, che cer­
cano delle soluzioni accettabili ai pro­
blemi personali e sociali.

Inoltre, se la Chiesa deve sempre 
comunicare il suo messaggio in modo 
adeguato a ciascuna epoca ed alle cul­
ture delle Nazioni e dei popoli spe­
cifici, deve farlo soprattutto oggi nella 
cultura e per la cultura dei nuovi 
media Si tratta di una condizione 
fondamentale se si vuol dare risposta 
ad una delle preoccupazioni essenziali 
del Concilio Vaticano II: la comparsa 
di « vincoli sociali, tecnici, culturali » 
che uniscono gli uomini sempre più 
strettamente costituisce per la Chiesa 
« una nuova urgenza »: raccoglierli 
tutti nella « piena unità in Cristo » 
Considerando il ruolo importante che i 
mezzi di comunicazione possono gio­
care nei suoi sforzi per favorire questa 
unità, la Chiesa li considera strumenti 
« concepiti dalla Divina Provvidenza » 
per lo sviluppo della comunicazione e 
della comunione tra gli uomini durante

mondo attuale

il loro pellegrinaggio sulla terra ”.
La Chiesa, che cerca di dialogar® j 

con il mondo moderno, desidera poter 
condurre un dialogo onesto e rispet­
toso con i responsabili dei media. Que­
sto dialogo implica che la Chiesa faccia 
uno sforzò per comprendere i media 
— i loro obiettivi, i loro metodi, le 
loro regole di lavoro, le loro strutture 
interne e le loro modalità — e che 
sostenga ed incoraggi coloro che vi 
lavorano. Basandosi su questa com­
prensione e su questo sostegno diventa 
possibile fare delle proposte significa­
tive per poter allontanare gli ostacol* 
che si oppongono al progresso umano 
ed alla proclamazione del Vangelo.

Per un tale dialogo è necessario eh® 
la Chiesa si preoccupi attivamente d®1 
media profani e in particolare dell’ela­
borazione della politica che li riguarda- 
I cristiani infatti hanno il dovere d> 
far sentire la loro voce in seno a tutti 
i media. Il loro compito non si limita 
alla trasmissione di notizie ecclesiasti­
che. Questo dialogo richiede inoltre eh® 
essa sostenga i professionisti dei media1 
che elabori un’antropologia ed una vera 
teologia della comunicazione affinch® 
la teologia stessa si faccia più corm1' 
nicativa, più efficace nel rivelare i va­
lori evangelici e nell’applicarli all® 
realtà contemporanee della condizioni 
umana; è necessario inoltre che i r® 
sponsabili della Chiesa e gli agent* 
pastorali rispondano con buona v® 
lontà e prudenza alle domande d®1 
media, cercando di stabilire, anche co^ 
quelli che non condividono la nostra 
fede, dei rapporti di fiducia e di r® 
ciproco rispetto, fondati su vaio*1 
comuni.

C. I media al servizio della comunità umana e del progresso sociale
9. La comunicazione, che avviene nel­

la Chiesa e attraverso la Chiesa, con­
siste essenzialmente nell’annuncio della 

Buona Novella di Gesù Cristo. È 
proclamazione del Vangelo come Pai 
rola profetica e liberatrice rivolta ag1'

15 Concilio Vaticano II, Cost. past. Gaudium et spes, n. 11.
16 Cfr. Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), n 20- AAS 

(1976), 18-19.
17 Cfr. Inter mirifica, cit., n. 3.
11 Concilio Vaticano II, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 1. 
” Cfr. Communio et progressio, cit., n. 12.



Atti della Santa Sede 139

Pimi ed alle donne del nostro tempo;
a testimonianza resa, di fronte ad 

rit' secolarizzazione radicale, alla ve- 
deP d'v‘na ed a* destino trascendente 
co «• Persona umana; è, di fronte ai 
la ed alle divisioni, la scelta del- 
cr j1Ustizia, in solidarietà con tutti i 
t ^nti, al servizio della comunione

1 Popoli, le Nazioni e le culture.

Il senso dato così dalla Chiesa alla 
comunicazione illumina in maniera ec­
cezionale i mezzi di comunicazione ed 
il ruolo che essi debbono giocare, se­
condo il piano provvidenziale di Dio, 
nella promozione dello sviluppo inte­
grale delle persone e delle società 
umane.

media al servizio della comunione ecclesiale

dett A tutto ciò che è stato appena 
chi °’ non Pu° non aggiungersi il ri- 
rneatn° importante del diritto fonda­
la ntale al dialogo e all’informazione 
inaten° aHa Chiesa, così come è affer- 
]a 0 da Communio et progressio ", e 
q ®peessità di continuare a ricercare 
e 11 siano i modi efficaci per favorire 
col roteSSere questo diritto, in parti­
gli re con un’utilizzazione responsa- 
sia dm mezzi di comunicazione. Pen- 
(jej tra le altre, alle affermazioni 
cui ^°^ce di Diritto Canonico secondo 
die’ ^Ur manifestando la loro obbe- 
fejnza verso i Pastori della Chiesa, i 
re e*t « hanno il diritto di manifesta- 
Spj’Je proprie necessità, soprattutto 
fiin e * propri desideri»21, e in 
e z'one della loro scienza, competenza 
t^m^tigio, hanno « il diritto, e anzi 
aj . mta anche il dovere », di esprimere 
]e Or° Pastori la propria opinione sul-

Questioni riguardanti il bene della 
msa 2 ’

ra$ e qui un mezzo per mantenere e 
la p^Zare la credibilità e l’efficacia del- 
jqe hiesa. In modo ancor più fonda- 
Pernta^e’ Questo può essere il mezzo 
te realizzare concretamente il carat- 
tr e di « comunione » della Chiesa, che 

a il suo fondamento nella comu­

nione intima della Trinità di cui è 
un riflesso. Tra i membri di questa 
comunità che costituisce la Chiesa, esi­
ste una innata uguaglianza di dignità 
e di missione che proviene dal Batte­
simo e che è alla base della struttura 
gerarchica e della diversità delle man­
sioni. Questa uguaglianza si esprimerà 
in uno scambio onesto e rispettoso 
dell’informazione e delle opinioni.

In caso di disaccordo, però, è impor­
tante sapere che « non è esercitando... 
una pressione sull’opinione pubblica 
che si può contribuire alla chiarifica­
zione dei problemi dottrinali e servire 
la verità »2’. Infatti, « le idee dei fedeli 
non possono essere puramente e sem­
plicemente identificate con il sensus 
fidei » M.

Perché la Chiesa insiste tanto sul 
diritto che ha la gente di avere una 
informazione corretta? Perché sottoli­
nea il proprio diritto ad annunciare la 
autentica verità evangelica? Perché in­
siste sulla responsabilità che hanno i 
suoi Pastori di comunicare la verità e 
di educare i fedeli a fare altrettanto? 
È per motivo che, nella Chiesa, una 
completa comprensione della comuni­
cazione si basa sul fatto che il Verbo 
di Dio comunica se stesso.

5. i
' 1 media al servizio di una nuova evangelizzazione

* numerosi mezzi tradizio- 
l'in ’ Come 'a testimonianza di vita, 

Segnamento del catechismo, il con-

tatto personale, la pietà popolare, la 
liturgia ed altre celebrazioni simili, 
l’utilizzazione dei media è diventata

“ tot/., nn. 114-121.
a Cfr. can. 212 § 2.
a Cfr. can. 212 § 3.

zjOn Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione "Donum veritatis” sulla voca- 
J ecclesiale del teologo (24 maggio 1990), n. 30: /1/15 82 (1990), 1562 [RDTo 1990, 673].

Cfr. Ibid., n. 35.



140 Atti della Santa Sede

essenziale all’evangelizzazione ed alla 
catechesi. Infatti « la Chiesa si senti­
rebbe colpevole davanti al suo Signore 
se non adoperasse questi potenti mezzi, 
che l’intelligenza umana rende ogni 
giorno più perfezionati » 2S. I mezzi di 
comunicazione sociale possono e de­
vono essere strumenti al servizio del 
programma di ri-evangelizzazione e di 
nuova evangelizzazione della Chiesa nel 
mondo contemporaneo. In vista della 
nuova evangelizzazione, un’attenzione 
particolare dovrà essere data all’impat­
to audiovisivo dei mezzi di comuni­
cazione, secondo l’aforisma « vedere, 
valutare, agire ».

Così, per l’atteggiamento che la Chi0- 
sa deve adottare verso i media e 
cultura che essi contribuiscono ad el? 
borare, è molto importante avere set^ 
pre presente che « non basta usarli (' 
media) per diffondere il messaggio eh' 
stiano e il Magistero della Chiesa, 
occorre integrare il messaggio stesS0 
nella "nuova cultura” creata dalla cO" 
municazione moderna... con nuovi li11' 
guaggi, nuove tecniche e nuovi atteggia 
menti psicologici » L’evangelizzaziofe 
attuale dovrebbe trovare delle risorsi 
nella presenza attiva ed aperta dell9 
Chiesa in seno al mondo delle com0' 
nicazioni.

III. SFIDE ATTUALI

A. Necessità di una valutazione critica

12. Se la Chiesa adotta un atteggia­
mento positivo ed aperto verso i media, 
cercando di penetrare la nuova cultura 
creata dalla comunicazione allo scopo 
di evangelizzarla, è necessario che essa 
proponga anche una valutazione cri­
tica dei media e del loro impatto sulla 
cultura.

Come è già stato detto altre volte, 
la tecnologia della comunicazione co­
stituisce una meravigliosa espressione 
del genio umano ed i media giovano 
considerevolmente alla società. Ma, co­
me è stato ugualmente sottolineato,

l’applicazione della tecnologia della 
municazione è stata solo in parte ù11 
beneficio, e la sua utilizzazione cons^f 
pevole necessita di valori sani e ? 
scelte avvedute da parte degli indi^ 
dui, del settore privato, dei Governi 6 
dell’insieme della società. La Chic5? 
non pretende di imporre queste deCr 
sioni e queste scelte, ma cerca di dall 
un aiuto reale indicando i criteri et#1 
e morali applicabili in questo camp0.’ 
criteri che si troveranno sia nei vaio11 
umani che nei valori cristiani.

B. Solidarietà e sviluppo integrale

13. Nella situazione attuale, accade 
che i media aggravino gli ostacoli indi­
viduali e sociali che impediscono la 
solidarietà e lo sviluppo integrale 
della persona umana. Tali ostacoli so­
no, in particolare, il secolarismo, il 
consumismo, il materialismo, la disu­
manizzazione e l’assenza di interesse

per la condizione dei poveri e de^ 
svantaggiati27.

In questa situazione, la Chiesa, c^ 
riconosce negli strumenti della coni11 
nicazione « la via attualmente privili 
giata per la creazione e la trasmissio^ 
della cultura »28, si fa un dovere Q 
proporre ai professionisti della comul'1’

25 Evangeli! nuntiandi, cit., n. 45.
26 Redemptoris missio, cit., n. 37 c.
27 Cfr. Centesimus annus, cit., n. 41.
28 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Christifideles laici (30 dicembre 1988), n. 44: AAS 

(1989), 480.



Atti della Santa Sede 141

che ],e al Pubblico una formazione 
cOn 1 conduca a considerare i media 
sione Senso cr*tico, animato dalla pas- 
sq0 <jPer la.verità »; essa ritiene anche 
difesa0^re lntraPrendere « un’opera di 

della libertà, del rispetto alla

dignità personale, dell’elevazione della 
autentica cultura dei popoli, mediante 
il rifiuto fermo e coraggioso di ogni 
forma di monopolizzazione e di ma­
nipolazione » ”.

^litiche e strutture
14. p , .

quest ,laro che alcuni problemi a 
binate n§?ardo sono frutto di deter- 
cltiarnoP° . che e strutture dei media: 
taluni 3 di esempio il fatto che 
tare j.®rupP* ° classi si vedano rifiu- 
zione ?Ccesso ai mezzi di comunica- 
luogh’: Eduzione sistematica in certi 
formaz- diritto fondamentale all’in- 
tr0U0 i accrescimento del con­
ciali , e alcuni gruppi economici, 

TUtt e Ppiipci esercitano sui media. 
fondai .è contrario agli obiettivi 

entali ed alla natura stessa dei

media il cui ruolo sociale specifico e 
necessario è di contribuire a garantire 
il diritto dell’uomo all’informazione, a 
promuovere la giustizia nella ricerca 
del bene comune, ad assistere gli indi­
vidui, i gruppi ed i popoli nella loro 
ricerca della verità. I media esercitano 
queste funzioni fondamentali quando 
favoriscono lo scambio di idee e di 
informazioni tra tutte le classi ed i 
settori della società ed offrono a tutte 
le opinioni responsabili l’occasione di 
farsi ascoltare.

D. Dif
esa del diritto all’informazione ed alla comunicazione

15
cizio si può accettare che l’eser- 
dipenda6 d hbertà di comunicazione 
0 dal n °aUa fortuna, dall'educazione 
^unica/1^6 Politico. Il diritto di co- 

Quest 6 e H diritto di tutti.
a livel]° rich*ede degli specifici sforzi 
non so]° nazionale ed internazionale, 
ed aj ° Per dare ai meno abbienti 
^azione e(?° P°tentl accesso all’infor- 
loro svii dl Cui hanno bisogno per il 
anche DUPP° individuale e sociale, ma 

in modo che essi gio- 
nelle de ru°l? effettivo e responsabile 
,riedia p0'51??1 circa il contenuto dei 
ture e dei?6 a definizione delle strut- 

e Politiche in seno alle isti-

tuzioni di comunicazione dei loro Paesi.
Là dove le strutture giuridiche e po­

litiche favoriscono il dominio dei media 
da parte di gruppi di pressione, la 
Chiesa deve insistere sul rispetto del 
diritto a comunicare, e in particolare 
sul rispetto del proprio diritto di ac­
cesso ai media, cercando nello stesso 
tempo altri modelli di comunicazione 
per i suoi membri e per l'insieme della 
popolazione. Il diritto alla comunica­
zione fa parte d’altronde del diritto al­
la libertà religiosa, il quale non do­
vrebbe essere limitato alla libertà di 
culto.

*V. PRIORITÀ PASTORALI E MEZZI PER RISPONDERVI

difesa delle culture umane
16. Da. ,

nuHiero«i i a Sltuazione che esiste in 
diritti e '^’.la sensibilità per i 
dui Può <^r . interessi degli indivi-

Pesso indurre la Chiesa a fa­

vorire altri mezzi di comunicazione. 
Nel campo dell’evangelizzazione e della 
catechesi, la Chiesa dovrà spesso pren­
dere delle misure miranti a preservare

” ^bid.



142 Atti della Santa Sede

ed a favorire i « media popolari » ed 
altre forme tradizionali di espressione, 
riconoscendo che, in certe società, pos­
sono essere più efficaci per la diffu­
sione del Vangelo che non i media più 
recenti, perché rendono possibile una 
maggiore partecipazione personale e 
possono toccare livelli più profondi di 
sensibilità umana e di motivazione.

L’onnipresenza dei mass-media nel 
mondo contemporaneo non diminuisce 
in nulla l'importanza di altri media 
che permettono alle persone di impe­
gnarsi e di avere una parte attiva nella 
produzione ed anche nella concezione 
della comunicazione. I media popolari 
e tradizionali, infatti, non rappresen­
tano soltanto un importante crocevia 
d’espressione della cultura locale, ma 
permettono anche di sviluppare com-

petenza nella creazione e nella utiliz­
zazione attiva dei media.

Allo stesso modo consideriamo posi- ; 
tivamente il desiderio di numerosi | 
popoli e gruppi umani di disporre di I 
sistemi di comunicazione e di informa­
zione più giusti e più equi, per garan- I 
tirsi dalla dominazione, o dalla mani- I 
polazione, sia da parte dello straniero 
che dai propri compatrioti. I Paesi in 
via di sviluppo hanno questo timore di 
fronte ai Paesi sviluppati; così come 
vivono la stessa preoccupazione le mi­
noranze di certe Nazioni sviluppate o 
in via di sviluppo. Qualunque sia 13 
situazione, i cittadini debbono potef 
avere una parte attiva, autonoma e re­
sponsabile nei processi di comunica; 
zione, poiché essi influenzano in molti : 
modi le loro condizioni di vita.

B. Sviluppo e promozione dei mezzi di

17. Pur continuando ad impegnarsi 
in diversi modi nel campo della comu­
nicazione e dei media, malgrado le nu­
merose difficoltà che incontra, la Chie­
sa deve continuare a sviluppare, con­
servare e favorire i propri strumenti 
e programmi cattolici di comunicazio­
ne. Questi comprendono la stampa e 
le pubblicazioni cattoliche, la radio e 
la televisione cattoliche, gli Uffici di 
informazione e di relazioni pubbliche, 
gli Istituti ed i programmi di forma­
zione alla pratica ed alle problemati­
che dei media, la ricerca mediatica, gli 
Organismi di professionisti della comu­
nicazione legati alla Chiesa — in parti­
colare le Organizzazioni cattoliche in-

comunicazione della Chiesa

ternazionali di comunicazione —, i ci® 
membri sono collaboratori qualificati e 
competenti delle Conferenze Episcopal* 
e anche dei singoli Vescovi.

Il lavoro dei media cattolici non $ 
soltanto un’attività supplementare eh® 
si aggiunge a tutte quelle della Chiesa- 
le comunicazioni sociali hanno infatti 
un ruolo da giocare in tutti gli aspetti 
della missione della Chiesa. Così noti 
ci si deve accontentare di avere un pi®' 
no pastorale per la comunicazione, m® 
è necessario che la comunicazione si® 
parte integrante di ogni piano pasto" 
rale perché essa di fatto ha un contri' 
buto da dare ad ogni altro apostolato- 
ministero o programma.

C. Formazione dei cristiani incaricati delle comunicazioni sociali

18. L’educazione e la formazione alla 
comunicazione devono far parte inte­
grante della formazione degli operatori 
pastorali e dei sacerdoti ". Numerosi 
elementi ed aspetti specifici sono da 
tener presenti per questa educazione 
e per questa formazione.

Nel mondo di oggi, così fortemente 
influenzato dai media, è necessario, per 

esempio, che gli operatori pastoralj 
abbiano almeno una buona visione d1 
insieme dell’impatto che le nuove te®' 
nologie dell’informazione e dei medd1 
esercitano sugli individui e sulle s®" 
cietà. Devono inoltre essere pronti a 
dispensare il loro ministero sia a c0” 
loro che sono « ricchi di informazi*^ 
ne » sia a coloro che sono « poveri

30 Cfr. Congregazione per l’Educazione Cattolica, Orientamenti per la formazione 
futuri sacerdoti circa gli strumenti delle comunicazioni sociali (19 marzo 1986).



Atti della Santa Sede 143

orinazione ». È necessario che sap- 
d n° come invitare al dialogo, evitan- 
cia Un° St^e d' cornur>icazione che fac- 
zio Pensare al dominio, alla manipola-

ne o al profitto personale. Coloro

che saranno impegnati attivamente nel 
lavoro dei media per la Chiesa deb­
bono acquisire sia competenza profes­
sionale in materia sia una formazione 
dottrinale e spirituale.

D' Pastorale degli operatori delle comunicazioni sociali

zio E lavoro nei mezzi di comunica­
ci 6 implica pressioni psicologiche e 
dep^m* etici particolari. Se si consi- 
;?1aJ importanza del ruolo giocato dai 
Contia nella formazione della cultura 
dell ernP°ranea e nell’organizzazione 
So a yita di innumerevoli individui e 
che ta’ aPPare essenziale che coloro 
nej s°no impegnati professionalmente 
dell me^a Profani e nelle industrie 
loro3 c°municazione considerino le 
rjCa fesPonsabilità con una forte ca- 
I’urna^?'e e 'i proposito di servire 

sPon* ^mporta per la Chiesa una re- 
sabilità corrispondente che la im­

pegna ad elaborare e a proporre pro­
grammi pastorali che rispondano con 
precisione alle condizioni particolari di 
lavoro e alle sfide etiche di fronte alle 
quali sono messi i professionisti della 
comunicazione; programmi pastorali in 
grado di garantire una formazione per­
manente capace di aiutare questi uo­
mini e donne — molti dei quali sono 
sinceramente desiderosi di sapere e di 
praticare ciò che è giusto in campo 
etico e morale — ad essere sempre più 
compenetrati da criteri morali tanto 
nella loro vita professionale che in 
quella privata.

V. NECESSITÀ DI UNA PROGRAMMAZIONE PASTORALE

esP°nsabilità dei Vescovi
l’ura ^*con°scendo il valore ed anche 
lattivi es’Senze suscitate dal- 
sone 1 $ med>atica, i Vescovi e le per- 
distrihU1- spetta di decidere circa la 
che s uzi°ne delle risorse della Chiesa, 
me sun° imitate sul piano umano co- 
adoper quello materiale, dovrebbero 
Priorit'arSI Per accordare una giusta 
delle questo settore, tenendo conto 
Nazion ' TÌOnÌ Particolari della loro 
diocesi6’ uePa loro regione e della loro 

facci P°ss'bde che questa esigenza si 
sentire in modo più acuto ades­

so più che in passato proprio perché, 
almeno in parte, il grande « Areopago » 
contemporaneo dei media è stato fi­
nora più o meno trascurato dalla Chie­
sa31. Come fa notare il Santo Padre: 
« Si privilegiano generalmente altri 
strumenti per l’annunzio evangelico e 
per la formazione, mentre i mass­
media sono lasciati all’iniziativa dei 
singoli o di piccoli gruppi che entrano 
nella programmazione pastorale in 
linea secondaria » Questa situazione 
richiede delle correzioni.

Urgenza di un piano pastorale per le comunicazioni sociali

'armentaCC2rnandiamo dunque partico- 
0 le le diocesi e le Conferenze

m lee Episcopali veglino affin­

ché il problema dei media sia affron­
tato in ogni piano pastorale. Spetta a 
loro, inoltre, redigere piani pastorali

31 Cf P« ^emptoris missio, cit., n. 37 c.



144 Atti della Santa Sede

particolari riguardanti le comunica­
zioni sociali, oppure rivedere e aggior­
nare i piani già esistenti in modo da 
garantire un processo di riesame e di 
aggiornamento periodici. Per far que­
sto i Vescovi ricerchino la collabora­
zione di professionisti che lavorano 
nei media secolari o negli Organismi 
della Chiesa legati al campo della co­
municazione, e specialmente delle Or­
ganizzazioni nazionali e internazionali 
del cinema, della radio, della televi­
sione e della stampa.

Ci sono Conferenze Episcopali che 
hanno già ricevuto profitto da piani 
pastorali adeguati nel delineare con­
cretamente i bisogni esistenti e gli 
obiettivi da raggiungere, e nell’incorag- 
giare il coordinamento degli sforzi. I 
risultati dello studio, così come le va­

lutazioni e le consultazioni che hann° 
permesso la redazione di questi docu­
menti, potrebbero e dovrebbero circo­
lare a tutti i livelli della Chiesa, per­
ché in grado di fornire dati utili per 
la pastorale. È possibile anche adattare 
piani realistici e pratici ai bisogni delle 
Chiese locali. Dovrebbero essere fatti 
permanentemente oggetto di revisione 
e adeguamenti in rapporto all’evolu­
zione delle esigenze.

In appendice a questo documento 
suggeriamo elementi per un piano pa­
storale e argomenti che potrebbero 
esere oggetto di lettere pastorali o di­
chiarazioni episcopali, sia a livello na; 
zionale che diocesano. Sono element* 
tratti da proposte di Conferenze Ep’" 
scopali e di professionisti dei medi#-

CONCLUSIONI

22. Concludiamo riaffermando che 
la Chiesa « considera questi strumenti 
(della comunicazione sociale) "doni di 
Dio”, in quanto essi, nel disegno della 
Provvidenza, sono ordinati ad unire gli 
uomini in vincoli fraterni, cosicché col- 
laborino nel suo piano di salvezza » ”. 
Lo Spirito, così come ha aiutato gli 

antichi Profeti a comprendere il pian0 
di Dio attraverso i segni del loro tem­
po, aiuta oggi la Chiesa a interpretar0 
i segni del nostro tempo e a realizzar® 
il proprio compito profetico con lo stu­
dio, la valutazione e il buon uso, diven­
tati ormai fondamentali, delle tecn°" 
logie e dei mezzi di comunicazione.

APPENDICE

ELEMENTI DI UN PIANO PASTORALE 

PER LE COMUNICAZIONI SOCIALI

23. Le condizioni dei media e le op­
portunità che si offrono alla Chiesa nel 
campo delle comunicazioni sociali so­
no differenti da Nazione a Nazione e 
anche da diocesi a diocesi di uno stesso 
Paese. Ne consegue naturalmente che 
l’approccio della Chiesa ai media e al­
l’ambiente culturale che essi contri­

buiscono a formare saranno different’ 
da luogo a luogo, e che i progetti e 
la partecipazione della Chiesa dovraU' 
no essere adattati alle situazioni locai’;

Ogni Conferenza Episcopale e og0’ 
diocesi dovrebbero perciò sviluppar® 
un piano pastorale integrato per 1® 
comunicazione, preferibilmente con l3

33 Communio et progressio, cit., n. 2.



Atti della Santa Sede 145

Ora U .enza. s'a dei rappresentanti delle 
naijniZza^oni cattoliche, internazio- 

.e nazionali, che si occupano di co- 
,*ied'Ca?'One’ s'a de> professionisti dei 
zion*0 °cali. Il tema della comunica- 
prese dovrebbe inoltre essere tenuto 
realiente- neda formulazione e nella 
pas Zzaz’one di tutti gli altri piani 
Ser ?rali, compresi quelli relativi al 
eVa 1Z!° s°ciale, alla didattica e alla 

gelizzazione. Un certo numero di

Conferenze Episcopali e di diocesi 
ha già piani di questo tipo che 
identificano le esigenze della comuni­
cazione, definiscono gli obiettivi, fanno 
previsioni realistiche di finanziamento 
e coordinano i diversi impegni del 
settore.

Proponiamo le seguenti linee per 
aiutare coloro che elaborano nuovi pia­
ni pastorali o sono incaricati di aggior­
nare i piani già esistenti.Direttive per l’elaborazione di piani pastorali per le comunicazioni sociali 

una diocesi, Conferenza Episcopale o Sinodo Patriarcale
24 IT

niCaz- . Piano pastorale per le comu- 
i l0n' s°ciali dovrebbe comprendere

^guenti elementi:
tire Una Presentazione d’insieme a par- 
des a una consultazione ampia che 
Chie 1Va’ Per tutt* i ministeri della 
z>on a’ Una strategia della comunica- 
esjg r,sPondente ai problemi ed alle 

nze del nostro tempo;
che ?n inventario o un accertamento 
territ es.cr'va il mondo dei media nel 
Prend°ri0 Preso in considerazione, com- 
i dir (ente h pubblico, i produttori e 
le lori dei media pubblici e privati, 
rni finanziarie e tecniche, i siste- 
niche' distribuzione, le risorse ecume- 
orga .e didattiche, il personale delle 
ziope 1Zzazi°ni cattoliche di comunica- 
religi’COmPreso delle comunità

Q j
rne2zVna Proposta di strutturazione dei 

1 di comunicazione sociale della

Chiesa destinati ad appoggiare l’evan­
gelizzazione, la catechesi e l’educazione, 
il servizio sociale e la collaborazione 
ecumenica, e comprendente se possi­
bile le relazioni pubbliche, la stampa, 
la radio, la televisione, il cinema, le 
videocassette, le reti informatiche, i 
servizi in facsimile ed analoghe forme 
di telecomunicazione;

d) una educazione ai media con spe­
ciale sottolineatura al rapporto fra i 
media e i valori;

e) un’apertura pastorale di dialogo 
con i professionisti dei media, con at­
tenzione particolare allo sviluppo del­
la loro fede e della loro crescita spi­
rituale;

f) indicazioni circa le possibilità di 
ottenere risorse finanziarie e di assi­
curare le modalità di finanziamento di 
questa pastorale.

^r°cesso
per l’elaborazione di un piano pastorale per le comunicazioni sociali

25. ti
tive Piano dovrebbe offrire diret­
tori j suggerimenti utili ai comunica- 
e pr- . a Chiesa per stabilire finalità 
raccomlta reahstiche al l°r° lavoro. Si 
c°rnn anda che un gruppo di lavoro 
do ec^Hdeuf6 rappresentanti del mon- 
sia esiale e professionisti dei media 
due r uciat° a questo processo, le cui 

as> dovrebbero essere:
’ r>cerca,
' pr°gettazione.

1. Fase di ricerca
26. Elementi propri di questa fase 

sono: una valutazione delle esigenze, 
la raccolta di informazioni e la ricerca 
di possibili modelli di piani pastorali. 
Tutto ciò comporta una analisi del con­
testo in cui. si situa la comunicazione, 
in, particolare gli elementi di forza e 
di debolezza delle strutture e dei pro­
grammi ecclesiali di comunicazione esi­
stenti come pure delle possibilità che



146 Atti della Santa Sede

si offrono e delle difficoltà che si pos­
sono incontrare.

Tre tipi di esame possono essere 
di aiuto nella raccolta delle informa­
zioni necessarie: un accertamento del­
le esigenze, un’indagine sui mezzi di 
comunicazione e un inventario delle 
risorse.

- Il primo esame consisterà nel ca­
talogare i settori pastorali che neces­
sitano di una particolare attenzione da 
parte della Conferenza Episcopale o da 
parte della diocesi.

- Il secondo riguarderà i metodi in 
vigore con una valutazione della loro 
efficacia per identificare le forze e le 
debolezze delle strutture e delle pro­
cedure già esistenti.

- Il terzo dovrà individuare le ri­
sorse, le tecnologie e il personale di 
cui la Chiesa può disporre nel settore 
della comunicazione, senza limitarsi al­
le risorse proprie della Chiesa, cioè 
tenendo conto anche di quelle even­
tualmente disponibili nel mondo degli 
affari, nelle industrie dei media e nelle 
Organizzazioni ecumeniche.

2. Fase di progettazione
27. Dopo questa raccolta e analisi di 

dati, l'équipe che elaborerà il piano 
dovrà interessarsi agli obiettivi ed alle 
priorità della Conferenza Episcopale o 
della diocesi nell’ambito della comu­
nicazione. Si entrerà allora nella fase 
di progettazione.

Tenendo conto delle circostanze lo­
cali l'équipe dovrà poi trattare dei 
problemi seguenti.

28. L’educazione. Le questioni della 
comunicazione e della comunicazione 
di massa interessano tutti i livelli del 
ministero pastorale, compreso quello 
dell’educazione. Un piano pastorale di 
comunicazione dovrà sforzarsi:

a) di proporre alcune possibilità di 
educazione in materia di comunicazio­
ne, presentandole come componenti 
essenziali della formazione di tutti co­
loro che sono impegnati nell’azione del­
la Chiesa, sia che si tratti di semina­
risti, sacerdoti, religiosi e religiose op­
pure di animatori laici;

b) di incoraggiare le scuole e le

Università cattoliche a proporre pro­
grammi e corsi in vista delle necessità 
della Chiesa e della società in materia 
di comunicazione;

c) di proporre dei corsi, laboratori ® 
seminari di tecnologia, di gestione, d' 
etica e di politica della comunicazione» 
destinati ai responsabili della Chiesa i® 
questa materia, ai seminaristi, ai reli­
giosi ed al clero;

d) di prevedere e di mettere in opera 
dei programmi di educazione e d’intel­
ligenza dei media da proporre all’at­
tenzione degli insegnanti, dei genitori e 
degli studenti;

e) di incoraggiare gli artisti e gl* 
scrittori a preoccuparsi di trasmettere 
i valori evangelici nella utilizzazion® 
che essi fanno dei loro talenti per la 
stampa, il teatro, la radio, le trasmis­
sioni televisive e i film ricreativi ed 
educativi;

f) di trovare nuove strategie di evan­
gelizzazione e di catechesi rese possi­
bili dall’applicazione delle tecnologi® 
della comunicazione e dei mezzi di co­
municazione.

29. Formazione spirituale e assister1' 
za pastorale. I professionisti cattali®1 
laici e le altre persone che lavora®0 
nell’apostolato ecclesiale delle comun1' 
cazioni sociali, o nei media profani, at­
tendono spesso dalla Chiesa un orienta­
mento spirituale ed un sostegno pasto­
rale. Un piano pastorale di comunica­
zione dovrebbe dunque cercare:

a) di proporre ai laici cattolici ®^ 
agli altri professionisti della cornu®1' 
cazione qualche occasione di arricchir® 
la loro esperienza professionale attra­
verso giornate di meditazione, ritiri, s® 
minari e gruppi di sostegno professi® 
naie;

b) di proporre un’assistenza past® 
rale che procuri il sostegno necessari0 
per nutrire la fede dei responsabili del­
la comunicazione e appoggiare il lor° 
impegno in questo difficile compit0 
che consiste nel comunicare al mond° 
i valori del Vangelo e gli autenti®1 
valori umani.

30. Collaborazione. La collaborazio®0 
comprende la divisione delle risorse ti? 
le Conferenze Episcopali e le dioces1’



Atti della Santa Sede 147

t(1*e anche tra le diocesi e le altre isti- 
u ,10ni, come le comunità religiose, le 
^j^ersità e gli Organismi della sanità.

1 Piano pastorale dovrebbe mirare: 
gi^ a rafforzare le relazioni e incorag- 
r. fe la consultazione reciproca tra i 
^Presentanti della Chiesa e i profes- 

a'sti dei media, che possono offrire
Za . 0 alla Chiesa in materia di utiliz­

ane dei media;
coll i? cercare mezzi di produzione in 
j ^clorazione con i Centri regionali e 
lu eiltri nazionali, e a favorire lo svi- 
^.PPo delle reti comuni di promozione, 
b„ ,c°mmercializzazione e di distri- 

uoone;

le q a favorire la collaborazione con 
M °n8regazioni religiose che lavorano 

settore delle comunicazioni sociali;
ecu a eodaborare con gli Organismi 
pi e con le altre Chiese e grup- 
la ®bgiosi per tutto quanto concerne 
deprezza e la garanzia di accesso 
« n ? religione ai media, come anche 
Pjft carnP° dei nuovi media: soprat- 

Per ciò che concerne l’uso co­
de]! e dei satelliti, delle banche dati, 
fOr ® reti cablo e, generalmente, ddl’in- 

a cominciare dalla compa- 
lta dei sistemi » ’4;Ci

in a collaborare con i media profani, 
pr Particolare per quanto riguarda le 
re]^CcuPazioni comuni sulle questioni 
Cai; Se’ morali, etiche, culturali, edu- 

1Ve e sociali.

pubbliche. Le relazioni 
Chie necessitano, da parte della 
Con a> di una comunicazione attiva 
’^edi a c°munità per il tramite dei 
Felaz?’ s*a profani che religiosi. Queste 
lita d0^’ c^e imPlicano la disponibi- 
evan .Chiesa a comunicare i valori 
^inìff . e a ^are conoscere i suoi 
^°Ho ed * su°i programmi, richie- 
il pQ da parte sua che essa faccia tutto 
ttient Per verificare che è vera- 
Uo p® ad immagine di Cristo. Un pia­
te , rale di comunicazione dovreb- 

[endere-
a) a „ ’ .

doni n ^^^^zare degli Uffici di rela- 
e hiat U’ dotati di risorse umane 

enali sufficienti a rendere possi-

s°ciali^~-lfer‘ di collaborazione ecumenica ed 
’ cl*-> n. 14.

bile una vera comunicazione tra la 
Chiesa e l’insieme della comunità;

b) alla produzione di pubblicazioni 
e programmi radio, di televisione e 
video di qualità eccellente, tali da ren­
dere visibili il messaggio del Vangelo 
e la missione della Chiesa;

c) a promuovere dei premi ed altri 
modi di riconoscenza destinati a in­
coraggiare e sostenere i professionisti 
dei media;

d) a celebrare la "Giornata mondiale 
delle comunicazioni sociali" come un 
mezzo per promuovere la presa di 
coscienza dell’importanza della comu­
nicazione e per appoggiare le iniziative 
prese dalla Chiesa in materia di comu­
nicazione.

32. Ricerca. Le strategie della Chiesa 
nell’ambito della comunicazione sociale 
dovrebbero fondarsi sui risultati di una 
ricerca seria in tale materia, che im­
plichi una analisi ed una valutazione 
fatte con conoscenza di causa. Occorre 
che lo studio della comunicazione fac­
cia posto alle questioni ed ai problemi 
maggiori ai quali deve far fronte la 
missione della Chiesa in seno alla Na­
zione o alla regione interessata. Un 
piano pastorale della comunicazione 
dovrebbe mirare:

a) a incoraggiare gli Istituti di studi 
superiori, i Centri di ricerca e le Uni­
versità a intraprendere ricerche fonda­
mentali insieme ed applicate, sui biso­
gni e le preoccupazioni della Chiesa e 
della società in materia di comunica­
zione;

b) a determinare le modalità prati­
che per l’interpretazione della ricerca 
fatta sulle comunicazioni sociali e sul­
la sua applicazione alla missione della 
Chiesa;

c) a sostenere una riflessione teolo­
gica permanente sui processi e gli stru­
menti della comunicazione sociale e 
sul loro ruolo nella Chiesa e nella 
società.

33. Comunicazione e sviluppo dei po­
poli. Comunicazioni e media realmente 
accessibili possono permettere a molte 

interreligiosa nel campo delle comunicazioni



148 Atti della Santa Sede

persone di partecipare all’economia del 
mondo moderno, di sperimentare una 
libertà di espressione e di contribuire 
alla crescita della pace e della giusti­
zia nel mondo. Un piano pastorale 
delle comunicazioni sociali dovrebbe 
mirare:

a) a che i valori evangelici esercitino 
un’influenza sul largo ventaglio delle 
attività dei media contemporanei — 
dall’edizione alle comunicazioni via sa­
tellite — in modo che esse contribui­
scano alla crescita della solidarietà 
internazionale;

b) a difendere l’interesse pubblico e 
salvaguardare l’accesso delle religioni 
ai media prendendo una posizione do­
cumentata e responsabile sulle questio­
ni di legislazione e di politica della 
comunicazione e sullo sviluppo dei 
sistemi di comunicazione;

c) ad analizzare l’impatto social® 
delle tecnologie avanzate di comunica' 
zione ed a contribuire ad evitare in®' 
tili rotture sociali e destabilizzaziof1 
culturali;

d) ad aiutare i professionisti dell® 
comunicazione a definire ed osservar® 
delle regole etiche, soprattutto n®1 
riguardi dell’equità, della verità, del' 
la giustizia, della decenza e del rispetto 
della vita;

e) a elaborare delle strategie che 
incoraggino un accesso più esteso; 
più rappresentativo e responsabile 3' 
inedia;

f) a esercitare un ruolo profeti®0 
prendendo la parola al momento gi®' 
sto, allorché si tratta di sostenere 11 
punto di vista del Vangelo in ray 
porto alle dimensioni morali di ih1" 
portanti questioni d’interesse pubbli®0'

Città del Vaticano, 22 febbraio 1992 - Festa della Cattedra di San Pietro Apostolo-

John Patrick Foley
Arcivescovo tit. di Neapoli di Proconsolare 

Presidente

Mons. Pierfranco Pastore 
Segretario



Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

COMMISSIONE EPISCOPALEPER LA VITA CONSACRATA
VITA CONSACRATA IN ITALIA 
ISTANZE DEL NOSTRO TEMPO

^emessa

-L Il problema di rivedere le presenze e i servizi degli Istituti religiosi, 
» e femminili, in Italia s’impone come una "urgenza” indilazionabile. Tale 

6enza” è prodotta fondamentalmente da tre fattori:

de/ nostro tempo per presenze e servizi più rispondenti alle nuove 
gne e che salgono dai cambiamenti socio-culturali ed ecclesiali in atto e più in 

c°n il coraggio profetico della vita consacrata;
all’ ^essivo calo numerico dei religiosi/e dovuto alla carenza di vocazioni, 

dei decessi, al progrediente invecchiamento; crescono le difficoltà di
1 monasteri contemplativi non autosufficienti;

g d °r‘entamenti pastorali della Chiesa italiana per gli anni ’90 che attraverso 
^ns^11161110 ”^van^e^zzaz^one e testimonianza della carità” invitano le anime 
dell aCfate a * custodire », approfondire e rinnovare, in docile ascolto del soffio 

0 spirito, il «Vangelo della carità» (nn. 11. 29. 46. 48).

,. Le istanze nuove e il progressivo calo numerico sono destinate ad 
arsi nell’immediato futuro perché si evidenziano ogni giorno di più: 

crescente difficoltà a rispondere alle attese del nostro tempo;
sui ^recar^età della nostra situazione, che agisce sulle persone, sulle comunità, 

Servizi, sulle strutture;
Perci' r^sc^° — grave per i suoi risvolti distruttivi — di vederci imprigionati, 

0 Paralizzati, dalle ’'emergenze” fattesi sempre più incalzanti;
d pericolo di ridurci ad una politica di "conservazione”.

149



150 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

1.3. Di fronte a questa innegabile realtà s’impone il coraggio di un "ridisegno” 
delle nostre presenze e dei nostri servizi, finalizzato a farci passare da una incon­
cludente "politica dell’emergenza” ad una costruttiva "politica di programma­
zione". Ma, per operare questo "passaggio”, sembra necessario un percorso che 
si snodi su alcune esigenze strettamente connesse:

a) avere il coraggio profetico di scelte nuove in modo che ogni decisione, pur 
dolorosa, sia in funzione di una possibile risposta alle esigenze e realtà odierne;

b) configurare ogni nostra esperienza nel territorio, specificandone la tipologia 
di vita e di servizio e il conseguente numero di religiosi esigito;

c) elaborare una serie di criteri, che armonicamente — raccordati fra essi — 
debbono guidare le scelte operative;

d) formulare proposte concrete di nuove aperture o di mantenimento o abban­
dono o sostituzione o potenziamenti o riduzione delle presenze e dei servizi.

1.4. Questo nostro intervento, per la finalità che lo sorregge, si limita 3 
segnalare un nucleo di criteri-guida generali, perciò valevoli per ogni Istituto 
religioso. E poiché il "ridisegno” delle presenze e dei servizi corre su tre traiet­
torie: istanze odierne - riqualificazione - ristrutturazione, il presente elaborato viene 
distribuito in tre parti.

2. Istanze odierne

2.1. «Non dimenticate mai che gli uomini, siano essi sazi di beni material’ 
oppure privi di ricchezze e indigenti, hanno soprattutto "bisogno" di ciò che e 
spirituale » (Giovanni Paolo II, Ai Religiosi, 25 maggio 1991).

Sono in atto "nuovi bisogni” specificamente religiosi, difficili da definire, m3 
che si manifestano in maniera vistosa (sette - movimenti - gruppi).

2.2. L’indifferenza religiosa che dilaga, non è però un muro monolitico ® 
impenetrabile. Dietro ad esso ci sta spesso un uomo concreto, che cerca il senso 
della vita, che è tentato di rinviare i problemi, ma che non è chiuso e irrag­
giungibile.

2.3. L’uomo di oggi ha difficoltà notevoli a pensare, riflettere, interrogarsi’ 
è sottoposto a una tale massa di messaggi che finiscono per generare indifferenza 
e saturazione, per questo è necessario "curvarsi sull’uomo” e portare un annuncio 
a misura della persona a cui ci si rivolge.

2.4. La famiglia corre verso la privatizzazione degli interessi, l’assolutizzd' 
zione delle libertà individuali, la delega di responsabilità al sistema dei servii* 
pubblici e la ricerca esclusiva dei beni materali.

2.5. Cresce il bisogno di valorizzare di più l’esperienza del laicato e ampliar® 
il dialogo tra Chiesa e società, tra preti . frati - suore e laici per una maggio^ 
apertura verso la complementarietà, reciprocità e collaborazione.

2.6. L’umanità oggi è quanto mai sensibile alla scelta preferenziale dei pover’’ 
al linguaggio della carità, via privilegiata dell’annuncio del Vangelo. Molto positi^6 
le nuove istanze per il Volontariato, nell’ambito della carità.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 151

Cq 2.7. Il mondo è assetato di speranza! Far aumentare la capacità della Vita 

sacrata di dare speranza e tensione escatologica, anche attraverso la formazione 
c la vita delle comunità contemplative.

Riqualificazione

^•1- Rinvigorire "evangelicamente” il proprio vissuto
v-è prepotente bisogno:

'di rinnovare l’immediatezza del nostro incontro con il Signore, accogliendone 

Pianamente l’invito «vieni e seguimi» (Afe 1, 15);
'di lasciarsi "modellare” dalla Parola di Dio come la « creta in mano al 

asai° » {Ger 18, 1-6);
'di aprirci ad una robusta e trasparente "mentalità di fede”, idonea a impre- 

Por^ Sé °gm atteggiamento interiore, ogni linguaggio, ogni giudizio, ogni com- 
amento, ogni scelta (cfr. Religiosi e promozione umana, 17-19). « In tal modo, 

stro COrnun'ta religiosa sarà una pagina aperta del Vangelo, scritta ”non con inchio- 
. > ma con lo Spirito del Dio vivente” (2 Cor 3, 3) » (cfr. Comunione e comunità 

bonaria, 18).
inen^a V*ta consacrata, in particolare quella contemplativa, dovrebbe essere vera- 

a nte fa "novità evangelica” che propone un eloquente modello di vita alternativo 
Ruello di una società consumistica ed edonistica.

Irrobustire la fedeltà al carisma del Fondatore
Pro ei”Pre ffecluentemente — e da più parti — veniamo sollecitati ad una 
Isti^5^73 e innovata coerenza con la "specificità carismatica” propria di ciascun 
QUuto religioso (cfr. Mutuae relationes, 11; Religiosi e promozione umana, 28-30; 
st 1 dementi essenziali dell’insegnamento della Chiesa sugli Istituti dediti all’apo- 

Sa| °> 11). Queste sollecitazioni non sono fuori luogo, poiché dalla nostra vita 
M e a domanda di un più vigoroso ricupero d’identità e di missione. La Chiesa e 

-do necessitano di testimoni, capaci di parlare con un linguaggio che tutti 
Prendano: il linguaggio della vita.

Riossigenare la comunione ecclesiale
44. * Congiunti in modo speciale alla Chiesa e al suo mistero » (cfr. Lumen gentium, 

’ gli Istituti religiosi sono chiamati, soprattutto oggi:

^a coltivare « una rinnovata coscienza ecclesiale » (cfr. Mutuae relationes,

A « dare nella Chiesa una palese testimonianza di totale dedizione a Dio » 
'*■ H 14. a);

' a circondare la Chiesa di un amore "fedele” - "filiale” - "misericordioso”; 
c ~ ad « accogliere il ministero dei Vescovi come centro d’unità nell’organica 
p Unione ecclesiale e promuovere un’uguale accoglienza negli altri membri del 

P° o di Dio» (cfr. Religiosi e promozione umana, 27);

di 3 * suscItare tra il clero diocesano e le comunità religiose rinnovati vincoli 
eh . e di collaborazione », dando « grande importanza a tutti quei mezzi ... 
co ^loYano ad accrescere la mutua fiducia, la solidarietà apostolica e la fraterna 

—ordia » (cfr. Mutuae relationes, 37).



152 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Il Concilio ha promosso la coscienza della natura e della finalità ecclesiale 
di tutti i carismi: di conseguenza anche il carisma della vita contemplativa deve 
trovare il suo proprio modo di presenza — non soltanto spirituale — in seno alla 
Chiesa locale (Ivi, 25). Questa, in tutti i suoi ambiti, dovrebbe essere sensibilizzata 
maggiormente a conoscere ed a valersi della specifica diaconia ecclesiale delle comunità 
contemplative presenti nel territorio. È questione di una 'conversione di mentalità”, I 
da ambo le parti. I Vescovi cerchino di promuovere particolarmente tra i sacerdoti I 
(fin dalla preparazione nel Seminario) e tra i fedeli la conoscenza e la stima della 
vita specificamente contemplativa.

3.4. Farsi prossimo dell’uomo contemporaneo
Chiamati per servire l’uomo nel nome del Signore e della Chiesa, gli Istituti 

religiosi dovranno impegnarsi in una rinnovata fedeltà aH’uomo contemporaneo 
(cfr. Religiosi e promozione umana, 14-16). Questa fedeltà li conduce ad alcuni 
compiti ineludibili:

— prender coscienza che l’uomo « è la prima fondamentale via della Chiesa, 
via tracciata da Cristo stesso » e che perciò servire l’uomo — tutto l’uomo e ogni 
uomo — in nome di Dio è la ragione della nostra vocazione religiosa (cfr. Redemptof 
hominis, 14);

- acquisire una appropriata conoscenza della « contemporaneità » (cfr. Religiosi 
e promozione umana, 16);

- andare verso l’uomo, cioè entrare sempre più nel tessuto della multiforme 
esistenza quotidiana degli uomini per animarla di mentalità e costume evangelici, | 
rigenerandola dal di dentro (cfr. La Chiesa in Italia dopo Loreto, 51);

— « saper chinarsi sull’uomo contemporaneo » « nello stile del Buon Samari­
tano che Cristo, con la sua stessa vita, ci ha lasciato come modello » (cfr. Comunioni 
e comunità missionaria, 38);

— rispondere, in maniera adeguata ed efficace, alle sfide e alle provocazioni 
del cambiamento socio-culturale in atto, che sollecita particolarmente i religiosi 
— « per la radicalità delle loro scelte evangeliche » — « ad intraprendere scelte 
coraggiose di rinnovamento per avvicinare l’uomo contemporaneo alla fonte di 
ogni autentica promozione umana e sociale, il Vangelo » (cfr. Religiosi e promo- ; 
zione umana, 14-15);

— incrociare « le reali ed autentiche esigenze dell’uomo », promuovendo le 
istanze che salgono dalla "cultura” della vita, della solidarietà, della riconciliazione, 
della pace, della giustizia, dell’ecumenismo per ricondurre l’uomo — ogni uomo — ! 
alla pienezza della sua vocazione, il Cristo Gesù (cfr. Comunione e comunità missio- ; 
naria, 40);

- riconoscere che la vita contemplativa non è "fuga mundi”, ma piuttosto . 
« presenza a Dio — e in Dio — presenza all’uomo e alla storia », nella solidarietà 
che deve nutrire la mediazione della preghiera, anche con il supporto di una ade­
guata conoscenza dei problemi e degli avvenimenti della società.

3.5. Rinnovare qualitativamente il servizio
Nell’ambito del servizio, s’impone l’esigenza di un rinnovamento di qualità 

evangelica - ecclesiale . carismatica. I sentieri da percorrere in questa fatica pos­
sono essere ricondotti a tre basilari.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 153

a) TT» 1 un servizio recepito e vissuto come "missio Dei’’, che domanda di essere
c°n UV ed ”evarigelizzato ”• Il religioso che serve gli altri, trascurando di "stare 
per àlgnore” e di frequentarLo assiduamente, diventa sì "uomo fra gli uomini e 
Or k-1 uomlnl”> ma non "uomo di Dio fra gli uomini e per gli uomini”. Senza 

lera vera - profonda - insistente, si approda al puro attivismo; senza alimenta- 
serv^'de^a Parola del Signore non si è in grado — nell’espletamento dei vari 
att * di mettersi "dalla parte di Dio”, assimilando i princìpi ispiratori, gli 
deve amend ^teriori, i criteri di giudizio offerti dal Vangelo. Questo primato si 
esse6 V. ere‘ Perciò il nostro servizio va "liberato” dalla frenesia dell’azione per 

e immerso nella sapienza della "contemplazione”.

servizio recepito e vissuto come "missio Ecclesiae”, che reclama di essere 
Co °‘_ nella” Chiesa, cioè in totale fedeltà ad essa; "con” la Chiesa, ossia in piena 
bottai10ne ecc’esla^e> ”per” Chiesa, vale a dire a favore della sua crescita voca- 

e> missionaria e di cooperazione tra le Chiese.
c) u • • r

di servizio recepito e vissuto come "missio communitatis", che si fa richiesta 
Refi ' Partl“lari imPegnù salvaguardare la fedeltà al carisma del Fondatore (cfr. 
nellapremozione umana, 31), poiché « una rinnovata presenza dei religiosi 
terebbTX°n,l della Chiesa per l’evangelizzazione e la promozione umana non risul- 
teHst' i plenamente autentica se dovesse rinunciare, anche solo in parte, alle carat- 
ttiettere6 de^a v*ta rebgiosa e all’indole propria di ciascun Istituto » (cfr. Ivi, 28); 

apostoliln Prat*ca * ’a comunione di apostolato » (cfr. Ivi, 24). « Nessun impegno 
jCo deve essere occasione di deflettere dalla propria vocazione » (cfr. Ivi, 46). 

s°sten servizi° specifico della vita claustrale come "missio contemplationis’’, va 
abbia il° e ^uahbcato come centro di irradiazione, di preghiera e sacrificio che 
aUa r> c resPlro della Chiesa, e consolidi la promozione culturale e l’educazione 

° ondità del mistero liturgico nei monasteri.

Att SuPerare alcune tentazioni
probi 3 mente’ gb Istituti religiosi si trovano di fronte a complessi e delicati 
religio^1 i°e^a Pr°gettazione e attuazione dell’apostolato. « Il numero ridotto di 

media 1 3 Scars*ta dei giovani che abbracciano la vita religiosa, l’avanzare dell’età 
impeli’ • PreSS1°nÌ sociaii esercitate da movimenti contemporanei », le necessità 
Più vajntl d^a Chiesa « si trovano a coincidere con la consapevolezza di una 
del sin t3tSerÌe di necessita » , con « una grande attenzione alla promozione personale 
pace f ° *» con « una maggiore sensibilità verso i problemi della giustizia, della 
dellà Ck & Promozi°ne umana» (cfr. Gli elementi essenziali dell’insegnamento 

SU^ istituti dediti all’apostolato, 27).
a tre or j-3 I116510 fenomeno l’apostolato dei consacrati è esposto soprattutto 

gtandt tentazioni-_ 1
_ ja ^entazione « di voler fare ogni cosa »;

^Pressione aZ1°ne * di abbandonare opere che sono stabili e costituiscono una 
derati più .autentlca del carisma dell’Istituto a favore di altri impegni, consi- 
meno por ’^^ediatamente attinenti alle necessità sociali, che però sono molto

~ latentS1V1 deU’Ìdentità dell’Istituto »;
termine” cheah°ne * disperdere ... risorse dell’Istituto in diverse opere a "breve 

anno una relazione molto vaga con il carisma originario » (cfr. Ivi).



154 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

« In tutti questi casi gli effetti non sono immediati; ma, a lungo andare, 
soffriranno l’unità e l’identità dell’Istituto stesso. E ciò sarà pure a danno per W 

Chiesa e la sua missione » (cfr. Ivi).

4. Ristrutturazione

Per rispondere alle nuove istanze e alla crisi delle vocazioni, urge un ridirne0' 
sionamento, anche nei monasteri contemplativi, con criteri tali da garantire a 
tutti una vita comunitaria regolare secondo il carisma proprio e una signficativ^ 
presenza in ogni Chiesa particolare, non più di una comunità di ogni Orditi 
per ciascuna diocesi).

La ristrutturazione delle presenze e dei servizi investe tutti gli Istituti nell* 
loro triplice espressione di presenza, di operatività, di ecclesialità: questi dive°' 
tano criteri-guida di ogni ristrutturazione.

4.1. Criteri-guida di distribuzione delle presenze

a) Assicurare sempre una presenza ”di comunità”, poiché la ”vita comunitaria 
è "componente essenziale e distintiva” della vita religiosa (cfr. Religiosi e promo­
zione umana, 24; Mutuae relationes, 46; CIC, can. 607 § 2; Gli elementi essenzi^1 
dell’insegnamento della Chiesa sugli Istituti dediti all’apostolato, 19), e perciò eh' 
minare le posizioni tenute da un singolo religioso.

b) Ridurre i servizi della comunità prima di eliminarne la presenza sul territori0’ 
poiché ogni Istituto religioso è un dono singolare che edifica pubblicamente 1* 
Chiesa (cfr. Gli elementi essenziali ..., cit., 40).

c) Studiare, per quanto è concretamente possibile, la riduzione di eventuah 
"concentrazioni” nello stesso territorio, prima di abbandonare una presenza, che | 
la sola in una determinata zona territoriale.

d) Lasciare attività e servizi assunti in passato per supplenze allora richiest®'
e) Coordinare tra gli Istituti, nello spirito di una mutua collaborazione, sia 1* 

eliminazione di presenze, come un loro nuovo impianto... cosicché emerga una pii* 
equa distribuzione di presenze nel territorio (cfr. Mutuae relationes, 21).

4.2. Criteri-guida di servizio
a) Garantire una certa varietà di servizi, rispondenti sempre al carisma d^' 

l’Istituto, per meglio accogliere e promuovere la varietà di carismi personali (cff' 
Gli elementi essenziali ..., cit., 22).

b) Assumere e compiere ogni servizio individuale in accordo con la comuni!^ 
poiché anche la "comunione di apostolato” è "componente essenziale e distintiva 
della vita religiosa (cfr. Religiosi e promozione umana, 24; Gli elementi essenziali 
cit., 22).

c) Non consentire alle comunità locali di pattuire certi servizi con Enti sen^ 
previa autorizzazione del Superiore Maggiore, perché richiedenti continuità 
personale.

d) Dare priorità ai servizi più significativi rispetto a quelli meno significati*1 
relativamente alla vita dell’Istituto, alla fedeltà carismatica, alle urgenze territa 
riali, sia ecclesiali che sociali.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 155

e) Attuare certi servizi, se ritenuto opportuno e praticabile, nella mutua colla- 
Orazione e corresponsabilità tra gli Istituti (cfr. ìVutuae relationes, 21).

e 0 Prima di vendere edifici non più utilizzabili, dialogare con la Chiesa locale 
C°n altri Istituti per un possibile riutilizzo per il bene comune del territorio.

A. Criteri-guida di ecclesialità
a) Mantenere un dialogo concreto, costante, comprensivo tra Vescovi e Superiori

Per un’azione concorde nella "selettività” di presenze e di servizi degli 
tual reRg’os* ^r- ^utuae relationes, 38) e preparare le diocesi ad una even- 

nunisterialità che mantenga in vita l’istituzione ancora necessaria nel territorio. 
_ 1 Restare aperti e disponibili alla prospettiva di impiantare nuove presenze 
Zi0 *StitUe^ ad aRfe — 0 di avviare nuovi servizi richiesti dalle trasforma- 

ln atto, sia ecclesiali che socioculturali.
sialc) ^^de giare le diocesi più povere di presenze religiose, di clero, di vita eccle- 

esser riSpett0 a quene P** ricche. Va subito rilevato che questo criterio-guida può 
di e assunto se, a monte, esiste una fattiva collaborazione solidale tra i Vescovi; 
, saliente, il ridimensionamento di presenze e servizi rischia di approdare alla 
Equazione”.

cq^ ^are preminenza di servizio — nelle domeniche e nei giorni festivi — alle 

vit Untt^ cristiane senza sacerdote rispetto alle comunità religiose femminili di 
a aPostolica.

senz^ trascurare la profondità del rapporto storicamente istituitosi tra pre­

di un Istituto religioso e territorio ecclesiale, civile e sociale.
^°n sottrarre ossigeno, ma potenziare l’impegno apostolico "missionario” — 

Con °n‘ ’ad &entes”> raccordando armonicamente le esigenze della Chiesa universale 
quelle della Chiesa particolare (cfr. Nlutuae relationes, 18).

Dn/. . Collaborare con la Chiesa locale e con gli altri Istituti per una pastorale 
C°^le unitaria.

e ay Assumere un ruolo più rispondente alle istanze di oggi (le nuove povertà) 
® richieste del territorio o diocesi.

part' ^cercare un sempre più largo e organico coinvolgimento dei laici nella 

— attiva, responsabile, rispettosa della loro indole "secolare” — ai 
di i • lc* sefvizi dell’Istituto religioso e trovare formule nuove di gestione, prima 

udere definitivamente opere necessarie al territorio.
la >> Segnalare particolarmente l’impegno per la "nuova evangelizzazione” e per 

nu°va Europa”.

*
■ Conclusione

pratiche per applicare i "criteri per un ridisegno” delle presenze e dei 
eglt Istituti religiosi a livello regionale ecclesiale.

discujj ,^a Commissione Episcopale regionale per la Vita Consacrata, dopo aver 
prese S° documento, si assume il compito di riesaminare i "criteri-guida” di 

n2a> servizio, ecclesialità.



156 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

5.2. La Commissione, dopo aver esaminato l’applicabilità dei "criteri”, chiede 
ad ogni Vicario Episcopale o Delegato diocesano per la Vita Consacrata di pre­
sentare, in collaborazione con la C.I.S.M. e l’U.S.M.1. diocesane, una panoramica 
della situazione degli Istituti maschili e femminili in diocesi, con eventuali proposte 
o esigenze.

5.3. Dopo aver raccolto lo stato della Vita Consacrata in tutte le diocesi 
della Regione ecclesiale, e aver discusso un possibile ridisegno, la Commissione, 
attraverso il suo Presidente, presenta al Vescovo e ai Superiori Maggiori interessati 
eventuali concrete proposte operative.

5.4. Quanto esposto sul "ridisegno” delle presenze e dei servizi, nel su® 
triplice aspetto delle "istanze”, della "riqualificazione” e della "ristrutturazione’ 
evidenzia la complessità di tale compito e sollecita un concorso d’impegno da parte 
di tutti.

Roma, 13 gennaio 1992

Commissione Episcopale
per la Vita Consacrata



Atti del Cardinale Arcivescovo

REGOLAMENTO DELL’UFFICIO MISSIONARIO
COSTITUITO NELLA CURIA METROPOLITANA DI TORINO

La missione della Chiesa e l’attività missionaria

» La missione di Cristo redentore, affidata alla Chiesa, è ancora ben 
lontana dal suo compimento. Al termine del secondo Millennio dalla 
sua venuta uno sguardo d'insieme all'umanità dimostra che tale 
missione è ancora agli inizi e che dobbiamo impegnarci con tutte 
le forze al suo servizio » LUnica è la missione della Chiesa, ma al suo interno si danno compiti e attività diverse. Va anzitutto considerata la missione ad gentes, che ha Crist'natar’ sPec^ic*' i non cristiani, e operatori specifici, i missionari ed i Tlani, anche laici, che vivono a diretto contatto con i non cristiani.rnpSe ^a una parte è necessario evitare che questo compito più specifica- tutt te "^ionario subisca un appiattimento nella missione più globale di 

q^.0 H Popolo di Dio, è altrettanto necessario ricordare che « tutta la lesa e ciascuna Chiesa è inviata alle genti »2.compito del Vescovo suscitare, promuovere e dirigere l'opera missio- a nella propria diocesi, al fine di rendere missionaria l'intera diocesi3. Per +Sacerd°ti diocesani condividono con il proprio Vescovo la sollecitudine Co le Chiese, rendendosi anche disponibili ad essere inviati ad altre]Unità ecclesiali bisognose4.fOr ^'ssionari ad gentes hanno un compito fondamentale anche nella diocaZl°ne missionaria della Chiesa particolare, soprattutto nelle loro esi di origine 5.
Paolo II, Lettera Enciclica circa la permanente validità del mandato missionario 

missio”, L
3 62.

£°dice Vaticano II, Decreto sull’attività missionaria della Chiesa ”Ad gentes”, 38;
* R j Dritto Canonico, can. 782 § 2.
s r^mP‘oris missio, 67 s.

lb‘d-, 68.

157



158 Atti del Cardinale ArcivescovoAnche i laici sono chiamati all’attività missionaria, in forza della loro dignità battesimale. In tale attività devono essere valorizzate le varie espressioni deH’associazionismo e del volontariato6.Non meno importante dell’opera diretta di evangelizzazione è la coope­razione missionaria, sia spirituale, mediante la preghiera e la sollecitudine per le vocazioni specifiche, sia economica, mediante il sostegno alle ini­ziative per i Paesi in via di sviluppo e l’adozione di uno stile di vita che anche nei Paesi opulenti ricuperi i valori evangelici7. In tal modo, la cooperazione ecclesiale non è a senso unico, ma viene concepita come un reciproco dare e ricevere 8.Per un’attività missionaria così illuminata, il Popolo di Dio ha bisogno di un’adeguata animazione e formazione, che coinvolga l’intera Chiesa parti­colare e si inserisca armonicamente nella pastorale ordinaria delle par­rocchie, delle associazioni e dei movimenti ecclesiali9.
Consapevole della ricchezza di fermenti e di iniziative missionarie che la Chiesa torinese ha saputo esprimere nel corso degli anni:desiderando che tale azione risulti meglio coordinata per il bene della intera comunità: APPROVOIL PRESENTE REGOLAMENTO DELL’ UFFICIO MISSIONARIO COSTITUITO NELLA CURIA METROPOLITANA DI TORINO

1. FinalitàL’Ufficio ha le seguenti finalità:a) promuovere la coscienza e l'impegno della diocesi circa l’attività missionaria per quanto riguarda sia l’opera diretta di evangelizzazione dei non cristiani, sia la cooperazione spirituale ed economica richiesta a tutto il Popolo di Dio;b) coordinare — nel rispetto delle legittime autonomie strutturali, eco­nomiche e operative — le realtà ecclesiali che operano nella diocesi io questo campo, armonizzando le varie iniziative tra di loro e con i pro­grammi pastorali diocesani;c) sensibilizzare la diocesi sull’apertura alla mondialità, diffondendo l’insegnamento del Magistero, promuovendo l'educazione alla solidarietà, alla condivisione con le situazioni di sottosviluppo, all'accoglienza degl' immigrati terzomondiali.
8 Ibid., 71 s.
7 Ibid., 77-79.
8 Ibid., 85.
9 Ibid., 83.



Atti del Cardinale Arcivescovo 159La promozione, il coordinamento e la sensibilizzazione si rivolgono in dfodo prioritario alle parrocchie, dato il « posto preminente »10 che esse °Ccupano nella Chiesa.L’Ufficio curerà questo servizio insieme con gli altri Uffici della Curia.
StrutturazioneL’Ufficio si articola in tre Sezioni, con bilanci distinti:p. 1) Le PONTIFICIE OPERE MISSIONARIE — Propagazione della fede, San 

letro Apostolo, Infanzia missionaria e Unione missionaria — a cui « deve esSere giustamente riservato il primo posto, perché sono mezzi sia per ^fondere nei cattolici, fin dall’infanzia, uno spirito veramente universale ® /missionario, sia per favorire un’adeguata raccolta di sussidi a vantaggio1 tlJtte le missioni e secondo le necessità di ciascuna » u. Esse favori- Sc°no il sorgere di vocazioni ad gentes e « portano nel mondo cattolico ^ello spirito di universalità e di servizio alla missione senza il quale non es'ste autentica cooperazione »12.2) || CENTRO MISSIONARIO DIOCESANO coordina le iniziative a carat- re missionario esistenti in diocesi; stimola l’invio di persone e mezzi 6 '6 altre Chiese; ricerca vie nuove di presenza missionaria13.3) || SERVIZIO DIOCESANO TERZO MONDO continua con varie iniziative tra le quali la "Quaresima di Fraternità con il Terzo Mondo” — la sua . ra di sensibilizzazione circa i problemi del sottosviluppo e di educazione a al dovere della condivisione fra Paesi ricchi e Paesi poveri sia alla Operazione fra le Chiese. Dal ricavato della "Quaresima di Fraternità” si । trae il sostentamento dei presbiteri diocesani "Fidei donum", secondofluote stabilite dalla Conferenza Episcopale Italiana, e si provvede, e 'a misura stabilita dall’Arcivescovo, al finanziamento del "Servizio Mi-
^r9nti” della Caritas diocesana.

3. OrganismiL Ufficio prevede questa strutturazione:a) un Direttore;b) tre Incaricati per le Sezioni di cui al n. 2;c) una Consulta;alcune Commissioni e Gruppi di lavoro.
10 »—•

Ql0 concilio Vaticano II, Costituzione sulla sacra liturgia "Sacrosanctum Concilium’’, 42;
Hello Paolo II, Esortazione Apostolica postsinodale sulla vocazione e missione dei laici 

„ '“™esa e nel mondo "Christifideles laici", 26-27.
1; Ad gentes, 38.
u Ademptoris missio, 84.

Uimn Ammissione Episcopale per la cooperazione fra le Chiese, Documento pastorale 
Pegno missionario della Chiesa italiana (21 aprile 1982), 43.



160 Atti del Cardinale Arcivescovo

4. DirettoreIl Direttore, nominato dall’Arcivescovo, dirige in suo nome l’Ufficio. A lui fanno capo tutte le attività dell'Ufficio; egli si avvale della colla­borazione, per i rispettivi ambiti, dei tre Incaricati di Sezione.In particolare il Direttore ha il compito di:1) promuovere, mediante un programma annuale concertato con gli Inca­ricati di Sezione e presentato alla Consulta, lo studio e l’attuazione delle attività dell’Ufficio;2) procurare che il programma annuale sia coordinato con il programma pastorale diocesano e con quello degli altri Uffici diocesani;3) convocare e presiedere le riunioni degli Organismi dell'Ufficio e sotto­porre all'approvazione dell’Arcivescovo gli orientamenti emersi;4) provvedere all'attuazione delle convenzioni riguardanti i presbiteri diocesani "Fidei donum";5) curare che la richiesta di offerte a carattere missionario fatta da persone private, sia fisiche che giuridiche, avvenga con le debite autoriz­zazioni ed assicurarsi che le offerte siano effettivamente devolute alle finalità per cui sono state richieste e autorizzate;6) presentare ogni anno al Consiglio Diocesano per gli Affari Economici i bilanci preventivi e consuntivi delle tre Sezioni dell’Ufficio, approvati dalla Commissione economica in collaborazione — secondo le rispettive competenze — con gli Incaricati di Sezione.
5. Incaricati di SezioneGli Incaricati delle tre Sezioni, di cui al n. 2, sono nominati dall'Arcive- scovo, sentito il Direttore, per promuoverne l'azione specifica.Hanno inoltre il compito di affiancare il Direttore nell'elaborazione, nella conduzione e nella verifica del programma annuale dell'Ufficio e, in particolare, nella scelta e progettazione delle microrealizzazioni.Ogni loro deliberazione deve essere sottoposta all’approvazione del Direttore dell’Ufficio.
6. ConsultaLa Consulta è costituita:— dal Direttore e dagli Incaricati di Sezione;— da un delegato diocesano per ognuna delle quattro "Pontificie Opere 
Missionarie" e da un rappresentante per ciascuna delle Commissioni d' cui al n. 7;— da un rappresentante per ognuno degli Istituti religiosi, Istituti secolari e Società di vita apostolica che operano nelle missioni e svol' gono in diocesi attività missionaria;— da un rappresentante per ognuno degli organismi, associazioni e movimenti ecclesiali che operano in diocesi a favore dellevangelizzazion6 e promozione umana di tutti i popoli.



Atti del Cardinale Arcivescovo 161I membri della Consulta sono nominati dal Direttore dell’Ufficio. Essi restano in carica per cinque anni; possono essere riconfermati al termine Al quinquennio e sostituiti, nel corso del mandato, qualora siano impossi- ’litati a prendere parte alle riunioni. La Consulta è convocata ordinaria­mente tre volte all’anno. Per la preparazione e il coordinamento dei lavori, Direttore è affiancato da una Segreteria, costituita dagli Incaricati di Azione e da tre persone elette dalla Consulta. I membri della Segreteria Ostano in carica per tutto il mandato della Consulta e possono essere istituiti, se impossibilitati a svolgere le loro mansioni. Alle riunioni della Consulta possono essere invitate persone competenti in settori di parti- c°lare interesse per l'attività missionaria.La Consulta ha il compito di:a) favorire il dialogo e il confronto nelle fasi di elaborazione e verifica el Programma annuale dell’Ufficio;b) conoscere, coordinare e valorizzare le attività delle realtà ecclesiali CA fanno riferimento alle finalità dell’Ufficio;c) promuovere iniziative e sussidi in comune da parte di queste realtà ^desiali.Essa non ha poteri deliberativi.
■ Commissioni e Gruppi di lavoroL’Ufficio può avvalersi di Commissioni e Gruppi di lavoro per rispondere esigenze riguardanti iniziative contingenti o questioni che richiedono par- lc°lari competenze.Attualmente sono previste tre Commissioni: economica; tecnica; per assistenza ai lebbrosi.। J-e Commissioni e i Gruppi di lavoro, costituiti dal Direttore sentita Consulta, rispondono del loro operato al Direttore e, per quanto di spe- lca competenza, agli Incaricati di Sezione.b presente Regolamento è approvato ad experimentum per un quin- Aennio.Dato in Torino, il 2 febbraio 1992 - festa della Presentazione del Signore.

Giovanni Card. SaldariniArcivescovo di Torino
can. Giacomo Maria Martinacci cancelliere arcivescovile



162 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella festa della Vita Consacrata

Una passione d'amore 
vissuta in una passione di inalterata fedeltà

Sabato 1 febbraio, si è celebrata la festa della Vita Consacrata. In Cattedrale 
moltissimi religiosi e religiose hanno partecipato alla Concelebrazione Eucari­
stica presieduta dal Cardinale Arcivescovo, che ha tenuto la seguente omelia:

Questo è per me un appuntamento desiderato. So che lo è anche per voi- So che voi volete bene alla Chiesa, anche a questa vostra Chiesa parti­colare nella quale vi ha per ora collocati la santa e buona volontà di Dio- So che voi ne sapete vedere la soprannaturale bellezza, e nella compren­sione affettuosa del suo mistero riuscite a comprendere il vostro stesso mistero. È un mistero, il vostro, che vi accomuna in modo del tutto particolare a quello di Cristo e di Maria, né potrebbe essere diversamente, poiché siete stati voluti come loro segni elevati.Ora, di Gesù si dice che è stato costituito come « un segno esposto all9 contraddizione ». La persona e la missione di Gesù determinano un giudizio- provocano una chiarificazione. La verginità per il Regno di Dio è oggi più che mai un segno contraddetto. Una contraddizione non permette che du® affermazioni o due comportamenti siano entrambi veri e giusti: o l’uno 0 l’altro; si è obbligati a scegliere. Non ci si deve meravigliare che sia cosi- La vostra totale consegna a Cristo nella consacrazione verginale mette 9 nudo « i pensieri di molti cuori ». « Non potete servire a due padroni... ” dirà poi Gesù. D’ora in poi ci sarà solo il « sì » o il « no ». Il Bambin0 portato al Tempio, per essere offerto al Signore, è la meraviglia della luce- Cristo è luce, ma proprio per questo sarà contraddetto perché porta all9 luce ogni contraddizione dei cuori. Non ci si potrà più nascondere: « Noi1 c’è nulla di nascosto che non sarà svelato, né di segreto che non sarà cono­sciuto » (Le 12, 2). Attraverso voi, spiriti e corpi offerti al Signore, Di9 vuol rendere attenta l’umanità al significato del « chairòs », il tempo d’ Dio, il tempo opportuno, questo tempo ormai definitivo.Non è l’essere segno di contraddizione che vi debba preoccupare, se mai il non esserlo del tutto o peggio il non esserlo più.
* * ❖Il destino del figlio poi coinvolge la vita della madre. Anche Mari9 dovrà sottomettersi alla « spada della separazione », che separa anche Ìe famiglie (cfr. Le 12, 5).La stessa famiglia di Gesù non potrà far parte della famiglia de1 discepoli se non ascolterà e metterà in pratica la Parola di Dio (Le 8, 19'



Atti del Cardinale Arcivescovo 163)• San Paolo dirà che la Parola di Dio è una spada (Ef 6, 17) e la lettera agli Ebrei preciserà che è « una spada a doppio taglio » che « penetra finoPunto di divisione dell’anima e dello spirito, delle giunture e delle Midolla» (Eb 4, 12).Maria, che pronunciando il suo « fiat » ha impegnato la sua fede, deve SaPere che non è per scherzo. Dio la rispetta troppo per non dirle chiaro C1° che l’aspetta.Alla creatura che è il suo capolavoro infligge la prova terribile della C1dità. Maria non smetterà più di vedere davanti a sé, sempre immi­se, la morte che è condizione della vita. Tale è infatti la legge della ^a Che il CLICCO di grano, se vuole diventare spiga, deve accettare di morire u 12, 24). Maria viene coinvolta, come nessun altro, nella contraddi­ne che si scatena attorno alla persona del Figlio. L’evento della croce, ltna ancora che in Cristo, agisce in Maria, e la sua ombra si distende steriosa su ogni suo giorno, e ogni giorno Lei deve rinnovare il consenso 1 erarnente dato col primo « fiat » (Le 1, 38).j Ora c’è nella consacrazione religiosa una misteriosa logica di morte. $ Voti nei quali vi siete impegnati sono una vera lacerazione dell’anima: a vostra umanità stessa in alcune delle sue doti più care e preziose V1ene « presentata al tempio » per essere offerta al Signore e riscattata.Se ^e.Ssuna sorpresa quindi se la vita religiosa non è mai priva di croce; sorprendente sarebbe il contrario. Consentire a Cristo in una dona- che è t0^a^e vu°l dire consentire alla croce, alla ”sua” croce naturalmente, e sul nostro versante la gioiosa e gloriosa realtà della sua risurrezione ascensione al cielo.q ^a vostra passione consiste in fondo nel consentire volta per volta a Voi ,mistero di morte-risurrezione che si disvela giorno dopo giorno nella na di Dio di cui non conosciamo il tutto. Questo precisamente è ciò Piu di tutto ci impressiona e ci impaurisce.c Come per Maria, la vita religiosa è chiamata ad esercitare la virtù riu lna^e della fortezza. Maria ha esercitato la forza d’animo che non si è sUora*a di fronte alla profezia della passione e non si ritirerà di fronte al avveramento ai piedi della croce.na vita religiosa senza fortezza fatalmente si interrompe, si inferma Può arrendersi.g, Oggi tanti religiosi e religiose si trovano nella stagione delle vecchiaia, °ne c°sì poco amata dal mondo. È possibile la tentazione della stan-|Za e quella più subdola del senso di inutilità.don i11160116 e Anna erano due grandi vecchi, eppure la loro speranza e p da mai permesso che l’attesa si immalinconisse fino a cedere. E l’uno *ra si sono aperti al cantico e alla lode, con la gioia del bambino atteso a e 0 tra le braccia e la gioia di parlare di lui a coloro che ancora Potavano.rob^na delle grazie da chiedere oggi per la vita religiosa è quella di una anch 3 sPeranza che si esprima in una diuturna fedeltà. L’anima religiosa, e trapassata da una spada, non si ferma a guardare se stessa, a misu-



164 Atti del Cardinale Arcivescovorare le proprie croci, a descriversi e descrivere le proprie pene. Si ferma invece a guardare Colui che appassionatamente attende, al quale si è offerta, beata di credere senza vedere, e pur nell’oscurità non vorrà riprendersi quell’offerta che nella stagione della fresca generosità è stata "presentata al tempio” e donata per sempre.Niente è più bello di una passione d’amore vissuta in una passione di inalterata fedeltà. Già vi si riflette la luce della risurrezione. Di tali segni ha disperatamente bisogno questo nostro mondo così povero di spe­ranza, e pur sempre da Dio tanto amato, quel Dio che dopo avergli dato il suo Figlio unigenito continua a donargli, dopo Maria, l’inestimabile grazia della vita consacrata.



Atti del Cardinale Arcivescovo 165

Alla Giornata per la Vita

Solidali con la vita
per essere vivi davvero

Nella Giornata per la Vita si è svolta una "Marcia” — giunta alla terza 
edizione — nelle vie del centro storico di Torino. Partendo dalla Cattedrale, 
più di 7 mila persone di ogni età hanno testimoniato il loro impegno a 
difesa della vita in tutti i momenti dell’esistenza. Quest’anno erano partico­
larmente invitati alia Marcia coloro che prestano opera di volontariato nelle 
diverse organizzazioni che si occupano della pastorale del tempo della malattia. 
Pubblichiamo il testo dell’intervento del Cardinale Arcivescovo al termine 
della Marcia in piazza San Carlo:

Un profondo senso di riconoscenza ho nel cuore per tutti voi, che lieta- ente avete camminato dalla Cattedrale a questa Piazza, centro di Torino, r affermare l’inviolabilità del diritto alla vita per tutti e sempre.Che un Vescovo parli qui, in una Piazza come questa, ad un pubblico Unto appositamente per affermare la propria solidarietà con chi patisce lenza ed ingiustizia perché creatura umana concepita e non lasciata scere, debole, ammalata o anziana o giunta in fase terminale, non vuol sere una prova di forza. Noi non siamo qui per occupare degli spazi e si vogliono togliere ad altri o, peggio, per spartirli con altri. Semmai Aliamo proporre la forza degli argomenti che portiamo.« * «^Quando i Vescovi italiani nel loro messaggio per oggi, 2 febbraio 1992, ono che « la vita umana è un bene da difendere e da promuovere sem- , ® e da tutti », aggiungono: « lo riaffermiamo con la forza dell’amore che 'amo per ogni uomo e per l’intera società ».v « La Chiesa », a nome della quale voi siete qui e io parlo, « sa che la a e un bene così fondamentale da poter essere compreso e apprezzato suo valore da chiunque, anche alla luce della semplice ragione ».Co forza delle ragioni che portiamo ci obbliga sì a entrare in dialogo p 11 Ja cultura dominante, ma anche a dichiarare che su molte questioni aUa n°n C* PU° essere accordo e unanimità. Mi riferisco, per esempio, fecondazione artificiale assistita, all’aborto e all’eutanasia; su questi ed alla1 Pr°blemi 0 su aspetti particolari di essi, noi vediamo un attentato p V1fa e perciò non possiamo condividere la maniera con cui oggi si Vi^^ qualità” della vita e del rispetto comunque della libertà indi- la Quando la Chiesa afferma che il diritto alla vita è inviolabile, e « che esij^ ^eve frovare accoglienza e cura sempre, in ogni istante della sua hio -enza’ soprattutto nei momenti salienti del suo iniziare e del suo e *, invita anche gli uomini e le donne di buona volontà a riconoscere



166 Atti del Cardinale Arcivescovoi limiti di una cultura che riduce la questione della vita a un fatto sani­tario e tecnico privo di risonanze spirituali ed etiche. Tutto purtroppo, anche le relazioni umane come l’amicizia, l’amore coniugale e familiare, è letto in dimensioni esclusivamente psicologiche e sociologiche; i sentimenti, I gli affetti e la sofferenza si riconducono a contenuti biologici e sono trattati come problemi sanitari, il loro spessore umano totale — uno spessore che non può che essere sapienziale — è ignorato e così l’insieme dei signi­ficati, che la vicenda della vita comporta, è rimosso.
❖ ❖ *Un altro aspetto della cultura contemporanea deve essere messo in evidenza ed è la sua interna incoerenza. Che cosa permette, ad esempio, di sostenere che la vita umana è violentata soltanto con la criminalità, lo spaccio e il consumo della droga, l’abuso sui minori, il ricatto e il sequestro di persona, e non sia invece violentata con l’eliminazione della vita umana concepita e non nata, e l’uccisione della persona giunta al termine della sua vita provata da sofferenze e solitudine? « Ecco una con­traddizione palese della nostra cultura. Ecco il terreno in cui urge il coraggio morale di scelte contro corrente ». Proprio oggi, Festa della Pre­sentazione di Gesù al Tempio di Gerusalemme, abbiamo ascoltato che Gesù è « segno di contraddizione ». I suoi discepoli lo sono oggi e lo saranno sempre.Ma la condizione di efficacia è che si faccia "una nuova cultura- Essa però non nasce per semplice affermazione di princìpi — che puf deve esser fatta senza timori — ha bisogno di ricostruirsi giorno dopo giorno riascoltando la propria coscienza, interrogando la propria esperienza, valorizzando al massimo i rapporti di vicinanza alle persone che la vita quotidiana offre in tutti gli ambiti di vita: famiglia, educazione, scuola, lavoro, tempo libero, tempo della malattia e sofferenza, ...Occorre ancora dare risposta alla domanda di fondo: sul principio che ogni persona sia degna e debba essere rispettata tutti sono d’accordo, ma su "quando la persona è degna e deve essere rispettata?” ci si divide: in molti casi concreti, quando la persona malata è debole o economica­mente inutile e gravosa, quando è un bambino concepito non ancora nato, I o un malato al termine della vita senza speranza di guarigione, il rispetto viene meno e la dignità non è più riconosciuta: anzi si osa parlare di pietà eliminandoli.
* * *Per uscire da questa contraddizione e trovare argomenti in favore dell® dignità della vita e dell’amore alla vita voglio esemplificare su di uà terreno che è stato oggetto di tanti commenti sui giornali di questa setti­mana. Lo dico con un titolo comparso su un giornale quotidiano: « Italia- un Paese senza bambini: crollo demografico da record nel mondo » (Ld 

Repubblica, 28 gennaio 1992).Non è certo un record di cui andare gloriosi!



Atti del Cardinale Arcivescovo 167Le analisi degli studiosi, che hanno commentato la notizia con una serie gàissima di cause e di ragioni di ordine sociale e culturale, hanno one- aj Inente messo in evidenza quanto la decisione di una coppia di mettere biondo dei figli sia condizionata da una cultura diffusa.be 1 senso del generare va ricompreso non come compito gravoso ma come riedizione. Perché questo avvenga occorre re-imparare a sperare guar-do con fiducia al futuro e accordando credito al Dio della storia e deUa vita.Ogni bambino che viene al mondo non è "fatto” dai genitori, nono- co •Un Lriguaggi° oggi diffuso e da riprovare. L’uomo non ”fa” i figli, ce 6 *nvece ogni altra cosa: li genera, li procrea. Qualcuno invece con c0n6 tecn*che un figlio ”1° fa”! H bambino venendo al mondo trasmette i? Sua tenerezza un messaggio che bisogna saper ricevere: « Non—te paura di accogliermi e di curarvi di me; è per voi un compito, maCapace di divenire per voi una ricompensa più grande della vostra se bambino appare allora a livello anche di esperienza e di emozione risibile una "grazia”.11 figlio non è innanzi tutto nel progetto dei genitori, è prima nel fid $et1:o di Dio. Generare è anche chiedere un figlio a Dio e accordareCla alle sue promesse. * « «nell^ faticoso di ricostruire una sapienza capace di ridare fiduciac, vita si estende ad ogni persona in qualunque età e condizione. « Non 0 S°n° V^e c^e valgono e vite inutili che non valgono — dicevo in una la all’Ospedale Fatebenefrateili di San Maurizio Canavese —. Ogni red occhi di Dio è infinitamente preziosa, creata dal suo amore, Unen*a ^al sangue di Cristo, destinata alla vita eterna dalla risurrezione, dj adulto non è più uomo di un bambino, un ricco di un povero, un sano doi^n ma^0. Ciascuno di noi è un dono per l’altro e ogni "altro” è un ch’ ° Per noi’ e neH° scambio dell’amore reciproco cresciamo e ci arric- laJn° insieme di umanità » *.e ncbe la sofferenza o la condizione di disabilità invocano una sapienza ^senso che vengono dall’annuncio cristiano.è risposta alla domanda del senso e del valore umano della sofferenza su) SUa V0^a Qualcosa di più della sola risposta astratta all’interrogativo ”g ,Se—0 della sofferenza » insegna il Papa nella Lettera Apostolica iriter" ^°^or^s’ (n- 26). Richiede di entrare « lungo la strada dell’incontro re re C°1 Maestro » (Ivi), un maestro che è passato attraverso la soffe- e la morte e che è Risorto.valorennUn-C^° ciastiano della Risurrezione deve accompagnare quello del e salvifìco della sofferenza e della croce. Per tutti, e anche per chi
*0 i'

Canavese nW ìCn<la ne^a chiesa della Casa di cura Beata Vergine Consolata a San Maurizio 
Per la Giornata della vita, 3 febbraio 1991 (in RDTo 1991, 129-131) [N.d.R.].



168 Atti del Cardinale Arcivescovovive una condizione di disabilità, la Risurrezione di Gesù ha un signi­ficato non solo nella vita che verrà ma già in questa.Tuttavia la ricerca di senso ha bisogno dei fratelli: « Tocca a noi Chiesa, comunità messianica, continuare tale opera di redenzione totale compiuta dal Signore, operando con fede perché i nostri fratelli più deboli — qualunque sia la loro menomazione — siano sollevati ed anche libe­rati dalle loro pesanti situazioni » (Giovanni Paolo II, Omelia all’incontro Giubilare della comunità con persone handicappate, 31 marzo 1984).La vittoria della Risurrezione è inizio di sapienza e di essa siamo testi­moni ogni volta che le comunità umane e i loro responsabili a tutti i livelli coordinano i loro sforzi, migliorano le loro leggi, mettono a dispo­sizione risorse finanziarie, garantiscono l’integrazione scolastica, lavora­tiva, ecclesiale e sociale usando anche le moderne tecnologie.I segni della Risurrezione si vedono già ogni volta che i disabili diven­tano membri attivi — anche se portatori di menomazioni — delle lezioni di catechismo, dei gruppi ecclesiali, delle assemblee liturgiche, delle comu­nità parrocchiali. La loro croce spesso non è tanto l’handicap che portano quanto l’atteggiamento emarginante a cui sono costretti dalla comunità civile e, Dio non voglia, anche ecclesiale.Forse si intravede qualche segnale positivo di ripensamenti anche nel mondo non cristiano.In ogni cuore d’uomo e in ogni coscienza abbiamo su questo argomento degli alleati, tanto è irragionevole e innaturale la soppressione legale e finanziata della vita umana innocente. Perfino quanti esplicitamente si oppongono al nostro messaggio di vita, in fondo al loro animo, almeno in qualche momento di lucidità e di sincerità, si rendono conto che siamo noi cristiani ad essere dalla parte della verità, dalla parte dell’uomo, anche se faranno fatica a riconoscerlo e a dircelo.
❖ * ❖La vostra presenza insieme alle Associazioni e gruppi della famigli9 e della sanità è un richiamo a vivere ciò che tutti i Vescovi italiani hanno proposto nel loro messaggio al punto finale: « Negli anni ’90 la Chies9 italiana vuole dare impulso nuovo all’evangelizzazione e alla testimonianz9 della carità. Perciò a tutti i credenti chiede di operare sulle frontiere di un nuovo impegno sociale in cui si fondono in armonia carità e giustizia, ... » (n. 5).A tutte le comunità cristiane della diocesi rivolgo perciò l’invito 9 prendere coscienza dei "bisogni di vita” emergenti sul proprio territorio! a verificare le risposte già offerte al riguardo; a conoscere, riscoprire, valo­rizzare i luoghi a difesa della vita in esse presenti; a individuare evem tuali nuove aree di impegno e di intervento, secondo le proprie risors6 e suscitando altre possibili vocazioni.

Ai giovani chiedo di interrogarsi profondamente sul senso della vita e di educarsi al rispetto di ogni persona, al farsi prossimo, al volontariato,



Atti del Cardinale Arcivescovo 169

all a gratuità, fino — se Dio vuole — al dono totale del proprio vivere, Per il servizio degli altri. r ■Infine a chi ha responsabilità dirette in campo amministrativo, politico, s°ciale, economico, imprenditoriale, educativo e sanitario, ricordo il dovere di giustizia prima ancora che di generosità — di promuovere le condi- °ni di una maggiore solidarietà per la vita. Nella certezza che per le rti della comunità umana si hanno ancora ragioni per sperare, se tutti ciClamo solidali con la vita, sapendo poi che essere solidali con la vita gnifica essere vivi davvero.Questo invito appassionato anche se esigente, è un invito di coerenza: in C1 sono situazioni in cui il diritto alla vita può essere disatteso e altre cui deve essere osservato. Se non si supera questa incoerenza si minac- 110 valori grandi come la democrazia e la pace.nOn^ tutti noi, adesso, il compito di farci portatori di questo messaggio, j. senza alimentare ogni giorno in ogni nostro concreto impegno fami- fo ri’ Pr°fessionale, associativo e sociale una comprensione sempre più pro- dall 3 6 conv*nta> Perché ispirata alla sapienza: una sapienza che ci viene a Parola di Dio e che la Chiesa ci conserva e propone.



170 Atti del Cardinale Arcivescovo

Al ritorno dalla Visita ai sacerdoti "fidei donum”

«La presenza e l’aiuto di Maria 
si sono fatti sentire»

Sabato 29 febbraio, al ritorno dalla Visita compiuta — con il can. Oreste 
Favaro, direttore dell’Ufficio missionario diocesano — ai sacerdoti torinesi 
”fidei donum” che svolgono il loro ministero in America Latina, il Cardinale 
Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica nel Santuario- 
Basilica della Consolata.
Dopo la proclamazione della Parola di Dio, il Card. Saldarmi ha ripercorso 
idealmente il lungo itinerario, proponendo ai numerosi fedeli queste riflessioni:

Penso che nessuno dubiti della gioia che è nel mio cuore per il fatto di ritrovarmi qui con voi, stasera, in questo amato Santuario della nostra cara Madonna Consolata. Mi è particolarmente gradito perché, dopo tutto, la Visita pastorale ai nostri carissimi sacerdoti di Torino che sono missio­nari neH’America Latina è stata sotto il segno della Madonna. Ho avuto la grazia di poter celebrare pontificalmente nel grande Santuario della Madonna di Guadalupe, a Città del Messico, così come ho potuto concele­brare, nel Santuario della Virgen de Nazaré, con l’Arcivescovo di Belen* e con Mons. José Maritano, nostro caro condiocesano di Cumiana, missio­nario in America Latina e Vescovo, adesso emerito, di Macapà. Proprio quest’anno ricorre il secondo centenario della grande processione del Cirio che si svolge con un’enorme partecipazione di popolo e l’Arcivescovo di Belem ha chiesto al Papa un Anno Santo mariano con indulgenza plenaria- Perciò concludo questo pellegrinaggio compiuto nell’America Latina, terra in cui è iniziata l’evangelizzazione cinquecento anni fa — l’anniversario è di quest’anno e il Papa si recherà a Santo Domingo per celebrarlo —> qui adesso con la nostra cara Madonna invocata come Consolatrice.
❖ * *Devo dire che la presenza e l’aiuto di Maria si sono fatti sentire perche non sono mancati alcuni momenti un po’ preoccupanti, qualche piccolo inci­dente, che sembrava volermi fermare in America Latina. Così, ad esempio- le piogge torrenziali hanno ingrossato i fiumi e nel viaggio di ritorno sull3 jeep dei nostri missionari siamo rimasti bloccati sulla strada e solo grazie all’intervento di un grosso trattore siamo riusciti in qualche modo a pas­sare. Così pure in Argentina, mentre andavamo a trovare l’ultimo nostro missionario che lavora in una comunità, quasi al Nord-Est della dioces1 di Formosa, la strada, sotto la pioggia torrenziale, era diventata una sol3 pista di fango, e non si riusciva a fermare le macchine che sbandavano 3 destra e a sinistra, cosicché per percorrere venticinque chilometri abbiali*0



Atti del Cardinale Arcivescovo 171Spiegato non meno di tre ore. Devo confessare che, in un caso come neE altro, un po’ di paura l’ho anche avuta.Non sono mancati neanche i pericoli dei fiumi, perché in Brasile a . tti i costi sono stato condotto da uno dei nostri carissimi missionari a J/contrare una comunità che vive su un’isola in mezzo al grande fiume urupì. Pioveva torrenzialmente e c’era l’alta marea cosicché, usciti verso ^are, le onde sbattevano e agitavano la nostra barca. Anche quella volta Un Po’ di paura proprio l’ho avuta, anche se c’era il carissimo don Oreste guida impareggiabile in questo viaggio, che ringrazio veramente di cuore — che mi faceva animo, e poi c’era don Mario Racca, il quale mi cova: « Ma io non ho mai visto il fiume così calmo ». Beato lui! Arrivando talmente in quell’isola mi son dovuto anche far portare in "sedia gesta- ria”: due uomini forti mi hanno preso sulle loro braccia e mi hanno tra­sportato in mezzo all’acqua per arrivare alla terraferma, che poi era sol­ato sabbia, ogni tanto mangiata dall’acqua tanto che anche in quel giorno avano trasportando una casa verso un altro posto un pochino più sicuro, se di legno, su palafitte, in cui non so bene come facciano a vivere. ^.lngrazio quindi il Signore, perché non ci ha mai lasciati, e Maria perché de ^a. semPre protetti ed è intervenuta anche in maniera per noi provvi- p E sotto il segno della Provvidenza si è svolto veramente tutto il viaggio, fidando stasera con tutto il sentimento del cuore, come ci ha suggerito ch^013 lettura> non possiamo se non dire — don Oreste ed io insieme — questa Visita è stata certamente una gioia per i nostri cari sacerdoti, e stata una grande gioia anche per noi. Per quanto mi riguarda perso- $ mente devo dire che sono stato molto arricchito dall’esperienza che mi stato concesso di fare nell’incontro con queste Chiese del Guatemala del Brasile poi e dell’Argentina in fine.
« ❖ «La prima cosa che vorrei confidarvi stasera, tra le tante che potrei dire, rché tanti sono i sentimenti e i ricordi, è quella di avere incontrato dei cerdoti generosissimi ed inoltre felici di vedere il loro Vescovo e di incon- arlo là dove essi lavorano. Non abbiamo avuto momenti di riposo: godevamo dall’aereo per percorrere cinquecento chilometri di macchina Subito iniziare gli incontri con la gente, le Messe e le celebrazioni, le ^’site ai vari posti. Soltanto la notte potevamo riposare, quando le zanzare* Aspettavano un po’. Questi sacerdoti sono stati felici di vedere il o escovo, come io sono &audio reciproco.r Sono sacerdoti che godono la stima di tutti i Vescovi presso cui lavo- del 10 PaNato con i Vescovi e con il Nunzio Apostolico in Guatemala, se +^Ua^e s°no stato ospite. Di questi nostri preti, tutti parlano bene, li hon n° Par^c°farrnente efficaci, attivi, generosi. È chiaro che tutto questoPoteva non essere fonte di consolazione per me, loro Vescovo. Dob-

stato felice di vedere loro: c’è stato realmente un



172 Atti del Cardinale Arcivescovobiamo lodare il Signore per questa testimonianza di fedeltà, di generosità, di donazione che i nostri preti danno in queste Chiese. Ho visto anche le opere che hanno costruito e sono rimasto realmente impressionato e ammirato di ciò che hanno potuto fare, con la loro intelligenza, con la loro attività e con la loro generosità, ma anche con il vostro aiuto. Ho toccato con mano quanto e come le parrocchie della nostra diocesi, in partico­lare quelle dove prima erano stati, o dove sono nati, collaborano gene­rosamente.È la diocesi stessa, attraverso il nostro Ufficio missionario, ad aiutare questi nostri sacerdoti evangelizzatori in America Latina, tutti quanti in posti tra i più difficili, tra i meno ospitali — se si vuole — dal punto di vista esterno. Ho visto in loro tanta voglia di continuare. Sicché dopo le celebrazioni della Messa io non sentivo altro che il solito ritornello: « Ce lo lasci, non ce lo porti via! ». Io sorridevo perché dovevo difendere anche la logica della finalità dei ”fìdei donum”.Abbiamo qui con noi questa sera anche un altro carissimo sacerdote che saluto, don Canova, uno dei responsabili del CEIAL, l’Organismo della C.E.I. per l’America Latina. Lui per primo mi sosterrà nel difendere la logica dei "fidei donum”, i quali partono per portare il dono della fede inviati da una Chiesa di antica cristianità — dall’Europa — verso queste giovani Chiese, ma per restarvi solo un certo numero di anni, non meno di quattro e non più di dodici. Dovrebbero poi rientrare e così permettere ad altri di potersi recare in quei Paesi e così arricchirci insieme recipro­camente dallo scambio della vita cristiana e delle esperienze apostoliche delle diverse Chiese. Ma poi in concreto è un po’ diffìcile fare osservare queste scadenze perché i sacerdoti inviati rimangono là volentieri, i Vescovi non vogliono lasciarli partire, le comunità supplicano, scongiurano che il Vescovo di Torino, nel caso, si guardi bene dal portarli loro via. Mi augu­rerei che anche le parrocchie di Torino fossero così attaccate ai loro preti, ma nello stesso tempo bisognerà ricordare che il prete è di Cristo, prima che della comunità, e inoltre né il prete è padrone della comunità né la comunità è proprietaria del suo prete, ed è anche bello che ci sia questo scambio reciproco.
Questa è la prima parola che mi viene dal fondo del cuore, mentre cerco di seguire l’insegnamento di Cristo. È veramente una bocca che parla dalla pienezza del cuore, che loda Dio e lo ringrazia con voi, in questo caro Santuario mariano, per il bene operato dai nostri sacerdoti. I missionari diocesani che ho visitato sono 11 di cui 6 lavorano in Guatemala: 3 nella Capitale, 2 all’estremo Est ed uno all’estremo Ovest di questo Paese- Altri 4 lavorano in Brasile, in due villaggi molto poveri, anzi poverissimi» nel Maranhao, presso Sao Luis, nella diocesi di Zé Doca, mentre il quarto insegna nel grande Seminario di Joao Pessòa. Infine uno solo lavora ih Argentina, nella grande diocesi di Formosa.L’accoglienza che i Vescovi di queste diocesi mi hanno riservato è stata



Atti del Cardinale Arcivescovo 173Veramente grandiosa: una ospitalità di estrema e squisita attenzione e gen- dezza. In alcuni di questi Paesi era la prima volta che vedevano un Car­dale, ma, al di là di questo, ho notato che l’amore alla Chiesa e l’attac­camento ai Vescovi, da parte di queste persone e di queste comunità, è avvero molto vivo. Questa testimonianza di fede ecclesiale è tanto più S1gnificativa in popolazioni che hanno enormi problemi, sia dal punto di Vista della evangelizzazione che dal punto di vista della stabilità, della edeltà e della pratica cristiana.I nostri missionari sono estremamente attivi e portano anche un po’ uha la carica e l’esperienza che hanno acquisito qui nelle nostre Chiese, ^a si trovano evidentemente in un contesto che è, sotto molti aspetti, avvero diverso dal nostro.Anch’essi devono superare grandi difficoltà, come del resto potevamo ^spettarci: il problema dell’evangelizzazione chiede l’adattamento alle Verse culture e le culture di queste popolazioni sono realmente parti- c°lari. Per di più ci sono due grossi gruppi, quello degli aborigeni — gli ù}dios che hanno una cultura propria — e quello, invece, dei ladini, figli 1 matrimoni misti, per cui si trovano persone bionde, brune, bianche, ^arponi... frutto di una grande mescolanza di civiltà, famiglie, persone, istruzione per lo più non è a livelli particolarmente elevati: le possi- htà di cui dispongono sono molto ridotte e i villaggi sono distanti e non dimente raggiungibili, perché le strade sono quelle che sono. In alcune comunità il sacerdote arriva con difficoltà tutte le domeniche e in qualche faggio può recarsi anche solo una volta all’anno.Ci siamo recati anche presso gli indios kekchì: io ho celebrato la $ssa in spagnolo e il carissimo don Bartolo celebrava in kekchì. Questi Eugeni infatti non capiscono il castigliano, perché la loro lingua, pre- 1Qmbiana, è lontanissima dalle lingue europee. Uno dei nostri carissimi eti> don Ennio Bossù, ha tradotto prima in kekchì e adesso sta tradu- hdo in pokomchì la prima edizione cattolica della Bibbia e dei testi litur- Cl così che gli indigeni possano comprenderli. Finora, infatti, i missio- ri> che parlavano in castigliano, non erano compresi e gli indios ascol­ano molto devotamente ma senza capire nulla. Anche in Brasile io davo in italiano e i missionari traducevano in portoghese: un po’ di . musione fra le lingue invero avveniva... Questo è un altro aspetto del oro di evangelizzazione che richiede appunto un’inculturazione nelle ^azioni reali in cui le persone si trovano. Sono essi pure dei cristiani, eh Se fanno fatica ad essere coerenti fino in fondo, come del resto pare e facciamo fatica anche noi. Tutti sono stati evangelizzati ma, anche nel d^o Mondo, la pratica cristiana ha delle proporzioni che non corrispon- no molto al numero dei Battesimi o al numero delle Cresime. I nostri « r.er^0^’ clualche volta mi presentavano un bambino e mi dicevano: vist^0 bambinol’ho battezzato io, però dopo il Battesimo non l’ho più ra ° a. Messa ». Proprio come da noi in Italia dove dopo la Cresima molti azzi non si vedono più. Dunque la problematica dell’evangelizzazione



174 Atti del Cardinale Arcivescovonon è meno grave presso queste Chiese di quanto non lo sia presso le nostre Chiese europee.
« * #Abbiamo tutti, dunque, da affrontare il compito di una rievangeliz­zazione o, come la chiama il Papa, di una nuova evangelizzazione. Non si tratta evidentemente di un’evangelizzazione nuova nei contenuti, per­ché l’evangelizzazione è la comunicazione della verità di Cristo unico Salvatore e Redentore, ma è nuova in quanto si deve appunto confrontare con le nuove condizioni e situazioni in cui le persone oggi si trovano. D’altro canto anche l’Episcopato dei Paesi latino-americani è veramente e seria­mente impegnato su questa frontiera e l’evangelizzazione è il grande tema che concordemente esso ha assunto. Ho potuto avere in mano i documenti del Messico, del Guatemala, del Brasile e dell’Argentina su queste tema­tiche, testi veramente molto ricchi che servono di orientamento concorde per un impegno particolarmente intenso in questo periodo, anche in ragione dell’anniversario che essi stanno celebrando.Ciò che un po’ da tutti ho colto, dalla gente comune, da tutte le comunità è la confessione che l’unica autorità che possa ancora raccogliere la loro fiducia ed essere riferimento di speranza è la Chiesa. Non hanno più fiducia in niente e in nessuno, e particolarmente sono delusi dei Governi locali veramente ingiusti sotto diversi profili.È un motivo in più, dunque, perché si aiutino queste Chiese e, anch6 attraverso i nostri sacerdoti ”fidei donum”, si arricchisca, si approfondisci e si allarghi la nostra passione missionaria e non ci si stanchi di aiutarlo come Chiese sorelle. Sono Chiese che hanno il grande problema vocazionale- Il Vescovo di Formosa, con gli occhi brillanti, mi diceva: « Finalmente ho il primo sacerdote locale, appena adesso, e ne ho altri due che l’ann0 prossimo consacrerò ». Sono le grandi speranze di un Continente dove qual' che Chiesa non ha ancora nessun sacerdote locale.Allora dobbiamo pregare tutti, non soltanto per la nostra Chiesa d1 Torino che ha bisogno di preti, ma anche per queste Chiese che n6 hanno un bisogno ancora maggiore. Sono stato inoltre contento perch6 parecchi mi hanno fatto notare e si sono domandati come la Chiesa d1 Torino possa aver dato ben undici preti alle Chiese dell’America Latini quando sanno che anch’essa soffre di grave crisi di vocazioni sacerdotali; È un motivo in più, dunque, per impegnarci a pregare perché per n°' e per loro il Signore susciti dei giovani pieni di fede capaci di risponder6 di sì alla Sua chiamata.Anche per questo sono stato particolarmente sorpreso e, devo diri0, un po’ commosso, quando arrivando all’aeroporto di Torino, dopo lungo viaggio di ritorno, ho trovato ad accogliermi un gruppo di giovai11 guidati dai nostri cari sacerdoti che si impegnano in campo giovani!6-



Atti del Cardinale Arcivescovo 175Qualcuno poi mi chiede se non ho provato anch’io la nostalgia di rima­le come missionario in America Latina. Devo confessare che, se un po’ 1 nostalgia avevo, era la nostalgia di Torino. Magari mi verrà, ma per adesso la nostalgia dell’America Latina non mi è ancora nata, forse anche perché sono un po’ vecchio, sono un po’ antico, quindi adattarmi a Certe situazioni e a certe condizioni di vita non è poi così facile.Queste condizioni di vita sono l’ultimo aspetto che vorrei ricordare tutti perché dal punto di vista socio-politico le situazioni sono molto avi, veramente gravi: non c’è paragone con la nostra vita. Noi ci lamen- .^aino di tante cose, ma forse qualche volta sarebbe utile andare a vedere 1 questi Paesi come la maggioranza delle persone vive, per renderci conto g 1 infondatezza delle ragioni delle nostre proteste, delle nostre lamentele. ’ anche qui le cose forse non vanno molto bene, potrebbero evidente- hte andare meglio, ma non c’è paragone con i livelli di vita della stra­le abde maggioranza della popolazione di questi Paesi. La gente che sta eUe è veramente una piccola minoranza, tutti gli altri sono in situazioni . 7 di povertà, ma di miseria. La gran parte delle parrocchie che ho . dove del resto lavorano i nostri sacerdoti, sono parrocchie, comu- a. in cui la casa è una baracca, fatta di legno o di fango, manca l’acqua, beano le fognature, manca in gran parte la luce.I nostri preti poi si arrangiano, con i generatori, a cercare di far fun- bare la luce e anche i microfoni, quando ci sono le celebrazioni, altri- tepbti *utt0 questo manca. L’alimentazione è ridotta veramente ai minimi g^^ibi perché c’è tutto un problema culturale, credo tra i più diffìcili da ^ontare, per aiutare queste popolazioni a capire che possono trasfor- . e il modo di lavorare e rendere più produttivi l’agricoltura e l’arti- bato. Anche a questo livello i missionari lavorano intensamente.q Meramente in quei Paesi l’evangelizzazione genera la promozione p ba e la promozione umana si coniuga, si sposa concordemente con q.. aUgelizzazione. Questi aspetti di un’unica realtà non si pongono in ter- Ver 1 aiternativi: h° trovato dei gruppi e dei movimenti, un po’ ovunque, im anienie Peni di fede e formati spiritualmente, che si dedicano a questo rato ^n° di elevazione culturale in mezzo ai contadini, in mezzo ai lavo- s^2. b Cosicché dal basso, in qualche modo, si cerca di reagire alle ingiu- Poss6 ^a^esi e gravi che si compiono verso i poveri, affinché questa umanità ten 3 avere almeno il minimo indispensabile per sentirsi degna di appar­se al genere umano.q urto questo ci dice quanto e come sia importante l’evangelizzazione, la t0 S*a decisiva la lieta notizia del Cristo Signore, nostro Salvatore, PresUa^ invita ad essere capaci di vedere il bene dovunque, a non dei entarci come i grandi giustizieri, gli universali giudici nei riguardi di vnOstri fratelli. Il Vangelo ci rende infatti capaci di cogliere gli appelli bel ene Che c* veng°no dagli altri e ci aiuta a scorgere il bene che c’è di Cu°re di tuttti, così da metterci realmente nella disposizione reciproca No^1^0’ di sostegno, di conforto dando noi quello che abbiamo ricevuto.siamo delle persone che veramente hanno ricevuto moltissimo in con-



176 Atti del Cardinale Arcivescovofronto a queste che hanno ricevuto ben poco e dobbiamo perciò essere capaci di amarle, di servirle, di metterci a loro disposizione fino a generare in esse delle vocazioni missionarie.« * *Questa esperienza mi ha fatto un grande bene e mi auguro di racco­glierne poi anche delle conseguenze sul piano pastorale, ma ritengo che possa far del bene anche a voi ricordandovi di questi vostri fratelli sacerdoti che lavorano in quelle Chiese. Sono infatti delle comunità che pensano a Torino, ringraziano Torino e aspettano da Torino che la nostra solidarietà possa continuare. In diversi posti i missionari hanno cercato di suscitare capacità lavorative magari con il gruppo di taglio e cucito, con la falegnameria, con la lavorazione del cuoio e con qualche lavoro di meccanica. Essi ci chiedevano di verificare se non è possibile creare nei nostri paesi delle cooperative di vendita dei loro prodotti. Certamente tali prodotti costano molto meno di quanto costano qui e la vendita costituirebbe per loro un grande aiuto. Tuttavia ci sono molte difficoltà a realizzare questi progetti anche perché sono condizionati dal­l’andamento capriccioso della moda. Ho suggerito loro di mettere un’eti­chetta, perché senza la firma da noi non si vende nulla. Essendoci dei nomi molto strani, la stessa denominazione geografica delle missioni — come ad esempio Tacaaglé — potrebbe far pensare ad un grande sarto dal nome esotico...Essi hanno una grande fiducia in noi, sperano molto che questa solida­rietà — che da tante famiglie, da tante parrocchie è già in atto — possa allargarsi tra di noi. Ci prepariamo alla Quaresima di Fraternità, io sono sicuro che il vostro cuore si aprirà anche in ragione di quanto, attraverso la Visita pastorale a questi nostri sacerdoti, si è potuto fare, perché questa nostra collaborazione non sia tenue, non si affievolisca, ma si allarghi. Aprite i cuori, pregate perché il Vangelo arrivi sempre di più nei nostri cuori e in quei cuori, in quei Paesi e nei nostri Paesi, e che questo Vangelo sia davvero portatore di speranza per tutti e possa rappresentare per i poveri, i grandi poveri del mondo, l’unica fiducia che non verrà delusa.La Madonna ci aiuti tutti, aiuti quei Paesi, quelle Chiese ed aiuti i nostri Paesi e le nostre Chiese.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA
Nomine di vicari parrocchiali

In data 28 febbraio 1992 — con decorrenza dall’l marzo 1992 — sono stati 
nominati vicari parrocchiali:

BOTTA p. Giuseppe, D.C., nato a Robella (AT) il 12-8-1919, ordinato il 
18-5-1947, nella parrocchia Gesù Nazareno in 10138 TORINO, v. Palmieri n. 39, 
tei, 447 42 62;

BRUSTOLON p. Andrea, O.M.V., nato a Milano il 14-1-1961, ordinato il 
28-6-1987, 

e
VOCCIA p. Vincenzo, O.M.V., nato a Scafati (SA) il 7-4-1950, ordinato il 

28-6-1987, 

nella parrocchia Maria Regina della Pace in 10154 TORINO, v. Malone n. 19, 
tei. 248 28 16.

Nuovi numeri telefonici di parrocchie

Carmagnola - Santi Pietro e Paolo Apostoli: tei. 972 31 71
- S. Maria di Salsasio: tei. 972 31 25
- Santi Michele e Grato: tei. 972 00 14
- S. Luca Evangelista: tei. 972 81 27

Casalborgone - S. Carlo Borromeo: tei. 917 43 08
Givoletto - S. Secondo Martire: tei. 994 71 72
Grosso - Santi Lorenzo e Stefano: tei. 926 82 20
Grugliasco - Spirito Santo: tei. 311 00 82
Settimo Torinese - S. Giuseppe Artigiano: tei. 898 20 68
Torino - Ascensione del Signore: tei. 311 54 22 (uff.)

- La Pentecoste: tei. 311 48 68 (ab.)
- La Visitazione: tei. 779 07 80
- Madonna degli Angeli: tei. 812 75 20
- Natività di Maria Vergine: tei. 779 05 60
- S. Carlo Borromeo: tei. 562 09 22
- S. Giulio d’Orta: tei. 899 56 32

177



178 Curia Metropolitana - Cancelleria

Venaria Reale - S. Francesco d’Assisi: tei. 452 08 12
- S. Lorenzo Martire: tei. 452 60 26

Viù - S. Martino Vescovo: tei. (0123) 69 61 17

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

PERETTI don Domenico.
È deceduto a Pancalieri nella Casa del clero ”G. M. Boccardo” il 1° febbraio 

1992, all’età di 72 anni, dopo 50 di ministero sacerdotale.

Nato a Volvera il 28 febbraio 1919, aveva ricevuto l'Ordinazione presbiterale 
il 2 novembre 1941 a Torino in S. Secondo da Mons. Giovanni Battista Pinardi, 
Vescovo tit. di Eudossiade.

Nominato nel 1943 vicario cooperatore nella parrocchia S. Bartolomeo "Apo­
stolo in Airasca, vi rimase per dieci anni. Nel 1953 fu trasferito a Piossasco 
nella parrocchia Santi Vito, Modesto e Crescenzia Martiri; dopo quattro anni 
passò a Torino-Cavoretto nella parrocchia S. Pietro in Vincoli.

Nel 1961 gli fu affidata la parrocchia Natività di Maria Vergine in Trana. 
Nei ventidue anni del suo servizio come parroco si è donato con abnegazione, 
pur nella innata timidezza. Amante della musica e musico lui stesso, curò il 
canto sacro e diede vita alla banda musicale tranese, di cui egli stesso fu membro. 
Attento alle numerose frazioni della parrocchia, fu molto legato alla devozione 
mariana, particolarmente viva nel locale santuario di S. Maria della Stella. La 
malattia, prematuramente, fermò la sua attività e nel 1983 dovette lasciare la 
cura pastorale della parrocchia.

Trasferitosi nella Casa del clero ”G. M. Boccardo” a Pancalieri, iniziò così 
una nuova stagione della sua vita, facendo della sofferenza la sua missione. Nella 
sua camera teneva la scritta: « Soffro molto, ma con amore »!

Il Cardinale Arcivescovo, nella lettera scritta in occasione delle celebrazioni 
esequiali, ha potuto affermare: « Il carissimo don Domenico Peretti si è pre­
parato a morire con tutta una vita di amore e di fedeltà, ed ha vissuto tutto 
il tempo della malattia fino all’ultimo giorno con la serenità e la speranza dei 
credenti. Nella Eucaristia celebrata anche la mattina del suo ultimo giorno tra 
noi sta il segreto della sua testimonianza cristiana ... ha dato l’esempio di come 
si vive oblativamente il cammino della sofferenza ... ».

Certamente Vhumus cristiano respirato nella famiglia d’origine, che di otto 
figli ha saputo donarne quattro al servizio diretto e totale della Chiesa (oltre 
a don Domenico, il Signore ha trovato la risposta di un fratello, religioso gesuita, 
e di due sorelle, religiose missionarie), ha influito profondamente su di lui e 
don Peretti nell’umiltà e nella sua povertà di vita, quasi monastica, si è offerto 
per la salvezza delle anime e per ottenere nuove vocazioni. Ha parlato poco, 
ma ha amato molto, tutti indistintamente, con cuore di padre e di pastore.

La sua salma riposa nel cimitero di Volvera.



Curia Metropolitana - Cancelleria 179

Nota circa l’esatta applicazione del decreto C.E.I. sul matrimonio canonico
Ad un anno dall’entrata in vigore del decreto C.E.I. sul matrimonio canonico 

e dopo una prima fase di sperimentazione, si ritiene opportuno richiamare alcune 
indicazioni pratiche per una esatta prassi, rimandando per ulteriori precisazioni al 
commento pubblicato in RDTo 1991, 161-246 (edito anche in estratto): «Norme 
per la celebrazione del matrimonio ad uso dell’Arcidiocesi di Torino ».

1. Documenti per il matrimonio

1.1. Il certificato di Battesimo deve essere rilasciato unicamente sui nuovi 
moduli espressamente previsti dalla C.E.I.

Deve sempre essere allegato alla "posizione matrimoniale”, anche nel caso in 
cui il Sacramento sia stato celebrato nella medesima parrocchia nella quale si 
compie l’istruttoria.

Deve essere stato rilasciato in data non anteriore a sei mesi, rispetto al giorno 
in cui si procede all’istruttoria matrimoniale.

1.2. Il certificato di Cresima è richiesto unicamente quando non risulta l’anno­
tazione sul certificato di Battesimo.

1.3. Il certificato di matrimonio religioso precedente — per le persone vedove 
-— è richiesto unicamente quando non risulta l’annotazione sul certificato di 
Battesimo.

2. Posizione matrimoniale (esame dei contraenti)

2.1. È obbligatorio l’uso del nuovo modulo pubblicato dalla C.E.I. (i moduli 
precedenti, eventualmente giacenti negli uffici parrocchiali, non si possono più 
utilizzare). Questo modulo è stato pensato per favorire un dialogo serio con i 
nubendi (che devono essere incontrati separatamente e rispondono sotto giuramento).

Le diverse domande sono una traccia per verificare pastoralmente tre elementi 
fondamentali: la libertà di stato, tutti i dati afferenti al vero consenso matrimo­
niale (sacramentalità, esclusione di costrizioni, intenzioni sulle qualità essenziali) 
ed inoltre l’assenza di impedimenti o divieti o condizioni.

2.2. L’istruttoria matrimoniale viene normalmente svolta da un unico parroco 
Per ambedue i nubendi. Essi, per compiere questo adempimento, possono sce­
gliere liberamente la parrocchia del domicilio dell’uno o dell’altro.

Naturalmente il parroco che compie l’istruttoria sarà responsabile in prima 
Persona del compimento di tutti gli atti successivi previsti dalle norme canoniche 
Per poter accedere alla celebrazione del matrimonio.



180 Curia Metropolitana - Cancelleria

3. Pubblicazioni

3.1. Vengono eseguite con l’affissione del modulo prescritto all’albo parroc­
chiale per otto giorni consecutivi in cui ricorrano due giorni festivi di precetto.

Devono essere compiute nella parrocchia del domicilio di ambedue i contraenti. 
Solo nel caso in cui l’attuale dimora duri da meno di un anno, esse devono essere 
richieste anche nella parrocchia dell’ultimo precedente domicilio protrattosi per 
almeno un anno. Non si richiedono più nelle parrocchie di altri eventuali prece­
denti domicili.

3.2. Per la richiesta di pubblicazione alla Casa comunale e tutta la relativa 
casistica, si vedano le note pubblicate in RDTo 1991, 173 (nn. 26-30)

4. Prova testimoniale di stato libero

4.1. Si notino le novità introdotte dal decreto C.E.I.:
* Il documento è richiesto solo quando il nubendo, dopo il compimento 

del sedicesimo anno di età, ha dimorato per più di un anno (quindi il periodo del 
normale servizio militare di leva non ricade in questa normativa) in diocesi diverse 
da quella in cui ha attualmente il domicilio. Perciò, esemplificando, se uno dei 
nubendi è "attualmente” domiciliato nell’Arcidiocesi e l’altro nubendo è invece 
domiciliato "attualmente” in altra diocesi, il parroco che compie l’istruttoria matri­
moniale non deve più richiedere (a differenza di quanto avveniva con la normativa 
precedentemente in vigore) lo "stato libero” per il nubendo che "attualmente” ha 
il domicilio in altra diocesi, per il tempo della sua dimora in quella medesima diocesi;

* l’esame dei due testimoni deve essere verbalizzato sul nuovo modulo espres­
samente predisposto dalla C.E.I. (eventuali moduli precedenti non si possono più 
utilizzare);

* i due testimoni possono essere esaminati sia dal parroco che conduce 
l’istruttoria sia da un altro parroco;

* il "certificato di stato libero” è il verbale dell’esame dei due testimoni 
firmato dal parroco (per questo documento non è prevista alcuna vidimazione da 
parte della Curia diocesana nel caso che debba essere trasmesso in altra diocesi).

4.2. Ambedue i testimoni devono essere in grado di deporre per tutto il 
tempo di cui dichiarano che il contraente ha conservato lo stato libero. Non sono 
interrogati sotto giuramento, si chiede loro di rispondere secondo coscienza.

Essi devono essere ascoltati separatamente.

5. Giuramento suppletorio

5.1. Unicamente nel caso in cui non sia in alcun modo possibile avere la 
prova testimoniale — quando richiesta —, il parroco che compie l’istruttoria matri­
moniale (e quindi non si ricorre più alla Curia) accoglie il giuramento suppletorio 
del nubendo che dopo i sedici anni ha dimorato per più di un anno in diocesi 
diverse da quella in cui ha attualmente il domicilio (per tutto il tempo o per quella 
parte di esso di cui non si può avere la prova testimoniale).

Non esiste più un apposito modulo per il giuramento suppletorio.



Curia Metropolitana - Cancelleria 181

5.2. Il parroco interessato — dopo aver responsabilizzato in modo adeguato il 
contraente — dovrà evidenziare l’avvenuto "giuramento” annotando in margine 
alle domande nn. 1 e 2 del modulo "posizione matrimoniale”: GIURAMENTO 
SUPPLETORIO.

Dovrà segnarlo anche nel frontespizio della "posizione matrimoniale” tra i 
documenti (n. 3).

6. Domande per situazioni particolari

6.1. Il "prontuario” per le domande di licenza o dispensa matrimoniale (cfr. 
RDTo 1991, 227-244) è stato pubblicato unicamente per fornire dei modelli a cui 
il parroco deve ispirarsi nello stendere di volta in volta la domanda opportuna.

In esso vi sono anche dei rimandi e delle note che offrono gli elementi per 
una visione più completa dei vari aspetti afferenti alla situazione.

6.2. Il ricorso alla Curia diocesana per la concessione di autorizzazioni o 
dispense non sia mai considerato a livello di cavillo burocratico.

Si aiutino i nubendi interessati a coglierlo come un intervento per valutare 
serenamente le difficoltà che possono esistere e per ricercare quanto è necessario 
per superarle.

Normalmente non si fissi la data per la celebrazione del matrimonio fino a 
quando non siano state ottenute la licenza o dispensa necessarie.

7. Celebrazione in parrocchia diversa da quella che ha compiuto l’istruttoria 
matrimoniale

7.1. È necessario compilare lo "stato dei documenti” sul nuovo modulo pub­
blicato dalla C.E.I. (eventuali moduli precedenti non si possono più utilizzare).

Si ponga particolare attenzione per non omettere nessuno dei dati richiesti:
* la prima e la seconda facciata vanno compilate integralmente (si dovranno 

Eventualmente annullare, nella seconda facciata, le parti riservate alla dispensa da 
’tnpedimenti ed alla licenza dell’Ordinario del luogo);

* nella terza facciata si deve compilare la prima parte ("licenza ad altro 
Parroco”), specificando sempre la parrocchia di celebrazione ed il motivo della 
concessione, oltre all’indicazione del numero di protocollo: Prot. FP n. .../... (il 
Medesimo che si scrive sul fascicolo della "posizione matrimoniale”);

* nella quarta facciata devono essere chiaramente indicati il titolo e l’indi­
rizzo preciso delle tre parrocchie a cui il parroco del luogo della celebrazione 
dovrà notificare l’avvenuto matrimonio.

7.2. Solo nel caso che il matrimonio venga celebrato in un Comune diverso 
da quello in cui si è svolta la pubblicazione civile, allo "stato dei documenti” 
si dovrà allegare il ”nulla osta” (cioè il foglio dell’avvenuta pubblicazione civile).

7.3. I documenti dell’istruttoria matrimoniale ("posizione matrimoniale”) non 
S1 allegano mai allo "stato dei documenti”. Essi devono rimanere nell’archivio della 
Parrocchia in cui questa si è svolta e saranno contrassegnati (in alto a sinistra) con



182 Curia Metropolitana - Cancelleria

la speciale sigla FP (= fuori parrocchia) seguita da numerazione progressiva e dal­
l’indicazione dell’anno in corso: FP 1/92; FP 2/92; ...

Pertanto si hanno due distinte serie di "posizioni matrimoniali” (o, per inten­
dersi, di "processiceli”):

* quella relativa ai matrimoni celebrati in parrocchia (su questi si segna 
la consueta numerazione progressiva, corrispondente al numero del registro par­
rocchiale) 1;

* quella relativa ai matrimoni celebrati in altra parrocchia (su questi si segna 
la speciale numerazione: FP 1/92; FP 2/92; ...).

Terminato l’anno, nel mese di gennaio successivo, ambedue le serie di "posi­
zioni matrimoniali” si dovranno depositare nell’Archivio Arcivescovile, con la 
copia dei registri parrocchiali.

8. Nuovi moduli matrimoniali

La Conferenza Episcopale Italiana, contestualmente alla promulgazione del 
decreto sul matrimonio canonico, ha modificato sostanzialmente alcuni moduli 
matrimoniali: il loro uso è già obbligatorio (i moduli precedentemente in uso, ancora 
in giacenza negli uffici parrocchiali, non si possono più accettare e quindi vanno 
eliminati). A livello regionale piemontese, secondo l’espresso invito della C.E.I., 
si è provveduto ad una edizione comune.

Elenco dei nuovi moduli

Mod. I Posizione matrimoniale-, sostituisce il modulo "esame dei contraenti”.
Mod. II Certificato di battesimo per uso matrimonio: sostituisce il modulo 

”copia integrale dell’atto di nascita e battesimo” (eventuali giacenze di questo 
modulo non vanno eliminate, si dovranno usare per trasmettere d’ufficio ed in 
modo riservato particolari dati [ad es. adozioni] al parroco che svolge l’istruttoria 
matrimoniale; ed inoltre per l’Archivio Arcivescovile quando si tratta della retti­
ficazione di atti, per gli ordinandi al Diaconato e per gli aspiranti alla vita religiosa).

Mod. IV Certificato di morte: sostituisce il modulo "copia integrale dell’atto 
di morte".

Mod. V Prova testimoniale dello stato libero: sostituisce, innovandolo, il 
modulo precedente di esame dei testi.

Mod. VI Dichiarazione dei genitori del minore di anni 18: sostituisce, inno­
vandolo, il modulo precedentemente in uso.

Mod. XI Dichiarazioni prescritte nei matrimoni misti: sostituisce, innovandolo, 
il modulo precedentemente in uso (viene fornito di volta in volta, dall’Ufficio per 
la Disciplina dei Sacramenti).

1 Si ricordi che in questa serie di fascicoli matrimoniali deve essere inserito (numerato e 
conservato) anche lo "stato dei documenti” dei matrimoni che provengono da altra parrocchia- 
Dintera serie di questi documenti ("processiceli” + eventuali "stati dei documenti”) dovrà 
essere regolarmente depositata nell’Archivio Arcivescovile.



Curia Metropolitana - Cancelleria 183

Mod. XIV Stato dei documenti-, sostituisce, innovandolo, il modulo prece­
dentemente in uso.

Gli altri moduli finora in uso non hanno subito innovazioni sostanziali (si 
ricordi però che dall’atto di matrimonio è stata tolta l’indicazione dei genitori dei 
contraenti: sia nel registro parrocchiale che nell’atto da inviare all’Ufficiale dello 
stato civile).

9. Vidimazione di documenti

9.1. Sono due i casi nei quali, ai fini matrimoniali, è prevista la vidimazione 
della Curia diocesana:

* quando l’interrogatorio di un contraente (cfr. Decreto C.E.I. n. 10, 3° 
comma) non è compiuto dal parroco che conduce l’intera istruttoria (ricordando 
che in questo caso il verbale dell’esame deve essere trasmesso in busta chiusa) 
e il documento deve uscire dalla diocesi;

♦ quando viene trasmesso lo "stato dei documenti” al parroco di altra dio­
cesi per la celebrazione del matrimonio (Decreto C.E.I. n. 23, 3° comma).

Ogni altra vidimazione della Curia su documenti matrimoniali è stata, di fatto, 
abolita.

9.2. Nel caso in cui i documenti di battesimo, cresima, matrimonio religioso 
precedente e morte debbano essere inviati fuori dall’Italia, conviene provvedere alla 
vidimazione della Curia diocesana.

I documenti religiosi rilasciati per altri usi (ad es. adozione, ascrizione a parti­
colari Associazioni, ...) devono essere vidimati.

10. Criteri per l’autenticità di un documento

10.1. Per la loro validità, i documenti parrocchiali che hanno rilevanza giuri­
dica devono essere muniti del sigillo parrocchiale e sottoscritti dal parroco, o dal 
vicario parrocchiale, o dal collaboratore parrocchiale o dal diacono permanente 
addetto alla parrocchia.

Non sono ammesse firme di altre persone, nemmeno se si tratta del segretario/a 
Parrocchiale.

I documenti devono sempre essere prodotti in originale. Non si possono 
accettare copie ricevute via "fax".

10.2. Nessuno è autorizzato ad usare moduli prodotti in proprio con foto­
copie o altri mezzi simili: tutti devono servirsi dei moduli a stampa, forniti dalla 
Cancelleria della Curia Metropolitana.

l'orino, 17 febbraio 1992

can. Giacomo Maria Martinacci
cancelliere arcivescovile





Atti del VII Consiglio Presbiterale

Verbale della XVIII Sessione
Pianezza - 10-11 dicembre 1991

La Sessione ha inizio alle ore 16,15 di martedì 10 dicembre con la preghiera 
dell’Ora media. Sono presenti 53 Consiglieri e 6 sono gli assenti giustificati. 
Partecipa anche don Sergio Boarino, rettore del Seminario maggiore. Presiede 
il Cardinale Arcivescovo. Modera don Giovanni Salietti. Dopo gli auguri del 
Vescovo Ausiliare all’Arcivescovo per l’anniversario della sua Ordinazione epi­
scopale e per il suo compleanno, l’assemblea approva all’unanimità il verbale della 
Sessione precedente.

INTRODUZIONE E COMUNICAZIONI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

L’Arcivescovo ringrazia per gli auguri e porta la sua riflessione su alcuni fatti 
e problemi.

L’Ordinazione dei Diaconi in Cattedrale (6 transeunti e 5 permanenti) è per 
tutti stimolo a riflettere sulla vocazione e, in particolare, su quella sacerdotale. 
Diminuisce il clero, per la morte o la malattia di molti preti, e aumenta l’esigenza 
di un serio discorso vocazionale che coinvolga tutta l’attività pastorale. Si crei 
maggior interessamento, calore umano e disponibilità anche materiale nei confronti 
dei Seminari.

L’attuale situazione europea non è facile: si presenta un cammino in salita, 
Pieno di difficoltà. I cristiani vanno educati a non coltivare solo il loro piccolo 
giardino, ma ad avere respiro universale.

Il Sinodo dei Vescovi europei è stato occasione per interventi validi e anche 
schietti e si concluderà, il 14 dicembre, con un documento finale.

L’incontro con il mondo della politica è utile a ridare speranza e ad evitare 
un atteggiamento dimissionario. Chi è impegnato in politica va aiutato, stimolato, 
illuminato, attraverso una educazione morale che sia soprattutto ricostruzione 
della coscienza.

COMUNICAZIONI DEL VICARIO GENERALE

Mons. Micchiardi ricorda l’ormai prossima Lectio divina dell’Arcivescovo 
c°n i giovani in Cattedrale. Porta a conoscenza dei Consiglieri il fatto che, in

185



186 Atti del VII Consiglio Presbiterale

vista dell’ormai prossimo rinnovo dei Consigli diocesani, il Cardinale Arcivescovo 
ha costituito una Commissione con il compito di preparare una riflessione teologica 
ed uno studio sulle norme da seguire: essa sarà presieduta dal Vicario Generale 
e composta dal can. Ardusso, da don Rivella e da Mons. Peradotto, e sentirà 
anche alcuni rappresentanti dei Consigli Presbiterale e Pastorale diocesano.

RELAZIONI SUI SEMINARI DIOCESANI

Don Arnolfo presenta la situazione del Seminario delle medie inferiori. La 
comunità è costituita dal rettore, un animatore (studente di 6“ teologia) e due 
padri spirituali (che dedicano un pomeriggio alla settimana o ogni 15 giorni). 
I ragazzi sono 18: 8 in prima media, 5 in seconda, 5 in terza. Degli 8 ragazzi 
di terza media dello scorso anno, 5 sono passati nel Seminario delle medie supe­
riori. I ragazzi si presentano in prima media sempre più fragili psicologicamente 
e poco idonei ad una vita autonoma rispetto alla famiglia e all’attività scolastica. 
Su 18 ragazzi, solo 3 riescono molto bene nello studio, svolgendo da soli i 
compiti. Quasi la metà dei ragazzi necessita di un’assistenza personale durante lo 
studio. I genitori dei ragazzi seguono un cammino di crescita accanto al loro 
figlio attraverso incontri mensili e un ritiro annuale. Alla FESTA SAMUELE '91 
erano presenti circa 650 ragazzi, in maggioranza ministranti; 260 di 5a elementare 
hanno ricevuto la lettera personale di invito al campo di orientamento, 28 erano 
presenti al campo, 8 sono entrati in Seminario, per altri 8 il parere dei genitori 
non è stato favorevole.

Don Salietti aggiorna l’assemblea sulle recenti vicissitudini del Seminario 
delle medie superiori. Due traslochi in due anni e la convivenza con un cantiere 
non riescono a fiaccare la vivacità interiore di 18 ragazzi che pregano, studiano, 
giocano, vivono l’esperienza forte di una serena vita comunitaria arricchita dai 
fine settimana in famiglia e nella propria parrocchia. Sette di loro frequentano 
la 5a superiore, quattro la 4a, uno la 2a, sei la la. Due sono extradiocesani e pro­
vengono dalle diocesi di Susa e di Ivrea. L’équipe degli educatori è costituita dal 
rettore (a tempo pieno), dal vicerettore (diacono permanente, cinque pomeriggi alla 
settimana), da uno studente di 6" teologia (impegnato anche in parrocchia), dal 
padre spirituale (due pomeriggi alla settimana). I ragazzi frequentano quasi tutti 
il liceo classico o pedagogico. Problemi aperti? Il non facile coinvolgimento 
di tutte le forze educative esistenti in diocesi (famiglie, preti, parrocchie, asso­
ciazioni, movimenti, gruppi, ...) nella sensibilizzazione vocazionale degli adole­
scenti; le non sempre chiare motivazioni che spingono i ragazzi ad entrare e 
a restare in Seminario; l’esigenza di una maggiore disponibilità e collaborazione 
della Chiesa torinese, in tutte le sue componenti, nei confronti del Seminario 
minore.

Don Boarino riferisce anzitutto alcuni dati sul Seminario maggiore, sottoli­
neando che il numero dei seminaristi è sceso a 51 presenze (1 della diocesi di 
Susa). La città è rappresentata dal 26% (12 parrocchie) e il fuori Torino dal 74 
per cento (28 parrocchie) dei seminaristi. Anche la presenza dei giovani all’attività 
vocazionale del "Campo progetto" è andata diminuendo in questi ultimi anni



Atti del VII Consiglio Presbiterale 187

ed è passata dai 35 giovani del 1989, ai 26 del 1990, ai 22 del 1991. Si sta intanto 
ultimando la nuova sede del Seminario teologico in via Lanfranchi n. 10 e si 
avvicina il tempo del trasferimento, previsto per l’estate 1992. Dal punto di vista 
educativo si possono fare le seguenti osservazioni: la presenza a tempo pieno 
del padre spirituale don Galletto; la pastorale vocazionale legata all’esemplarità 
di Gesù (cfr. Gv 1, 35 ss.); l’atteggiamento diversificato delle famiglie: c’è chi 
sostiene, chi ostacola, chi impedisce; il senso di inadeguatezza di diversi giovani 
di fronte alla missione che, al momento della decisione, crea in loro paura nei 
confronti della donazione totale e della solitudine; le gravi difficoltà per il finan­
ziamento dei lavori in via Lanfranchi.

Don Coccolo, infine, presenta la situazione generale economica dei Seminari, 
con particolare riferimento alle sedi di Giaveno e di via Lanfranchi in Torino. 
Esistono, per la sede di Giaveno, possibilità sia di affitto che di vendita e saranno 
presto prese in considerazione. Quanto alla sede di via Lanfranchi, il Consiglio 
di Amministrazione si trova a collaborare con l’Opera Torino-Chiese che ha 
condotto le operazioni di compra-vendita e dirige tuttora l’azione di ristruttu­
razione. La situazione amministrativa non è delle più rosee, in quanto rimane 
attualmente un gravoso passivo a carico del Seminario. Si ritiene di poter 
coprire almeno una parte delle spese con una sottoscrizione per mini-realizzazioni.

INTERVENTI DEI CONSIGLIERI

Don Candellone: molte parrocchie non celebrano la Giornata del Seminario 
e parecchie non contribuiscono per nulla. Eppure si tratta di una Giornata obbli­
gatoria. Come sensibilizzare queste comunità? È anche dovere di coscienza versare 
per il Seminario il contributo delle Messe binate festive. Lo si ricordi a tutti.

Don Coccolo: non hanno celebrato la Giornata del Seminario, lo scorso anno, 
114 parrocchie: 24 in città, 90 fuori Torino.

Don Pollano: la situazione è grave. Esiste uno scollamento tra la realtà delle 
parrocchie e del clero e quella del Seminario. Quali le cause di questo apparente 
scarso consenso al Seminario? C’è del sospetto nei suoi confronti? Il Seminario 
sta davvero a cuore a tutti? Occorrerebbe una verifica schietta tra i preti.

Don Migliore: c’è disagio di fronte alle spese che si fanno per il Seminario. 
Esso è una delle realtà nei confronti delle quali esiste maggior scollamento da 
Parte dei preti. Il clero non ha "digerito” certe operazioni e quindi non le 
condivide.

Don Vallaro: è bello che il Vescovo chiami ”fatto di famiglia” il Seminario. 
Vengano allora, proprio per questo, portati a conoscenza dei preti i progetti, 
anche materiali, su di esso. E si trovino metodi validi e rispettosi per chiedere 
contributi.

Don Ferrero: la Giornata del Seminario è posta nel periodo più opportuno? 
coinvolgano di più i preti nei progetti e nelle operazioni riguardanti il Semi- 

nario, onde evitare la loro non accettazione e non condivisione.



188 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Don Reviglio: crisi vocazionali e crisi dei Seminari vanno di pari passo. Si deve 
riscoprire la gioia del sacerdozio e ridarsi una carica di speranza, di voglia di 
lavorare insieme. I preti vadano più sovente in Seminario e conoscano personal­
mente i seminaristi.

Mons. Peradotto: non si sovrappongano il discorso vocazionale e quello eco­
nomico. È positivo che oggi, più che in passato, si parli del Seminario. Quale 
rapporto di correlazione esiste attualmente tra la pastorale vocazionale e quella 
giovanile e oratoriana? E tra la proposta vocazionale generica e quella specifica? 
Quanto al discorso economico, lo si privilegi all’interno di quello della coope­
razione diocesana.

Can. Anfossi: è importante, pensando al passato dei Seminari, esser capaci 
di perdono e saper dimenticare, per prendere la situazione attuale dei Seminari 
come l’unica possibile e la migliore, per sostenerla con ogni impegno e in tutta 
lealtà. Quanto alle vocazioni, va sottolineato che la vocazione al sacerdozio dio­
cesano comporta un "ministero” molto ampio e non specializzato e una assenza 
di comunità appena terminato il tempo del Seminario: sono caratteristiche che 
sembrano giocare sfavorevolmente in questo momento storico. Comunque, non 
"buttiamoci giù” troppo dicendo che la vita dei preti non è "esemplare”: 
si cerchi solo di lavorare di più in équipe e praticare di più la fraternità 
sacerdotale.

Don Trucco: invitare i parroci a passare di tanto in tanto un giorno in 
Seminario, potrebbe avvicinarli di più al discorso vocazionale. Aprire la mensa 
del Seminario ai parroci di passaggio in città e invitare i preti a qualche 
momento di festa in Seminario: sono alcune tra le tante iniziative proponibili.

Don Borio: la cosa è possibile e lui l’ha sperimentata di persona. A contatto 
diretto con il Seminario cadono molti pregiudizi.

Don Sibona: il prete che imposta la sua vita personale in modo sereno e 
positivo diventa proposta vocazionale per i giovani. Il Seminario può dare — 
come ha dato a lui personalmente — l’ossatura per affrontare gli imprevisti e 
le difficoltà della vita.

Don Lanzetti: si propongano, per ridurre i debiti della ristrutturazione della 
sede di via Lanfranchi, dei micro-progetti accessibili al contributo finanziario 
delle parrocchie. Quanto al discorso vocazionale, esso faccia parte del progetto 
pastorale diocesano per i giovani. Si sia attenti, in esso, alle date ed ai temi che, 
a volte, rischiano di vanificare le proposte.

Don Renato Casetta: l’Ufficio diocesano per la Pastorale dei Giovani collabora 
con il Centro Vocazioni. La proposta diocesana degli Esercizi spirituali per i 
giovani, insieme concordata, non vuol essere una "alternativa” alla parrocchia, 
ma una proposta per chi vuol "camminare”. Anche le attività vocazionali del 
"Campo progetto’’ e della "Diaspora" proposte dai Seminari e dal Centro Diocesano 
Vocazioni dovrebbero essere maggiormente presentate ai giovani dai preti.

Don Giuseppe Cravero: lo scollamento tra Seminari e preti ha antiche radici. 
I mutamenti di rotta a proposito di Seminari e Oratori che si sono verificati in



Atti del VII Consiglio Presbiterale 189

diocesi in questi ultimi decenni hanno favorito sterili teorizzazioni e divisioni 
che hanno provocato sfiducia. I preti giovani dovrebbero dedicare più attenzione 
al cammino vocazionale dei fanciulli e dei ragazzi. La famiglia e la parrocchia 
hanno bisogno di un "terzo ambiente” che coltivi la vocazione dei ragazzi. E 
tutti hanno bisogno di maggior fede.

Don Bernardi: se il Seminario è il cuore della diocesi, è necessario un maggior 
coinvolgimento dei preti nel progetto educativo dei Seminari. Manca il "luogo” 
nel quale tutti possano portare il loro contributo circa la formazione dei giovani. 
Si rischia un atteggiamento di "delega” che può favorire quello del "sospetto”. 
Si favorisca allora in diocesi, ad esempio, un maggior dialogo e confronto tra preti 
giovani e vecchi: sul modello di Chiesa, sul modello di prete, sui contenuti, le 
scelte educative, i criteri, ...

COMUNICAZIONE DELL’UFFICIO DIOCESANO
Per la pastorale del tempo libero, turismo e sport

Don Aldo Bertinetti presenta ai Consiglieri le linee programmatiche dell’Ufficio 
e il programma 1991-92 nei suoi aspetti generali e specifici.

❖ * *

La prima parte della Sessione del Consiglio si conclude alle 19,15 con la 
Preghiera dei Vespri.

* * *

L’assemblea riprende i suoi lavori alle ore 9 di mercoledì 11 dicembre, con 
'a preghiera dell’Ora media. Sono presenti 47 Consiglieri e sono 7 gli assenti 
giustificati.

Mons. Micchiardi ricorda ai presenti i Confratelli defunti, le nomine e il 
Movimento del clero tra marzo e dicembre 1991.

presentazione del tema
Riflessioni e suggerimenti su: sacerdote e famiglia

Il can. Carrù, a nome della Segreteria, apre la riflessione del Consiglio sul 
vaPitolo V della Lettera pastorale "Riempite d’acqua le anfore" presentando 
alcune piste indicative di confronto su: le attese della famiglia, il dialogo con 
a famiglia, la spiritualità familiare, famiglia e formazione del prete.

Discussione

Ecco, in sintesi, gli interventi dei Consiglieri.
Don Pollano: « il sacerdote è chiamato prima di tutto a predicare la sacramen- 

—lità del matrimonio ». Ciò significa esser cristiani "in quanto famiglia”, perché



190 Atti del VII Consiglio Presbiterale

la famiglia è "sorgente autonoma” di grazia e santità. "Autonoma” non significa 
unica, ma "specifica e necessaria”. Il prete aiuti ed esorti perciò a "esistere 
insieme” davanti a Dio. Sottolinei che il Sacramento "produce” la grazia per le 
virtù familiari, che non sono più solo la somma di quelle individuali, ma un dono 
da "condividere” che Dio fa a tutti. Perciò inculchi fede e speranza nel Sacra­
mento. Se possibile segua i membri della famiglia con l’amicizia e l’accompa­
gnamento spirituale. Rispetti molto tutte le libertà. Resti uomo di ascolto, di 
pace, di fiducia per ciascuno e perciò per tutti.

Don Veronese: i problemi di emarginazione e di sofferenza sono la cartina 
di tornasole per valutare la forza o la fragilità della fede in una famiglia. Tra 
le attese della famiglia c’è quella della vicinanza e partecipazione del sacerdote 
e della comunità nelle situazioni di sofferenza riparabili e irreparabili. Il dialogo 
con la famiglia favorisca il superamento del senso del magico, sia preparazione 
e sostegno, attenzione nei momenti difficili (es. sepolture), ascolto. Si tenga conto 
di questa realtà nei tempi forti dell’Anno liturgico e nelle diverse forme di cate­
chesi. Si valuti la necessità di affrontare queste tematiche nella formazione di base 
e nell’aggiornamento del clero: la Chiesa non può essere viva, se si mantiene 
lo stile dei "compartimenti stagni”.

Don Ferrero: non è facile, nel centro storico di Torino, avere un dialogo con 
le famiglie, a causa delle loro molteplici "povertà”: ridotte di numero per scarsità 
di alloggi; moltissime in situazione irregolare; totalmente secolarizzate nella conce­
zione della vita; sovente disinteressate alla preparazione dei figli ai Sacramenti; 
sovente "lontane” dalla liturgia domenicale, dalla catechesi degli adulti. Tuttavia 
esistono molte occasioni di incontro da parte del prete, che diventano efficaci 
canali di evangelizzazione soprattutto se il sacerdote sa incontrare le famiglie 
con atteggiamento amichevole, misericordioso, disponibile, gioioso, aperto.

Don Berruto: sarebbe utile avere delle tracce preparate dalla Facoltà teologica 
e dagli Uffici diocesani, che favoriscano nelle zone il confronto tra i preti sui 
grandi temi proposti dall’Arcivescovo alla diocesi. Queste schede orientative 
dell’azione pastorale potrebbero aiutare per superare certi atteggiamenti pastorali 
contraddittori e a riparare alla confusione e alle divisioni esistenti. Sarebbero 
anche un utile strumento per favorire il confronto tra i preti giovani e i preti 
adulti.

Mons. Micchiardi: il capitolo V della Lettera pastorale offre l’interessante 
possibilità di approfondire l’argomento tra i preti e tra i preti e le famiglie. E 
necessario offrire una attenta e seria direzione spirituale alle famiglie (non solo 
ai giovani, ma anche agli adulti e agli anziani). Sottolinea l’importanza dell’aiuto 
reciproco che viene dalla testimonianza del vivere con pienezza il sacramento del 
matrimonio e il celibato sacerdotale: a vicenda ci si deve annunciare le ricchezze 
insite in essi. II sacerdote deve evitare di trovare appoggio per le sue crisi nelle 
famiglie: accettarlo sì, ma senza appoggiarsi a loro. Cerchi aiuto nei confratelli. 
Altrimenti cessa di essere segno.

Mons. Peradotto: si prenda contatto con assistenti e consulenti ecclesiastici 
di associazioni, movimenti e gruppi, per verificare teologia e morale, contenuti e



Atti del VII Consiglio Presbiterale 191

prassi. Si chieda loro che aprano le coppie e le famiglie alla vita parrocchiale. 
Si eviti il "lusso” (economico anche, ma soprattutto la "mentalità”) di certe spiri­
tualità familiari. Si aprano le famiglie alla catechesi anche dei figli delle altre 
famiglie (vicinato, quartiere, ecc.). Il parroco, o i suoi collaboratori, visitino 
questi gruppi. Nelle scuole materne si tenga conto che l’insegnamento della reli­
gione cattolica si trova sempre più a confronto con bimbi di altre religioni.

Padre Redaelli: il sacerdote educhi — soprattutto le giovani coppie — al 
dialogo interpersonale e alla confidenza reciproca su tutti i problemi prima di 
"cercare confidenza altrove”. Il ”non ascoltarsi reciprocamente” può generare il 
tarlo che, se non bloccato, può portare gradualmente alla ”non-comunicazione” 
e, a lungo andare, al tradimento. Si educhino i genitori a recepire il loro servizio 
ai figli come accompagnamento nella vita: ricordando loro con forza che non 
sono i padroni, ma i custodi dei loro figli, a imitazione della Famiglia di Nazaret, 
modello di custodia. Senza dimenticare che un atteggiamento di possesso impe­
disce ogni discorso vocazionale.

Can. Ardusso: ritiene importante, con don Berruto, il "retto pensare” teologico 
sul matrimonio. I discorsi però molto spesso non passano, non si fanno carne. 
Una mediazione importante potrebbe essere offerta da gruppi familiari di amicizia 
e di revisione di vita, gruppi nei quali, se guidati bene, si verifica una bella 
crescita umana e spirituale dei soggetti. In questi gruppi i coniugi imparano a 
comunicare in profondità, a perdonarsi, a pregare, a confrontarsi col Vangelo, a 
farsi carico l’uno degli altri, ad affrontare situazioni diffìcili, ecc. Un grave pro­
blema pastorale è costituito dai casi irregolari, secondo la legislazione della Chiesa. 
I princìpi sono chiari, le situazioni concrete mettono in crisi perché sono assai 
intricate. Di fatto ogni prete si trova a doversi assumere delle responsabilità molto 
gravi da solo, a suo rischio e pericolo. Forse è inevitabile che sia così.

Don Operti: nell’azione pastorale si tenga conto della distinzione di fondo tra 
famiglie credenti e famiglie cristiane in senso lato. Si aiutino le prime ad appro­
fondire la fede e a diventare evangelizzatrici delle altre famiglie. Quanto alle 
seconde, ci si metta in ascolto dei loro problemi, le si aiuti ad "andare oltre” 
con una prima evangelizzazione. Nel rapporto prete/famiglia, si riconoscano 
le competenze cristiane degli sposi; si rimanga in ascolto delle loro domande 
di fede; si offra sostegno e collegamento; si creino rapporti di amicizia e di 
libertà. Ed infine una osservazione di metodo sul lavoro del Consiglio: c’è un’esi­
genza di verifica sul modo di procedere; c’è disagio per ordini del giorno 
che aprono a 360°, ma non chiudono mai; c’è necessità di collaborare con consigli 
e suggerimenti con chi prepara il prossimo Consiglio Presbiterale.

Don Reviglio: molti sposi uniti irregolarmente, di solito, nascondono una fede 
notevole, anche se sono o si sentono in ricerca. I preti devono perciò:

1. non valutare negativamente queste coppie, ma stare loro vicino, interro­
garle, amarle, aiutarle, offrire loro un cammino di serena ricerca;

2. dare più tempo e attenzione, nella pastorale quotidiana, al colloquio con 
le persone e le coppie: è una delle principali forme di evangelizzazione, se non 
la principale, oggi.



192 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Don Soldi: la vera sfida che oggi la Chiesa deve accogliere è quella della 
concezione naturalistica della famiglia e dell’amore. La mentalità per cui l’uomo 
deve farcela da sé, porta a ritenere "teorico” il fondamento della grazia di Cristo 
anche circa la famiglia. Ma noi possediamo un’arma che il mondo non potrà mai 
spuntare, perché parliamo al cuore dell’uomo, alle sue esigenze più vere e pro­
fonde. Circa il rapporto sacerdote/famiglia:

1. si insista, nel periodo di preparazione al matrimonio, più sul "compito” 
che ci si assume nel chiedere il Sacramento, che sulle doti psicologiche necessarie;

2. si accompagnino le giovani famiglie nei primi anni;
3. si offrano più occasioni di "andare” agli altri. Si favorisca infine maggior 

stima reciproca tra verginità e matrimonio, e si privilegi in particolare l’annuncio 
della vocazione alla verginità.

Can. Carrù: si preparino delle schede come strumenti di riflessione sull’argo­
mento negli incontri zonali. Si facciano sorgere nelle parrocchie gruppi di giovani 
coppie di sposi. Si favorisca il dialogo con le famiglie in occasione della celebra­
zione dei Sacramenti dell’iniziazione. Si evitino atteggiamenti di costrizione e 
si coltivino risposte positive attraverso continue e nuove proposte di evangeliz­
zazione, rispettose delle risposte diversificate delle famiglie. Ci si apra alla 
formazione di coppie "nuove evangelizzatrici”.

Don Cavallo: il rapporto tra sacerdote e famiglia richiama quello del rapporto 
tra preti e laici. Un valido rapporto deve essere contrassegnato dall’equilibrio 
nell’amicizia e nella confidenza reciproca.

Can. Favaro: la famiglia vive le tensioni del nostro tempo tra la tendenza 
culturale che accentua il "privato” e quella che sottolinea la "mondialità”. L’aper­
tura all’universalità è un problema di fede per la famiglia "piccola Chiesa”, 
appartenente ad una Chiesa locale che è in comunione con tutte le altre Chiese 
del mondo: per questo la missionarietà va portata nella catechesi agli adulti come 
una dimensione ordinaria della fede. Nello stesso tempo la famiglia ha esigenza 
di rapporti personali con altre famiglie nella comunità. Ma, accanto alla grande 
parrocchia, soprattutto urbana, andrebbero ripensate anche le comunità ecclesiali 
di base (cfr. Redemptoris missio, cap. 5), sia per la pastorale urbana che per 
quella rurale. In questa prospettiva di Chiesa, bisognosa di molti carismi, emerge 
la complementarietà tra sacerdote e famiglia.

Don Amore: la situazione economica e sociale di questi anni accentua la 
funzione di assistenza delle parrocchie e, quindi, dei preti. Ciò comporta il 
contatto sistematico e sfibrante con una umanità in stato patologico. Il prete 
(soprattutto il giovane prete) ha possibilità di apprezzare la componente positiva 
della creazione umana soprattutto attraverso la consuetudine con famiglie riuscite. 
Di qui la opportunità che i preti abbiano un riferimento non solo nel Presbiterio, 
ma anche in un certo numero di famiglie. Per quel che riguarda il cosiddetto 
lassismo nel comportamento ministeriale dei preti verso i conviventi o i divorziati, 
esso non è un mezzo disonesto in vista di un fine buono, ma un adattamento 
pastorale della verità della misericordia di Dio, che è una certezza e non una 
ipotesi.



Atti del VII Consiglio Presbiterale 193

Don Bernardi: un’esperienza pastorale vissuta zonalmente con un gruppo di 
famiglie in situazione non regolare ha offerto notevoli vantaggi per gli interessati, 
per i preti e per tutta la pastorale familiare. L’attenzione agli "ultimi” ha aperto 
orizzonti a tutta la comunità. La disponibilità delle coppie "irregolari” ad un cam­
mino di seria ricerca di fede ed ecclesiale ha messo in crisi, in parecchi casi, 
quelle giuridicamente a posto ma mediocri nella loro ricerca e nel loro cammino.

Don Lanzetti: che cosa attende la famiglia dal sacerdote? Un servizio della 
Parola sicuro e attuale, il dono del perdono e della comprensione, l’aiuto nel- 
l’educare i figli, una proposta non solo moralistica sull’esser famiglia cristiana, 
la presenza in determinate circostanze. Che cosa attende il sacerdote dalla fami­
glia? Accoglienza sincera, amica, non pettegola; disponibilità a collaborare insieme 
(marito e moglie); crescita per divenire famiglia "evangelizzatrice” e soggetto 
attivo nel far comunità (revisione di vita). Si fa comunque fatica a dare risposte 
univoche e convincenti sulla sfera strettamente coniugale e sulle scelte vocazionali 
dei figli. In zona, proprio per questo, sono previsti incontri mensili con specialisti 
per i preti sulla ricaduta nel confessionale e nella direzione spirituale della Lettera 
del Vescovo. Ed infine ecco alcuni incontri da sostenere e sviluppare: come formare 
le comunità dei giovani sposi; come coinvolgere i genitori del catechismo; come 
organizzare campi famiglie e centri di ascolto per aiutare le famiglie in difficoltà.

Don Domenico Cravero: nelle comunità terapeutiche si possono constatare 
i "buchi educativi” esistenti nelle famiglie, attraverso le loro conseguenze sulla 
personalità dei figli, e da essa trarre alcune esigenze che sono anche opportunità 
di evangelizzazione:

1. necessità di educare alla sofferenza e alla fatica, per ottenere le cose che 
valgono;

2. necessità di educare alla temperanza, al senso della misura (nel cibo, nel 
vestito, nell’uso del denaro, ...), alla disciplina necessaria per maturare alla libertà, 
sapendo che ogni illusione diventerà delusione;

3. necessità di educare ai valori, a stabilire priorità, avere dei fini, vivere 
Per qualcosa: perché non si può vivere di niente;

4. necessità di educare al dialogo e alle condizioni di un dialogo maturo nel 
quale figli e genitori prendano coscienza di che cosa li accomuna e di che cosa 
li vede diversi: perché non siano i genitori a sognare le mete dei figli e i figli 
non impongano ai genitori le proprie fantasie.

Can. Anfossi: l’Ufficio diocesano per la Pastorale della Famiglia prenderà 
seriamente in considerazione le cose dette dai Consiglieri. Esse sono ricondu­
cibili ad una pastorale della famiglia vista come dimensione di ogni altra pasto- 
fale e non come una pastorale di settore. Tutto ciò postula una collaborazione 
nei fatti con le altre pastorali, in particolare con quella degli adulti. La pastorale 
familiare si presenta talora con caratteristiche elitarie, è nata prevalentemente 
nei movimenti ed associazioni o almeno lì si è molto sviluppata. L’Ufficio dioce­
sano deve allora proporre una pastorale familiare popolare: una pastorale cioè 
non proposta soltanto agli sposi, ma a tutto il Popolo di Dio, e una pastorale 
su misura a modelli parrocchiali. Le parrocchie tuttavia rispettino i coniugi che



194 Atti del VII Consiglio Presbiterale

si radunano nei gruppi famiglia all’inizio del loro cammino e non chiedano loro 
subito aiuti pratici per le pastorali della parrocchia. I parroci, poi, valorizzino 
i coniugi che fanno parte di movimenti e associazioni che essi hanno sul loro 
territorio. È forse solo questione di buon tratto. La pastorale familiare, infine, 
deve decidersi per un annuncio più esplicito della fede e per la proposta più 
frequente della preghiera. Proposte pratiche:

1. quattro incontri zonali di assemblea del clero siano dedicati a studiare temi 
teologici o etici vicini o corrispondenti al programma pastorale annuale: abbiano 
come sussidio un testo elaborato dalla Facoltà teologica;

2. data l’attuale situazione, si rende sempre più necessario un Centro diocesano 
che offra documentazione, testi ufficiali e didattici, cammini di fede, itinerari 
formativi, tracce per conferenze, ecc.: con la supervisione di un Comitato teolo­
gico che lo metta in grado di rispondere alle più svariate richieste senza smarrire 
la fedeltà aH’insegnamento della Chiesa.

Don Enzo Casetta: è necessario riflettere insieme verso quale modello di 
famiglia si sta andando, e avere "strumenti” per aiutare i preti e gli sposi 
a riscoprire e vivere in pienezza la propria spiritualità presbiterale e familiare. 
La famiglia è il luogo della carità: si tratta di educare al dialogo e al confronto 
sulle grandi tematiche tutti i suoi componenti. La famiglia è anche luogo di 
educazione alla preghiera: sostituire 10-15 minuti di televisione con l’ascolto 
della Parola di Dio potrebbe essere un bel traguardo. È importante celebrare la 
Giornata della "fedeltà di Dio”, ad es. in occasione della festa della Sacra 
Famiglia, come segno speciale per le nostre comunità.

Don Giuseppe Cravero: perché possiamo aiutare la famiglia cristiana ad essere 
ciò che deve essere, Chiesa domestica, la si deve aiutare a vedere con fede ciò 
che i preti devono essere, a suo vantaggio, innanzi tutto: "forma gregis", padri 
spirituali. Si deve inoltre educare la famiglia all’ascolto della Parola, che 
"comanda” rapporti di autentica carità tra tutti i suoi componenti, con particolare 
attenzione all’ "accoglienza degli anziani”.

RIFLESSIONI CONCLUSIVE DEL CARDINALE ARCIVESCOVO
SUI "SEMINARI” E SU "IL PRETE E LA FAMIGLIA” *

Innanzi tutto vorrei esprimere la mia gratitudine per la passione con cui si 
è intervenuti, sia sul tema del Seminario, che su quello della famiglia. Gli inter­
venti sono stati molti, alcuni anche molto impegnati e tutti hanno portato un 
contributo notevole. Gli aspetti toccati su ambedue le tematiche sono stati tanti 
e non credo di avere qui a caldo la possibilità di arrivare a una sintesi suffi­
cientemente chiara. Credo che bisognerà tornarci sopra, magari in un successivo 
Consiglio Presbiterale.

* Il testo conserva il carattere della conversazione [N.d.R.].



Atti del VII Consiglio Presbiterale 195

1. I Seminari

Per quanto concerne i Seminari desidero formulare con molta serenità alcune 
osservazioni.

a) Arrivando a Torino, ho trovato una storia di questa Chiesa, che non 
conoscevo prima e che ho avuto il dovere di conoscere, per scoprirne i valori e 
anche per rilevarne eventuali limiti; riconoscendo che, nell’ipotesi che questi 
ultimi esistano, sono stati vissuti con le migliori intenzioni e quindi non permet­
tono assolutamente di giudicare gli uomini.

Anche per quanto concerne i Seminari, ho trovato, arrivando a Torino, una 
situazione ormai consolidata. Devo dire che ho cercato di ribaltarla senza riuscirci. 
Questo non mi ha condotto però a collocarmi in un’attitudine di distacco e tanto 
meno di disinteresse per il Seminario; semmai, proprio in ragione di questa 
situazione, ancor più fortemente ho avvertito il dovere, come Vescovo e come 
cristiano, di essere più vicino e più attento ad esso per aiutarlo sempre di più.

Penso che questo dovrebbe essere l'atteggiamento comune: comunque sia 
andata la storia e qualunque sia la situazione, il Seminario rimane una struttura 
indispensabile per la vita di una Chiesa e non è concepibile che i sacerdoti, per 
motivi sia pur plausibili e spiegabili e forse anche emotivamente sofferti, possano 
giustificare, sulla base di questa storia e di questa situazione, un distacco dal 
Seminario e un disinteresse verso di esso.

Dovrebbe semmai avvenire il contrario, proprio perché c’è più bisogno di stare 
vicino al Seminario e di dargli una mano. Altrimenti sarei tentato, non so se a 
torto o a ragione, di pensare che non si ama a sufficienza il proprio sacerdozio, 
che non è un nostro diritto personale, ma un servizio ministeriale — gratuita­
mente concessoci da Dio che ci ha chiamati —, un servizio da rendere al popolo 
cristiano e a tutta l’umanità a cui siamo inviati.

Perciò non possiamo non desiderare e non fare tutto il possibile che dipende 
da noi, perché fino alla fine del mondo questo sacerdozio non venga a mancare. 
Anche se, per fortuna, c’è Dio che ci pensa, ognuno di noi ha la sua parte da fare 
e, se non la facciamo noi, nessuno la farà.

Io non posso dire di amare il mio sacerdozio se non desidero che il sacerdozio 
continui. Perciò mi permetto con molta semplicità e schiettezza di esortare e invi­
tare a superare tutte le eventuali reazioni e ad impegnarci tutti insieme, con una 
specie di patto presbiterale, in favore del Seminario, amandolo e aiutandolo.

b) L’impegno per il Seminario riguarda anche l’aiuto economico. Come ogni 
struttura, anche il Seminario costa.

Si è creduto, con quanto ricavato dalla vendita della sede di via Felicita 
di Savoia, di poter comperare la sede di via Lanfranchi e restaurarla. Se questo 
non è avvenuto, la cosa non sorprende poi tanto, perché le previsioni vanno sempre 
a finire così e in ogni caso si può sbagliare. Comunque, prima di concludere 
definitivamente la pratica, peraltro già in fase avanzata, vi sono stati una seria 
e prolungata riflessione e diversi confronti.

Anche per questo esorto a impegnarci di più, a sollecitare l’aiuto al Seminario, 
da parte delle comunità parrocchiali, alle quali, durante le Visite pastorali, dico



196 Atti del VII Consiglio Presbiterale

sempre che non hanno nessun diritto di chiedere al Vescovo un prete se esse 
non danno almeno un figlio.

In altre parole, ciascuno ha la sua responsabilità e non può soltanto chiedere: 
deve sapere che deve dare. E il discorso vale anche sul piano dell’aiuto materiale.

Mi auguro che i messaggi che mi fanno sempre pubblicare su La Voce del 
Popolo non rimangano solo sulle pagine del settimanale. Sono stato contento che 
in Cattedrale, prima dell’inizio dell’Eucaristia dell’8 dicembre, sia stato letto il 
messaggio dell’Arcivescovo sulla "Giornata del Seminario”.

Penso che questo si poteva fare, e voglio pensare che si sia fatto, in tutte 
le parrocchie. Non ritengo che sia così impossibile collegare le celebrazioni 
liturgiche anche con tematiche particolari, come il tema "Seminario”. Io ho dovuto, 
1’8 dicembre, collegare tra loro le riflessioni sulla seconda domenica di Avvento, 
la solennità dellTmmacolata Concezione, la Giornata del Seminario e il Sinodo 
per l’Europa: non dico di esserci riuscito, ma il tentativo è stato fatto. Le motiva­
zioni di quella celebrazione sono state ricordate e, tutto considerato, non penso 
che fossero poi così scollegate fra loro.

Il rischio grosso è che tutto possa diventare una scusa per non parlarne; ed 
invece, per l’esperienza che ho, il Seminario è ancora — insieme con le missioni 
— uno di quegli appelli che più tocca la gente, soprattutto quella che viene alla 
S. Messa domenicale. E se c’è un minimo di insistenza, la gente risponde: perché 
è molto generosa a proposito di certe necessità della Chiesa.

c) Dovrei poi ricordare che esiste il problema della proposta educativa del 
Seminario: è cosa ovvia, così ovvia che non dovrebbe fare problema e invece 
lo fa e non può non farlo.

Ho ascoltato con molto interesse, per esempio, la richiesta che al Seminario 
minore occorrerà offrire una scuola di qualità e questo mi fa molto piacere. La 
stessa cosa vale anche per il Seminario delle medie superiori e vale anche per i 
corsi di Teologia. Il Seminario non può non essere una scuola educativa e non 
appena informativa, tenendo conto dei destinatari, alunni che sono orientati a 
diventare sacerdoti e pastori.

È appunto in questa linea, che si cercherà di far sì che per le medie inferiori 
la scuola sia all’interno del Seminario, mentre gli allievi delle medie superiori 
andranno tutti ad una scuola o al massimo a due. Desidero infatti che si decida 
con molto coraggio un orientamento verso il liceo classico o verso le magistrali. 
Credo che siano le due linee nelle quali possano ritrovarsi tutti.

Per quanto concerne il Seminario Teologico, non è per caso che desidero 
che i docenti risiedano in Seminario, anche se non tutti: è necessario che ci sia 
una comunità educante, nella quale ciascuno sia presente con la propria compe­
tenza ben chiara e senza sovrapposizione di competenze.

Penso di avere così risposto alla domanda che avete fatto a chi, come Vescovo, 
non può non avere come prima attenzione e preoccupazione il Seminario e quindi 
il tipo di formazione che si dà in esso.

Avete dato molti suggerimenti, e molto belli, e credo che si debbano racco­
gliere tutti. In particolare quello di una vicinanza maggiore dei sacerdoti con 
il Seminario, con gli educatori, con i seminaristi.

Non è a caso (e mi è stato detto che la cosa è stata sentita e c’è una buona



Atti del VII Consiglio Presbiterale 197

partecipazione) che ho desiderato che ci fossero delle feste in Seminario. Abbiamo 
cominciato con una festa con i seminaristi appena ordinati sacerdoti e quelli 
entrati da poco. È stata gradita da tutti: dai seminaristi e dai sacerdoti. Credo si 
debba continuare su questa strada di incontri con i parroci che hanno dei semi­
naristi, e non appena una volta all’anno, ma più volte: ritengo che sia educati­
vamente molto significativo.

d) Vorrei anche aggiungere che tutto ciò che è stato detto sulla situazione 
dei sacerdoti in questi nostri tempi e sulla difficoltà che essi hanno a causa della 
fatica e dello stress, lo vedo anch’io nelle Visite pastorali e sono veramente molto 
ammirato della loro dedizione. Però vorrei ricordare che c’è anche tanta altra 
gente che lavora, che fatica, che magari si alza prima di noi, che fa i turni di 
notte, ... Voglio dire che certo ci sono problemi, difficoltà, fatiche, ma si tratta di 
realtà abbastanza condivise: non siamo in maniera particolarmente eccezionale 
sottoposti alla fatica.

Anche la cosiddetta solitudine è un problema di tutti, compresi i mariti e le 
mogli; e qualche volta la loro solitudine è ancora più terribile della nostra, che 
peraltro conoscevamo e abbiamo liberamente scelto. Però, durante le Visite 
pastorali, ho conosciuto forme anche molto belle e interessanti di vita comunitaria 
sacerdotale. Ne cito una sola: in una zona, regolarmente, tutte le settimane, i 
preti si riuniscono per un bel pranzetto; in altre zone, due o tre volte all’anno, 
i sacerdoti vanno a fare una passeggiata insieme. Sono esempi. Queste forme 
e altre simili creano fraternità.

Ho trovato queste forme, vissute con molta semplicità e senza rumore, che 
dimostrano la capacità e l’apertura, l’interesse e l’affetto, l’amicizia e la fraternità 
fra preti e credo sia questa la strada da percorrere.

Se questo poi è difficile in città, non trova minori difficoltà nei paesini della 
campagna. Ho incontrato in essi tanti sacerdoti anziani, soli, davanti ai quali 
mi sono idealmente messo in ginocchio... Ma in quegli stessi paesi ho visto che 
i laici, giovani compresi, hanno capito e sono pronti a stare con il parroco, a fargli 
compagnia, a portarlo in giro, ... Voglio dire che laddove un prete è prete la 
gente risponde e non lo lascia solo appena avverte che egli si interessa di loro, 
che li ama. E non si tratta di fare tante cose: se l’amore c’è si vede; e se non 
si vede vuol dire che non c’è. È come la fede.

e) Vorrei ora rispondere a don Bernardi il quale si è chiesto quale sia il 
Progetto di Chiesa del Vescovo. La sua domanda mi ha sorpreso un po’.

Quale ecclesiologia volete che abbia un Vescovo se non quella dei Vangeli 
sinottici, quella di Giovanni, quella di Paolo, lettere pastorali comprese; il tutto 
Preceduto dalla ”qahal” dell’A.T., promessa e profezia dell’ecclesìa nel contesto 
dell’alleanza? Quale teologia pretendete che abbia un Vescovo, se non quella dei 
grandi Padri della Chiesa, orientali e occidentali, e, per me in particolare, di 
Sant’Ambrogio? E quale ecclesiologia pretendete che abbia il Vescovo di Torino, 
Se non quella del Vaticano I e del Vaticano II (che sono da mettere insieme e 
n°n da opporre)? Voglio dire che l’ecclesiologia del Vescovo è la teologia della 
Sana e santa Tradizione, espressa a partire dalla Scrittura fino al Magistero 
conciliare.



198 Atti del VII Consiglio Presbiterale

Ciò pone veramente sul tappeto la questione di una vera "concordia” di 
insegnamento. La teologia è assolutamente indispensabile e deve essere libera, 
scientifica: è un pensare la fede. Guai a chi rinuncia a pensare la fede: c’è un 
intelletto che cerca la fede e una fede che cerca l’intelletto. Ho l’impressione 
che, in questi nostri tempi, l’unica società che difenda ancora la ragione sia la 
Chiesa cattolica.

Però nell’educazione, nella formazione, occorre che ci sia un progetto educativo 
anche sul piano teologico e quindi una concordia tra docenti; e anche tra il rettore, 
il padre spirituale e i docenti.

Niente impedisce agli studiosi di ricercare; ma ritengo che uno dei motivi 
della confusione che regna oggi in questo campo sia il fatto di aver divulgato 
diverse teologie. Esse hanno tutto il diritto di esistere come diverse all’interno 
della ricerca, ma non credo abbiano il diritto di essere divulgate come sentenze 
teologiche confermate.

Credo che in un Seminario, e quindi in un Presbiterio, sia importante che ci 
sia una concordia teologica, ovviamente sulle cose sostanziali. Se ci sono capitoli 
opinabili, rimangono tali, perché c’è opinabilità su diverse questioni, ma non 
c’è su altre.

Ho sempre detto e continuo a dire ai giovani — appunto perché desidero 
educarli, per quanto dipende da me — che l’educazione viene fatta con le certezze 
e non con le ipotesi; perché viviamo solo di certezze e cresciamo solo sulle certezze.

E noi abbiamo il compito di dare alle nostre comunità queste certezze: che 
poi non sono nostre, ma sono di Dio. Io sono sempre commosso, quando penso 
che sono incaricato di comunicare il parere di Dio su ogni realtà!

f) È stato detto che il problema dei Seminari, con tutto ciò che esso com­
porta, è prima di tutto un problema di fede e credo che sia veramente così. E 
proprio perché è un problema di fede, va affrontato con i mezzi soprannaturali 
prima che coi mezzi naturali: e quindi con la preghiera, a cominciare dal­
l’Eucaristia.

Ora la preghiera nella Bibbia è presentata soprattutto con due attributi: 
concorde e perseverante. Bisogna insistere, non per mettere alla prova Dio, ma 
per mettere alla prova la nostra fede in Lui. Credo che bisogna pregare molto 
di più di quanto non si faccia.

C’è a Torino un capitale di preghiera veramente grandissimo; quando faccio 
le visite ai monasteri, mi dicono quanto pregano per la diocesi, per le vocazioni- 
Se però ci fosse tutta una coralità di preghiera, non solo da parte di queste 
carissime sorelle, ma anche dei sacerdoti, dei seminaristi e dei laici, la preghiera 
diventerebbe veramente perseverante e concorde.

2. Il prete e la famiglia

Per quanto riguarda il problema della famiglia avrei anche qui molte cose 
da dire. Ne avete già dette moltissime e con tanto interesse: è una tematica 
e un settore che vi sta a cuore e, questo lo si è avvertito, è dimostrazione della 
vostra passione pastorale.



Atti del VII Consiglio Presbiterale 199

Penso che sarà opportuno fare una sintesi ragionata di tutte queste cose. 
Sono usciti dei suggerimenti e delle stimolazioni interessanti, efficaci, alcune 
delle quali fondate anche su esperienze, sia a livello di teologia pastorale, sia 
a livello di suggerimenti pratici.

a) Siccome sono state toccate alcune cose che a me stanno a cuore, vorrei, 
per esempio, ricordare che la visita alle famiglie è certamente una delle forme 
pastorali più semplici e fruttuose. Mi rendo conto delle difficoltà dovute al numero 
eccessivo di abitanti e al numero ridotto di sacerdoti. Però ho visto che, sia pure 
nel giro di qualche anno, c’è lo sforzo in diverse parrocchie di conoscere le 
famiglie, caseggiato per caseggiato.

C’è anche lo sforzo di formare gruppi-famiglia: li ho incontrati in quasi tutte 
le parrocchie visitate. I parroci me li presentano con una certa fierezza, molto 
legittima e giustificata. La mia impressione è che queste coppie di laici facciano 
sul serio, siano veramente impegnate. Ho trovato anche i "centri di ascolto" 
per le famiglie: interessantissimi.

Il grande guaio è che sovente le persone sono sempre le stesse, impegnate 
un po’ in tutte le iniziative. Del resto è anche chiaro che è decisiva la prepara­
zione e formazione di questi gruppi-famiglia: una formazione insieme spirituale 
e catechistica, per conoscere bene la verità del matrimonio cristiano e sostenere 
prima di tutto la loro propria vita familiare e poi la comunicazione missionaria, 
con molta preghiera. Perciò i momenti di ritiro e di preghiera comune di questi 
gruppi sono fondamentali. Come è fondamentale curare la direzione spirituale 
delle famiglie: credo che si possa fare. Difatti in alcune parrocchie si fa.

È chiaro che il sacerdote deve avere per primo una conoscenza seria della 
dottrina cristiana sul matrimonio.

b) Sto facendo solo alcuni accenni, ma a me interessa sapere se sono o no 
condivisi. Per esempio, mi pare importante sottolineare la "ricentrazione eucari­
stica" del matrimonio, come di tutti gli altri Sacramenti, perché se si vuol capire 
il settenario, bisogna partire dal suo cuore che è l’Eucaristia.

Il senso del matrimonio è determinato dall’Eucaristia. Quando si dice Euca- 
 ristia si dice la storia o, se si vuole, la vita di Gesù di Nazaret, Verbo incarnato, 

morto e risorto, che è la rivelazione del Padre, la Verità che manifesta la verità 
 del Padre con il dono dello Spirito di verità messo dentro di noi.

Non troverete mai nel Nuovo Testamento che Gesù e lo Spirito siano pre- 
 sentati come amore, come pure non troverete mai scritto che il Padre è verità: il
 Padre è amore e il Figlio e lo Spirito sono verità. Credo che sia importante

chiarire bene anche queste verità, altrimenti usiamo parole, parole, parole, ma 
alla nostra gente non diamo mai la gioia di godere la bellezza del cristianesimo. 
Non possono goderlo perché non lo conoscono: non ne conoscono la bellezza, 
'a grandezza. E i preti dovrebbero parlare di questo.

 Anche la pastorale familiare deve fondarsi su queste cose: è indispensabile
 che i gruppi famiglia si formino sulla lectio: una lectio seria, vera, perché senza
 lectio non c’è oratio, né meditatio, né contemplatio, né operatio.

Nella "lectio” c’è la lettera che è Spirito. Il Nuovo Testamento insegna che 
la lettera non si oppone allo Spirito, perché è la lettera che contiene lo Spirito.



200 Atti del VII Consiglio Presbiterale

È attraverso queste parole scritte, attualizzate dalla Chiesa vivente, dette a me 
oggi, che oggi lo Spirito si comunica.

Questo è anche il senso dell’omelia nell’Eucaristia. Essa è un sacramento 
perché, attraverso la proclamazione e l’attualizzazione delle Scritture, avviene 
ciò che è detto, come se in quel momento Gesù lo dicesse e l’Apostolo lo 
scrivesse.

A questo riguardo devo sottolineare alcune delle cose che ho sentite in 
diversi interventi.

Comincio a dire che è importante confrontarsi, prima di prendere delle inizia­
tive, col proprio Vescovo, con i Vicari episcopali, con gli Uffici di Curia.

Ci sono delle esperienze che si possono anche tentare ad experimentum, purché 
siano guidate, orientate, e poi verificate. Chiediamo di farle e confrontiamoci 
fraternamente.

c) Una osservazione desidero fare a proposito del problema dei divorziati 
risposati.

Innanzi tutto ricordo che essere misericordiosi violando la verità non è mise­
ricordia, perché la prima misericordia da usare verso i fratelli è la verità e nella 
nostra gente c’è oggi una povertà di verità, molto più grave della povertà 
materiale.

Questo nostro mondo ha rubato ai nostri contemporanei innanzi tutto la 
verità, perché tutti sono terribilmente confusi da tanti messaggi, specialmente 
i ragazzi e i bambini. Non per niente Gesù dice che il suo regno non è di 
questo mondo, affermando: « Io sono stato mandato per testimoniare la verità ».

Questo è il grande dono di Cristo, la sua regalità, la sua signoria nella 
storia: la signoria della verità, quella verità che Egli è: « Io sono la verità »•

È necessario ancora una volta distinguere il livello di comunicazione oggettivo 
da quello del discernimento soggettivo. Credo perciò che ai gruppi familiari, 
nelle omelie, istruzioni, conferenze, ecc., bisogna sempre dire la verità, piaccia 
o non piaccia. A livello soggettivo, nel confessionale, con la preghiera, con 
la sua preparazione, teologica e dottrinale, con l’umiltà, il sacerdote cerca di fare 
discernimento su quella singola persona. Nel confessare vi è la grazia per il discer­
nimento della situazione soggettiva, che permette di scusare, di spiegare, di 
chiedere anche una posizione diversa, ma sempre dopo aver affermato la verità-

Senza dimenticare che la misericordia riconosce la possibilità di tornare a 
sbagliare: il proposito è per il presente, che non garantisce mai il domani. La 
previsione della ricaduta non è mancanza di pentimento.

Tenendo conto dei diversi livelli, quello oggettivo e quello soggettivo, è 
possibile far sentire la misericordia di Dio. Essa va fatta sperimentare anche per 
quanto riguarda lo specifico problema dei divorziati risposati, tenendo conto 
anche di chi è vittima e di chi è colpevole. Va detto loro che sono ancora nella 
Chiesa e che nella Chiesa possono vivere, pregare, partecipare alla Messa, farsi 
prossimo e testimoniare la carità.

Non possono, è vero, partecipare alla Comunione eucaristica, la quale non 
è un diritto per nessuno, né un premio per nessuno. E l’unico motivo è che. 
essendo collocati, oggettivamente, in uno stato di non comunione con l’integrità



Atti del VII Consiglio Presbiterale 201

del Vangelo, non possono esprimere la comunione integrale significata dalla 
Comunione eucaristica.

L’Eucaristia è la dichiarazione pubblica della comunione autentica e totale 
con Cristo e il suo Vangelo e con la Chiesa. E, dentro questa realtà, ognuno ha poi 
le sue penitenze da fare: fisiche o spirituali.

Io credo che solo così aiutiamo la gente a capire la novità del Vangelo. 
Quando Gesù per la prima volta disse ai discepoli che il matrimonio, fin dal 
principio, era indissolubile, gli Apostoli reagirono dicendo: « Allora è meglio 
non sposarsi ». « Ciò che è impossibile agli uomini è possibile a Dio » fu la 
risposta del Signore.

Gesù chiese, anche in questo caso, come in quello delle ricchezze, ciò che è 
impossibile. Ma noi non abbiamo più il coraggio di dire queste cose: le abbiamo 
un po’ annacquate, mentre sono invece da prendere sul serio.

Dobbiamo veramente aiutare le nostre famiglie a questo riguardo. Ecco il 
perché dell’insistenza sulla stagione del fidanzamento: i futuri sposi devono sapere 
che cosa scelgono, rispondendo alla chiamata che hanno ricevuto. Devono saperlo 
fino in fondo, senza diminuzioni.

La ragione dell’indissolubilità va però motivata, e non fatta passare solo 
come una legge. Il guaio della nostra pastorale è a volte quello di far passare 
le indicazioni della rivelazione neotestamentaria come leggi, mentre sono rivela­
zione della verità dell’uomo, della donna, dell’amore sponsale.

L’indissolubilità è rivelazione dell’essere umano, maschio e femmina, come 
amore secondo il progetto di Dio, non una legge imposta all’essere. Gesù Cristo 
di fronte alle leggi impositive, oppressive, invita a prendere su di noi il suo 
giogo, che è liberazione dalla non-verità e rivelazione dell’unica legge cristiana, 
quella dell’amore.

Questa riflessione mi fa osare una domanda, che faccio con molta serenità 
e schiettezza: mi sta molto bene che ci sia questa preoccupazione per la situazione 
dei divorziati risposati; però mi domando se ci sia la stessa preoccupazione 
per le coppie regolari! La risposta non può essere: « Le coppie regolari vengono 
ai Sacramenti con minor preparazione e serietà di quanto invece facciano le 
coppie irregolari affrontando la problematica della fede; e dunque aiutiamo le 
coppie irregolari »!

È indubitabile che dobbiamo aiutare le coppie irregolari, ma dobbiamo prima 
aiutare quelle regolari per farle maturare nella fede, portandole a capire che 
la fede non è soltanto essere giuridicamente a posto, e quindi sentirsi legittimati 
a prendere parte a tutti i Sacramenti, ma viverne la logica. Chiediamoci con umiltà 
di chi sia la responsabilità del fatto che questi nostri bravi cristiani hanno capito 
che si può andare all’Eucaristia anche senza confessarsi, e cioè senza fare un 
cammino penitenziale.

E, per finire, tutti noi sappiamo che cosa significhi la TV nei riguardi della 
famiglia. È dissacrante, sempre. Mi domando: i bambini che crescono adesso, 
che uomini saranno domani? Ecco perché credo che dovremmo chiedere più 
frequentemente alle nostre famiglie il gesto di spegnere il televisore.

Don Domenico Graverò ha ricordato che l’educazione al sacrificio non si fa 
Più e ai bambini si concede tutto. È necessario un costante richiamo alle virtù



202 Atti del VII Consiglio Presbiterale

cardinali: oggi il nome della povertà delle famiglie cristiane è la sobrietà, la 
virtù della temperanza, a tutti i livelli.

Concludendo, ringrazio l’Ufficio diocesano per la Pastorale della Famiglia, 
perché mi pare che lavori molto bene e non posso che augurargli di proseguire 
con coraggio. Vorrei che venisse anche "sfruttato”, interpellato, valorizzato: 
non ci si limiti a ricevere le proposte che fa; ci si confronti, si collabori, si sugge­
risca, e si faccia vedere che la sua fatica è apprezzata.

* * *

Dopo le comunicazioni di Mons. Peradotto su un questionario per i Vicari 
zonali riguardante la Lettera pastorale, e del can. Marocco sul libro uscito in 
occasione del decennio della morte di Mons. Chiavazza e la settimana di aggior­
namento dei preti, la seduta termina alle ore 12,50 con la preghiera deU’Angelas.

IL PRESIDENTE
Giovanni Card. Saldarini

Arcivescovo
IL SEGRETARIO 

don Giovanni Salietti



CAILQI @Alk@l 0

@AIL@I S.p.A.
Susegana (Treviso) - Zona industriale
Telefono 0438/435151

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

5. SEDE

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

CAILQI



Costruiamo e realizziamo— ! migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.— Fonovaligie e sistemi portatili.— Impianto radiomicrofoni per processioni.
— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite.
— Servizio assistenza immediato.
WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173)58677-58812
10147 Torino: Tagliarne Giovanni - V. Cardinale Massaia. 76 - Tel. 2296198-766897



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

■** .

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

• OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E l’unica In 
Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011) 47 24 55- 48 23 29
PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione— amplificazioni per teatri e cinema— sistemi di diffusione sonora mobile— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi organo elettronico
— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 

stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)— sistemi di radio diffusione.
PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCHE

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nome 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei colli’ 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Parr- 
Reano, Parr. Trana, Parr. Altessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (ValdoccoT 
Parr. Ceres. Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr- 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, CoaS' 
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero”

PANCHE CHIESA

spinelli fabioVia A. Volta, 29 - 20048 - Carate Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

SEDIE SOVRAPPONIBILI 
E AGGANCIABILI 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI - CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



A CARMAGNOLA V. Gruassa, 8 - B. Salsasio
À

A

1

» ALPESTRE viDISTILLERIA LIQUORISPECIALITÀ'
ALPESTRERICCO ASSORTIMENTO
CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei REV. FRATELLI MARISTI
VISITAT ECI

offre per i Banchi di Beneficenza, Pozzi, Pesca, ecc... campioni di liquori, e oggetti pubblicitari da ritirare presso il NEGOZIO-VENDITA dello stabilimento diV. Gruassa, 8 B.go SALSASIO CARMAGNOLATel. 97.23.132
F



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 (l’Archivio Arcivescovile è chiuso al sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 54 49 69 - 54 52 34
ore 9,30-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 314 14 90)
martedì e venerdì ore 9-11

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 54 76 03
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)
Assicurazioni Clero - tei. 54 33 70: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici
tei. 54 18 98 - 54 59 23 - 53 24 59 - 53 53 21 
ore 9-12

Ufficio dell’Avvocatura
— Sezione canonistica - tei. 54 49 69 - 54 52 34: ore 9-12 (escluso sabato)
— Sezione civilistica - tei. 54 18 98 - 54 59 23: ore 9-12

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 53 05 33 
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Missionario - tei. 562 86 25

ore 9-12,30 - 15-18
Ufficio Liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90

ore 9-12 - 15-18
Ufficio per le Confraternite e per il Patrimonio Artistico e Storico - tei. 54 18 98 

giovedì ore 10-12
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 53 71 87 

ore 9-12 - 15,30-18
Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 53 09 81

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 53 09 81 

ore 9-12
Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 562 52 11 - 562 58 13

via Vittorio Amedeo II n. 16 - ore 9-12,30
Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 

dell’Università - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 53 05 33
Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 54 70 45



Indirizzi e numeri telefonici utili

Centro Diocesano Vocazioni
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 89

Centro Giornali Cattolici
corso Matteotti n. 11 - tei. 562 18 73 - 54 57 68 - fax 53 35 56

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale • Sezione parallela di Torino
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 03 70 . 436 06 12 (Biblioteca)

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
corso Siccardi n. 6 - tei. 53 72 66 - 54 84 18 - fax 54 51 51

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 49

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 54 97

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 - tei. 56135 01 - 561 70 73 - fax 54 89 90

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 205 13 04 - 205 12 67

Seminari Diocesani:
- Maggiore - viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 66
- Minore (Medie Superiori) - via Biamonti n. 20 - tei. 819 31 04
- Minore (Medie Inferiori) - Giaveno - tei. 937 60 29
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 436 10 19 - 521 51 90

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 84 98 - 54 75 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 09 03

Rivista
Diocesana
Torinese (= rdtoj
Periodico ufficiale per gli Atti dell’Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale per il 1992 L. 50.000 - Una copia L. 5.000

N. 2 - Anno LXIX - Febbraio 1992

Direttore responsabile; Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - via dell’Arcivescovado n. 12,10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°-70
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edigraph Coop. - via Conceria n. 12, 10023 Chleri (TO)

Spedito: Maggio 1992


