
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

5
^, a9gio 
Spediz. 
inaile

Anno LXIX
1992
abbonarti, postale 
- Gruppo 3°/70

9 Mi.1992



UFFICI DIOCESANI

Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.
Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - fax 54 65 38

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12

Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 436 16 10)
Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Peradotto Mons. Francesco (ab. tei. 436 62 94)
Segretario del Moderatore: Cerino can. Giuseppe (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città: Birolo don Leonardo (ab. tei. 54 88 22) 
ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Cavallo don Domenico (ab. Settimo Torinese tei. 800 08 60) 
lunedì e venerdì ore 9-12
To-Sud Est: Coccolo don Giovanni (ab. Torino tei. 819 45 59) 
martedì e venerdì ore 9-12
To-Ovest: Reviglio don Rodolfo (ab. Pianezza tei. 967 81 49) 
martedì e venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 568 44 54)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI

Anfossi can. Giuseppe (tei. uff. 54 74 45 - ab. 36 29 67):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani 
e pensionati, la pastorale del turismo - tempo libero - sport.

Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20):
per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale dello 
sanità.

Marengo don Aldo (tei. uff. 54 26 69 - ab. 436 20 25):
per la pastorale missionaria - catechistica - liturgica, le Confraternite e il patri­
monio artistico e storico, la pastorale delle comunicazioni sociali.

Pollano don Giuseppe (tei. ab. 436 27 65):
per la formazione permanente dei fedeli: laici - diaconi permanenti - presbiteri, lo 
pastorale dell’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università.

(segue nella III di copertina)



Rivista diocesana torinese
PERIODICO UFFICIALE PER GLI AITI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXIX Maggio 1992

SOMMARIO

Atti del Santo Padre
pag.

àttera per l’istituzione della "Giornata Mondiale del Malato” 563
Alla XXXV Assemblea Generale della C.E.I. (74.5)
Lettera del Cardinale Segretario di Stato per i venticinque anni dalla morte

565

del Card. Cardijn 571

Atti della Santa Sede
Congregazione per la Dottrina della Fede:

Lettera Communionis notio su alcuni aspetti della Chiesa intesa come 
comunione 575

Pontificio Consiglio per la Famiglia:
— Al servizio della vita 585
— Dalla disperazione alla speranza 593

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
NXXV Assemblea Generale (11-15 maggio 1992):

— Discorso del Santo Padre 565
— Comunicato finale dei lavori
— Determinazioni circa la ripartizione per l’anno 1992 dell’anticipo sulla

607

quota dell’8 per mille IRPEF trasmesso dallo Stato alla C.E.I. 618

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Nuovo Vescovo a Fossano 619
Riflessioni sulla Istruzione pastorale Aetatis novae 620

Atti del Cardinale Arcivescovo
Messaggio per la Novena e la Festa della Consolata 623
Amelia al Convegno regionale dei cori liturgici
Conferenza all’Istituto Sociale: L’Europa unita, l’ecumenismo, l’evange­

626

lizzazione 628
Ad un Incontro di movimenti laicali a Rocca di Papa: Contenuto, esigenze

e sfide della missione nei nuovi areopaghi del mondo contemporaneo 639



562

Curia Metropolitana
Cancelleria: Comunicazione — Incardinazione — Rinunce — Termine di 

ufficio — Trasferimento — Curia Metropolitana - Ufficio missionario — 
Collegiata S. Maria della Scala e di Testona - Moncalieri — Nomine — 
Comunicazioni — Sacerdoti diocesani defunti 649

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
Presentazione del bilancio consuntivo dell’esercizio 1991 655

Documentazione
La questione dell’ammissione ai Sacramenti dei divorziati civilmente rispo­

sati (Mario Francesco Pompedda) 659



Atti del Santo Padre

Lettera per l’istituzione della 
« Giornata Mondiale del Malato »

Al Venerato Fratello
Cardinale FIORENZO ANGELINI 
Presidente del Pontificio Consiglio 

della Pastorale per gli Operatori Sanitari

1. Accogliendo con favore la richiesta da Lei inoltrata, quale Presidente del 
Pontifìcio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, ed anche come inter­
prete dell’attesa di non poche Conferenze Episcopali e di Organismi cattolici nazio­
nali e internazionali, desidero comunicarLe che ho deciso di istituire la "Giornata 
Mondiale del Malato”, da celebrarsi 1’11 febbraio di ogni anno, memoria liturgica 
della Beata Maria Vergine di Lourdes. Considero, infatti, quanto mai opportuno esten­
dere a tutta la Comunità ecclesiale una iniziativa che. già in atto in alcuni Paesi 
e regioni, ha dato frutti pastorali veramente preziosi.

2. La Chiesa che, sull’esempio di Cristo, ha sempre avvertito nel corso dei secoli 
d dovere del servizio ai malati e ai sofferenti come parte integrante della sua mis­
sione (Dolentium hominum, 1), è consapevole che «nell’accoglienza amorosa e gene- 
r°sa di ogni vita umana, soprattutto se debole e malata, vive oggi un momento fon­
damentale della sua missione» fChristifìdeles laici, 38).

Essa inoltre non cessa di sottolineare l’indole salvifica dell’offerta della sofferenza, 
che, vissuta in comunione con Cristo, appartiene all’essenza stessa della redenzione 
(cfr. Redemptoris missio, 78).

La celebrazione annuale della "Giornata Mondiale del Malato” ha quindi lo 
scopo manifesto di sensibilizzare il Popolo di Dio e, di conseguenza, le molteplici 
istituzioni sanitarie cattoliche e la stessa società civile:

* alla necessità di assicurare la migliore assistenza agli infermi; di aiutare chi è 
afnmalato a valorizzare, sul piano umano e soprattutto su quello soprannaturale, la 
sofferenza;

* a coinvolgere in maniera particolare le diocesi, le comunità cristiane, le Forni­
ate religiose nella pastorale sanitaria;

* a favorire l’impegno sempre più prezioso del volontariato;

563



564 Atti del Santo Padre

* a richiamare l’importanza della formazione spirituale e morale degli operatori 
sanitari e, infine,

* a far meglio comprendere l’importanza dell’assistenza religiosa agli infermi da 
parte dei sacerdoti diocesani e regolari, nonché di quanti vivono ed operano accanto 
a chi soffre.

3. Come alla data dell’ll febbraio pubblicai, nel 1984, la Lettera Apostolica 
"Salvifici doloris” * sul significato cristiano della sofferenza umana e, l’anno successivo, 
ebbi ad istituire codesto Pontifìcio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sani­
tari **, cosi ritengo significativo fissare la medesima ricorrenza per la celebrazione della 
"Giornata Mondiale del Malato". Infatti, « insieme con Maria, Madre di Cristo, che 
stava sotto la croce, ci fermiamo accanto a tutte le croci dell’uomo di oggi » (Salvifici 
doloris, 31). E Lourdes, santuario mariano tra i più cari al popolo cristiano, è luogo 
e insieme simbolo di speranza e di grazia nel segno dell’accettazione e dell’offerta 
della sofferenza salvifica.

La prego, pertanto, di voler portare a conoscenza dei responsabili della pastorale 
sanitaria nell’ambito delle Conferenze Episcopali, nonché degli Organismi nazionali e 
internazionali impegnati nel vastissimo campo della sanità, l’istituzione di tale "Gior­
nata Mondiale del Malato", affinché, in armonia con le esigenze e le circostanze 
locali, la sua celebrazione sia debitamente curata con l’apporto dell’intero Popolo 
di Dio: sacerdoti, religiosi, religiose e fedeli laici.

A tale scopo, sarà premura di codesto Dicastero attuare opportune iniziative di 
promozione e di animazione, affinché la "Giornata Mondiale del Malato” sia mo­
mento forte di preghiera, di condivisione, di offerta della sofferenza per il bene della 
Chiesa e di richiamo per tutti a riconoscere nel volto del fratello infermo il Santo 
Volto di Cristo, che soffrendo, morendo e risorgendo ha operato la salvezza del­
l’umanità.

4. Mentre auspico la piena collaborazione di tutti per il miglior avvio e sviluppo 
di detta "Giornata", ne affido l’efficacia soprannaturale alla mediazione materna di 
Maria "Salus infirmorum” e all’intercessione dei Santi Giovanni di Dio e Camillo 
de Lellis, patroni dei luoghi di cura e degli Operatori sanitari. Vogliano questi Santi 
estendere sempre più i frutti di un apostolato della carità di cui il mondo contem­
poraneo ha grande bisogno.

Avvalora questi voti la Benedizione Apostolica, che di cuore imparto a Lei, 
Signor Cardinale, e a quanti La coadiuvano nella provvida opera a servizio dei malati.

Dal Vaticano, 13 Maggio 1992

IOANNES PAULUS PP. II

* RDTo 1984, 91-121 [N.d.R.].
“ Motu proprio Dolentium hominum: RDTo 1985, 78-80 [N.d.R.].



Atti del Santo Padre 565

Alla XXXV Assemblea Generale della C.E.I.

Edificare comunità cristiane mature
per una concreta testimonianza della Verità

Giovedì 14 maggio, il Santo Padre ha incontrato i Vescovi italiani riuniti per 
la XXXV Assemblea Generale della C.E.I. ed ha loro rivolto questo discorso:

Christòs anèsti! Cristo è risorto!

1. Venerati e cari Confratelli, in questo tempo pasquale risuoni tra noi l’annun- 
cio gioioso che il Signore è risorto e vivo: « Il Dio di Abramo, di Isacco e di Gia- 
c°bbe, il Dio dei nostri padri ha glorificato il suo servo Gesù » (At 3, 13). Mentre 
così profonde novità segnano la vita delle Chiese e dei popoli dell’Europa, e li riav- 
vicinano tra loro per un mutuo scambio di doni, accogliamo l’invito a porre il nostro 
Scontro sotto il segno della fede nel Risorto.

La potenza della vita nuova e divina

Cristo è risorto! « Non era possibile », infatti, che la morte « tenesse in suo po­
tere » (At 2, 24) colui che è « l’Autore della vita » (At 3, 15). Il saluto che ci scam­
biamo ci riconduce al centro della nostra fede, e ci dà di coglierla nella sua essen­
zialità: il mistero di un Dio che è all’origine di tutto e che nel suo Figlio incarnato 
va incontro alla morte per liberare l’umanità che ne è diventata schiava. In questa 
fede vogliamo reciprocamente confermarci e confermare i nostri fratelli (cfr. Le 22, 
$2; At 1, 22). Questa fede vogliamo proclamare nelle nostre comunità ecclesiali, per 
riaffermare la potenza della vita nuova e divina, ricevuta in dono nel Battesimo. 
Questa fede dobbiamo instancabilmente annunciare ad un mondo che continua a 
manifestare segni di ardente sete di vita, anche se tante volte non sa dove cercarne 
l’autentica sorgente.

Cristo è risorto! Il saluto si fa così parola che apre alla speranza e mandato che 
impegna. È un saluto che, nella comunione della fede e nella condivisione di quanto 

ambito pastorale e sociale la Conferenza Episcopale Italiana autorevolmente pro­
pone, vuole esprimere anche la comunione del cuore che mi lega a tutti voi: al 
Cardinale Camillo Ruini, Presidente, al Cardinale Salvatore Pappalardo, che, dopo 
undici anni di apprezzata collaborazione, cessa di essere uno dei Vice Presidenti, 
e a Mons. Giuseppe Agostino che gli subentra, a Mons. Dionigi Tettemanzi, Segre­
tario Generale, a ciascuno di voi. Vescovi delle varie Chiese particolari d’Italia, qui 
fiuniti per i lavori della XXXV Assemblea Generale della Conferenza Episcopale.

Le "Visite ad limina”: condividere insieme
sollecitudine per la gente di questo amato Paese

2. Il nostro incontro viene dopo la conclusione delle Visite ”ad limina Aposto­
lorum”, che dal gennaio 1991 al febbraio 1992 hanno permesso a ciascuno, singo­
larmente e nelle Conferenze Episcopali regionali, di rinnovare la comunione con la 
Sede di Pietro e, quindi, con tutta la Chiesa. In queste Visite ho avuto modo di



566 Atti del Santo Padre

approfondire la conoscenza delle situazioni sociali, culturali e pastorali, e di condi­
videre con voi la sollecitudine per le Chiese e per la gente di questo amato Paese.

L’incontravi è per me, quindi, una felice occasione per poter ripercorrere insieme 
quanto ci siamo detti in questi mesi e per riproporre, alla vostra attenzione e a quella 
delle vostre comunità ecclesiali, alcune costanti emerse dal nostro dialogo, come 
punti di riferimento per il cammino che le Chiese in Italia stanno compiendo, se­
condo gli Orientamenti pastorali che opportunamente vi siete dati per gli anni ’90, 
sotto il tema di "Evangelizzazione e testimonianza della carità”.

È indilazionabile l’urgenza di una nuova evangelizzazione

3. 11 motivo conduttore, il richiamo pastorale sempre ribadito nei nostri incontri 
è stato l’appello ad un rinnovato impegno di evangelizzazione, la riaffermazione della 
necessità e dell’urgenza indilazionabile di una « nuova evangelizzazione ».

La recente Assemblea speciale per l’Europa del Sinodo dei Vescovi ha mostrato 
con grande chiarezza come tale esigenza sia profondamente avvertita e condivisa 
da tutte le Chiese di questo Continente (cfr. Declaratio, 3).

Si tratta di una esigenza che scaturisce, anzitutto, dalla consapevolezza che la 
proclamazione del Vangelo è un atto mai concluso e sempre da rinnovarsi, coscienti 
come siamo della straordinaria ricchezza del dono che ci viene fatto e della inade­
guatezza di ogni nostra pur generosa accoglienza. Tale esigenza è pure legata alla 
constatazione della svolta epocale che stanno vivendo la cultura e la vita dei popoli 
dell’Europa, attraversate da una crisi della coscienza collettiva che rischia di oscu­
rarne o addirittura di strapparne le radici cristiane.

Il richiamo al dovere di ridire il Vangelo agli uomini di questo tempo e di questi 
Paesi di antica evangelizzazione si accresce di ulteriori motivazioni nel V Centenario 
della evangelizzazione dell’America: una memoria che induce a verifica e fa appello 
ad un nuovo slancio di missionarietà, due atteggiamenti che presuppongono una 
chiara e forte coscienza del Vangelo e della sua verità che salva.

I segni della speranza del Vangelo
nella storia e nella cultura del popolo italiano

4. Occorre riconoscere che questo appello ad una « nuova evangelizzazione » 
assume connotazioni tutte proprie per le comunità ecclesiali italiane, per la singo­
larità di questo Paese e la varietà di situazioni culturali e religiose al suo interno.

Su queste caratteristiche ci siamo confrontati negli incontri con le varie Confe­
renze Episcopali regionali. Mi basta qui, pertanto, brevemente accennarle.

I segni della presenza del Vangelo nella storia e nella cultura del popolo italiano 
non cessano di manifestarsi, lasciando emergere un ricco patrimonio di valori spi­
rituali, morali e umani. È viva pure nella maggioranza della gente la coscienza di 
un’appartenenza ad un contesto religioso, cui ci si affida soprattutto negli eventi fon­
damentali della vita, come la nascita e la morte. Sono ancora significative, special- 
mente in alcuni contesti sociali, forme di espressione religiosa tradizionale, di pietà 
popolare e di religiosità civica.

È però anche vero che la cultura, che sempre più va permeando la società ita­
liana, presenta caratteri di crescente secolarismo e indifferentismo. La forma con 
cui questi si manifestano è prevalentemente quella di un relativismo, che abbraccia 
tanto la sfera della verità che quella dell’etica. Proprio a queste radici, come a loro 
terreno di coltura, si riconducono i molteplici fenomeni di disgregazione e di ma-



Atti del Santo Padre 567

èssere sociale, l’appiattimento della persona e dei modelli sociali su forme di vita 
Puramente consumistiche, i diversi attentati alla vita umana e alla legalità, il con­
gelo disprezzo del valore incomparabile della persona e della doverosa ricerca della 
giustizia e della solidarietà.

La maturità della fede è una risposta alle esigenze dei tempi

5. Di fronte a questa situazione, più volte abbiamo ripetuto che con la « nuova 
evangelizzazione » vogliamo metterci in cammino verso traguardi di maturità: il no­
stro obiettivo pastorale primario è di edificare comunità cristiane mature e di aiutare 
1 cristiani a crescere in una fede adulta, cristiani e comunità cioè che sappiano essere 
nel mondo testimoni della trascendente verità della vita nuova in Cristo.

La maturità della fede è una risposta alle esigenze dei tempi. E ciò giustamente, 
Perché compito della Chiesa nella storia è di discernere i segni dei tempi, rispondere 
alle sollecitazioni che la richiamano a vivere nella fedeltà al suo Signore, sempre 
P'ù profondamente ma anche in modi sempre più comprensibili dagli uomini d’oggi 
(cfr. Gaudium et spes, 4).

Ma la tensione verso la maturità della fede non dipende solo né primariamente 
dalle esigenze, pur importanti, delle circostanze storiche. Essa infatti è connaturata 
al dinamismo stesso della vita cristiana. Per sua intima natura, la fede reclama la 
totale disponibilità del credente ad un radicamento sempre più profondo e ad una 
^pressione sempre più ampia, seguendo il dinamismo stesso dello Spirito, che è 
fonte inesauribile di vita e di pienezza (cfr. Rm 8, 1-17). La vita del cristiano e 
Quella della comunità di fede, incarnazioni germinali del Regno di Dio, richiedono 
Por loro stessa natura di sprigionare dal piccolo granello di senapa le potenzialità 
del grande albero (cfr. Mt 13, 31-32).

Organizzare la speranza nell’attuale realtà sociale e politica

6. Occorre a questo punto riflettere su cosa vogliamo dire quando parliamo di 
maturità” di fede. Certamente essa implica accoglienza del dono della grazia, libera 

Scelta personale, consapevolezza di verità, apertura alla celebrazione e alla lode di 
°’o, superamento di ogni frattura tra fede e vita nel servizio della carità e nell’im­
pegno per la giustizia, coinvolgimento responsabile nell’edificare il tessuto delle co­
munità ecclesiali, generosa e coerente comunicazione della propria esperienza di fede 
''ella missionarietà, convinta partecipazione alla inculturazione della fede, appas- 
S|°nata offerta e organizzazione della speranza nell’attuale realtà sociale e politica.

Dietro ciascuna di queste espressioni della maturità cristiana sta quella compro­
missione totale dell’esistenza personale e comunitaria che nel Vangelo assume la 
,Orma del seguire Gesù. « Vieni e seguimi! », è l’invito di Gesù a chi gli chiede 
mdicazioni per raggiungere la pienezza della vita (Mt 19, 21). Ma la condizione di 
Questa sequela è la piena espropriazione di sé, per "ritrovare” se stesso nella ade- 
S'°ne a Gesù Cristo e, con lui, nel dono di sé ai fratelli: « Se qualcuno vuole venire 
metro a me rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vorrà 
Rivare la propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa mia, 
la troverà » (Mt 16, 24-25).

L’invito e le condizioni di Gesù riguardano tutti, perché unica, nelle diverse for- 
me, è la vocazione alla santità, unico è il distacco richiesto nei riguardi degli idoli 

1 Questo mondo, unica è la sequela del Signore.
La fede cristiana non si identifica con la pura accoglienza di un complesso di



568 Atti del Santo Padre

verità, sebbene non possa sussistere senza l’adesione della mente alla verità rivelata 
e la continua e amorosa ricerca dell’intelligenza di essa. La fede cristiana non si 
riduce neppure alla semplice obbedienza ai comandamenti del Signore, sebbene non 
possa prescindere dalla coerenza della vita con la verità che si professa. La fede 
cristiana manifesta la sua assoluta originalità e novità nell’essere un incontro perso­
nale con il Signore Gesù, una comunione e condivisione di vita con Lui.

« Venite e vedrete », dice Gesù ai primi discepoli, ed essi « si fermarono presso 
di lui» (Gv 1, 39). Vedere il Signore, dimorare con Lui e in Lui (cfr. Gv 15, 1-11), 
questa è la scelta radicale che il Vangelo propone e che costituisce il criterio e la 
misura della maturità del discepolo di Cristo. È da questo incontro e da questa 
comunione personale che nasce la forza della testimonianza e lo slancio della mis- 
sionarietà. « Ho visto il Signore », è il grido di Maria di Magdala dopo l’incontro 
con il Maestro risorto (Gv 20, 18), e lo stesso affermano Tommaso e i discepoli che 
hanno ricevuto dal Risorto il dono della pace e dello Spirito: « Abbiamo visto il 
Signore » (Gv 20, 22).

Adulto è farsi "piccolo” e considerarsi ”servo” di tutti

7. Parrebbe prevalere nella cultura contemporanea il convincimento che la con­
dizione dell’adulto si identifichi con quella di una totale autonomia. Adulto, per 
molti uomini e donne del nostro tempo, è colui che è autonomo dagli altri, che non 
soggiace a nessuno e che di nessuno necessita nel suo fare e produrre. Adulta sarebbe 
la ragione che si è svincolata da ogni legame di tradizione e di rivelazione. Adulta 
sarebbe la volontà di chi prescinde da ogni norma e si determina secondo un arbi­
trio che non ha riferimenti se non in se stesso.

Non così pensa il Vangelo, per il quale essere "adulto”, ovvero essere "grande”, 
non si misura sul potere autonomo di cui si gode e sulla produttività di cui si è 
capaci, ma, al contrario, sul farsi "piccolo” e considerarsi "servo” di tutti: « Chi 
è il più piccolo tra tutti voi, questi è grande » (Le 9, 48) e « colui che vorrà diventare 
grande tra voi, si farà vostro servo » (Mt 20, 26). In questa duplice figura del "pic­
colo” e del "servo” sta l’essenza stessa della maturità cristiana. Essa è totale affida­
mento a Dio come Padre, in una assoluta disponibilità all’ascolto della sua Parola 
e delle esigenze dei fratelli, a non considerare mai compiuta la propria esistenza 
in attesa di una voce che ancora una volta dica: « Ora va’! Io ti mando » (Es 3, 10)- 
Essa implica totale compromissione con gli altri e per gli altri, come espressione 
perfetta dell’amore che viene da Dio.

In una società che sembra aver generalizzato il minimalismo delle proposte di 
vita, il radicalismo della proposta del Signore Gesù suona come una sfida suggestiva 
e tremenda ad assumere in pienezza la responsabilità di se stessi per farsi dono totale 
al Padre e ai fratelli. È la sfida a poggiare le radici della propria esistenza personale 
e comunitaria nella salda ricchezza del dono inesauribile dello Spirito, piuttosto che 
nella limitatezza e precarietà dei nostri sforzi e delle nostre realizzazioni umane.

Dio e la sua "giustizia” siano al centro della nostra esistenza

8. Parlare di cristiani "maturi” nei termini dei "piccoli” e dei "servi” non 
significa affatto optare per una identità cristiana meno evidente e meno presente 
nella storia. Al contrario. Annunciando le Beatitudini, il Signore Gesù comincia con 
il chiamarci alla « povertà nello spirito », per renderci simili a Lui « mite ed umile 
di cuore» (Mt 11, 29), e conclude con la prospettiva di una persecuzione per causa



Atti del Santo Padre 569

sUa e del Vangelo, come espressione suprema del servizio di testimonianza ai fratelli 
(cfr. Mt 5, 3-12). In mezzo a questo cammino — dalla povertà al servizio e dall’e­
spropriazione di sé al rifiuto da parte del mondo —, sta l’adesione piena alla verità, 
C1oè al mistero salvifico di Dio, al suo disegno sulla storia e sul mondo, che il Van­
gelo chiama la sua "giustizia”.

Scegliere che Dio e la sua "giustizia” siano al centro della nostra esistenza — ed 
e questa la scelta fondamentale —, implica l’accettazione delle esigenze radicali con 
cui Gesù, con la sua parola « Ma io vi dico... », ci insegna un progetto di vita che 
contraddice le logiche dominanti del mondo, quelle che fanno del potere, dell’avere 
e del piacere gli idoli dell'uomo (cfr. Mt 5, 20-48). Solo su questa strada si cammina 
verso quella maturità che il Vangelo chiama perfezione: « Siate voi dunque perfetti 
corne è perfetto il Padre vostro celeste » (Mt 5, 48).

Questa "giustizia” e "perfezione”, che risplende nelle « opere buone », è la prima 
forma di evangelizzazione dei nostri fratelli, perché « rendano gloria al Padre che 
c nei cieli » (Mt 5, 16).

Responsabilità della Chiesa italiana nei confonti dell’Europa

9. Mi è caro affidarvi questa immagine di maturità nella fede, perché ad essa 
Potrà far riferimento l’impegno di approfondimento degli Orientamenti pastorali per 
gli anni ’90, alla luce delle responsabilità delle Chiese in Italia nei confronti della 
Uuova situazione dell’Europa.

Su questa figura di maturità dovranno soprattutto misurarsi i diversi soggetti del- 
l azione pastorale. Prima fra tutti la comunità parrocchiale, il cui tessuto cristiano 
necessita di una profonda ricostruzione (cfr. Evangelizzazione e testimonianza della 
corità, 28), attraverso una presenza viva e cooperante di tutti i suoi membri: presbi- 
teri, diaconi, religiosi, fedeli laici.

I giovani, poi, cui è da riservare particolare attenzione, per accompagnarli con 
un dialogo personalizzato nella formazione di una forte personalità cristiana. Un 
ruolo non secondario in ciò è chiamata a svolgere la scuola, che, nelle sue varie 
forme e nei suoi diversi momenti, dovrebbe proporsi come luogo di esperienza di 
'ntegrale umanità: nella scuola si realizza in misura rilevante il più ampio compito 
di presenza della Chiesa nel mondo della cultura.

Alla costruzione di questa maturità cristiana ed ecclesiale deve concorrere in 
Particolare quel cammino permanente di catechesi, che la vostra Conferenza Epi- 
Scopale, d’intesa con la Santa Sede, sta progressivamente offrendo alle comunità 
ecclesiali, tramite i diversi volumi del « Catechismo per la vita cristiana ». Al suo 
vertice si pone la catechesi degli adulti, a cui un particolare impulso potrà venire 
dalla celebrazione del II Convegno nazionale dei Catechisti nel prossimo novembre.

Di questa immagine piena dell’esperienza cristiana devono, infine, farsi portatori 
insieme con le forze educative e culturali, i mezzi di comunicazione sociale, affinché 
a tutti possa risplendere, con verità ed efficacia, la gioia che rincontro con il Risorto 
genera nel cuore di chi crede in Lui e a Lui si affida (cfr. Le 24, 32.41).

* Siate padri, fratelli e amici dei vostri presbiteri »

10. Un’ultima parola sento di dover aggiungere. Nel proporre alla porzione del 
°Polo di Dio affidata alla vostra guida pastorale questi traguardi di maturità, sarete 

affiancati anzitutto dai vostri presbiteri. So che ad essi e ai loro problemi la vostra 
°nferenza Episcopale dedicherà l’Assemblea Generale del prossimo ottobre, e sono



570 Atti del Santo Padre

certo che in quella occasione le indicazioni della Esortazione Apostolica post-sino­
dale « Pastores dabo vobis », che ho voluto indirizzare a tutta la Chiesa in occasione 
del Giovedì Santo, non mancheranno di essere meditate e attualizzate per la situa­
zione della Chiesa in Italia.

Da questo documento, che offre un progetto articolato di riflessione sulla identità 
del presbitero e sulle esigenze della sua formazione, permettete che stralci un testo, 
come esortazione per tutti noi, Fratelli nell’Episcopato: « La fisionomia del Presbi­
terio è... quella di una vera famiglia, di una fraternità, i cui legami non sono dalla 
carne e dal sangue, ma dalla grazia dell’Ordine: una grazia che assume ed eleva 
i rapporti umani, psicologici, affettivi, amicali e spirituali tra i sacerdoti; una grazia 
che si espande, penetra e si rivela e si concretizza nelle più varie forme di aiuto 
reciproco, non solo quelle spirituali ma anche quelle materiali. La fraternità presbi­
terale non esclude nessuno, ma può e deve avere le sue preferenze: sono quelle evan­
geliche, riservate a chi ha più grande bisogno di aiuto o di incoraggiamento » (n. 74)-

Possiate, cari Fratelli, realizzare questa fraternità nel vostro Presbiterio. Siate 
padri, fratelli e amici dei vostri presbiteri: incoraggiatene costantemente con l’inse­
gnamento e l’esortazione il ministero, sorreggeteli con la vostra presenza e condi­
visione nelle difficoltà, sperimentate con loro la dolcezza di far parte del gruppo 
di coloro che il Signore ha scelto perché insieme stiano sempre con lui (cfr. Me 3, 
14; At 1, 21).

11. Affido queste riflessioni a Maria Santissima, invocando la sua intercessione, 
perché possano tradursi in progetti concreti di impegno pastorale, facendo di cia­
scuno di voi un fedele amministratore della grazia del Signore (cfr. 1 Cor 4, 1-2) e 
un pastore sollecito del suo popolo (cfr. 1 Pt 5, 1-4).

Con questa fiducia imparto a ciascuno di voi e alle vostre Chiese la Benedi­
zione Apostolica.



Atti del Santo Padre 571

Lettera del Cardinale Segretario di Stato
per i venticinque anni dalla morte del Card. Cardijn

Riscoprendo lo spirito del suo grande fondatore 
la Gioventù Cattolica Operaia è chiamata a raccogliere 
la sfida della nuova evangelizzazione dei giovani operai

In occasione delle celebrazioni per il XXV anniversario della morte del Card. 
Joseph Cardijn, fondatore del movimento JOC (Gioventù Cristiana Operaia), 
il Santo Padre ha voluto far pervenire questo Messaggio, a firma del Cardinale 
Segretario di Stato Angelo Sodano, al Cardinale Eduardo Pironio, Presidente 
del Pontificio Consiglio per i Laici.

Signor Cardinale.

1. Il 25 luglio, il Coordinamento internazionale della Gioventù Cristiana Operaia 
celebrerà il XXV anniversario della morte del Card. Joseph Cardijn, fondatore della 
lOC nel 1925. Il Papa si unisce volentieri alla famiglia dei componenti della JOC 

occasione di questo anniversario, augurandosi che contribuisca ad affermare la 
fede e la sollecitudine missionaria di coloro che appartengono al mondo operaio. 
Per onorare la memoria di questo pioniere, testimone instancabile del Vangelo, i 
responsabili del Coordinamento, in unione con il Pontificio Consiglio per i Laici. 
Organizzano a Roma, dal 26 al 29 maggio, un Congresso sul tema: "Evangelizzare 
1 giovani lavoratori”. A questo Congresso, sono invitate le Congregazioni religiose 
Spegnate nella pastorale della gioventù operaia.

2. Dopo la sua Ordinazione nel 1906, l’Abate Joseph Cardijn ha insegnato per 
cinque anni nel Seminario Minore di Basse Wavre; ha potuto così conoscere le aspi­
razioni spirituali dei ragazzi e dare l’esempio di un testimone completamente con­
sacrato al Signore nel sacerdozio. Nel 1911, fu mandato, provvidenzialmente, alla 
Parrocchia di Notre-Dame di Laeken nella periferia operaia di Bruxelles. Lì scoprì 
manti lavoratori erano lontani dal messaggio evangelico e quanto era difficile per 
Un adolescente, anche se cresciuto in un ambiente cristiano, conservare la fede al 
momento di entrare nel mondo del lavoro. Questa constatazione, che aveva già col- 
P'to l’Abate Cardijn fin dalla sua giovinezza, lo portò ad essere l’apostolo instancabile 
della gioventù operaia in tutti i Continenti. Il suo unico desiderio era quello di poter 
annunciare il Vangelo a queste folle senza pastore, che portano in se stesse una 
grande speranza e ricchezze inimmaginabili.

3- Le situazioni della società moderna con le quali i giovani del mondo popolare 
Sl trovano a contatto sono spesso dolorose. Nei Paesi ricchi, come in quelli in via 

sviluppo, le difficoltà sono numerose. I giovani degli ambienti operai sono parti- 
c°larmente sfavoriti. La scuola non sempre offre loro prospettive di un avvenire 
Professionale. Per coloro che si trovano nell’ambiente del lavoro le condizioni di vita 
sono di frequente precarie e disumane, mettono in evidenza discriminazioni e forme 

1 sfruttamento della persona. La disoccupazione colpisce in particolare i giovani 
^le non hanno avuto la fortuna di una formazione adeguata. Flagelli sociali, come 
a droga e la violenza, colpiscono specialmente i giovani senza lavoro, resi più fragili.



572 Atti del Santo Padre

La relatività dei valori nell’opinione pubblica non favorisce il risveglio dell’energia 
necessaria per guardare al futuro con ottimismo. In queste condizioni, coloro che 
non vedono vie di uscita alla loro situazione cadono nella disperazione.

4. L’Abate Cardijn sapeva che il lavoro, anche se impone condizioni talvolta 
disumane, è un diritto e una necessità per vivere liberamente. Contribuisce alla ma­
turazione e alla realizzazione della personalità dei giovani. Dà loro un posto nella 
società. Al di là del suo lavoro, l’uomo scopre la sua incomparabile grandezza di 
essere umano fatto a immagine del Creatore per continuare l’opera della creazione 
ed esercitarvi la propria responsabilità (cfr. Laborem exercens, 9).

Ogni giovane può rendersi conto che il lavoro, anche il più umile, serve a tutta 
la società. Ogni membro, anche il più debole, è necessario alla vita della comunità, 
come ricorda l’Apostolo San Paolo (cfr. 1 Cor 12, 12-30). Ma lo sgurado di Joseph 
Cardijn non si ferma semplicemente al lavoro: tutti gli aspetti della vita hanno la 
loro importanza per l’equilibrio e la crescita della persona, così come per lo sviluppo 
armonioso della gioventù operaia. « Ogni anima di operaio ha un valore infinito »•

5. Riprendendo le intuizioni che hanno portato alla nascita del movimento, in 
Belgio nel 1925 e in Francia nel 1926, la C1JOC si augura di attingere alla fonte 
della Vita per chiamare « una gioventù nuova per un mondo nuovo », al fine di 
realizzare la sua missione di evangelizzazione del mondo operaio, « tra i giovani, 
con i giovani, per i giovani », nella linea della dottrina sociale della Chiesa. Senza 
compromettere la specificità e l’integrità della fede cristiana, l’annuncio del Vangelo 
chiede che si accetti la cultura alla quale si è indirizzati (cfr. Redemptoris missio, 52).

Oggi come ai suoi inizi, la CIJOC deve essere in stato di missione per raccogliere 
la sfida dell’evangelizzazione della gioventù operaia. In effetti, essa è un movimento 
della Chiesa il cui scopo è di far conoscere al mondo il Salvatore. Ed è prima di 
tutto ai cristiani solidali con i loro compagni di lavoro che spetta unirsi ad essi e 
rivelare loro il Cristo che vuole liberare l’uomo per condurlo alla pienezza della 
sua umanità.

6. Con il suo specifico intervento, il movimento della JOC vuole risvegliare la 
personalità dei giovani, chiamati ad essere responsabili del loro sviluppo. Essi sa­
ranno i primi liberatori delle loro condizioni di vita, aveva sottolineato il Card. Car­
dijn al Concilio Vaticano II.

La solidarietà è l’elemento fondamentale per la vita del movimento così coma 
per la trasformazione sociale, perché crea una fratellanza che oltrepassa le frontiere, 
le lingue, la razze e le culture. Di fronte agli egoismi che invadono il mondo con­
temporaneo, è necessario opporre un legame di unità talmente forte che niente potrà 
scioglierlo, legame che permetta di riconoscere l’altro, in ogni circostanza, come una 
persona. La solidarietà è lo strumento della pace e del giusto sviluppo a livello mon­
diale (cfr. Sollicitudo rei socialis, 10). « È ancora necessario un grande movimento 
associato dei lavoratori, il cui obiettivo è la liberazione e la promozione dei lavo­
ratori » (Centesimus annus, 43). Come la vedova di Zarepta che ha condiviso il suo 
pane con il Profeta e ha ricevuto il nutrimento in abbondanza (1 Re 17, 7-16), lo 
condivisione con il fratello edifica la società umana, segno del mondo futuro. LO 
solidarietà è uno degli aspetti concreti della società che ci viene da Dio. È uno dei 
sentieri che conducono gli uomini a Cristo e alla Chiesa.

7. L’impegno al servizio dei propri fratelli suppone prima di tutto l’essere noi 
stessi discepoli, il lasciarsi condurre dallo Spirito Santo e l’accogliere la parola evan­
gelica. Di fronte alle molteplici tempeste del mondo, è importante essere molto uniti



Atti del Santo Padre 573

a Cristo, attaccati alla sua persona. La formazione cristiana spirituale è dunque indi- 
sPensabile. Amare Cristo, significa saper "gustare” la sua Parola, linfa che nutre ogni 
azione. La partecipazione frequente ai Sacramenti comunica il dono gratuito di Dio 
che realizza ciò che l’uomo non può fare con le sue sole forze. Nessuno può amare 
veramente l’uomo se non ama Dio. E l’amore di Cristo non si allontana dall’amore 
^i fratelli. Esso dona il vero senso della fratellanza e della solidarietà, il senso del 
Povero, fratello per eccellenza di Gesù Cristo. « Per conoscere l’uomo è necessario 
conoscere Dio », diceva Paolo VI.

8. La fOC è agli avamposti della Chiesa per raggiungere i più lontani. È neces- 
sario allora essere come in cima a una muraglia per scoprire, tra le attese e le spe- 
ranze dei giovani d’oggi, ciò che può permettere di annunciare che ogni uomo è 
chiamato da Cristo alla felicità che il mondo non può darsi. Bisogna rivelare Dio 
al mondo, perché lui solo può realizzare pienamente le aspirazioni degli uomini. Lui 
solo è la Vita. Ogni opera missionaria è orientata verso la liberazione totale della 
Persona e dei gruppi umani affinché nessuna struttura opprima l’uomo e gli impe­
disca di realizzarsi.

9. La pedagogia del movimento è un prezioso strumento sia per la formazione dei 
giovani sia per uno sguardo sulla situazione sociale e l’impegno attivo. Il rivedere 
la vita mettendo da parte l’approccio puramente intellettuale è una rilettura amorosa 
dell’esistenza e degli avvenimenti. Ciò si fonda sulla certezza che Dio raggiunge 
ognuno in ogni istante della vita. Questa rilettura rende ogni storia una storia santa 
nella quale gli eventi devono essere compresi come parabole dell’Alleanza che Dio 
ha tessuto, in modo ineccepibile con il suo popolo, come parabole della salvezza 
offerta gratuitamente in Gesù Cristo. La revisione di vita permette di contemplare 
d mistero cristiano, mistero dell’Incarnazione, della Passione e della Risurrezione, 
che continua nel Corpo di Cristo che è la Chiesa. Ogni lotta diventa così per l’uomo 
Un passo verso la liberazione dal peccato per vivere nella luce della Pasqua.

Nella revisione di vita, vedere, vuol dire, con l’ottimismo del Card. Cardijn, 
raccogliere il tesoro sepolto dal Creatore nelle ricchezze di una vita quotidiana con­
siderata spesso banale. Di qui può nascere una mistica della JOC, perché sapersi 
nteravigliare dell’opera che Dio compie nella vita di un giovane, per liberarlo da ciò 
che l’opprime, conduce all’azione di grazia. Giudicare alla luce del Vangelo porta 
alla padronanza degli eventi, risveglia e forma la coscienza. Il discernimento del 
bene che è necessario compiere permette di agire affinché nasca un mondo più giusto 
e più fraterno, un mondo libero dalle ideologie che proclamano la morte di Dio e 
dell’uomo, un mondo nel quale ciascuno è riconosciuto come persona infinitamente 
rispettabile che « vale più di tutto l’oro del mondo ». Per compiere questa esperienza, 
la JOC riconosce l’importanza della vita fraterna tra i giovani che è una testimonianza 
di vita evangelica. Il movimento oltrepassa le frontiere e crea una fratellanza uni­
versale; è il pioniere di un’Europa e di un mondo di giustizia e di pace.

10. Negli anni Settanta, la JOC ha conosciuto gravi tensioni e inevitabili dif­
ficoltà legate al proprio sviluppo. Si è talvolta lasciata sedurre da correnti ideolo­
giche che l’hanno allontanata dalle intuizioni profetiche del suo fondatore. Oggi, 
io CIJOC ha avuto il coraggio di ritrovare il carattere proprio del movimento. A que- 
s‘o rinnovamento, dovrebbe partecipare l’insieme del movimento della JOC. È Cristo 
nella fedeltà alla Chiesa e nella comunione con i suoi Pastori, che illumina dall’in­
terno le realtà umane e lo sviluppo (cfr. Sollicitudo rei socialis, 31), che riunisce e 
che invia in missione. La Chiesa è fiera di poter contare su giovani che, nei luoghi



574 Atti del Santo Padre

in cui vivono, si preoccupano di manifestare la speranza che è in loro e di essere 
i testimoni fedeli del Risorto.

11. Laici, religiosi, religiose e sacerdoti sono invitati a preoccuparsi dei giovani, 
ad aiutarli e ad accompagnarli nel cammino verso la maturità professionale, perso­
nale e spirituale. Perché « la Chiesa ha tante cose da dire ai giovani, e i giovani hanno 
tante cose da dire alla Chiesa» (Christifìdeles laici, 46). Gli adulti faranno così cre­
scere nei giovani la speranza del Cristo che vuole che ogni uomo, nel posto che gli 
compete, cooperi all’edificazione del mondo futuro attraverso la trasformazione di 
quello di oggi, e sia un missionario del Vangelo. Attenzione particolare deve essere 
data agli ambienti di formazione professionale. Con gli insegnanti e i religiosi, la 
IOC è presente nell’insegnamento pubblico per diffondere il Vangelo. Nelle scuole 
cattoliche, tutti sono chiamati a far scoprire ai giovani un modo cristiano di cono­
scere e di lavorare, per donare loro le ricchezze dei valori evangelici che devono 
ispirare la formazione in vista dello sviluppo integrale dell’uomo.

12. La Chiesa lancia anche un appello. I giovani lavoratori devono potersi ren­
dere disponibili totalmente per seguire Cristo nel sacerdozio o nella vita religiosa. 
Lasciando il loro lavoro, non abbandoneranno il mondo operaio. Al contrario, con­
serveranno nel loro cuore il desiderio di unirsi ai loro fratelli nell’umanità e di diven­
tare pastori al loro servizio nella vita apostolica, o loro intercessori nella vita con­
templativa secondo il volere di Dio.

All’anniversario del Card. Cardijn, possiamo anche associare quello dell’Abate 
Georges Guérin, morto vent’anni fa. Egli ha creato la prima sezione della fOC fran­
cese. nel 1926. Che tutti i giovani della fOC si volgano anche verso il Beato Marcel 
Callo, martire della fede! Nel suo lavoro ha saputo essere un testimone luminoso. 
La prova ha maturato il suo amore per Cristo fino a seguirlo sul cammino dello 
Croce. Egli invita tutti gli appartenenti alla fOC a diventare, in mezzo ai loro fratelli- 
santi per la gloria di Dio e la salvezza del mondo.

13. Affidando a Cristo la grande famiglia operaia, il Santo Padre concede ài 
cuore la sua Benedizione Apostolica agli appartenenti alla JOC, ai giovani lavoratori 
con i quali vivono in comunione, a tutti coloro, sacerdoti, religiosi, religiose e laici, 
che li accompagnano, come anche ai partecipanti al Congresso.

Trasmettendo Le questo messaggio, mi associo volentieri agli auguri di Sua Santità. 
Mi auguro che le vostre giornate di riflessione illuminino la missione fra i giovani 
lavoratori, e La prego di accettare, Signor Cardinale, l’espressione della mia devo­
zione fraterna.

Dal Vaticano, 23 maggio 1992

Angelo Card. Sodano
Segretario di Stato



Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE 
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Lettera

COMMUNIONIS NOTIO
AI VESCOVI DELLA CHIESA CATTOLICA

SU ALCUNI ASPETTI DELLA CHIESA

INTESA COME COMUNIONE

INTRODUZIONE

II concetto di comunione (koino- 
già messo in luce nei testi del 

'-oncilio Vaticano II è molto ade- 
Suato per esprimere il nucleo profondo 

mistero della Chiesa e può essere 
Una chiave di lettura per una rinno­
vata ecclesiologia cattolica ’. L’appro- 
tondimento della realtà della Chiesa 
come comunione è, infatti, un compito 
Particolarmente importante, che offre 
ampio spazio alla riflessione teologica 
sul mistero della Chiesa, « la cui na- 
tura è tale da ammettere sempre nuove 
e più profonde esplorazioni»’. Tutta- 
V1a, alcune visioni ecclesiologiche pale­
sano un’insufficiente comprensione del- 
a. Chiesa in quanto mistero di comu­
nione, specialmente per la mancanza

di un’adeguata integrazione del con­
cetto di comunione con quelli di Po­
polo di Dio e di Corpo di Cristo, e 
anche per un insufficiente rilievo ac­
cordato al rapporto tra la la Chiesa 
come comunione e la Chiesa come 
sacramento.

2. Tenuto conto dell’importanza dot­
trinale, pastorale ed ecumenica dei 
diversi aspetti riguardanti la Chiesa 
intesa come comunione, con la pre­
sente Lettera, la Congregazione per la 
Dottrina della Fede ha creduto oppor­
tuno richiamare brevemente e chiarire, 
ove necessario, alcuni degli elementi 
fondamentali che debbono essere rite­
nuti punti fermi, anche nell’auspicato 
lavoro d’approfondimento teologico.

1 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 4, 8, 13-15, 18, 21, 24-25; Cost. dogm. Dei Verbum, 
n- 10; Cost. past. Gaudium et spes, n. 32; Decr. Unitatis redintegratio, nn. 2-4, 14-15, 17-19, 22.

2 Cfr. Sinodo dei Vescovi, II Assemblea straordinaria (1985), Relazione finale, II, C, 1.
3 Paolo VI, Discorso di apertura del secondo periodo del Concilio Vaticano li (29 settembre 

AAS 55 (1963), 848. Cfr., ad esempio, le prospettive di approfondimento indicate dalla 
'-btnmissione Teologica Internazionale, in « Themata selecta de ecclesiologia »: Documenta (1969- 

Lib. Ed. Vaticana 1988, pp. 462-559.

575



576 Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede

I. LA CHIESA, MISTERO DI COMUNIONE

3. Il concetto di comunione sta « nel 
cuore dell’autoconoscenza della Chie­
sa » \ in quanto mistero dell'unione 
personale di ogni uomo con la Trinità 
divina e con gli altri uomini, iniziata 
dalla fede5, ed orientata alla pienezza 
escatologica nella Chiesa celeste, per 
quanto già incoativamente una realtà 
nella Chiesa sulla terra ‘.

Affinché il concetto di comunione, che 
non è univoco, possa servire come 
chiave interpretativa dell’ecclesiologia, 
dev’essere inteso all’interno dell’inse­
gnamento biblico e della tradizione pa­
tristica, nelle quali la comunione im­
plica sempre una duplice dimensione: 
verticale (comunione con Dio) ed oriz­
zontale (comunione tra gli uomini). È 
essenziale alla visione cristiana della 
comunione riconoscerla innanzi tutto 
come dono di Dio, come frutto dell’ini­
ziativa divina compiuta nel mistero pa­
squale. La nuova relazione tra l’uomo e 
Dio, stabilita in Cristo e comunicata 
nei Sacramenti, si estende anche ad 
una nuova relazione degli uomini tra 
di loro. Di conseguenza, il concetto di 
comunione dev’essere in grado di espri­
mere anche la natura sacramentale 
della Chiesa mentre « siamo in esilio 
lontano dal Signore » così come la 
peculiare unità che fa dei fedeli le 
membra di un medesimo Corpo, il 
Corpo mistico di Cristo ’, una comu­

nità organicamente strutturata ’, « un 
popolo adunato dall’unità del Padre e 
del Figlio e dello Spirito Santo »10, for­
nito anche dei mezzi adatti per l’unione 
visibile e sociale ". --------

4. La comunione ecclesiale è allo 
stesso tempo invisibile e visibile. Nella 
sua realtà invisibile, essa è comunione 
di ogni uomo con il Padre per Cristo 
nello Spirito Santo, e con gli altri uo­
mini compartecipi nella natura divi­
na 12, nella passione di Cristo ”, nella 
stessa fede ”, nello stesso spirito ”. 
Nella Chiesa sulla terra, tra questa 
comunione invisibile e la comunione 
visibile nella dottrina degli Apostoli, 
nei Sacramenti e nell’Ordine gerarchi­
co, vi è un intimo rapporto. In questi 
divini doni, realtà ben visibili, Cristo 
in vario modo esercita nella storia la 
sua funzione profetica, sacerdotale e 
regale per la salvezza degli uomini ’*• 
Questo rapporto tra gli elementi invi­
sibili e gli elementi visibili della comu­
nione ecclesiale è costitutivo della Chie­
sa come sacramento di salvezza.

Da tale indole sacramentale deriva 
che la Chiesa non è una realtà ripie­
gata su se stessa bensì permanente- 
mente aperta alla dinamica missiona­
ria ed ecumenica, perché inviata al 
mondo ad annunciare e testimoniare, 
attualizzare ed espandere il mistero di

4 Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi degli Stati Uniti d’America (16 settembre 1987), 
n. 1: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/ì (1987), 553.

5 1 Gv 1,3: « Quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo anche a voi, perché 
anche voi siate in comunione con noi. La nostra comunione è col Padre e col Figlio suo Gesù 
Cristo». Cfr. anche 1 Cor 1, 9; Giovanni Paolo II, Esort. Apost. Christifideles laici (30 dicem­
bre 1988), n. 19: AAS 81 (1989), 422-424; Sinodo dei Vescovi (1985), Relazione finale, II, C, 1-

6 Cfr. FU 3, 20-21; Col 3, 1-4; Cost. dogm. Lumen gentium, n. 48.
7 2 Cor 5, 6. Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 1.
* Cfr. Ibidem, n. 7; Pio XII, Enc. Mystici Corporis (29 giugno 1943): AAS 35 (1943), 200 ss.
’ Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 11 § 1.

S. Cipriano, De Oratione Dominica, 23: PL 4, 554; cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, 
n. 4 § 2.

11 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 9 § 3.
12 Cfr. 2 Pt 1, 4.
11 Cfr. 2 Cor 1, 7.
14 Cfr. E/ 4, 13; Fm 6.
15 Cfr. Fil 2, 1.
“ Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 25-27.



Atti della Santa Sede ■ Congregazione per la Dottrina della Fede 577

comunione che la costituisce: a racco­
gliere tutti e tutto in Cristo ad es­
sere per tutti « sacramento insepara­
bile di unità »

5. La comunione ecclesiale, nella 
Quale ognuno viene inserito dalla fede 
e dal Battesimo ”, ha la sua radice 
ed il suo centro nella Santa Eucaristia. 
Infatti, il Battesimo è incorporazione in 
un corpo edificato e vivificato dal Si­
gnore risorto mediante l’Eucaristia, in 
niodo tale che questo corpo può essere 
chiamato veramente Corpo di Cristo. 
L’Eucaristia è fonte e forza creatrice 
di comunione tra i membri della Chie­
sa proprio perché unisce ciascuno di 
essi con lo stesso Cristo: « nella fra- 
Z1one del pane eucaristico, partecipando 
noi realmente al Corpo del Signore, sia- 
nio elevati alla comunione con Lui e 
tra di noi: "Perché c’è un solo pane, 
Un solo corpo siamo noi, quantunque 
molti, noi che partecipiamo tutti a un 
Unico pane” (/ Cor 10, 17) »

Perciò l’espressione paolina la Chiesa 
e H Corpo di Cristo significa che l’Eu­
caristia, nella quale il Signore ci dona 
d suo Corpo e ci trasforma in un solo 
Corpo2I, è il luogo dove permanente- 
utente la Chiesa si esprime nella sua 
forma più essenziale: presente in ogni 
u°go e, tuttavia, soltanto una, così 

corne uno è Cristo.

6. La Chiesa è Comunione dei santi, 
secondo l’espressione tradizionale che 
si trova nelle versioni latine del Sim­
bolo apostolico a partire dalla fine del 
IV secolo “. Lo comune partecipazione 
visibile ai beni della salvezza (cioè le 
cose sante), specialmente all’Eucaristia, 
è radice della comunione invisibile tra 
i partecipanti (che sono chiamati i 
santi). Questa comunione comporta una 
spirituale solidarietà tra i membri del­
la Chiesa, in quanto membra di un 
medesimo Corpo “, e tende alla loro 
effettiva unione nella carità costituen­
do « un solo cuore ed una sola ani­
ma »". La comunione tende pure al­
l’unione nella preghiera “, ispirata in 
tutti da un medesimo Spirito “, lo Spi­
rito Santo « che riempie ed unisce tut­
ta la Chiesa » 27.

Questa comunione, nei suoi elementi 
invisibili, esiste non solo tra i membri 
della Chiesa pellegrinante sulla terra, 
ma anche tra essi e tutti coloro che, 
passati da questo mondo nella grazia 
del Signore, fanno parte della Chiesa 
celeste o saranno incorporati ad essa 
dopo la loro piena purificazione Ciò 
significa, tra l’altro, che esiste una mu­
tua relazione tra la Chiesa pellegrina 
sulla terra e la Chiesa celeste nella 
missione storico-salvifica. Ne consegue 
l’importanza ecclesiologica non solo 
dell’intercessione di Cristo a favore

17 Cfr. Mt 28, 19-20; Gv 17, 21-23; Ef 1, 10; Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 9 § 2, 13 
® 17; Decr. Ad gentes, nn. 1 e 5; S. Ireneo, Adversus haereses, III, 16, 6 e 22, 1-3: PG 7, 
’25-926 e 955-958.

18 S. Cipriano, Epist. ad Magnum, 6: PL 3, 1142.
Ef 4, 4-5: « Un solo corpo e un solo Spirito, come con la vostra vocazione siete stati 

'■Ramati a una sola speranza. Ln solo Signore, una sola fede, un solo battesimo ». Cfr. anche 
16, 16.
3 Cost. dogm. Lumen gentium, n. 7 § 2. L’Eucaristia è il sacramento « mediante il quale 

nel tempo presente si consocia la Chiesa» (S. Agostino, Contra Faustum, 12, 20: PL 42, 265). 
7 La nostra partecipazione al corpo e al sangue di Cristo non tende ad altro che a trasformarci 
*n quello che riceviamo» (S. Leone Magno, Sermo 63, 7: PL 54, 357).
. 21 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 3 e 11 § 1; S. Giovanni Crisostomo, In 1 Cor. 
/J°m., 24, 2: PG 61, 200.

22 Cfr. Denz.-Schòn. 19; 25-30.
23 Cfr. 1 Cor 12, 25-27; Ef 1, 22-23; 3, 3-6.
28 At 4, 32.
25 Cfr. At 2, 42.
26 Cfr. Rm 8, 15-16.26; Gal 4, 6; Cost. dogm. Lumen gentium, n. 4.

’ S. Tommaso d’Aquino, De Veritate, q. 29, a. 4 c. Infatti, « innalzato sulla croce e glori- 
c«o, il Signore Gesù comunicò lo Spirito promesso, per mezzo del quale chiamò e riunì 

C^L’unità della fede, della speranza e della carità il popolo della Nuova Alleanza, che è la 
hiesa » (Decr. Unitatis redintegratio, n. 2 § 2).

Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 49.

/



578 Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede

delle sue membra ”, ma anche di quella 
dei Santi e, in modo eminente, della 
Beata Vergine Maria30. L’essenza della 
devozione ai Santi, così presente nella

pietà del popolo cristiano, risponde 
perciò alla profonda realtà della Chie­
sa come mistero di comunione.

II. CHIESA UNIVERSALE

7. La Chiesa di Cristo, che nel Sim­
bolo confessiamo una, santa, cattolica 
ed apostolica, è la Chiesa universale, 
vale a dire l’universale comunità dei 
discepoli del Signore31, che si fa pre­
sente ed operante nella particolarità e 
diversità di persone, gruppi, tempi e 
luoghi. Tra queste molteplici espres­
sioni particolari della presenza salvifica 
dell’unica Chiesa di Cristo, fin dall’epo­
ca apostolica si trovano quelle che in 
se stesse sono Chiese32, perché, pur es­
sendo particolari, in esse si fa presente 
la Chiesa universale con tutti i suoi 
elementi essenziali33. Sono perciò costi­
tuite « a immagine della Chiesa univer­
sale »34, e ciascuna di esse è « una 
porzione del Popolo di Dio affidata alle 
cure pastorali del Vescovo coadiuvato 
dal suo Presbiterio »3S.

8. La Chiesa universale è perciò il 
Corpo delle Chiese “, per cui è possi­
bile applicare in modo analogico il 
concetto di comunione anche all’unione 
tra le Chiese particolari, ed intendere 
la Chiesa universale come una comu­
nione di Chiese. A volte, però, l’idea di 
« comunione di Chiese particolari », è 
presentata in modo da indebolire, sul 
piano visibile ed istituzionale, la con­
cezione dell’unità della Chiesa. Si giun­
ge così ad affermare che ogni Chiesa

E CHIESE PARTICOLARI

particolare è un soggetto in se stesso 
completo e che la Chiesa universale 
risulta dal riconoscimento reciproco 
delle Chiese particolari. Questa unilate­
ralità ecclesiologica, riduttiva non solo 
del concetto di Chiesa universale, ma 
anche di quello di Chiesa particolare, 
manifesta un’insufficiente comprensio­
ne del concetto di comunione.

Come la stessa storia dimostra, quan­
do una Chiesa particolare ha cercato 
di raggiungere una propria autosuffi­
cienza, indebolendo la sua reale comu­
nione con la Chiesa universale e con 
il suo centro vitale e visibile, è venuta 
meno anche la sua unità interna e, 
inoltre, si è vista in pericolo di per­
dere la propria libertà di fronte alle 
forze più diverse di asservimento e di 
sfruttamento ”.

9. Per capire il vero senso dell’ap­
plicazione analogica del termine comu­
nione all’insieme delle Chiese partico­
lari, è necessario innanzi tutto tener 
conto che queste, per quanto « parti 
dell’unica Chiesa di Cristo » 3‘, hanno 
con il tutto, cioè con la Chiesa univer­
sale, un peculiare rapporto di « mutua 
interiorità » ”, perché in ogni Chiesa 
particolare « è veramente presente e 
agisce la Chiesa di Cristo, Una, Santa, 
Cattolica e Apostolica » ". Perciò, « la

” Cfr. Eb 7, 25.
30 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 50 e 66.
31 Cfr. Mt 16, 18; 1 Cor 12, 28.
32 Cfr. At 8, 1; 11, 22; 1 Cor 1, 2; 16, 19; Gal 1, 22; Ap 2, 1.8.
33 Cfr. Pontificia Commissione Biblica, Unité et divenite dans l’Eglise, Lib. Ed. Vaticana 

1989, specialmente pp. 14-28.
34 Cost. dogm. Lumen gentium, n. 23 § 1; cfr. Decr. Ad gentes, n. 20 § 1.
33 Decr. Christus Dominus, n. 11 § 1.
36 Cost. dogm. Lumen gentium, n. 23 § 2. Cfr. S. Ilario di Poitiers, In Psalm., 14, 3: PL 

9, 301; S. Gregorio Magno, Moralia, IV, 7, 12: PL 75, 643.
37 Cfr. Paolo VI, Esort. Apost. Euangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), n. 64 § 2: AA$ 

68 (1976), 54-55.
38 Decr. Christus Dominus, n. 6 § 3.
” Giovanni Paolo II, Discorso alla Curia Romana (20 dicembre 1990), n. 9: AAS 83 

(1991) 745-747.
40 Decr. Christus Dominus, n. 11 § 1.



Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede 579

Chiesa universale non può essere con- 
cepita come la somma delle Chiese 
Particolari né come una federazione di 
Chiese particolari»41. Essa non è il ri­
sultato della loro comunione, ma, nel 
suo essenziale mistero, è una realtà 
ontologicamente e temporalmente pre­
via ad ogni singola Chiesa particolare.

Infatti, ontologicamente, la Chiesa- 
mistero, la Chiesa una ed unica secon­
do i Padri precede la creazione 42, e 
Partorisce le Chiese particolari come 
figlie, si esprime in esse, è madre e 
non prodotto delle Chiese particolari. 
Inoltre, temporalmente, la Chiesa si 
manifesta nel giorno di Pentecoste nel­
la comunità dei centoventi riuniti at­
torno a Maria e ai dodici Apostoli, rap­
presentanti dell’unica Chiesa e futuri 
fondatori delle Chiese locali, che han­
no una missione orientata al mondo: 
già allora la Chiesa parla tutte le 
lingue “.

Da essa, originata e manifestatasi 
universale, hanno preso origine le di­
verse Chiese locali, come realizzazioni 
Particolari dell’una ed unica Chiesa di 
Gesù Cristo. Nascendo nella e dalla 
Chiesa universale, in essa e da essa 
hanno la loro ecclesialità. Perciò, la 
formula del Concilio Vaticano II: La 
Chiesa nelle e a partire dalle Chiese 
(Ecclesia in et ex Ecclesiis) u, è insepa­
rabile da quest’altra: Le Chiese nella e 
a partire dalla Chiesa (Ecclesiae in et 
ex Ecclesia)45. È evidente la natura mi­
sterica di questo rapporto tra Chiesa 
universale e Chiese particolari, che non 
è paragonabile a quello tra il tutto e

le parti in qualsiasi gruppo o società 
puramente umana.

10. Ogni fedele, mediante la fede e 
il Battesimo, è inserito nella Chiesa 
una, santa, cattolica ed apostolica. 
Non si appartiene alla Chiesa univer­
sale in modo mediato, attraverso l’ap­
partenenza ad una Chiesa particolare, 
ma in modo immediato, anche se l’in­
gresso e la vita nella Chiesa universale 
si realizzano necessariamente in una 
particolare Chiesa. Nella prospettiva 
della Chiesa intesa come comunione, 
l’universale comunione dei fedeli e la 
comunione delle Chiese non sono dun­
que l’una conseguenza dell’altra, ma 
costituiscono la stessa realtà vista da 
prospettive diverse.

Inoltre, l’appartenenza ad una Chie­
sa particolare non è mai in contraddi­
zione con la realtà che nella Chiesa 
nessuno è straniero specialmente 
nella celebrazione dell’Eucaristia, ogni 
fedele si trova nella sua Chiesa, nella 
Chiesa di Cristo, a prescindere dalla 
sua appartenenza o meno, dal punto di 
vista canonico, alla diocesi, parrocchia 
o altra comunità particolare dove ha 
luogo tale celebrazione. In questo sen­
so, ferme restando le necessarie deter­
minazioni di dipendenza giuridica ”, 
chi appartiene ad una Chiesa partico­
lare appartiene a tutte le Chiese; poi­
ché l’appartenenza alla Comunione, co­
me appartenenza alla Chiesa, non è 
mai soltanto particolare, ma per sua 
stessa natura è sempre universale4".

41 Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi degli Stati Uniti d’America (là settembre 1987), 
n. 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/3 (1987), 555.

42 Cfr. 8. Clemente Romano, Epist. II ad Cor., 14, 2: Funck, 1, 200; Pastore di Erma, 
Vis. 2, 4: PG 2, 897-900.

4J Cfr. At 2, 1 ss.; S. Ireneo, Adversus haereses, III, 17, 2 (PG 7, 929-930): « nella Pente­
coste (...) tutte le nazioni (...) sarebbero diventate un mirabile coro per intonare l’inno di lode 
a Dio in perfetto accordo, perché lo Spirito Santo avrebbe annullato le distanze, eliminato le 
stonature e trasformato il consesso dei popoli in una primizia da offrire a Dio Padre ». Cfr. 
anche S. Fulgenzio di Ruspe, Sermo 8 in Pentecoste, 2-3: PL 65, 743-744.

” Cost. dogm. Lumen gentium, n. 23 § 1: « [le Chiese particolari]... nelle quali e a partire 
dalle quali esiste la sola e unica Chiesa cattolica ». Questa dottrina sviluppa nella continuità 
quanto già affermato prima, ad esempio da Pio XII, Enc. Mystici Corporis (AAS 35 [1943], 
ZÌI): « ... a partire dalle quali esiste ed è composta la Chiesa Cattolica».

” Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso alla Curia Romana (20 dicembre 1990), n. 9: AAS 
(1991) 745-747.
* Cfr. Gal 3, 28.
47 Cfr., ad esempio, C.I.C., can. 107.
48 S. Giovanni Crisostomo, In Ioann. hom., 65, 1 (PG 59, 361): «chi sta in Roma sa 

cfie gli Indi sono sue membra ». Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 13 § 2.



580 Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede

IH. COMUNIONE DELLE CHIESE, EUCARISTIA ED EPISCOPATO

11. L’unità o comunione tra le Chiese 
particolari nella Chiesa universale, ol­
tre che nella stessa fede e nel comune 
Battesimo, è radicata soprattutto nel­
l’Eucaristia e nell’Episcopato.

È radicata nell’Eucaristia perché il 
Sacrificio eucaristico, pur celebrandosi 
sempre in una particolare comunità, 
non è mai celebrazione di quella sola 
comunità: essa, infatti, ricevendo la 
presenza eucaristica del Signore, rice­
ve l’intero dono della salvezza e si ma­
nifesta così, pur nella sua perdurante 
particolarità visibile, come immagine e 
vera presenza della Chiesa una, santa, 
cattolica ed apostolica *.

La riscoperta di un'ecclesiologia eu­
caristica, con i suoi indubbi valori, si 
è tuttavia espressa a volte in accen­
tuazioni unilaterali del principio della 
Chiesa locale. Si afferma che, dove si 
celebra l’Eucaristia, si renderebbe pre­
sente la totalità del mistero della Chie­
sa in modo da ritenere non-essenziale 
qualsiasi altro principio di unità e di 
universalità. Altre concezioni, sotto in­
flussi teologici diversi, tendono a radi- 
calizzare ancora di più questa pro­
spettiva particolare della Chiesa, al 
punto da ritenere che sia lo stesso 
riunirsi nel nome di Gesù (cfr. Mt 18, 
20) a generare la Chiesa: l’assemblea, 
che nel nome di Cristo diventa comu­
nità, porterebbe in sé i poteri della 
Chiesa, anche quello relativo all’Euca­
ristia; la Chiesa, come alcuni dicono, 
nascerebbe "dal basso”. Questi ed altri 
errori simili non tengono in sufficiente 
conto che è proprio l’Eucaristia a ren­
dere impossibile ogni autosufficienza 
della Chiesa particolare. Infatti, l’uni­

cità e indivisibilità del Corpo eucari­
stico del Signore implica l’unicità del 
suo Corpo mistico, che è la Chiesa una 
ed indivisibile. Dal centro eucaristico 
sorge la necessaria apertura di ogni 
comunità celebrante, di ogni Chiesa 
particolare: dal lasciarsi attirare nel­
le braccia aperte del Signore ne con­
segue l’inserimento nel suo Corpo, 
unico ed indiviso. Anche per questo, 
1’esistenza del ministero petrino, fon­
damento dell’unità dell’Episcopato e 
della Chiesa universale, è in corrispon­
denza profonda con l’indole eucaristica 
della Chiesa.

12. Infatti, l’unità della Chiesa è 
pure radicata nell’unità dell’Episco­
pato ”, Come l’idea stessa di Corpo del­
le Chiese richiama l’esistenza di una 
Chiesa Capo delle Chiese, che è ap­
punto la Chiesa di Roma, che « pre­
siede alla comunione universale della 
carità » ”, così l’unità dell’Episcopato 
comporta 1’esistenza di un Vescovo 
Capo del Corpo o Collegio dei Vescovi, 
che è il Romano Pontefice ”. Dell’unità 
dell’Episcopato, come dell’unità dell’in­
tera Chiesa, « il Romano Pontefice, qua­
le successore di Pietro, è perpetuo e 
visibile principio e fondamento » ”• 
Questa unità dell’Episcopato si perpe­
tua lungo i secoli mediante la suc­
cessione apostolica, ed è fondamento 
anche dell’identità della Chiesa di ogni 
tempo con la Chiesa edificata da Cristo 
su Pietro e sugli altri Apostoli ”.

13. Il Vescovo è principio e fonda­
mento visibile dell’unità nella Chiesa 
particolare affidata al suo ministero 
pastorale ”, ma affinché ogni Chiesa

49 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 26 § 1; S. Agostino, In Ioann. Ev. Tract., 26, 13: 
PL 35, 1612-1613.

50 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 18 § 2, 21 § 2, 22 § 1. Cfr. anche S. Cipriano, 
De unitate Ecclesiae, 5: PL 4, 516-517; S. Agostino, In Ioann. Ev. Tract., 46, 5: PL 35, 1730-

51 S. Ignazio d’Antiochia, Epist. ad Rom., prol.: PG 5, 685; cfr. Cost. dogm. Lumen 
gentium, n. 13 § 3.

52 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 22 § 2.
” Ibidem, n. 23 § 1. Cfr. Cost. dogm. Pastor aeternus-. Denz.-Scbòn. 3051-3057; S. Cipriano, 

De unitate Ecclesiae, 4: PL 4, 512-515.
54 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 20; S. Ireneo, Adversus haereses, III, 3, 1-3: PG 

7, 848-849; S. Cipriano, Epist. 27, 1: PL 4, 305-306; S. Agostino, Contra advers. legis et 
prophet., 1, 20, 39: PL 42, 626.

55 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 23 § 1.



Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede 581

Particolare sia pienamente Chiesa, cioè 
Presenza particolare della Chiesa uni­
versale con tutti i suoi elementi es­
senziali, quindi costituita a immagine 
della Chiesa universale, in essa dev’es­
sere presente, come elemento proprio, 
la suprema autorità della Chiesa: il 
Collegio episcopale « insieme con il suo 
Capo il Romano Pontefice, e mai senza 
di esso » Il Primato del Vescovo di 
Roma ed il Collegio episcopale sono 
elementi propri della Chiesa universale 
» non derivati dalla particolarità delle 
Chiese ma tuttavia interiori ad ogni 
Chiesa particolare. Pertanto, « dobbia­
mo vedere il ministero del Successore 
di Pietro, non solo come un servizio 
"globale” che raggiunge ogni Chiesa 
particolare dall’ "esterno”, ma come 
già appartenente all'essenza di ogni 
Chiesa particolare dal "di dentro” »”. 
Infatti, il ministero del Primato com­
porta essenzialmente una potestà vera­
mente episcopale, non solo suprema, 
piena ed universale, ma anche imme­
diata, su tutti, sia Pastori che altri 
fedeli ”. L’essere il ministero del Suc­

cessore di Pietro interiore ad ogni 
Chiesa particolare è espressione ne­
cessaria di quella fondamentale mutua 
interiorità tra Chiesa universale e Chie­
sa particolare “.

14. Unità dell’Eucaristia ed unità 
dell’Episcopato con Pietro e sotto Pie­
tro non sono radici indipendenti del­
l’unità della Chiesa, perché Cristo ha 
istituito l’Eucaristia e l’Episcopato co­
me realtà essenzialmente vincolate6I. 
L’Episcopato è uno così come una è 
l’Eucaristia: l’unico Sacrifìcio dell’uni­
co Cristo morto e risorto. La liturgia 
esprime in vari modi questa realtà, ma­
nifestando, ad esempio, che ogni cele­
brazione dell’Eucaristia è fatta in unio­
ne non solo con il proprio Vescovo 
ma anche con il Papa, con l’ordine epi­
scopale, con tutto il clero e con l’in­
tero popolo62. Ogni valida celebrazione 
dell’Eucaristia esprime questa univer­
sale comunione con Pietro e con l’in­
tera Chiesa, oppure oggettivamente la 
richiama, come nel caso delle Chiese 
cristiane separate da Roma63.

IV. UNITÀ E DIVERSITÀ NELLA COMUNIONE ECCLESIALE

15. « L’universalità della Chiesa, da 
una parte, comporta la più solida unità 
e, dall’altra, una pluralità e una diver­
sificazione, che non ostacolano l’unità, 
ma le conferiscono invece il carattere 
di "comunione” » M. Questa pluralità si 
riferisce sia alla diversità di ministeri, 
carismi, forme di vita e di apostolato 
all’interno di ogni Chiesa particolare. 

sia alla diversità di tradizioni liturgi­
che e culturali, tra le diverse Chiese 
particolari “.

La promozione dell’unità che non 
ostacola la diversità, così come il ri­
conoscimento e la promozione di una 
diversificazione che non ostacola l’uni­
tà ma la arricchisce, è compito primor­
diale del Romano Pontefice per tutta

56 Ibidem, n. 22 § 2; cfr. anche n. 19.
” Giovanni Paolo II, Discorso alla Curia Romana (20 dicembre 1990), n. 9: AAS 83 

11991), 745-747.
” Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi degli Stati Uniti d’America (16 settembre 1987), 

n- 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/ì (1987), 556.
” Cfr. Cost. dogm. Pastor aeternus, cap. 3: Denz.-Schòn. 3064; Cost. dogm. Lumen gen- 

hum, n. 22 § 2.
“ Cfr. supra, n. 9.
61 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 26; S. Ignazio d’Antiochia, Epist. ad Philadel., 4:

5, 700; Epist. ad Smyrn., 8: PG 5, 713.
62 Cfr. Messale Romano, Preghiera Eucaristica III.
63 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 8 § 2.
64 Giovanni Paolo II, Discorso nellUdienza generale (27 settembre 1989), n. 2: Insegna­

temi di Giovanni Paolo II, XII/2 (1989), 679.
65 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 23 § 4.



582 Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede

la Chiesa" e, salvo il diritto generale 
della stessa Chiesa, di ogni Vescovo 
nella Chiesa particolare affidata al suo 
ministero pastorale". Ma l’edificazio­
ne e salvaguardia di questa unità, al­
la quale la diversificazione conferisce 
il carattere di comunione, è anche com­
pito di tutti nella Chiesa, perché tutti 
sono chiamati a costruirla e rispettarla 
ogni giorno, soprattutto mediante quel­
la carità che è « il vincolo della per­
fezione »

16. Per una visione più completa 
di questo aspetto della comunione ec­
clesiale — unità nella diversità —, è 
necessario considerare che esistono 
istituzioni e comunità stabilite dall’Au­
torità Apostolica per peculiari compiti 
pastorali. Esse in quanto tali appar­
tengono alla Chiesa universale, pur es­
sendo i loro membri anche membri 
delle Chiese particolari dove vivono ed

operano. Tale appartenenza alle Chie­
se particolari, con la flessibilità che le 
è propriaw, trova diverse espressioni 
giuridiche. Ciò non solo non intacca 
l’unità della Chiesa particolare fondata 
nel Vescovo, bensì contribuisce a dare 
a quest’unità l’interiore diversificazione 
propria della comunione ™.

Nel contesto della Chiesa intesa co­
me comunione, vanno considerati pure 
i molteplici Istituti e Società, espres­
sione dei carismi di vita consacrata 
e di vita apostolica, con i quali lo 
Spirito Santo arricchisce il Corpo Mi­
stico di Cristo: pur non appartenendo 
alla struttura gerarchica della Chiesa, 
appartengono alla sua vita e alla sua 
santità 71.

Per il loro carattere sovradiocesano, 
radicato nel ministero petrino, tutte 
queste realtà ecclesiali sono anche ele­
menti al servizio della comunione tra 
le diverse Chiese particolari.

V. COMUNIONE ECCLESIALE ED ECUMENISMO

17. « Con coloro che, battezzati, sono 
sì insigniti del nome cristiano, ma non 
professano la fede integrale o non con­
servano l’unità della comunione sotto 
il Successore di Pietro, la Chiesa sa di 
essere per più ragioni unita »’2. Nelle 
Chiese e Comunità cristiane, non catto­
liche esistono infatti molti elementi 
della Chiesa di Cristo, che permettono 
di riconoscere con gioia e speranza una 
certa comunione, sebbene non per­
fetta ”.

Tale comunione esiste specialmente 
con le Chiese orientali ortodosse: per 
quanto separate dalla Sede di Pietro, 
esse restano unite alla Chiesa Cattolica 

per mezzo di strettissimi vincoli, quali 
la successione apostolica e l’Eucaristia 
valida, e meritano perciò il titolo di 
Chiese particolari Infatti, « con la 
celebrazione dell’Eucaristia del Signo­
re in queste singole Chiese, la Chiesa 
di Dio è edificata e cresce » ”, poiché 
in ogni valida celebrazione dell’Eucari­
stia si fa veramente presente la Chiesa 
una, santa, cattolica ed apostolica 7‘.

Siccome però la comunione con la 
Chiesa universale, rappresentata dal 
Successore di Pietro, non è un comple­
mento esterno alla Chiesa particolare, 
ma uno dei suoi costituivi interni, la 
situazione di quelle venerabili comu-

" Cfr. Ibidem, n. 13 § 3.
67 Cfr. Decr. Christus Dominus, n. 8 § 1.
“ Col 3, 14. S. Tommaso d’Aquino, Exposit. in Symbol. Apost., a. 9: « La Chiesa è una 

(...) dall’unità della carità, perché tutti sono connessi nell’amore di Dio, e tra di loro nel­
l'amore mutuo ».

M Cfr. supra, n. 10.
70 Cfr. supra, n. 15.
71 Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 44 § 4.
72 Cost. dogm. Lumen gentium, n. 15.
71 Cfr. Decr. Unitatis redintegratio, nn. 3 § 1 e 22; Cost. dogm. Lumen gentium, n. 13 § 4-
74 Cfr. Decr. Unitatis redintegratio, nn. 14 e 15 § 3.
75 Ibidem, n. 15 § 1.
74 Cfr. supra, nn. 5 e 14.



Atti della Santa Sede - Congregazione per la Dottrina della Fede 583

nità cristiane implica anche una ferita 
nel loro essere Chiesa particolare. La 
ferita è ancora molto più profonda nel­
le comunità ecclesiali che non hanno 
conservato la successione apostolica e 
l’Eucaristia valida. Ciò, d’altra parte, 
comporta pure per la Chiesa Catto­
lica, chiamata dal Signore a diventare 
Per tutti « un solo gregge e un solo 
Pastore»77, una ferita in quanto osta­
colo alla realizzazione piena della sua 
universalità nella storia. 

18. Questa situazione richiama forte­
mente tutti all’impegno ecumenico 
verso la piena comunione nell’unità 
della Chiesa; quell’unità « che Cristo 
fin dall'inizio donò alla sua Chiesa e 
che crediamo sussistere, senza possi­

bilità di essere perduta, nella Chiesa 
Cattolica e speriamo che crescerà ogni 
giorno più fino alla fine dei secoli »n. 
In questo impegno ecumenico, hanno 
un’importanza prioritaria la preghiera, 
la penitenza, lo studio, il dialogo e la 
collaborazione, affinché in una rinno­
vata conversione al Signore diventi pos­
sibile a tutti riconoscere il permanere 
del Primato di Pietro nei suoi Suc­
cessori, i Vescovi di Roma, e vedere 
realizzato il ministero petrino, come è 
inteso dal Signore, quale universale 
servizio apostolico, che è presente in 
tutte le Chiese dall’interno di esse e 
che, salva la sua sostanza d’istituzione 
divina, può esprimersi in modi diversi, 
a seconda dei luoghi e dei tempi, come 
testimonia la storia.

CONCLUSIONE

19. La Beata Vergine Maria è mo­
dello della comunione ecclesiale nella 
fede, nella carità e nell’unione con Cri­
sto ”. « Eternamente presente nel mi­
stero di Cristo » ", Ella è, in mezzo 
agli Apostoli, nel cuore stesso della 
Chiesa nascente11 e della Chiesa di 
tutti i tempi. Infatti, « la Chiesa fu con­
gregata nella parte alta [del cenacolo] 
con Maria, che era la Madre di Gesù, 
e con i fratelli di lui. Non si può dun­
que parlare di Chiesa se non vi è pre­

sente Maria, la Madre del Signore, 
con i fratelli di lui »

Nel concludere questa Lettera, la 
Congregazione per la Dottrina della 
Fede, riecheggiando le parole finali 
della Costituzione Lumen gentium ”, 
invita tutti i Vescovi e, tramite loro, 
tutti i fedeli, specialmente i teologi, 
ad affidare all’intercessione della Beata 
Vergine il loro impegno di comunione 
e di riflessione teologica sulla comu­
nione.

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell’Udienza concessa al sotto­
scritto Cardinale Prefetto, ha approvato la presente Lettera, decisa nella riunione 
ordinaria di questa Congregazione, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 28 del mese 
di maggio dell’anno 1992.

Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

’B Alberto Bovone
Arcivescovo tit. di Cesarea di Numidia

Segretario

77 Gv 10, 16.
” Decr. Unitatis redintegratio, n. 4 § 3.
” Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, nn. 63 e 68; S. Ambrogio, Exposit. in Lue., 2, 7: PL 

15, 1555; S. Isacco di Stella, Sermo 27: PL 194, 1778-1779; Ruperto di Deutz, De Vict. 
Verbi Dei, 12, 1: PL 169, 1464-1465.

" Giovanni Paolo II, Enc. Redemptoris Mater (25 marzo 1987), n. 19. AAS 79 (1987), 384.
“ Cfr. At 1, 14; Enc. Redemptoris Mater, n. 26: Le., 396.
” S. Cromazio di Aquileia, Sermo 30, 1: SC 164, 134. Cfr. Paolo VI, Esort. Apost. 

Marialis cultus (2 febbraio 1974), n. 28: AAS 66 (1974) 141.
" Cfr. Cost. dogm. Lumen gentium, n. 69.





Alti della Santa Sede 585

PONTIFICIO CONSIGLIO 
PER LA FAMIGLIA

AL SERVIZIO DELLA VITA

INTRODUZIONE

Siamo stati convocati per questo 
’ncontro dal Pontificio Consiglio per la 
Famiglia, che il Santo Padre Giovanni 
Paolo II ha creato il 9 maggio 1981, 
e che avrebbe voluto annunciare egli 
stesso il 13 maggio successivo, giorno 
dell’attentato contro la sua vita. Tra 
1 compiti assegnatigli dalla Costituzio­
ne Apostolica Pastor Bonus, il Consi­
glio « sostiene pure e coordina le ini­
ziative per la tutela della vita umana 
fin dal suo concepimento » (art. 141, 3).

La nostra adunanza si è svolta dopo 
d Concistoro straordinario dei Cardi­
nali (4-7 aprile 1991), convocato dal San­
to Padre Giovanni Paolo II, strenuo 
difensore della dignità umana e della 
vita, soprattutto dei piu deboli, e che 
ha avuto come tema: "Le minacce alla 
vita".

Il nostro intenso lavoro di tre giorni 
e stato concentrato specialmente sul 
tema dell’aborto provocato, spaventoso 
fenomeno, un vero massacro, che liqui­
da ogni anno intorno a quaranta mi- 
honi di esseri umani ', considerando 
solo gli aborti legalizzati. Il fenomeno 
e certo molto più diffuso e difficilmente 
Quantificabile.

Il nostro lavoro vuol essere soprat­
tutto un appoggio vigoroso alla fami­
glia, « santuario della vita » (Centesi­
mus annus, n. 39). Sono oggi in gioco 
anche i diritti dei bambini, special­
mente quelli non ancora nati, e i diritti 
della famiglia.

Fedeli al Magistero della Chiesa, al 
nostro variegato campo di lavoro come 
scienziati, biologi, medici, filosofi, mo­
llisti, giuristi, politici, teologi, con­

vinti dello stretto legame tra la verità 
della rivelazione e la scienza, abbiamo 
riflettuto sui seguenti aspetti del pro­
blema:

I. scientifico-tecnici,
IL dottrinali,
III. culturali,
IV. legislativi,
V. politico-istituzionali.
In una questione così complessa e 

difficile abbiamo cercato di presentare 
alcuni punti, a nostro avviso più scot­
tanti, che vogliamo fraternamente pro­
porre, con spirito di partecipazione, co­
me strumento di lavoro, di dialogo, 
di ricerca, per la tutela pastorale del 
dono della vita. Offriamo, dunque, que­
ste considerazioni a quanti, come noi, 
lavorano in diversi campi, al servizio 
di Dio, dell’uomo e della società. Vo­
gliamo essere fedeli alla verità, tante 
volte purtroppo martoriata.

La piaga dell’aborto è come una 
valanga in un mondo sopraffatto da 
una specie di « cultura della morte », 
come la chiama Giovanni Paolo II nel­
l’Enciclica Centesimus annus (n. 39). 
Questa cultura travolge anche chi non 
ne è pienamente cosciente. Oggi ci so­
no tuttavia tanti che con fiducia e co­
raggio danno la loro testimonianza nel 
servizio alla « cultura della vita ». Il 
Papa ci convoca alla « parresia »2 nella 
nuova evangelizzazione (cfr. Redempto­
ris missio, n. 45), per annunziare il 
Vangelo della vita.

Durante i nostri lavori, sono stati 
raccolti documenti e studi, che abbia­
mo portato e ricevuto, conformemente 
alle nostre rispettive specializzazioni,

„ Cfr. l’intervento del Card. Ratzinger nel Concistoro dei Cardinali su "Le minacce alla 
Ha’ (4.7 aprile 1991) e inoltre F. Introna e P. Moreni, "L’aborto nel mondo: legislazione, 

statistiche e tipologia", in Rivista italiana di medicina legale n. 9, 1987, 825-838.
Termine greco che significa atteggiamento « di franchezza e di coraggio ».



586 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

e che, ovviamente, non possiamo pre­
sentare ora in questa breve dichiara­
zione. Ci proponiamo tuttavia di poter 
presto pubblicare3 questo materiale 
in un volume a parte, dedicato a que­
sto stesso tema su cui abbiamo riflet­
tuto.

Spinti dunque dal Signore della vita, 
presentiamo alcune preoccupazioni, in­
formazioni e prospettive, che mettia­
mo nelle mani di coloro che debbono 
adoperarsi perché ci sia la vita e la vita 
in abbondanza (cfr. Gv 10, 10). Queste 
mani sono le vostre, professori, medici, 
ricercatori nei laboratori, insegnanti 
nelle Università, uomini e donne di leg­
ge, politici e responsabili della cosa

pubblica e dei movimenti per la difesa 
della vita.

Siccome ci proponiamo di proseguire 
in questo tipo di riflessione, saremmo 
lieti di ricevere dei contributi validi 
per approfondire maggiormente temi 
così importanti e attuali.

Ciò che ci anima maggiormente è 
di poter cooperare, con il nostro servi­
zio e le nostre conoscenze, al bene del­
l’umanità, comunicando queste rifles­
sioni a coloro che partecipano della 
nostra visione cristiana dell’uomo e a 
quanti comunque hanno a cuore la di­
fesa della vita della persona umana, nel 
mondo.

I. ASPETTO SCIENTIFICO-TECNICO

A livello scientifìco-medico sono stati 
rilevati in modo speciale due fatti che 
sono in atto in questi ultimi anni, en­
trambi connessi con la mentalità e la 
prassi dell’aborto.

Il primo fatto è costituito dal legame 
sempre più stretto che si determina tra 
la contraccezione e l’aborto, nel senso 
che oggi — oltre i mezzi meccanici (co­
me la spirale) — vengono sperimentati 
e utilizzati su larga scala composti chi­
mici che sono contemporaneamente 
contraccettivi e abortivi, oppure sono 
preparati e sperimentati come abortivi 
veri e propri.

Il vincolo tra contraccezione e abor­
to era finora prevalentemente psicolo­
gico e sociologico, mentre ora è diven­
tato di natura biologica e operativa, 
talora indipendentemente dalla consa­
pevolezza delle donne e, per certi pre­
parati, anche al di là dell’avvertenza 
dei medici. La stessa mancanza di ade­
guata conoscenza si verifica spesso nei 
confronti dei dispositivi intrauterini. Il 
sostegno dato alla diffusione di questi 
preparati e mezzi non tiene conto né 

dei valori morali né spesso degli effetti 
dannosi per la salute delle donne.

Oltre a queste disinformazioni, che 
talvolta sono deliberate, va anche de­
nunciato il fatto che oggi si cerca di 
giustificare, specialmente nella pratica 
della procreazione artificiale, la perdita 
degli embrioni con il motivo che anche 
in natura avvengono degli aborti spon­
tanei. In proposito bisogna chiara­
mente dichiarare la diversa e opposta 
qualificazione morale dei due fatti da­
vanti alla coscienza dei ricercatori, dei 
medici e delle donne (cfr. Congregazione 
per la Dottrina della Fede, Istruzione 
Donum vitae sul rispetto della vita 
umana nascente e la dignità della pro­
creazione [22 febbraio 1987], n. IL 
premessa).

Il secondo fatto è costituito dalla 
negazione, da parte di alcuni settori 
del mondo scientifico e culturale, del 
pieno valore dell’essere umano fin dal 
primo momento della fecondazione. A 
questo scopo vengono introdotti con­
cetti soggettivi e datazioni puramente 
esteriori. Occorre perciò riaffermare il

3 In questa successiva pubblicazione saranno compresi anche diversi articoli sulle piè 
moderne tecniche abortive, come l’impiego della RU 486, così micidiale per il concepito e 
carica di pericoli anche per la vita delle donne, e così pure l’impianto sottocutaneo di prodotti 
presentati come contraccettivi, ma con effetto abortivo. Oltre il male morale, queste tecniche 
presentano anche dei rischi per la madre, sia fisici che psicologici. Tutto ciò deve essere sotto­
lineato anche perché la propaganda, con un linguaggio oscuro e ambivalente, tende a minimiz­
zare la gravità del delitto e il suo carattere disumano.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 587

pieno valore antropologico che com­
pete all’individuo umano a partire dal 
momento della fecondazione (cfr. Do­
num vitae, I, 1). 

I primi istanti dell’inizio della vita 
umana sono fondamentali e determi­
nanti per lo sviluppo successivo. Non 
è possibile concepire la fisionomia e la 
caratterizzazione delle singole persone 
umane senza ricorrere ai primi eventi 
della loro vita a partire dalla feconda­
zione. Infatti, ciò che siamo oggi è pro­
prio la continuazione e lo sviluppo di 
ciò che siamo stati dal momento della 
fecondazione. Occorre ricordare che 
con il momento dell’unione dei ga­
meti maschile e femminile vengono 
definiti tutti i caratteri del nuovo es­
sere umano, incluso il sesso.

I medici devono oggi sentirsi mag­
giormente impegnati a svolgere un’ope­
ra educativa e leale nei confronti delle 
pazienti e del pubblico circa gli effetti 
dannosi e i meccanismi d’azione dei 
preparati contraccettivi e abortivi. È

veramente un abuso e una grave omis­
sione occultare una verità che impedi­
sce l’esercizio della responsabilità da 
parte delle donne. È di estrema impor­
tanza rilevare come, nel corso degli 
anni, vi sia stato e vi sia tuttora un 
colpevole silenzio sui rischi di tipo fi­
sico e di tipo psicologico dell’aborto, 
sia di quello chirurgico sia di quello 
chimico recentemente entrato in uso. 
Tale silenzio contrasta con l’esigenza 
di un consenso informato che deve 
accompagnare l’esercizio dell’atto me­
dico.

Gli scienziati e i ricercatori, inoltre, 
vanno incoraggiati a mettere a punto 
nuove strategie preventive e terapeuti­
che e a servirsi di tutte le conoscenze 
per superare le cause di sterilità con 
metodi che siano compatibili con il 
rispetto della vita e la dignità della 
procreazione secondo le indicazioni del­
la Donum vitae (cfr. II, 8 e Con­
clusione).

II. ASPETTO DOTTRINALE

La Chiesa ha il compito, conferitole 
dal suo Signore, di sostenere e illumi­
nare gli uomini di buona volontà nella 
difesa della vita, specialmente quando 
essa è più debole e indifesa (cfr. Fami­
liaris consortio, n. 30; Carta dei diritti 
della famiglia, art. 4).

La buona novella fa sì che tutti i 
valori umani raggiungano la loro pie­
nezza e perciò i cristiani, in modo 
speciale, sentono il dovere di promuo­
vere e testimoniare l’inviolabilità dei 
diritti umani fondamentali, di cui il 
Primo è il diritto alla vita (cfr. Huma­
nae vitae, n. 14; Familiaris consortio, 
n. 30; Carta dei diritti della famiglia, 
art. 4).

La vita deve essere protetta dalla 
stessa coscienza retta dei singoli, dal­
l’impegno dei medici come servitori 
della vita e della salute, e dagli ordi­
namenti giuridici degli Stati, che nel­
le loro Costituzioni dichiarano di ga­
rantire i diritti dei più deboli.

La verità della persona umana e 
della sua dignità è spesso oscurata ai

nostri giorni. Ci sono differenti fattori: 
il soggettivismo filosofico, l’utilitarismo 
morale e il positivismo giuridico, che 
pretendono di giustificare, in tanti Pae­
si, leggi che concedono ai più forti la 
possibilità di decidere sulla vita dei 
più deboli.

Questo fenomeno non sarebbe stato 
possibile senza la cooperazione o alme­
no l’omissione di alcuni uomini di 
scienza, giuristi, moralisti e persino 
teologi. Nel nome del pluralismo, della 
maggioranza numerica e del rispetto 
delle opinioni, si calpesta di fatto la 
dignità della persona.

Dobbiamo però indicare pure una 
confortante realtà: la consapevolezza 
del valore eminente della vita e della 
persona umana, creata a immagine e 
somiglianza di Dio, redenta dal Verbo 
fatto carne e santificata dallo Spirito, 
promuove oggi tra i cristiani molte 
iniziative di servizio e di donazione e 
solidarietà verso i più deboli, verso 
coloro che sono rifiutati, soprattutto 
dalla società opulenta, come indegni



588 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

di vivere. Si possono applicare ai na­
scituri (i più bisognosi e indifesi degli 
esseri umani), le parole di Cristo:

« Quello che avete fatto al più piccolo 
dei miei fratelli lo avete fatto a me » 
(Mt 25, 40).

III. ASPETTO

Si osserva nella società di oggi il 
prevalere di una visione della vita im­
pregnata di secolarismo, in cui è ve­
nuto a mancare il senso di Dio e quindi 
quello del peccato: perciò non si co­
glie più il significato della vita stessa. 
Su questo terreno si è potuta svilup­
pare una cosiddetta ”anti-life menta- 
lity", cioè una mentalità contro la vita 
umana. La ragione ultima di questa 
mentalità è « l’assenza, nel cuore de­
gli uomini, di Dio, il cui amore soltan­
to è più forte di tutte le possibili 
paure del mondo e le può vincere » 
(Familiaris consortio, n. 30).

La grave perdita di speranza che ca­
ratterizza questa odierna « cultura di 
morte », così diffusa, dovrebbe susci­
tare inquietudini profonde nelle co­
scienze, che sembrano invece oscurate, 
al punto da soffocare negli animi l’istin­
to nativo ad amare e servire la vita 
umana. Così è evidente che esistono 
forze, strutture e programmi — soste­
nuti da centri di potere ideologico, po­
litico ed economico — che alimentano 
una « cultura di morte ». A questa cul­
tura però nessuno vuol essere consi­
derato come appartenente.

L’impegno necessario per contrasta­
re questa drammatica condizione del­
l’uomo deve esprimersi « con un’ampia 
e organica strategia educativa. A tal 
fine, conviene promuovere una corag­
giosa opera di discernimento di quello 
cne rimane ancora vivo nelle coscienze 
in favore dell'uomo e che emerge in 
forma di inquietudini. Questa strate­
gia educativa potrà condurre all’auten­
tica civiltà dell'amore, a misura della 
persona umana nella sua unità psico­
tìsica e spirituale, nella verità, attra­
verso un rinnovato impegno per la 
nuova evangelizzazione e il lavoro per 
una « cultura della vita », cui ci con­
voca il Santo Padre (cfr. Christifideles 
laici, n. 38 e Centesimus annus, n. 39).

La Chiesa, garante della persona

CULTURALE

umana ed « esperta in umanità », gui­
data dalla Parola di Dio e in ascolta 
delle autentiche aspirazioni del cuore, 
saprà trovare le vie per parlare alla 
ragione e alla coscienza. Ciascuno av­
verte che la vita di ogni essere umano 
è certamente una realtà biologica, ma 
non si riduce a essa, vale molto di più.

L’aspirazione profonda a una miglio­
re « qualità di vita » è presente nella 
nostra società. Questo desiderio spes­
so non riguarda soltanto aspetti acces­
sori di saiute o di benessere, ma veri 
stati di disagio fisico e psicico. Orbene, 
se i parametri del valore della vita 
umana rimangono al livello dell’effi­
cienza fisica o di criteri consumistici, 
si potrebbe facilmente concludere sul­
l’inutilità di alcune vite umane o al­
meno di quelle ormai in situazioni 
completamente irreversibili. Il criterio 
centrale, però, del valore della vita è 
di ordine spirituale, morale e religioso: 
cioè la dignità stessa della persona.

Purtroppo però, nonostante che il va­
lore della vita umana e la sua inviola­
bilità siano così evidenti per la retta 
ragione e per la coscienza, la persona 
umana è oggetto ai nostri giorni di 
molte insidie, soprattutto all’inizio e al 
termine della vita stessa o nelle situa­
zioni di debolezza o sofferenza. Com­
prendiamo il disagio in cui si trovano 
coloro che soffrono queste situazioni e 
la tentazione cui sono magari sottopo­
sti. Ma non si può dimenticare che la 
vita appartiene solo a Dio e cne il 
mistero del dolore ci mette di fronte 
al mistero della persona, che a sua 
volta riilette lo stesso mistero di Dio.

D'altro canto, mentre il desiderio di 
maternità e paternità in sé suscita una 
spontanea solidarietà, esso non do- 
vreooe aprire la porta alla ricerca del 
"tìglio ad ogni costo”. Con le pratiche 
di procreazione artificiale e le manipo­
lazioni genetiche alterative, con lo 
"spreco” e la soppressione di embrio-



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 589

ni o la sperimentazione su di essi, si 
opera una riduzione del concepito a 
Prodotto’’ della tecnologia, e si lede 

la sua vita e la sua dignità personale. 
Si aprono così spazi sempre più ampi 
al dominio dell’uomo sull’uomo e al 
suo desiderio di divenire egli stesso 
“ creatore » (cfr. Donum vitae, n. I, 5 
e II, Premessa).

Un rilevante aspetto della "qualità 
della vita" riguarda poi il modo stesso 
— strumentale e spersonalizzante — di 
concepire la sessualità e la corporeità. 
Effetti dell’illusoria "libertà” sessuale 
sono la disgregazione della famiglia, 
l’adulterio e il divorzio, il dilagare de­
gli aborti, il diffondersi della contrac­
cezione e della sterilizzazione. La por­
nografia, nelle sue varie forme, è poi 
Potente fattore di diffusione del costu- 
nie di irresponsabilità morale e anche 
di diversi tipi di perversione sessuale.

La mentalità contraccettiva è causa 
del disimpegno della volontà dalla ten­
sione verso il bene quindi verso il vero 
amore. Si banalizzano così sessualità e 
corporeità, nella dimenticanza o nel 
rifiuto del loro legame con la trascen­
denza e il mistero dell’origine della 
vita umana. Ne consegue allora che 
valori umani, quali la castità, la fedel­
tà, la fecondità, il dono di sé, vengono 
disprezzati e non rettamente compresi. 
Lo stesso bambino concepito viene pen­
sato strumentalmente soltanto come 
« frutto scomodo e non voluto dell’at­
tività sessuale » e non colto nella sua 
verità, dignità e valore di persona 
umana destinata ad amare e a essere 
amata. Tutto ciò apre la via alla tra­
gedia dell’aborto.

Non è certamente casuale che le 
forze che promuovono l’aborto siano le 
stesse che diffondono la contraccezione. 
La connessione fra i due fenomeni, in­
fatti, prima prevalentemente psicolo­
gica e sociologica, sta diventando sem-

pre più effettiva e pratica, mediante 
i cosiddetti contraccettivi che hanno 
anche effetti abortivi.

Questa mentalità colpisce pure la 
donna nella sua dignità, comportan­
done spesso la strumentalizzazione e 
condizionandola a vivere situazioni non 
pienamente volontarie, in contraddizio­
ne con le sue profonde aspirazioni di 
maternità (cfr. Mulieris dignitatem, 
n. 18).

Per superare la cultura di morte è 
necessario e urgente un cambiamento 
di mentalità; occorre riscoprire il 
senso profondo e il valore di ogni es­
sere umano ed educare al rispetto del 
suo diritto alla vita, dal concepimento 
alla morte naturale: ritrovare cioè il 
significato di ogni persona umana.

E inoltre è urgente proporre una sa­
na concezione della sessualità, del ri­
spetto di sé come persona (per impa­
rare a rispettare anche l’altro), della 
castità prematrimoniale e della fedeltà 
coniugale, nonché un’educazione alla 
conoscenza del valore profondo della 
fecondità. In tale contesto andrà inse­
rito l’insegnamento dei metodi per la 
regolazione naturale della fertilità.

Alcuni dei campi in cui è più urgente 
una tale opera educativa sono: innan­
zi tutto la famiglia, per il suo prima­
rio compito educativo, poi la scuola in 
collaborazione con la famiglia stessa, 
quindi le comunità cristiane tra cui in 
particolare la parrocchia e le associa­
zioni giovanili. Inoltre gli ambienti 
socio-sanitari e quello dei mezzi di 
comunicazione sociale.

Va riconosciuto e sempre maggior­
mente sottolineato il contributo inso­
stituibile delle donne nell’educazione 
alla vita e nella formazione di una cul­
tura di accoglienza e di amore, sia nel­
la società civile che nella stessa Chiesa 
(cfr. Familiaris consortio, n. 23).

IV. ASPETTO

È compito primario del legislatore 
°Perare affinché l’ordinamento giuri­
dico protegga la vita umana fin dal 
fomento della fecondazione. Il diritto 
nega se stesso o diviene soltanto una

LEGISLATIVO

forza imposta da chi ha il potere ai 
più deboli, se non protegge la dignità 
umana, di cui il diritto alla vita è la 
prima e più elementare espressione.

È necessario dire con chiarezza che



590 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

il concepito « va rispettato e trattato 
come una persona » * umana e che i 
suoi diritti costituiscono la ragione 
vera dell’obbligo di protezione che in­
combe agli Stati. Poiché il fine di tutto 
il diritto è la promozione della dignità 
umana («Hominum causa omne ius 
constitutum est »), l’iniquità delle leg­
gi abortiste non deriva soltanto dalle 
conseguenze che producono5, ma anche 
dalla distruzione del concetto stesso 
di diritto. Bisogna quindi denunciare 
con vigore e decisione l’ingiustizia del­
le leggi abortiste.

Va poi sottolineato che in alcune in­
terpretazioni giuridiche il concetto di 
"persona” viene usato in modo discri­
minatorio: alcuni sono riconosciuti 
persone; altri invece non sono consi­
derati tali e si apre così la via alla 
loro eliminazione legale.

Invece il concetto di "persona” deve 
servire a distinguere ogni essere uma­
no da qualsiasi altra entità creata. In 
altri termini, ogni uomo è persona: la 
parola indica la sua superiorità rispet­
to al resto del creato.

In alcune legislazioni si afferma l'ob­
bligo di protezione degli embrioni da 
parte dello Stato, ma questo non è

sufficiente. Tale obbligo potrebbe in­
fatti essere giustificato anche soltanto 
per ragioni di interesse collettivo (ad 
esempio, per incrementare la popola­
zione), mentre il motivo dell’obbligo di 
tutela si fonda nel valore e nei diritti 
di ogni essere umano. Una legislazione 
coerente, inoltre, deve poi realizzare 
nei fatti tale tutela.

L’impegno dei legislatori al servizio 
della vita è dunque essenziale e cen­
trale. Esso è necessario non solo per 
evitare la morte di tanti innocenti, ma 
anche per evitare che la democrazia 
si trasformi in totalitarismo6 e la 
libertà in egoistica licenza. Il fonda­
mento della democrazia è l’affermazio­
ne dell’eguaglianza di ogni uomo esclu­
sivamente in virtù della sua umanità, 
non a causa di ciò che egli possiede 
o è capace di fare. Quando gli Stati 
si arrogano il diritto di distinguere tra 
vite umane che avrebbero un valore e 
vite umane che non ne avrebbero, ci 
si incammina sulla strada del totalita­
rismo. Se è lecito uccidere innocenti 
in nome della libertà, allora la libertà 
cambia significato e diventa espres­
sione di egoismo, non strumento di 
solidarietà e di amore.

4 Riproduciamo le idee centrali dell’Istruzione Donum vitae (I, 1), ricordate dal Card. 
Joseph Ratzinger nel Concistoro dei Cardinali (4-6 aprile 1991).

La moderna scienza genetica mostra che, dal momento in cui l’ovulo è fecondato, si inaugura 
una nuova vita che non è quella del padre o della madre, ma di un nuovo essere umano che si 
sviluppa per proprio conto. Dal primo istante si trova fissato il programma di ciò che sarà 
questo essere vivente: un uomo; quest’uomo-individuo, con le sue note caratteristiche già ben 
determinate. Nello zigote derivante dalla fecondazione si è già costituita l’identità biologica 
di un nuovo individuo umano. Le conclusioni della scienza sull’embrione umano forniscono 
un’indicazione preziosa per discernere razionalmente una presenza personale fin da questo 
primo comparire di una vita umana: come un individuo umano non sarebbe una persona umana? 
Se il Magistero non si è espresso in maniera impegnativa in un’affermazione di indole filosofica, 
esso ha tuttavia insegnato in modo costante che il frutto della generazione umana esige il rispetto 
incondizionato: l’essere umano va rispettato e trattato come una persona fin dall’istante del suo 
concepimento.

Nota. Nel momento di inviare questa dichiarazione alla stampa, si è svolto il Viaggio 
apostolico del Santo Padre in Polonia, dove la difesa della vita ha avuto un posto così impor­
tante nella sua catechesi. Riguardo al tema che ci interessa, ha detto testualmente: « Bisogna 
prima cambiare il rapporto verso il bambino concepito. Se è venuto inatteso, mai è un intruso, 
né un aggressore. È una persona umana, dunque ha diritto che i genitori non gli risparmino 
il dono di sé, anche se ciò richiedesse da essi un particolare sacrificio » (Omelia durante la Messa 
celebrata nell’aeroclub Maslow, 3 giugno 1991: L’Osservatore Romano, 5 giugno 1991, 4; cfr. 
Insieme con noi cammina in pellegrinaggio la nostra storia. Il quarto viaggio apostolico di Gio­
vanni Paolo II in Polonia, Libreria Editrice Vaticana, 1991, 94).

5 Si potrebbero enumerare problemi come questi: aumento del numero degli aborti, cor­
ruzione delle coscienze, degrado della professione medica, disciplina autoritaria dell’obiezione 
di coscienza, ...

6 Schooyans Michel, L’avortement: enjeux politiques, Editions du Prèambule, Québec 
1990, pp. 157 ss. (trad. ital.: Aborto e politica, Libreria Editrice Vaticana, 1991).



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 591

Infine, ai molti movimenti pacifisti, 
esistenti anche nell’ambito cattolico, va 
ricordato che le leggi abortiste non 
contribuiscono alla vera pace. Perciò 
tali movimenti, specie di area catto­
lica, devono essere richiamati al do­
vere di impegnarsi per difendere anche 
la vita nascente.

La domanda di leggi pienamente 
rispettose del diritto alla vita deve 
essere rivolta a tutti i legislatori in 
quanto tali, quale che sia la loro fede 
religiosa o la loro posizione politica. 
Occorre riaffermare che i princìpi 
scritti in Dichiarazioni internazionali 
e nelle Costituzioni degli Stati moder­
ni indicano il rispetto della dignità 
umana e dei diritti dell’uomo come 
Uno dei compiti essenziali degli Stati. 
Negare significato all’essere umano 
concepito non significa forse tradire 
questi princìpi e accettare un criterio 
di discriminazione sull’uomo? I legi­
slatori cristiani, in particolare, hanno 
un dovere molto grave in ordine alla 
vita, sia negli Stati che già hanno leg­
gi abortiste, sia in quelli che non ne 
hanno. In questi ultimi si tratta di

impedire qualisasi ferita al principio 
del rispetto della vita e di favorire nor­
me che rimuovano le cause che potreb­
bero condurre, di fatto, ad abortire. 
Ma anche negli Stati dove già sono 
state approvate leggi permissive, i legi­
slatori cristiani devono considerare il 
cambiamento di queste norme dovere 
centrale ed essenziale della loro mis­
sione. La coerenza del loro atteggia­
mento non può essere indifferente al 
discernimento degli elettori.

Sono certamente ben note le attuali 
difficoltà per ottenere nei Parlamenti 
maggioranze pienamente rispettose del 
diritto alla vita. Tuttavia ciò non esi­
me dal puntare decisamente al rove­
sciamento delle leggi abortiste, nel sen­
so del pieno rispetto del diritto alla 
vita fin dal concepimento. A tale ef­
fetto, i credenti in Dio Creatore e in 
Cristo Redentore devono rendersi con­
to che la loro partecipazione all’eser­
cizio del potere non è compatibile con 
il disimpegno da uno sforzo tenace e 
quotidiano per cambiare le leggi e la 
prassi amministrativa.

V. ASPETTO POLITICO-ISTITUZIONALE

Un’autentica democrazia si fonda sul­
la concezione della dignità dell’uomo 
basata sul diritto fondamentale alla 
vita — dal concepimento alla morte 
naturale — per tutti e riconosciuto 
da tutti. Perciò la promozione e la di­
fesa della vita è il prerequisito della 
'otta per le libertà fondamentali che 
sono alla base della democrazia.

Dopo il recente crollo di un sistema 
totalitario (cfr. Centesimus annus, nn. 
22 ss.), oggi c’è la minaccia di un nuovo 
sottile totalitarismo basato sul falso 
giudizio secondo cui ogni opinione ha 
uguale validità; pertanto c’è il peri­
colo della prevalenza dei più forti. Uno 
Stato democratico degno di tale qua­

lifica non può rinunziare alla protezio­
ne di ogni vita umana.

Durante gli ultimi venticinque anni 
— dopo l’approvazione della legge 
abortista da parte del Parlamento in­
glese (1967) — si sono sviluppati forti 
movimenti fautori dell’aborto. Al pre­
sente tali movimenti sono diventati 
una potente struttura politico-econo­
mica che chiede o difende l’aborto co­
me possibilità legale, come un diritto 
della donna e perfino come un obbligo 
che lo Stato potrebbe imporre.

Su scala internazionale i movimenti 
abortisti ricevono ingenti fondi ’. Il 
finanziamento della promozione del­
l’aborto, come metodo di controllo

7 II movimento pro-aborto, a livello internazionale, si basa soprattutto sull’attività del- 
* International Planned Parentbood Federation (IPPF) e su altri Organismi che operano nella 
Prospettiva neomalthusiana del controllo demografico, ottenuto anche attraverso la promozione 
dell’aborto. Ciò contraddice la raccomandazione n. 18 del Report of thè International Conference 
°n Population, 1984 (Nazioni Unite), che sollecita i Governi: « Adottino misure appropriate



592 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

delle nascite, viene incentivato da di­
verse Istituzioni internazionali, da Go­
verni di Paesi economicamente svilup­
pati e da Fondazioni e ditte private. 
Inoltre, una parte dei profitti del com­
mercio dei contraccettivi e dell’attività 
delle cliniche vengono spesso riversati 
nell’ulteriore promozione dell’aborto. 
Sono tuttavia conosciute anche politi­
che promosse da Governi, che negano 
finanziamenti ai programmi che pro­
muovono l’aborto in altri Paesi.

Alcune istituzioni esercitano sui bam­
bini e sui giovani, anche in ambito 
scolastico, un’influenza finalizzata al 
cambiamento di mentalità delle nuove 
generazioni, distruggendo i valori fami­
liari. Così viene sempre più diffusa e 
rafforzata la mentalità anti-life (cfr. 
Familiaris consortio, n. 30). Inoltre tali 
istituzioni provvedono, in misura sem­
pre più rilevante, alla preparazione dei 
medici nei Paesi in via di sviluppo,

perché siano disponibili a favorire 
l’aborto nei loro Paesi.

Nella lotta per la difesa della vita 
noi dobbiamo analizzare costantemente 
le componenti economiche e politiche 
che costituiscono le strutture anti-vita, 
al fine di individuare i punti cruciali 
su cui condurre la nostra azione.

È importante tenere presente anche 
la politica sociale per la famiglia, per­
ché in molti Paesi le strutture pub­
bliche hanno operato non solo nel sen­
so di facilitare l’aborto, ma anche nel 
creare ostacoli alla procreazione. Ci 
sono ad esempio cosiddette politiche 
abitative che ostacolano lo sviluppo 
della famiglia. C’è il vuoto di una vera 
previdenza sociale, di una giustizia di­
stributiva, come pure esistono politiche 
fiscali e legislazioni del lavoro che in­
corrono in gravi mancanze nei con­
fronti della famiglia. Tutto ciò natural­
mente contribuisce al rifiuto della vita.

CONCLUSIONE

Ecco dunque alcuni aspetti delle 
nostre riflessioni, di cui — come ab­
biamo affermato all’inizio — vogliamo 
far partecipi tutti i destinatari del pre­
sente Documento.

È per noi particolarmente gradito 
presentare il frutto di questo nostro 

lavoro nel momento in cui si celebrano 
i dieci anni dall’istituzione del Ponti­
ficio Consiglio per la Famiglia, creato 
dal Santo Padre, e mentre ci si av­
via a ricordare anche il decennale 
dell’Esortazione Apostolica Familiaris 
consortio.

Questo documento è accolto dal Pontificio Consiglio per la Famiglia come 
strumento di lavoro e pubblicato per promuovere la pastorale della famiglia, « san­
tuario della vita ».

Alfonso Card. Lopez Trujillo
Presidente

Jean-Francois Arrighi
Vescovo tit. di Vico Equense

Vice-Presidente

per aiutare le donne a evitare l’aborto, che in nessun caso può essere promosso come metodo 
di pianificazione familiare... ».

Tuttavia, anche Organismi nell’ambito delle Nazioni Unite sono coinvolti in ricerche 
sul prodotto abortivo RU 486. I promotori dell’aborto, inoltre, agiscono attraverso vari gruppi: 
associazioni professionali mediche e giuridiche, organi di assistenza sociale, lobby politiche a 
livello nazionale e internazionale e non di rado attraverso centri di potere e mass-media.



Atti della Santa Sede 593

PONTIFICIO CONSIGLIO
PER LA FAMIGLIA

DALLA DISPERAZIONE ALLA SPERANZA

INTRODUZIONE

La dipendenza dalla droga è stata 
messa a fuoco, in diverse occasioni, 
dal Santo Padre nella sua sollecitudine 
pastorale. L’assegnazione del fenomeno 
droga, quale competenza specifica, al 
Pontificio Consiglio per la Famiglia 
sottolinea l’attenzione con cui la Chie­
sa guarda a tali problematiche e alle 
loro conseguenze funeste e drammati­
che per la vita della famiglia e per 
la crescita dei giovani.

Nell’ampio e complesso fenomeno 
della droga e della tossicodipendenza 
non sono pochi i temi sui quali si può 
riflettere. Ne abbiamo scelto uno di 
Particolare importanza: il rapporto tra 
famiglia e tossicodipendenza

Il tema della tossicodipendenza è 
tale da preoccupare e attirare l’inte­
resse di varie istanze sociali e pasto­
rali. Dal 21 al 23 novembre 1991, per 
esempio, il Pontificio Consiglio della 
Pastorale per gli Operatori Sanitari ha 
convocato a Roma una conferenza in­
ternazionale dal titolo specifico di

"Contra spem in spem: Droga e alcool 
contro la vita", dove non sono man­
cati contributi di grande rilievo dalle 
varie sfaccettature del fenomeno droga 
e la famiglia2.

La riflessione che ora ci accingiamo 
a presentare è frutto dell’incontro di 
lavoro svoltosi durante i giorni 20, 21 
e 22 del giugno 1991. Sono stati esami­
nati documenti, ricerche e materiale 
su questo argomento. L’incontro è sta­
to chiamato "al vertice" sia per il 
numero ristretto dei partecipanti sia 
per il fatto che si tratta di persone 
quasi tutte impegnate a contatto di­
retto con i tossicodipendenti.

Non è nostra intenzione fornire una 
trattazione esaustiva del problema dro­
ga (esistono numerosi e seri studi al 
riguardo). Vogliamo soltanto mettere 
in evidenza alcuni aspetti attinenti al­
la nostra missione educativo-pastorale 
e partecipare, inoltre, alla pubblica 
opinione una preoccupazione largamen­
te condivisa e una speranza che tutti

' Altri aspetti sono i problemi legati alla produzione, elaborazione e commercio della droga 
'n un mercato internazionale sempre più ampio, così come quegli altri derivati dal consumo della 
droga che diventa lo stimolo per una richiesta sempre crescente. C’è al riguardo un orientamento 
etico e pastorale che la Chiesa deve offrire e che speriamo sia possibile studiare in una prossima 
occasione.

2 Ai partecipanti a questa Conferenza il Santo Padre ha precisato la differenza tra il ricorso 
alla droga e il ricorso all’alcool: « ...mentre infatti un uso moderato di questo [alcool] come 
bevanda non urta contro divieti morali, ed è da condannare soltanto l’abuso, il drogarsi, al con­
trario, è sempre illecito, perché comporta una rinuncia ingiustificata e irrazionale a pensare, 
volere e agire come persone libere. Del resto, lo stesso ricorso su indicazione medica a sostanze 
Psicotropiche per lenire in ben determinati casi sofferenze fisiche o psichiche, deve attenersi a 
criteri di grande prudenza, per evitare pericolose forme di assuefazione e di dipendenza » (Gio­
vanni Paolo II, Discorso ai partecipanti alla VI Conferenza internazionale promossa dal Ponti­
ficio Consiglio della Pastorale per gli Operatori Sanitari, 21 novembre 1991, n. 4 [RDTo 1991, 
1300]).



594 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

ci anima, aggiungendo qualche consi­
derazione sull’intervento di quanti, a 
nome della Chiesa, attivamente lavo­
rano nell’ambito della tossicodipen­
denza.

Siamo stati convocati come esperti 
in quanto, attraverso la nostre diverse 
attività e professioni, accompagnamo 
di fatto, in un’esperienza quotidiana 
e di vicinanza continua, le vittime di 
un grave flagello di cui il ricorso alla 
droga è solo il segno e sintomo.

Abbiamo potuto constatare in tanti 
casi che è la speranza ardita di una 
reale liberazione a spingerci, come cre­
denti e membri della Chiesa, a portare 
avanti, nonostante ogni difficoltà, que­

sto servizio a favore dei fratelli biso­
gnosi di solidarietà, di comprensione, 
di fiducia e di aiuto.

Durante il nostro incontro abbiamo 
avuto la gioia di salutare il Santo Pa­
dre Giovanni Paolo II, paternamente 
vicino alla nostra azione pastorale, e 
di ricevere la sua Apostolica Bene­
dizione. Il Successore di Pietro ci ha 
parlato; ha definito questo servizio ec­
clesiale come un cammino « dalla di­
sperazione alla speranza ». Non avrem­
mo potuto trovare un’espressione più 
adatta! Perciò l’abbiamo presa come 
titolo, realista e incoraggiante, del no­
stro lavoro.

I. IL FENOMENO DELLA TOSSICODIPENDENZA

Accenniamo ad alcuni tratti di un 
fenomeno complesso e preoccupante. 
In concreto, vogliamo riferirci ai se-

a) La persona

La droga non è il problema princi­
pale del tossicodipendente. Il consumo 
della droga è solo una risposta fallace 
alla mancanza di senso positivo della 
vita. Al centro della tossicodipendenza 
si trova l’uomo, soggetto unico e irri­
petibile, con la sua interiorità e spe­
cifica personalità, oggetto dell’amore 
del Padre, che nel suo piano salvifico 
chiama ognuno alla sublime vocazione 
di tiglio nel Pìglio. Tuttavia, la realiz­
zazione di tale vocazione viene — in­
sieme alia felicità in questo mondo — 
gravemente compromessa dall'uso del­
la droga, perché essa, nella persona 
umana, immagine di Dio (cfr. Gen 1, 
27), influisce in modo deleterio sulla 
sensibilità e sul retto esercizio dell'in­
telletto e della volontà.

Un gran numero di quanti fanno uso 
di droga è costituito da giovani, e l’età 
di approccio al problema si abbassa 
sempre più. Ci sono però oggi anche 
numerosi adulti (3540 anni) tra i con­
sumatori di droga e ciò costituisce una 
variante importante in questo campo. 
Esistono poi tossicodipendenti forte­
mente dipendenti dalle sostanze stupe- 

guenti aspetti: la persona, la famiglia, 
la società.

facenti e altri che ne fanno uso sal­
tuario; persone emarginate, e altre ap­
parentemente ben integrate nella so­
cietà. Come è facile dedurre, si è in 
presenza di un quadro complessivo del 
fenomeno vario e articolato.

Gli episodi di violenza, che si regi­
strano fra i tossicodipendenti, indicano 
che non ci troviamo di fronte al delu­
dente e illusorio "viaggio pacifico” di 
una volta, propagandato dalla mani­
polazione di massa della cultura giova­
nile negli anni Sessanta, ma di fronte 
a una realtà violenta e al crollo del 
carattere morale quale effetto dell’uso 
della droga.

I motivi personali all’origine dell’as­
sunzione di sostanze stupefacenti sono 
tanti. Tuttavia, in tutti i tossicodipen­
denti — a prescindere dall’età e dalla 
frequenza con cui le usano — si regi­
stra un motivo costante e fondamen­
tale: una certa crisi di valori e una 
mancanza di armonia interiore della 
persona. In ogni tossicodipendente pos­
sono verificarsi diverse combinazioni 
secondo le personali fragilità che 1® 
rendono incapace di vivere una vita



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 595

normale. Si crea in lui uno stato d’ani­
mo ”immotivato” e "indifferente” sca­
tenante uno squilibrio interiore morale 
e spirituale dal quale risulta un carat­
tere immaturo e debole che spinge la 
persona ad assumere atteggiamenti in­
stabili di fronte alle proprie respon­
sabilità.

Di fatto, la droga non entra nella 
vita di una persona come un fulmine 
a ciel sereno, ma come un seme che 
attecchisce in un terreno da lungo tem­
po preparato.

La donna tossicodipendente, a diffe­
renza dell’uomo, viene colpita più in 
profondità nella sua identità e dignità 
di donna, soprattutto se è madre e, per 
questo, le conseguenze negative pos­
sono risultare molto più forti.

Chi fa uso di droga vive in una con­
dizione mentale equiparabile a un’ado­
lescenza interminabile, come viene se­
gnalato da alcuni specialisti. Tale stato 
di immaturità ha origine e si sviluppa 
nel contesto di una mancata educa­
zione. La persona immatura proviene 
spesso da famiglie che, anche indipen­
dentemente dalla volontà dei genitori, 
non sono riuscite a trasmettere dei 
valori sia per mancanza di un’autorità

b) La famiglia

Tra i fattori personali e ambientali 
che favoriscono di fatto l’uso della dro­
ga, la mancanza assoluta o relativa 
della vita familiare è, senza dubbio, 
il principale, perché la famiglia è ele­
mento chiave nella formazione del ca­
rattere di una persona e delle sue atti­
tudini verso la società. Soffermiamoci 
su alcuni fattori di maggior rilievo.

Il tossicodipendente viene frequente­
mente da una famiglia che non sa rea­
gire allo stress perché instabile, in­
completa o divisa. Oggi sono in preoc­
cupante aumento gli sbocchi negativi 
delle crisi matrimoniali e familiari: 
facilità di separazione e di divorzio, 
convivenze, incapacità di offrire un’edu­
cazione integrale per far fronte a co­
muni problemi, mancanza di dialogo, 
ecc. Possono preparare a una scelta 
di droga sacche di silenzio, paura di 
comunicare, competitività, consumi­
smo, stress come risultato di eccessivo 
lavoro, egoismo, ecc.; insomma, inca-

adeguata, sia perché si trovano a vi­
vere in una società "passiva”, con uno 
stile di vita consumistico e permissivo, 
secolarista e senza ideali. Fondamen­
talmente il tossicodipendente è un 
"malato d’amore”; non ha conosciuto 
l’amore; non sa amare nel modo giu­
sto perché non è stato amato nel modo 
giusto.

L’adolescenza interminabile, caratte­
ristica del tossicodipendente, si mani­
festa frequentemente nella paura del 
futuro o nel rifiuto di nuove respon­
sabilità. Il comportamento dei giovani 
è spesso rivelatore di un doloroso di­
sagio dovuto alla mancanza di fiducia 
e di aspettative di fronte a strutture 
sociali nelle quali essi non si ricono­
scono più. A chi attribuire la respon­
sabilità se molti giovani sembrano non 
desiderare di diventare adulti e rifiu­
tano di crescere? Sono stati offerti loro 
motivi sufficienti per sperare nel do­
mani, per investire nel presente guar­
dando al futuro, per mantenersi saldi 
sentendo come proprie le radici del 
passato? Dietro atteggiamenti scon­
certanti, spesso aberranti e inaccetta­
bili, si può cogliere in loro una scin­
tilla di idealità e di speranza.

pacità di impartire un'educazione aper­
ta e integrale. In molti casi i figli si 
sentono non compresi e si trovano 
senza l’appoggio della famiglia. Inol­
tre, la fede e i valori della sofferenza 
e del sacrificio, tanto importanti per 
la maturazione, sono presentati come 
disvalori. Genitori non all’altezza del 
loro compito costituiscono una vera 
lacuna per la formazione del carattere 
dei figli.

E che dire di alcuni comportamenti 
distorti o devianti in campo sessuale 
di certi nuclei familiari?

In non pochi casi le famiglie soffrono 
le conseguenze della tossicodipendenza 
dei figli (per esempio, violenze, rapine, 
ecc.), ma soprattutto devono condivi­
derne le pene psicologiche o fisiche. 
La vergogna, le tensioni e i conflitti 
interpersonali, i problemi economici e 
altre gravi conseguenze pesano sulla 
famiglia, indebolendo e sgretolando la 
"cellula fondamentale” della società.



596 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

Accanto alla famiglia di origine, va 
tenuta presente anche la famiglia che 
creano i tossicodipendenti. Si tratta 
non raramente di coppie con entrambi 
i partners drogati. Molti, pur essendo 
ancora giovani, sono già separati o di­
vorziati oppure convivono in unioni di 
fatto. In questo contesto acquistano 
rilevanza i problemi dei figli dei tossi­
codipendenti, soprattutto sotto il pro­
filo educativo; e i problemi dei figli

c) La società

La tossicodipendenza, così ampia­
mente diffusa, è indice dello stato 
attuale della società. Oggi la persona 
e la famiglia si trovano a vivere in 
una società "passiva”, cioè senza ideali, 
permissiva, secolarizzata, dove la ri­
cerca di evasione si esprime in tanti 
modi diversi, di cui uno è la fuga nella 
tossicodipendenza.

La nostra epoca esalta una libertà 
che « non è più vista positivamente 
come una tensione verso il bene..., 
ma... piuttosto come un’emancipazione 
da tutti i condizionamenti che impedi­
scono a ciascuno di seguire la sua 
propria ragione » *. Si esalta l’utilitari­
smo e l’edonismo, e con essi l’indivi­
dualismo e l’egoismo. La ricerca di un 
bene illusorio, sotto l’insegna del mas­
simo piacere, finisce per privilegiare 
i più forti, creando nella maggioranza 
dei cittadini condizioni di frustrazione 
e di dipendenza. E così, il riferimento 
ai valori morali e a Dio stesso vengono 
cancellati nella società e nel rapporto 
tra gli uomini.

Si è affermato nella società odierna 
un consumismo artificiale, contrario 
alla salute e alla dignità dell’uomo, 
che favorisce la diffusione della droga5. 
Tale consumismo, creando falsi biso­
gni, spinge l’uomo, e in particolare i

di tossicodipendenti deceduti.
Meritano particolare attenzione le 

donne tossicodipendenti incinte: molte 
sono madri nubili o comunque abban­
donate a se stesse. Purtroppo, invece 
di venire loro incontro con concreta 
solidarietà e assistenza, perché possa­
no accogliere e rispettare la vita del 
nascituro, si propone, come soluzio­
ne più opportuna, l’aborto3.

giovani, a cercare soddisfazione solo 
nelle cose materiali, causando una di­
pendenza da esse. Inoltre, un certo 
sfruttamento economico dei giovani si 
diffonde facilmente proprio in questo 
contesto materialistico e consumistico.

In diverse regioni, poi, la disoccupa­
zione dei giovani favorisce la diffusione 
della tossicodipendenza.

A nessun attento osservatore sfugge 
che la società odierna favorisce la pro­
mozione di un edonismo sfrenato e 
un disordinato senso della sessualità. 
Si è disgiunto l’esercizio della sessua­
lità dalla comunione coniugale e dal 
suo intrinseco orientamento procrea­
tivo, rimanendo in un superficiale go­
dimento al quale spesso si subordina 
persino la dignità delle persone.

In una società alla ricerca della gra­
tificazione immediata e della propria 
comodità a tutti i costi, in cui si è più 
interessati all’ "avere” che all’ "essere”, 
non sorprende la cultura della morte 
che ritiene l’aborto e l’eutanasia beni 
e diritti. Si è smarrito il senso della 
vita, e si svuota la persona della sua 
dignità, portandola alla frustrazione e 
sulla strada dell’autodistruzione. In 
una società così descritta, la droga è 
una facile e immediata, ma menzo­
gnera, risposta al bisogno umano di

3 Un gran numero di specialisti ci dicono che non tutti i bambini nati da madri sieropositive 
e che risultano, anche loro, sieropositivi, sono perciò contaminati dal virus HIV. Infatti, la conta­
minazione è difficilmente diagnosticabile al momento della nascita perché non è possibile distin­
guere tra gli anticorpi materni e quelli del bambino. Gli anticorpi materni spariscono soltanto 
quando il bambino raggiunge l’età di 12-18 mesi. Dal 12 al 24 per cento dei bambini nati da 
madri sieropositive risultano avere solo anticorpi materni, e pertanto non sono contaminati dal 
virus.

4 Intervento del Card. J. Ratzinger nel Concistoro dei Cardinali su "Le minacce alla vita’, 
4-7 aprile 1991 [RDTo 1991, 430],

5 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Centesimus annus nel centenario della Rerum novarum 
(1 maggio 1991), n. 36.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 597

soddisfazione e di vero amore.
Oggi la famiglia condivide il compito 

dell’educazione con tante altre istitu­
zioni e agenzie educative, ma mancano 
tra loro molte volte i necessari colle­
gamenti e coordinamenti. Da ciò ri­
sulta una carenza di chiarezza e di 
coerenza tra i valori proposti. Tale 
discontinuità nell’educazione dei gio­
vani è, in gran parte, responsabile del­
la crisi valoriale che genera confusione. 
Di fatto, sono proposti ai giovani ideali 
non solo disarticolati ma anche con­
traddittori.

I mass-media esercitano un influsso 
spesso negativo riguardo alla mentalità 
che favorisce la diffusione della tossi­
codipendenza, soprattutto nel mondo 
giovanile. Con i messaggi diretti e in­
diretti, e attraverso l’industria dello 
spettacolo per i giovani, essi creano 
dei modelli, propongono idoli e defini­
scono la "normalità” attraverso un si­
stema di pseudo-valori. Così, i giovani 
assimilano un concetto fantastico e 
distorto della vita e della società. Non 
va trascurata, poi, la violenza quotidia­
namente somministrata al pubblico 
attraverso particolari videocassette.

Alcuni partecipanti all’incontro riten­
gono che esista il rischio, da parte dei 
mass-media, di presentare del tossico­
dipendente un’immagine che induce 
soltanto a criminalizzarlo come unico 
colpevole. Non si possono negare i 
talenti, l’intelligenza e altre potenzia­
lità di tanti giovani tossicodipendenti; 
conviene anzi prenderli in considera­
zione per ogni iniziativa di recupero.

È stata poi rimarcata la responsa­

bilità dello Stato per ciò che concerne 
l’ordinamento dei mezzi di comunica­
zione, e più in generale l’intero sistema 
legale che tutela i cittadini dalla mi­
naccia provieniente dallo spaccio e dal 
consumo di droga.

Parlando di responsabilità sembra 
doveroso non tacere, date le implica­
zioni religiose dei problemi legati alla 
droga, circa i silenzi, le inadempienze 
e le inadeguatezze tuttora riscontrabili 
nella pastorale della Chiesa.

Il fenomeno droga, considerato nel­
la persona, nella famiglia e nella so­
cietà, rende evidente il bisogno urgente 
di "sapienza” per recuperare la co­
scienza del primato dei valori morali 
della persona come tale. « La ricom­
prensione del senso ultimo della vita 
e dei suoi valori fondamentali — affer­
ma il Santo Padre Giovanni Paolo II 
— è il grande compito che si impone 
oggi per il rinnovamento della società... 
L’educazione della coscienza morale, 
che rende ogni uomo capace di giu­
dicare e di discernere i modi adeguati 
per realizzarsi secondo la sua verità 
originaria, diviene così un’esigenza 
prioritaria e irrinunciabile »6. Con 
l’aiuto di questa sapienza, la nuova 
cultura emergente « non distoglierà gli 
uomini dal loro rapporto con Dio, ma 
ve li condurrà più pienamente » ’. Que­
sto è l’autentico « nuovo umanesimo », 
che non può non essere « un autentico 
umanesimo familiare », di cui è pro­
prio una « nuova mentalità... essenzial­
mente positiva, ispirata ai grandi va­
lori della vita e dell’uomo »!.

6 Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Familiaris consortio sui compiti della famiglia cristiana nel 
mondo con temporaneo (28 novembre 1981) n. 8.

7 Ivi, n. 7.
8 Giovanni Paolo II, Insegnamenti, VII/2 (1984), 348 [RDTo 1984, 657].



598 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

II. IL COMPITO SPECIFICO DELLA CHIESA

Qual è il compito specifico della 
Chiesa di fronte al fenomeno della tos-

a) La Chiesa e l’evangelizzazione

La Chiesa, inviata come « sacramento 
universale di salvezza » ’, è il popolo 
missionario di Dio. L’impegno missio­
nario della Chiesa, la sua attività 
evangelizzatrice, cade su qualsiasi 
membro di questo popolo, ognuno in 
proporzione alle sue possibilità « A 
tutti i fedeli... è imposto il nobile onere 
di lavorare affinché il divino messaggio 
della salvezza sia conosciuto e accet­
tato da tutti gli uomini, su tutta la 
terra » ".

La Chiesa è « esperta in umanità »12. 
Al centro delle sue preoccupazioni c’è 
l'uomo, oggetto dell’amore creatore, re­
dentore e santificatore di Dio, Uno e 
Trino. Gesù Cristo, « propter nos ho­
mines et propter nostram salutem », è 
disceso dal cielo, si è incarnato, è 
morto e risorto.

Il messaggio della Chiesa si rivolge 
a tutta la società e a tutti gli uomini 
per additare l’alta vocazione di Dio al­
l’uomo. Fa parte, però, di questo mes­
saggio il fatto che l’uomo redento porta 
in sé le ferite del peccato originale 
e quindi l’inclinazione alla dipendenza/ 
schiavitù del peccato.

La Chiesa annuncia che Dio salva 
l’uomo in Cristo, rivelandogli la sua 
vocazione, iscritta nella verità sull’uo­
mo e svelata pienamente in Cristo 
Gesù “. In questa luce tutti hanno di­
ritto di conoscere che la vita è un sì 
a Dio e alla santità, non semplicemente 
un no al male.

La persona è chiamata a vivere in

sicodipendenza?

(«ex esistere») comunione con Dio, 
con se stessa, con il prossimo, con 
l’ambienteH. Vivere tali relazioni, spe­
cie quella con gli altri, evidenzia la 
piena e integrale valorizzazione della 
corporeità maschile e femminile, che 
svela il senso profondo della vita uma­
na, quale vocazione all’amore '5. Ma il 
peccato influisce su queste relazioni. 
Per vivere i valori umani e cristiani 
in modo autentico, oltre l’indispensa­
bile sostegno della grazia divina, sono 
necessari: la libertà dello spirito con­
tro il materialismo e il consumismo; 
la verità sul bene e sull’uomo contro 
l’utilitarismo e il soggettivismo etico; 
la grandezza dell’amore, che cerca sem­
pre il bene dell’altro attraverso anche 
il dono di sé, contro la banalizzazione 
della sessualità e l’edonismo.

L’amore misericordioso di Dio guar­
da in modo speciale a coloro che abbi­
sognano maggiormente della sua azio­
ne compassionevole e liberatrice. Il 
Signore ha deto che sono i malati ad 
aver bisogno del medico (cfr. Mt 9, 12; 
Me 2, 17; Le 5, 31).

Al tossicodipendente si rivolgono la 
sollecitudine e le attività di molte per­
sone e istituzioni. Anche diverse scien­
ze e discipline si occupano dei suoi 
problemi. Sotto quale aspetto, dunque, 
la Chiesa si mette al servizio di coloro 
che si trovano sotto il giogo di questa 
nuova forma di schiavitù?

Nel suo atteggiamento decisamente 
pastorale, impiegando gli strumenti

’ Concilio Vaticano II, Costituzione dogmatica Lumen gentium sulla Chiesa (21 novembre 
1964), n. 48; Concilio Vaticano II, Decreto Ad gentes sull’attività missionaria delia Chiesa (7 
dicembre 1965), n. 1.

10 Ad gentes, n. 23.
11 Concilio Vaticano II, Decreto Apostolicam actuositatem sull’apostolato dei laici (18 

novembre 1965), n. 3.
12 Paolo VI, Lett. Enc. Populorum progressio sullo sviluppo dei popoli (26 marzo 1967), 

n. 13.
13 Concilio Vaticano II, Costituzione pastorale Gaudium et spes sulla Chiesa nel mondo 

contemporaneo (7 dicembre 1965), n. 22.
14 Gaudium et spes, n. 13.
15 Cfr. Familiaris consortio, n. 11.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 599

offerti dalle scienze, la Chiesa s’avvi- 
cina al tossicodipendente con la sua 
illuminante concezione della verità su 
Cristo, su se stessa e sull'uomo “.

Essa propone una sua specifica rispo­
sta in quanto detentrice dei valori mo­
rali umano-cristiani che riguardano 
tutti, e sono proponibili a tutti con 
metodi aperti a tutti: credenti o non 
credenti, tossicodipendenti o persone 
3 rischio di diventarlo, giovani o an­
ziani, soggetti provenienti da famiglie 
"sane” o senza famiglia. Si tratta di 
valori deila persona come tale. La pro­
posta della Chiesa è un progetto evan­
gelico sull’uomo. Essa annuncia l’amo­
re di Dio, che non desidera la morte, 
bensì la conversione e la vita, a tutti 
coloro che vivono il dramma della tos­
sicodipendenza e soffrono un'esistenza 
miserabile (cfr. Ez 18, 23). La sua pro­
clamazione è quella della pienezza del­
la vita, la sua eternità, in situazioni che 
la minacciano o la mettono in pericolo.

Al tossicodipendente, fondamental­
mente carente di amore, occorre far 
conoscere e sperimentare l’amore di 
Cristo Gesù. In mezzo a un disagio

martellante, nel vuoto profondo della 
propria esistenza, l’itinerario verso la 
speranza passa per la rinascita di un 
ideale autentico di vita. Tutto ciò si 
manifesta pienamente nel mistero del­
la rivelazione del Signore Gesù.

Chi assume sostanze stupefacenti 
deve sapere che, con la grazia di Dio, 
è capace di aprirsi a Colui che è « la 
via, la verità e la vita » (Gv 14, 6).

Può così intraprendere un itinerario 
di liberazione scoprendo che egli è im­
magine di Dio, nella realtà di figlio, 
che deve crescere nella similitudine 
dell’immagine per eccellenza che è Cri­
sto stesso (cfr. Col 1, 15).

La Chiesa, con il suo contributo spe­
cifico, interviene nel problema della 
tossicodipendenza, sia per prevenire il 
male, sia per aiutare i tossicodipen­
denti nel loro recupero e reinserimen­
to sociale.

Così, noi siamo testimoni che il pri­
gioniero della droga, con l’aiuto della 
Chiesa, può iniziare una nuova strada 
e assumere un atteggiamento che lo 
apra a una sempre maggiore pienezza 
di vita nuova.

b) La Chiesa di fronte alla tossicodipendenza

La risposta della Chiesa al fenome­
no della tossicodipendenza è un mes­
saggio di speranza e un servizio che, 
oltrepassando i sintomi, va al centro 
stesso dell’uomo; non si limita a eli­
minare il disagio, ma propone percor­
si di vita. Senza ignorare né disprez­
zare le altre soluzioni, essa si situa a 
un livello superiore e complessivo di 
mtervento che tiene conto di una sua 
Precisa visione sull’uomo e in conse­
guenza addita nuove proposte di vita 
e di valori. Il suo compito è evangeli­
co: annunciare la buona novella. Non 
assume una specie di funzione supple­
tiva rispetto alle altre istituzioni e 
istanze umane. Il suo servizio sta, in­
fatti, nella stessa "scuola evangelica” 
fatta attraverso forme concrete di ac­

coglienza che sono la traduzione pra­
tica della sua proposta di vita, del suo 
messaggio d’amore.

È proprio all’interno dell’attività e- 
vangelizzante della Chiesa che si col­
loca il suo intervento sul problema 
della tossicodipendenza. Tale attività, 
sia quella diretta « ad intra » che « ad 
extra », porta a « servire l’uomo rive­
landogli l’amore di Dio, che si è ma­
nifestato in Gesù Cristo » Questo an­
nuncio mira alla conversione cristiana, 
cioè all’adesione piena e sincera a Cri­
sto e al suo Vangelo mediante la fe­
de ”. « Convertitevi e credete al Van­
gelo » (Me 1, 15). Si tratta di una con­
versione che « significa accettare, con 
decisione personale, la sovranità di 
Cristo e diventare suoi discepoli So-

16 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso alla III Conferenza generale dell’Episcopato latinoame- 
ùcano (28 gennaio 1979): L’Osservatore Romano, 29-30 gennaio 1979.

17 Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Redemptoris missio circa la permanente validità del man­
uato missionario (7 dicembre 1990), n. 2.

18 Ivi, n. 46.
” Ivi.



600 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

lo in lui ogni persona può trovare il 
vero tesoro, la vera e definitiva ra­
gione di tutta la sua esistenza. Acqui­
stano un meraviglioso significato ri­
guardo ai tossicodipendenti le parole 
di Cristo: « Venite a me, voi tutti che 
siete affaticati e oppressi, e io vi risto­
rerò » (Mt 11, 28).

Il Vangelo lega la proclamazione 
della buona novella alle opere buone, 
come, ad esempio, alla guarigione da 
« ogni malattia e ogni infermità » (Mt 
4, 23). La Chiesa è « forza dinamica » 
e « segno e promotrice dei valori e- 
vangelici tra gli uomini » “. Pertanto, 
la Chiesa, « tenendo sempre ferma la 
priorità delle realtà trascendenti e spi­
rituali, premesse della salvezza esca­
tologica », ha sempre offerto la sua 
testimonianza evangelizzante insieme 
alle sue attività: dialogo, promozione 
umana, impegno per la giustizia e per 
la pace, educazione e cura degli in­
fermi, assistenza ai poveri e ai pic­
coli 21. Però, sia ben chiaro che nella 
proclamazione della buona novella 
dell’amore di Dio, essa non coarta la 
libertà umana: si ferma davanti al sa­
crario della coscienza; propone ma 
non impone nulla22.

Il Santo Padre ricorda che la testi­
monianza evangelizzante della Chiesa 
sta nel proclamare la buona novella, 
come colei che ha riconosciuto in Ge­
sù Cristo la mèta del proprio destino 
e la ragione di ogni sua speranza2’.

Riferendosi al tossicodipendente, il 
Sommo Pontefice afferma che « biso­
gna portarlo alla scoperta o alla ri­
scoperta della propria dignità di uo­
mo; aiutarlo a far risuscitare e cre­
scere, come soggetto attivo, quelle ri­
sorse personali, che la droga aveva 
sepolto, mediante una fiduciosa riatti­
vazione dei meccanismi della volontà, 
orientata verso sicuri e nobili idea­
li»24. Seguendo questa linea della for­

mazione del carattere del tossicomane, 
il Santo Padre continua: « È stata con­
cretamente provata la possibilità di 
recupero e di redenzione dalla pesante 
schiavitù... con metodi che escludono 
rigorosamente qualsiasi concessione 
di droghe, legali o illegali, a carattere 
sostitutivo » Poi conclude: « La dro­
ga non si vince con la droga » “.

Ma quali sono i « sicuri e nobili i- 
deali » necessari per la crescita del tos­
sicodipendente come soggetto attivo? 
Sono quelli che rispondono al bisogno 
estremo dell’uomo « di sapere... se c’è 
un "perché” che giustifichi la sua esi­
stenza terrena »21. Per questo motivo, 
« è necessaria la luce della Trascen­
denza e della Rivelazione cristiana. 
L'insegnamento della Chiesa, ancorato 
alla parola indefettibile di Cristo, dà 
una risposta illuminante e sicura agli 
interrogativi sul senso della vita, inse­
gnando a costruirla sulla roccia della 
certezza dottrinale e sulla forza mo­
rale che proviene dalla preghiera e dai 
Sacramenti. La serena convinzione 
dell’immortalità dell’anima, della fu­
tura risurrezione dei corpi e della re­
sponsabilità eterna dei propri atti è il 
metodo più sicuro anche per preve­
nire il male terribile della droga, per 
curare e riabilitare le sue povere vit­
time, per fortificarle nella perseveran­
za e nella fermezza sulle vie del be­
ne »2!.

Oggi, con la vasta diffusione della 
droga, la Chiesa si trova di fronte a 
una nuova sfida: deve evangelizzare 
tale situazione concreta. Perciò essa 
indica:

1) l’annuncio dell’amore paterno 
di Dio per salvare ogni uomo, un amo­
re che supera ogni senso di colpa;

2) la denuncia dei mali personali 
e dei mali sociali, che causano e favo­
riscono il fenomeno droga;

3) la testimonianza di quei cre-

20 Ivi, n. 20.
21 Ivi.
22 Ivi.
23 Cfr. Giovanni Paolo II, Omelia in piazza Sordello a Mantova, 23 giugno 1991.
24 Insegnamenti, VII/2 (1984), [l.c. 656],
25 Ivi.
26 Ivi, 349 [658],
27 Ivi, 350 [658],
2S Ivi.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 601

denti che si dedicano alla cura dei 
tossicodipendenti secondo l’esempio 
del Cristo Gesù, che non è venuto per 
essere servito ma per servire e dare 
la vita (cfr. Mt 20, 28; FU 2, 7).

Questa triplice attività comporta: 
- un compito di annunzio e profezia 

che presenta la visione evangelica 
originale dell’uomo;

- un compito di servizio umile a im­
magine del Buon Pastore che dà la 
propria vita per le sue pecore;

- un compito di formazione morale 
verso le persone, le famiglie e le 
comunità dell’uomo, compiuta attra­
verso princìpi naturali e sopranna­
turali per giungere all’uomo integro 
e totale.

III. LA PRESENZA EVANGELIZZANTE DELLA CHIESA

Dopo aver esaminato quale sia la 
missione specifica della Chiesa di 
fronte al fenomeno droga, desideria­
mo rilevare i soggetti chiamati a in­

ai Presenza nella famiglia

La Chiesa sente di dover riservare 
un’attenzione privilegiata alla fami­
glia, nucleo centrale di ogni struttura 
sociale, e deve « annunciare con gioia 
e convinzione la "buona novella” sulla 
famiglia »29 per promuovere un’auten­
tica cultura della vita. Anche se la 
famiglia è assediata da tanti pericoli 
oggi in una società secolarizzata, biso­
gna avere fiducia in essa. « La famiglia 
— afferma Giovanni Paolo II — pos­
siede e sprigiona ancora oggi energie 
formidabili capaci di strappare l’uo­
mo all’anonimato, di mantenerlo co­
sciente della sua dignità personale, di 
arricchirlo di profonda umanità e di 
inserirlo attivamente con la sua uni­
cità e irripetibilità nel tessuto della 
società »

Tuttavia, secondo il Santo Padre, la 
Chiesa deve avere una particolare sol­
lecitudine pastorale « verso gli indivi­
dui le cui esistenze sono segnate da 
tragedie personali e devastatrici e ver­
so le società che si trovano a dover 
dominare un fenomeno sempre più pe­
ricoloso » quale la tossicodipenden­
za11.

tervenire nella cura pastorale della 
Chiesa nel combattere il male della 
tossicodipendenza e aiutare le vittime.

La famiglia è un nucleo vitale e im­
prescindibile della stessa esistenza u- 
mana, per cui l’uomo è insieme sog­
getto personale e comunitario (riflesso 
del Dio Uno e Trino). E allora, se la 
Chiesa vuole far fronte in modo effi­
cace al fenomeno droga, deve fare del­
la famiglia la sua priorità pastorale: 
« L’avvenire dell’umanità passa attra­
verso la famiglia! »52. La famiglia è la 
« prima struttura a favore dell’ecolo­
gia umana » e « santuario della vi­
ta » ”, cellula cruciale della società, 
poiché in essa si riflettono nel bene e 
nel male i vari aspetti del costume e 
della cultura.

Nonostante il disinteresse, i pregiu­
dizi e perfino l’ostilità che oggi insi­
diano l'istituto familiare, l’esperienza 
di quanti operano con speciale compe­
tenza nel mondo della tossicodipen­
denza (psichiatri, psicologi, sociologi, 
medici, assistenti sociali, ecc.), confer­
ma in modo unanime che il modello 
cristiano della famiglia resta il punto 
di riferimento prioritario su cui insi­
stere in ogni azione di prevenzione, 
recupero e ripresa della vitalità del-

29 Familiaris consortio, n. 86.
30 Ivi, n. 43.
31 Giovanni Paolo II, Insegnamenti, VII/1 (1984), 115.
32 Familiaris consortio, n. 86.
33 Centesimus annus, n. 39.



602 Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia

l'individuo nella società.
Questo modello poggia sull’amore 

autentico: unico, fedele, indissolubile 
dei coniugi. Occorre ritornare alla con­
cezione cristiana del matrimonio co­
me comunità di vita e di amore, per­
ché altrimenti si scade a modelli egoi­
stici e individualistici. Ciò richiede 
un’educazione al dono reciproco e alla 
generosità congiunta con una costante 
educazione spirituale e religioso-mo­
rale.

Siamo ben consapevoli che tale pro­
getto divino si scontra con l’odierna 
cultura narcisistica, autosufficiente ed 
effimera. È allora indispensabile una 
strategia di sostegno, di solidarietà, di 
apertura fra le diverse famiglie, in 
un’opera di paziente e reciproca acco­
glienza.

Nello sforzo di prevenzione e nella 
lotta alla droga, la famiglia deve fare 
appello, di fronte alle difficoltà della 
vita quotidiana, alle risorse interiori 
di ogni suo membro. Fin dalla prima 
adolescenza i figli si riferiscono ai ge­
nitori e alla famiglia come a modelli 
di vita. Poi tendono a staccarsene e 
quasi a differenziarsi da essi, per cer­
care una loro autonoma realizzazione 
al di fuori della famiglia, seguendo 
modelli spesso in contrasto con quelli 
familiari. La famiglia deve tornare ad 
essere il luogo dove essi possano fare 
l’esperienza dell’unità che li rafforza 
nella loro peculiare personalità. Le fa­
miglie devono essere oggetto e sogget­
to di educazione alla solidarietà e al- 
l’amore-dono.

Occorre recuperare il senso della vi­
ta di ogni giorno; pertanto la famiglia 
deve reagire ai grandi richiami pub­
blicitari che falsano la prospettiva del­
la vita.

L’azione pastorale della Chiesa, cen­
trata sulla priorità della famiglia, inte­
ressa tutti e non solo quelli che ope­
rano nei tanti settori del "disagio so­
ciale”. La pastorale familiare costitui­
sce la migliore prevenzione perché si 
interessa dell’educazione, informa la 
catechesi, orienta i corsi di prepara­

zione al matrimonio, dà vita a istituti 
di formazione familiare, suscita grup­
pi di riflessione e di preghiera, pro­
muove forme concrete d’impegno co­
me il volontariato, coinvolgendo ogni 
componente della comunità cristiana.

La famiglia, « Chiesa domestica » ”, 
è capace di affrontare tutto alla luce 
della Parola di Dio interpretata dal 
Magistero e, se Dio vi occupa real­
mente il primo posto, diventa il luogo 
della crescita e della speranza perché 
in essa ogni giorno si ricostruisce la 
vita cristiana con amore, fede, pazien­
za e preghiera. Il Magistero afferma 
che « la famiglia, come la Chiesa, deve 
essere uno spazio in cui il Vangelo è 
trasmesso e da cui il Vangelo si irra­
dia »3S.

La famiglia comporta « un ambiente 
di vita nel quale il bambino può na­
scere e sviluppare le sue potenzialità, 
diventare consapevole della sua digni­
tà e prepararsi ad affrontare il suo 
unico e irripetibile destino » *. In essa 
gli adulti scoprono il loro ruolo edu­
cativo per la formazione del carattere 
dei figli, e il bambino si affaccia alla 
vita e impara ad amare. L’uomo vi ri­
ceve « le prime e determinanti nozio­
ni intorno alla verità e al bene, ap­
prende che cosa vuol dire amare ed 
essere amati e, quindi, che cosa vuol 
dire in concreto essere una perso­
na » ”. Gli adulti vanno educati a ri­
spettare i figli come persone uniche e 
irripetibili, con i loro doni e una pro­
pria vocazione. Devono formarli all’au- 
tostima, alla scoperta delle proprie ca­
pacità di discernere i valori morali- 
La famiglia deve continuamente sensi­
bilizzarli in modo formativo sul feno­
meno della droga e i pericoli della 
devianza. Ci si ricordi tuttavia che "e- 
ducare" non è solo "informare”: la 
sola informazione potrebbe destare 
desiderio di provare, curiosità e imi­
tazione. Nel processo formativo è im­
portante tener presenti le diverse tap­
pe dello sviluppo della personalità del­
l’individuo da educare. Se la famiglia, 
poi, scopre di essere direttamente co-

34 Cfr. Lumen gentium, n. 11.
35 Paolo VI, Esort. Ap. Evangelii nuntiandi sull’evangelizzazione nel mondo contemporaneo 

(8 dicembre 1975), n. 71.
36 Centesimus annus, n. 39.
37 Ivi.



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 603

'nvolta nel dramma della tossicodi­
pendenza, non deve assolutamente 
chiudersi, né aver paura di parlare in 
maniera chiara di ciò che sta vivendo. 
Insomma, deve avere il coraggio di 
chiedere aiuto a chi è in grado di 
sostenerla e può validamente consi­
gliarla. Chiudendosi infatti nella pro­
pria pena a causa di una malintesa 
vergogna, finirebbe per fare il gioco 
del tossicodipendente.

Tutto ciò non è facile. Si cresce, 
Però, soltanto attraverso il supera­
mento delle difficoltà, in un allena­
mento costante, fatto anche di insuc­
cessi. Talora i genitori vedono la sof­
ferenza e i sacrifìci come disvalori,

b) Presenza nella parrocchia
Il lavoro pastorale della parrocchia 

concorre a edificare la Chiesa, comu­
nità di salvezza, e a sanare il cuore 
dell’uomo. E a ciò tende attraverso 
l’intera sua azione.

Innanzi tutto, l'annuncio della Pa- 
rola di Dio: un annuncio forte e impe­
gnativo in tutte le sue forme (cate­
chesi, omelia, insegnamento della reli­
gione nella scuola, ecc.) che favorisce 
la crescita della fede. La Parola pro­
clamata, quando viene accolta, rinno­
va l'uomo e lo rende vero testimone 
del Vangelo. Nel Vangelo egli appren­
de la carità di Cristo, rivelatrice della 
giustizia e della misericordia del Pa­
dre celeste. Evita, così, di giudicare il 
Proprio fratello (cfr. Gc 4, 11-12). Si 
formano coscienze critiche riguardo ai 
falsi valori e agli idoli proposti dalla 
società consumistica ed edonistica. Si 
comprende meglio che le vie per una 
Qualità di vita degna dell'uomo non 
sono quelle che fanno dell’efficienza e 
del successo un criterio primo e asso­
lto, ma quelle che presentano all’uo­
mo proposte esigenti e impegni co­
raggiosi aprendolo all’orizzonte della 
vera libertà, lontano dalle tante dipen­
denze e piaceri che lo rendono schia- 
v°- La Parola di Dio dà ai giovani 
coraggio, forza, comprensione e spe­
ranza.

Nella liturgia si fa presente il mi- 
stero salvifico di Cristo. Ogni comu- 
nità, nel celebrarla gioiosamente, rice- 
Ve i doni del suo Redentore e scopre 
le indigenze dei bisognosi e dei poveri.

ma non è così. La sofferenza e i sa­
crifìci aiutano a crescere e a maturare, 
rafforzando la volontà e il carattere. 
Ce lo ha insegnato Colui che, attra­
verso la sofferenza, ha redento l’uma­
nità. A volte i genitori devono saper 
prendere decisioni sofferte per aiutare 
il figlio tossicodipendente. Decisioni 
che mai, tuttavia, mancano di affetto. 
E di affetto hanno certamente bisogno 
anche i genitori. Quanto è eloquente 
l'osservazione di tanti genitori, che 
cioè occorre loro innanzi tutto cari­
carsi d’affetto per poterne poi dispen­
sare ai loro figli così bisognosi d’a­
more!

Nel ricevere nell’Eucaristia il Signore, 
scopre l’esigenza di aprirsi ai fratelli. 
La Chiesa, inoltre, medita l’esempio di 
Cristo che non è venuto a cercare i 
sani ma i malati, a chiamare non i 
giusti ma i peccatori alla conversione 
(cfr. Me 2, 15-17). Ciò comporta, per 
le comunità ecclesiali, la disponibilità 
a prestare attenzione concreta alle 
forme di povertà presenti nel proprio 
àmbito. Farsi carico di queste povertà 
all’insegna della solidarietà operosa è 
la prima via per prevenire il disagio 
e dare senso alla vita.

La pastorale della prevenzione è per 
la parrocchia una priorità poiché essa 
è comunità educante. Gli adulti do­
vrebbero sentirsi nella comunità edu­
catori e corresponsabili della forma­
zione di ogni figlio, di ogni giovane. 
In quest’àmbito viene rinforzato il va­
lore della correzione fraterna come vi­
cendevole stimolo al bene e al meglio. 
Alla base di tutto c’è l'amore aperto 
a ogni uomo, specie ai più poveri. 
Quest’amore si esprime nella solida­
rietà.

Quanto ai giovani, è necessaria una 
pastorale esigente:
- sul piano spirituale della crescita 

nella santità;
- nel tirocinio al servizio gratuito e 

generoso;
- nelle attività di formazione giovani­

le e in genere di "educazione alla 
vita sana”, sotto il profilo sportivo, 
sanitario, culturale e spirituale.
La presenza di tossicodipendenti ri-



604 Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio per la Famiglia

chiama tutta la parrocchia all’impe­
gno che oltrepassa il semplice aiuto 
economico o la facile delega alle strut­
ture specializzate. Nella comunità cri­
stiana, le famiglie o i gruppi di fa­
miglie dovrebbero rendersi disponibili 
ad accogliere o assistere un tossicodi­
pendente nella fase del reinserimento 
sociale o lavorativo. Così pure dovreb-

c) Presenza nelle comunità per la cura
Nella Chiesa esistono anche molte­

plici iniziative per la prevenzione, la 
accoglienza e il recupero dei tossico­
dipendenti, e il loro reinserimento so­
ciale. Mentre la loro fonte di ispira­
zione è unica, diversificate sono le ca­
pacità di chi la concretizza. Ma se la 
fonte è il Vangelo, e il suo servizio è 
un messaggio di amore e di speranza, 
tutte queste iniziative non possono es­
sere che di tipo comunitario, avendo 
come punto di riferimento la rigene­
razione della persona e della famiglia 
e la chiamata dell'uomo a vivere in 
modo comunitario.

La comunità per la cura dei tossico­
dipendenti non è soltanto una strut­
tura, ma uno stile di vita da incarnare 
ovunque: in casa, per la strada, a 
scuola, sul lavoro, nel divertimento. 
L’elemento indispensabile, e punto di 
forza dell’impegno eclcesiale in questo 
campo, rimane il recupero dell’uomo 
mediante un’azione ispirata da una 
proposta evangelica resa possibile at­
traverso varie forme di accoglienza 
nella quale si rende concreto il mes­
saggio di amore e di salvezza della 
Chiesa.

Siamo consapevoli poi di come, in 
tante comunità, persone che hanno su­
perato la tossicodipendenza diventano 
appoggi validi e testimoni credibili 
per altri; sono come maestri di pre­
venzione con l’esempio di speranza e 
di ripresa positiva. Gli ex-tossicodi- 
pendenti diventano specialisti nell’af- 
frontare il problema della droga per­
ché ne hanno vissuto sulla propria pel­
le la sofferenza; hanno saputo accetta-

bero sorgere, come già avviene di fat­
to, comunità educanti di volontariato 
aperte al territorio (parrocchia, quar­
tiere, paese). Viene a prendere corpo 
in tal modo un servizio evangelico e 
si offre un messaggio di speranza, con­
cretizzato attraverso precisi gesti di 
accoglienza e di amore.

dei tossicodipendenti
re la proposta evangelica, e di conse­
guenza sono i più adatti a trasmettere 
ciò che hanno ricevuto a chi è nella 
situazione in cui essi stessi prima si 
trovavano.

Altre caratteristiche specifiche delle 
comunità per il recupero dei tossico­
dipendenti restano affidate alla creati­
vità e ai diversi carismi e concezioni 
di quanti vi partecipano. Nel rispetto 
delle varie forme d’iniziativa, la Chie­
sa, attraverso tali strutture, offre un 
servizio efficace ai tossicodipendenti 
rimanendo sempre fedele alla propria 
missione, che richiede la proposta di 
una chiara linea maestra a quanti in­
tendono seguirla. Nei confronti di que­
ste molteplici opere e iniziative, la 
Chiesa ha anche il compito del discer­
nimento. L’adesione al Vangelo e al 
Magistero della Chiesa costituisce il 
parametro per definire l’identità cri­
stiana di ogni comunità, che tale in­
tende essere.

In un testo di questa natura non 
possiamo addentrarci a valutare la va­
rietà dei metodi utilizzati nella cura 
delle vittime della tossicodipendenza- 
Essi dipendono anche dal contesto 
culturale delle Nazioni, dallo stato 
particolare delle famiglie e dai tossi­
codipendenti stessi. Possono esistere 
accentuazioni, secondo il grado di se- 
colarizzazione, di presenza dei valori 
cristiani nella comunità e nella per­
sona, vittima di questa schiavitù

La Chiesa, rispettando l’autonomia 
delle scienze e la loro metodologia 
propria, si interessa di più allo sforzo 
di evangelizzazione, soprattutto quan-

3* Si è fatto riferimento, tra l’altro, al metodo impiegato da Viktor Frankl chiamato logote­
rapia. Esso sottolinea i valori che danno senso alla vita. Ha dunque una forte carica etica e pu° 
aiutare nel processo di recupero. In un certo momento può essere conveniente aprirsi a un’evan­
gelizzazione esplicita, dove il centro è Cristo Logos. Così potremmo anche parlare di Logos-tenpli 
(parola del Padre).



Atti della Santa Sede - Pontificio Consiglio per la Famiglia 605

do il lavoro si svolge nelle istituzioni 
che le appartengono o che sono poste 
sotto l’ispirazione e la direzione di 
agenti pastorali della Chiesa. La verità 
sull’uomo e su Cristo deve essere il 
centro di un recupero integrale. È ne­
cessario leggere con attenzione l’affer- 
nazione del Santo Padre Giovanni 
Paolo II: «Gli uomini hanno bisogno 
di verità; hanno la necessità assoluta 
di sapere perché vivono, muoiono, sof­
frono! Ebbene voi sapete che la "ve­
rità” è Gesù Cristo! Lui stesso l’ha 
affermato categoricamente: ”Io sono 
la verità” (Gv 14, 6). ”Io sono la luce

d) Presenza nella cultura
Esiste un’interdipendenza tra il per­

fezionamento della persona umana e 
lo sviluppo della stessa società". Dal 
momento che l’uomo e la società ten­
dono, all’interno dell’ordine tempora­
le, al bene comune attraverso la cul­
tura in modo speciale, lo sviluppo e 
Ja trasmissione della cultura sono tra 
1 principali campi di servizio all’uma­
nità in cui la Chiesa deve essere pre­
sente.

La cultura contribuisce allo svilup­
po e all’affinamento delle capacità del­
l’uomo, sia mentali che fisiche. Attra- 
verso la cultura l'uomo promuove il 
bene comune della società creando le 
condizioni sociali atte a soddisfare 
con facilità i suoi bisogni e i suoi le­
gittimi desideri. Tali condizioni socia­
li, se vogliono corrispondere alla vera 
vocazione dell’uomo, devono basarsi 
sull’eminente dignità della persona u- 
mana che può essere completamente 
compresa solo alla luce della trascen­
denza della rivelazione cristiana.

Perciò, la Chiesa deve « evangelizza- 
re — non in maniera decorativa, a so­
miglianza di vernice superficiale, ma 
m modo vitale, in profondità e fino 
alle radici — la cultura e le culture 
dell’uomo..., partendo sempre dalla 
Persona e tornando sempre ai rapporti

del mondo: chi segue me, non cam­
mina nelle tenebre” (Gv 8, 12). Amate 
dunque la verità! Portate la verità al 
mondo! Testimoniate la verità che è 
Gesù, con tutta la dottrina rivelata da 
lui stesso e insegnata dalla Chiesa di­
vinamente assistita e ispirata. È la 
verità che salva i nostri giovani: la 
verità tutta intera, illuminante ed esi­
gente, come è! Non abbiate paura del­
la verità e opponete solo e sempre 
Gesù Cristo ai tanti maestri dell’as­
surdo e del sospetto, che possono ma­
gari affascinare, ma che poi fatalmen­
te portano alla distruzione » ”.

delle persone tra loro e con Dio»". 
Attraverso questa evangelizzazione, la 
Chiesa mira alla conversione, cioè alla 
trasformazione delle coscienze, sia in­
dividuali che collettive. Nel fare que­
sto, la Chiesa non distrugge, ma tra­
sforma interiormente la cultura rige­
nerando « i criteri di giudizio, i valori 
determinanti, i punti di interesse, le 
linee di pensiero, le fonti ispiratrici e 
i modelli di vita dell’umanità, che so­
no in contrasto con la Parola di Dio e 
con il disegno della salvezza » 42.

D’altro canto, la tossicodipendenza è 
il risultato di una cultura che, svuo­
tata di tanti valori umani, compro­
mette la promozione del bene comu­
ne e, pertanto, l’autentica promozione 
della persona. Di qui l’impegno che il 
Santo Padre chiede ai laici per la pro­
mozione del bene comune che sostiene 
la tenacità di così tante persone che 
vivono con rettitudine. Per questo mo­
tivo è missione delia Chiesa rievange­
lizzare la cultura e dare nuovo impul­
so all’ordine temporale che rende pos­
sibile questa rievangelizzazione. Que­
sto è soprattutto compito dei fedeli 
laici nella loro partecipazione all’ordi­
ne sociale nei suoi diversi aspetti » ".

Occorre la presenza evangelizzante 
della Chiesa nei posti privilegiati della

” Giovanni Paolo II, Omelia al Centro italiano di solidarietà (9 agosto 1980): L’Osservatore 
Romano, 10 agosto 1980.

" Cfr. Gaudium et spes, n. 25.
“ Evangelii nuntiandi, n. 20.
42 Ivi, n. 19.
41 Cfr. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1988), 

n. 42.



606 Atti della Santa Sede - Pontifìcio Consiglio per la Famiglia

cultura quali le istituzioni educative 
(scuola, Università, ecc.) per un’effica­
ce azione di prevenzione. Tali centri 
sono anche luoghi fondamentali per la 
formazione del carattere, dove gli edu­
catori sono chiamati a identificare in 
tempo coloro che possono essere le 
vittime della droga. La scuola deve 
operare sempre in stretta collabora­
zione con i genitori in quanto parte­

cipa, in modo sussidiario, alla forma­
zione dei giovani.

Data l'importanza dei mezzi di co­
municazione sociale, sia per la forma­
zione che per la trasmissione della 
cultura, non può mancare la presenza 
della Chiesa in questo campo. La Chie­
sa evangelizzante deve fare opera di 
prevenzione promuovendo, tramite es­
si, un « nuovo umanesimo » “.

CONCLUSIONE

Queste pagine, frutto dell’incontro 
di persone con molti anni di esperien­
za, propongono alcune riflessioni per 
il lavoro di prevenzione della tossico- 
dipendenza e di recupero dei tossico­
dipendenti. Scopo finale del presente 
studio è che l’uomo, lasciando da par­
te le fallaci dipendenze, ritrovi la vera 
libertà nella dipendenza filiale dal Pa­
dre celeste.

Nel concludere, ci rivolgiamo alla 

Madre di Dio, che ha vissuto in modo 
armonioso le sue relazioni fondamen­
tali secondo il volere di Dio. Aiuti, 
Maria, quanti sono minacciati dal fla­
gello della droga e quelli che ne sono 
diventate vittime, guidandoli al Padre 
nella conoscenza e nell’amore del suo 
Figlio, Gesù Cristo. Lui, Signore della 
vita, faccia passare tante persone, 
schiave della droga, dalla disperazione 
alla speranza.

Alfonso Card. Lopez Trujillo 
Presidente

* Jean-Francois Arrighi
Vescovo tit. di Vico Equense 

Vice-Presidente

Cfr. Familiaris consortio, n. 7.



Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

XXXV Assemblea Generale (11-15 maggio 1992)

COMUNICATO FINALE DEI LAVORI

1. Nel segno della fede in Gesù Risorto, con l’antico saluto "Christòs anèsti” 
(Cristo è risorto), Giovanni Paolo II è intervenuto, nel pomeriggio del 14 maggio, 
all’Assemblea Generale della C.E.I., accolto dal saluto grato, affettuoso ed ammi­
rato di tutti i Vescovi italiani. In questo spirito di viva gratitudine e di comu­
nione fraterna, il Presidente della C.E.I. ha sottolineato il "placet” convinto, una­
nime e gioioso che la Conferenza ha espresso per l’introduzione della Causa di 
Canonizzazione del Sommo Pontefice Paolo VI.

L’appello ad un nuovo slancio missionario e la riaffermazione della necessità 
e dell’urgenza indilazionabile di una « nuova evangelizzazione » sono stati al centro 
dell’intervento del Papa, così come avevano costituito nei mesi precedenti il mo­
tivo conduttore dei suoi incontri con i Vescovi italiani in Visita ”ad limina Apo­
stolorum”.

L’esigenza della « nuova evangelizzazione », richiamata programmaticamente da­
gli Orientamenti pastorali della C.E.I. per gli anni ’90, scaturisce, anzitutto, dalla 
straordinaria ricchezza e dalla permanente novità del Vangelo e si collega alla 
constatazione della svolta epocale che stanno vivendo la cultura e la vita dei 
popoli dell’Europa, attraversate da una crisi della coscienza collettiva che rischia 
di oscurarne o addirittura di strapparne le radici cristiane.

Alla luce della situazione sociale, culturale e religiosa del nostro Paese, Gio­
vanni Paolo II ha sollecitato tutti a mettersi in cammino verso traguardi di ma­
turità, affermando che « il nostro obiettivo pastorale primario è di edificare comu­
nità cristiane mature e di aiutare i cristiani a crescere in una fede adulta, cristiani 
e comunità cioè che sappiano essere nel mondo testimoni della trascendente verità 
della vita nuova in Cristo ». Il Papa ha illustrato il ricco ed esigente contenuto 
della maturità della fede: questa implica « accoglienza del dono della grazia, libera 
scelta personale, consapevolezza di verità, apertura alla celebrazione e alla lode di 
Dio, superamento di ogni frattura tra fede e vita nel servizio della carità e nel­
l’impegno per la giustizia, coinvolgimento responsabile nell’edificare il tessuto delle

607



608 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

comunità ecclesiali, generosa e coerente comunicazione della propria esperienza di 
fede nella missionarietà, convinta partecipazione alla inculturazione della fede, ap­
passionata offerta e organizzazione della speranza nell’attuale realtà sociale e poli­
tica ». Implica, soprattutto, incontro personale con il Signore Gesù, comunione e 
condivisione di vita con Lui. Implica, evangelicamente farsi ''piccoli” e conside­
rarsi "servi” di tutti.

Questo non conduce affatto ad una identità cristiana meno evidente e meno 
presente nella storia; al contrario significa il coraggio di conformare la vita alle 
Beatitudini, contraddicendo le logiche dominanti nel mondo, quelle che fanno del 
potere, dell’avere e del piacere gli idoli dell’uomo: « In una società che sembra 
aver generalizzato il minimalismo delle proposte di vita, il radicalismo della pro­
posta del Signore Gesù suona come una sfida suggestiva e tremenda ad assumere 
in pienezza la responsabilità di se stessi per farsi dono totale al Padre e ai fratelli ».

2. Nella mattinata del 14 maggio, festa dell’Apostolo S. Mattia, sulla tomba 
di Pietro, i Vescovi hanno celebrato l’Eucaristia, presieduta dal Card. Bernardin 
Gantin, Prefetto della Congregazione per i Vescovi. Hanno testimoniato così la 
loro sollecitudine per la comune missione nella Chiesa universale ed hanno ricon­
fermato — come ha ricordato il Cardinale nell’omelia — l’impegno alla triplice 
diaconia da rendere, con la forza e la gioia che vengono da Gesù Risorto, verso 
la Chiesa universale, la Chiesa particolare e la Chiesa missionaria.

All’Asssemblea Generale hanno portato il loro saluto S.E, Mons. Luigi Poggi, 
a conclusione del suo mandato di Nunzio Apostolico in Italia, ed i rappresentanti 
di diverse Conferenze Episcopali Europee: Mons. Maximilian Aichern, Vescovo 
di Linz, Austria; Mons. Josip Bozanic, Vescovo di Krk, Croazia; Mons. Laszlo 
Danko, Arcivescovo di Kalocsa, Ungheria; Mons. Vladas Michelevicius, Vescovo 
Ausiliare di Kaunas, Lituania; Mons. Anton Schlembach, Vescovo di Speyer, 
Germania; Mons. Gerard Bernacki, Vescovo Ausiliare di Katowice, Polonia.

Il loro saluto è stato una nuova conferma dell’impegno solidale per l’evange­
lizzazione e per la costruzione della casa comune europea, nella logica dello scam­
bio dei doni richiesto dal recente Sinodo dei Vescovi per l’Europa. È stato anche 
l’occasione per far conoscere meglio le difficoltà e i problemi, soprattutto la dram­
matica situazione di guerra che insanguina la Croazia ed ora in modo tragico e 
disumano la Bosnia Erzegovina. L’Assemblea dei Vescovi è stata unanime nell’e- 
sprimere a quelle popolazioni e a quelle Chiese la più viva solidarietà, nel solle­
citare con fermezza la comunità internazionale di farsi carico con maggior deter­
minazione della sorte di quelle Nazioni, e soprattutto nell’invitare a pregare con 
fiducia il Signore, Principe della pace, perché il rispetto dei diritti delle persone 
e dei popoli possa prevalere sull’intolleranza e sull’odio.

I Vescovi hanno ribadito la necessità di approfondire l’impegno ecumenico 
e il dialogo con le altre religioni; hanno riaffermato che il riferimento all’Europa 
ed i crescenti vincoli tra i popoli nella prospettiva della « casa comune europea » 
non devono attenuare, ma rafforzare gli obblighi verso i popoli del Terzo e del 
Quarto Mondo; hanno riproposto, infine, l’impegno per le missioni ”ad gentes” 
e per la cooperazione missionaria tra le Chiese, con quello slancio nuovo che potrà 
scaturire dalla celebrazione del cinquecentesimo anniversario dell’evangelizzazione 
dell’America.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 609

3. In apertura dei lavori, condividendo le indicazioni offerte nella prolusione 
dal Cardinale Presidente, i Vescovi hanno affrontato il problema fondamentale 
dell’evangelizzazione e della trasmissione della fede, alla luce di alcune tendenze 
culturali e sociali che caratterizzano oggi il nostro Paese e che sono l’esito del 
processo di secolarizzazione: un processo che appare più penetrante e potenzial­
mente più distruttivo della stessa diminuzione della pratica religiosa nelle comu­
nità cristiane. In realtà, riducendo — come spesso avviene — la verità cristiana 
a livello di una opinione « si elimina la struttura portante dell’atteggiamento di 
fede, ossia l’adesione a Dio che si manifesta e si dona a noi in Cristo e così opera 
gratuitamente la nostra salvezza: la rivelazione di Dio non può essere un’opinione 
tra le altre, ma o è la Verità che libera e salva oppure oggettivamente non esiste ».

La stessa situazione religiosa in Italia conduce al « nodo centrale » di una pasto­
rale che deve porsi come essenzialmente missionaria, che non può cioè né limitarsi 
a coltivare quanto sopravvive della pratica religiosa né accontentarsi di incremen­
tare un rapporto positivo con la Chiesa vista soprattutto come fattore di aggre­
gazione sociale ed erogatrice di servizi. Occorre una pastorale che continuamente 
riparta dal suo centro propulsore originale, quasi un motore o meglio un focolare: 
l’incontro pastorale con Cristo, l’adesione fiduciosa a Lui e alla sua sequela. È 
questo « dimorare a lungo presso il Signore », contenuto centrale e irrinunciabile 
di una formazione cristiana approfondita, la condizione e la causa della missione, 
la radice e la forza di quella « nuova evangelizzazione » che la Chiesa italiana ha 
posto al cuore dei suoi Orientamenti pastorali per gli anni ’90, in profonda sinto­
nia con la Dichiarazione finale del recente Sinodo Europeo.

D’arta parte la fede realmente teologale ed ecclesiale non conduce affatto all’in­
timismo: richiede piuttosto di « stare dentro » con amore all’umanità e alla cultura 
del nostro tempo, interpretando chiaramente ”in avanti” la nuova evangelizzazione.

In un quadro non settorializzato ma profondamente unitario nello stile, negli 
obiettivi e nel concreto operare della Chiesa, i Vescovi hanno indicato le più 
importanti urgenze pastorali, prima fra tutte la pastorale della famiglia. Essa è 
veramente decisiva per l’evangelizzazione e la trasmissione della fede: di qui la 
necessità che la Chiesa si rivolga alle famiglie nella loro globalità, sollecitandole 
ad assumersi, secondo il dono ricevuto da Dio, le loro responsabilità nell’annuncio 
del Vangelo e nell’edificazione della comunità ecclesiale. Consapevoli inoltre della 
particolare importanza della famiglia per il complessivo sviluppo della società, 
i Vescovi hanno rinnovato la loro richiesta di una politica organica per la famiglia, 
non come puntello improprio all’azione pastorale, ma come questione di giustizia 
verso tutti i cittadini e come interesse fondamentale della comunità nazionale, 
chiamata peraltro ad adeguarsi alla situazione degli altri Paesi europei.

Altro problema pastorale urgente è quello della comunicazione, sia all’interno 
della Chiesa attraverso le vie ordinarie della sua azione pastorale, sia attraverso 
i molteplici mezzi della comunicazione sociale. È questo un compito al quale 
guardare con il più grande impegno, ben sapendo che alla radice della comunica­
zione nella Chiesa sta Gesù Cristo, il Verbo di Dio fatto uomo per comunicare 
all’umanità di ogni tempo e cultura il mistero di Dio, e stanno i tre ministeri che 
d Signore Gesù svolge mediante la sua Chiesa: il ministero profetico, sacerdotale 
e regale. L’unità e la sintonia nell’esercizio concreto dell’annuncio e della cate­
nesi, della liturgia, della testimonianza della carità sono un bisogno primario



610 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

della pastorale: e ad esso intende dare una prima risposta a livello nazionale il 
prossimo incontro e lavoro comune dei responsabili diocesani degli Uffici catechi­
stico, liturgico e delle Caritas diocesane, che si svolgerà ad Assisi a fine giugno.

Quanto poi alla comunicazione che avviene attraverso i media, mentre si regi­
stra l’ampliarsi dello spazio riservato ai temi della religione e della Chiesa, rimane 
tuttora aperto l’interrogativo se i media sappiano essere portatori degli aspetti più 
propri del fatto religioso e in specie dell’esperienza cristiana, quando addirittura 
non esprimono aperta critica alla religione cattolica nel suo insegnamento morale 
e nella sua capacità di essere significativa nella società contemporanea. Ma proprio 
per questo « tanto i Vescovi e i teologi quanto gli scrittori e uomini di pensiero 
cattolici non possono evidentemente restare assenti da questo dibattito, tanto più 
che oggi il confronto delle idee avviene attraverso i mezzi di comunicazione so­
ciale forse più che nelle aule delle Università o mediante le pubblicazioni più 
impegnative ».

4. In profondo collegamento con la « nuova evangelizzazione » e nella con­
sapevolezza che la dottrina sociale appartiene alla missione evangelizzatrice della 
Chiesa, i Vescovi hanno riflettuto sulla situazione sociale e politica del nostro Paese.

La motivazione centrale dell’interesse della Chiesa nel richiamare i valori irri­
nunciabili che disegnano una democrazia veramente matura, come indica l’Enci­
clica Centesimus annus, sta nell’affermazione e nella promozione, in tutti i campi 
della società, della dignità inviolabile e trascendente della persona umana.

L’Assemblea è stata unanime nel ribadire la necessità di una presenza sempre 
più ampia e convinta dentro la società di cattolici autentici, capaci di vivere con 
coerenza coraggiosa la loro fede e di riorganizzare la speranza intorno ai valori 
per un’efficace realizzazione del bene comune. Questa indicazione costituisce una 
prima risposta ai cambiamenti in atto a livello politico ed istituzionale, resi più 
evidenti dai risultati elettorali del 5-6 aprile, e all’insorgere con nuova acutezza 
della « questione morale », che si aggiunge ai numerosi problemi legati alla persi­
stente criminalità organizzata.

Dopo aver ribadito che l’indicazione a favore dell’unità di impegno dei cat­
tolici — motivata sulla base di precisi ed irrinunciabili valori etici e sociali e 
rispettosa della libertà di coscienza — non sottintende alcuna volontà di con­
fondere la Chiesa con le forze politiche, l’Assemblea ha sottolineato come per 
assicurare al Paese il superamento delle difficoltà attuali sono certamente neces­
sarie precise misure di riordinamento istituzionale, ma soprattutto sono indispen­
sabili la presenza e l’impegno di forze spirituali e culturali, sociali e politiche, in 
grado di esprimere quei valori e quelle dimensioni dell’uomo che vengono prima 
della pura politica e della pura economia e che soli possono tenere insieme le 
persone ed i corpi sociali, offrendo motivazioni e senso ad una società in fase 
di diffuso benessere.

In un loro recente documento i Vescovi hanno rivolto a tutti un preciso e 
forte appello per l’educazione alla legalità, di cui il Paese ha urgente bisogno- 
Questa legalità si rivela peraltro sempre più chiaramente connessa con quella vera 
moralità, che deve ispirare e sostenere tutte le scelte della vita individuale e sociale-

Se oggi le difficoltà crescono e il disorientamento si diffonde, specialmente 
nelle persone oneste e più sensibili al bene comune, urge un supplemento di spe-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 611

ranza, di fiducia e di coraggio: occorre non disarmare di fronte ai problemi, ma 
affrontare tutti — responsabili politici, operatori economici, uomini di cultura e 
dell’informazione, e, per la loro parte, uomini di Chiesa, e in ultima analisi cia­
scun cittadino — l’attuale situazione puntando con lucida determinazione al vero 
bene del Paese, sicuri dell’aiuto di Dio e sostenuti dalla forza che offre la fede.

5. Nel quadro della « nuova evangelizzazione » e nell’obiettivo pastorale pri­
mario della « fede matura » i Vescovi hanno accuratamente considerato la rece­
zione, gli sviluppi e le prospettive nelle Chiese particolari degli Orientamenti pasto­
rali per gli anni ’90 Evangelizzazione e testimonianza della carità. Dai diversi canali 
informativi attivati dalla Segreteria Generale e dal S.I.R. (Servizio Informazione 
Religiosa) risulta che nelle diocesi e nelle varie realtà ecclesiali la "ricaduta” del 
documento è stata quanto mai ampia, capillare, aderente alle problematiche più 
vive nelle comunità e nel territorio.

Insieme agli sviluppi positivi e fecondi si registra, talvolta, nella recezione de­
gli Orientamenti una specie di sbilanciamento dell’interesse dalla evangelizzazione 
alla testimonianza della carità, una lettura "settorializzata” che non sempre abbrac­
cia l’intero campo della missione della Chiesa e del cristiano, una lettura "etica” 
superficiale che porta a privilegiare l’interesse per le "opere” della carità, peral­
tro nell’ambito più ristretto del sociale e del politico, lasciando in ombra il loro 
radicamento nella "virtù” della carità come dono dello Spirito.

È soprattutto sulle prospettive riguardanti il futuro degli Orientamenti pasto­
rali per gli anni ’90 che l’Assemblea si è soffermata, a cominciare dalla riaffer­
mazione del primato dell’evangelizzazione, tanto più urgente quanto più diffusi 
e pervasivi si fanno i fenomeni del pluralismo esasperato, del relativismo pratico 
e teorico e del secolarismo. Di qui l’impegno a favorire il cammino verso la ma­
turità di fede e l’assunzione più esplicita e costante del « mandato missionario » 
di Gesù Cristo.

Un’altra prospettiva riguarda la necessità di sottrarre l’identità o il proprium 
cristiano della carità a qualsiasi adulterazione e falsificazione, come pure a qual­
siasi forma di appiattimento e di omologazione della carità al solidarismo generico 
o ad una pura filantropia umana: il vero volto della carità cristiana — special- 
mente nella sua essenziale "gratuità” — può essere contemplato solo alla luce 
della Parola di Dio e della fede in Cristo Crocifisso. Si rivela così particolarmente 
necessario l’approfondimento teologico dell’identità cristiana della carità, sia per 
assicurare alla pratica pastorale della carità la sua autenticità, sia per garantire e 
promuovere l’intimo e vivo legame tra l’evangelizzazione e la testimonianza della 
vita. Si potrà così anche favorire sempre più lo sviluppo unitario della triplice 
dimensione del mistero, della vita e della missione della Chiesa-, l’annuncio e l’a­
scolto della Parola, la celebrazione liturgica dei Sacramenti e il servizio della carità. 
È questa una prospettiva pastorale di particolare importanza, perché « ogni pra­
tico distacco o incoerenza fra Parola, Sacramento e testimonianza impoverisce e 
rischia di deturpare il volto dell’amore di Cristo » (Evangelizzazione e testimo­
nianza della carità, n. 28).

Un’altra prospettiva riguarda la dimensione ecclesiale del Vangelo della carità: 
è la Chiesa come tale, in primo luogo la diocesi, il soggetto attivo e responsabile, 
la protagonista (sempre e solo in Cristo e nel suo Spirito) dell’evangelizzazione



612 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

e della testimonianza della carità. Il cammino è solo aperto: occorre passare dalle 
presenze e dalle attività di carità "nella” Chiesa alle presenze e attività di carità 
"della” Chiesa.

Anche le tre vie privilegiate del Vangelo della carità (l’educazione dei giovani, 
l’amore preferenziale per i poveri, la presenza responsabile dei cristiani nel sociale 
e nel politico) attendono di essere percorse all’insegna di una maggior concretezza 
storica e di una più coraggiosa creatività.

Un’ultima prospettiva tocca l’opera educativa della Chiesa Mater et Magistra-. 
anche il Vangelo della carità esige di essere annunciato e vissuto la « legge della 
gradualità », con l’individuazione di una serie di itinerari educativi capaci di accom­
pagnare con pazienza e con amore i singoli e le comunità, spingendoli incessante­
mente verso la carità matura o adulta (la santità) e comprendendoli — al di fuori 
di equivoci e di compromessi — nella loro debolezza e fatica.

6. Il Sinodo Europeo, sulle cui prospettive di applicazione l’Assemblea ha 
dedicato particolare attenzione, è considerato come un evento di grazia dal quale 
la Chiesa che è in Italia non può prescindere e dal quale deve lasciarsi illuminare 
e provocare, sia per la profonda convergenza tra i contenuti fondamentali del 
Sinodo e gli Orientamenti pastorali per gli anni ’90 della C.E.I., sia per l’inte­
resse con cui in Europa si guarda al cammino della Chiesa italiana, di cui il Papa 
è il Primate.

È necessario ora che il Sinodo diventi esperienza viva delle Chiese particolari: 
occorre allora promuovere una approfondita conoscenza del suo significato e dei 
suoi messaggi, operare uno scambio di doni nell’ambito dell’evangelizzazione e 
della testimonianza della carità, favorire la creazione di una « coscienza europea » 
che superi prospettive anguste e provinciali e che educhi ad affrontare, discutere 
e risolvere i nostri problemi di Chiesa e di società in riferimento alle questioni, 
alle possibilità e agli ideali futuri dell’Europa.

7. Il quinto centenario dell’inizio dell’evangelizzazione dell’America è stato 
l’opportuna occasione per riflettere sulla presenza della Chiesa in quel Continente 
durante questi secoli. Si tratta di un centenario che la Chiesa deve celebrare, come 
diceva il Papa il 12 ottobre 1984, « con l’umiltà della verità, senza trionfalismi 
né falsi pudori... per ringraziare Dio dei successi e trarre dagli errori gli impulsi 
per proiettarsi rinnovata verso il futuro ».

La presenza del Santo Padre, il prossimo 12 ottobre a Santo Domingo, per 
la quarta Conferenza Generale dell’Episcopato Latino-Americano sarà preparata 
e seguita da momenti di preghiera, di studio e di riflessione da parte delle nostre 
Chiese e dovrà costituire un importante avvenimento destinato a stimolare un 
rinnovato slancio missionario, del resto già emblematico per la presenza nell’Ame­
rica Latina della Chiesa italiana con l’opera di circa settemila tra religiose, reli­
giosi, sacerdoti e volontari laicr.

Sulla missionarietà ”ad gentes” l’Assemblea ha preso atto, ancora una volta, 
come in questi anni la comunità ecclesiale italiana abbia maturato la coscienza 
della sua essenziale natura missionaria e, di conseguenza, abbia sviluppato il suo 
concreto impegno missionario, nel duplice aspetto di corresponsabilità e collabo- 
razione con il Santo Padre e con tutte le Chiese per la prima evangelizzazione 
dei popoli, e di comunione, scambio e aiuto reciproco.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 613

I Vescovi sollecitano i più diretti responsabili della pastorale missionaria a 
proseguire verso un’animazione ed un impegno missionario capaci di coinvolgere 
attivamente l’intera comunità cristiana. Ogni Chiesa particolare, riunita attorno 
al proprio Vescovo, deve sentirsi chiamata a vivere l’apertura missionaria in modo 
dinamico, valorizzando i diversi carismi e ministeri in essa presenti, secondo un 
disegno il più possibile organico ed unitario. Sarà così più facile dare risposta 
all’urgenza dell’invio e dello scambio di sacerdoti, secondo la rinnovata richiesta 
dell’Enciclica Redemptoris missio: da un lato una comunità ecclesiale viva non 
può non esprimere soggetti missionari, e dall’altro l’invio di persone "ad gentes" 
ha una forte ricaduta spirituale sulle stesse comunità di partenza.

8. L’Assemblea ha sviluppato un’ampia ed interessante discussione sulla bozza 
del documento "Orientamenti e Norme sul Diaconato Permanente”, in ordine alla 
sua approvazione. Si tratta di un testo che considera il Diaconato Permanente nel 
mistero e nella missione della Chiesa, si sofferma sul discernimento vocazionale 
e sulla formazione spirituale, teologica e pastorale dei candidati al Diaconato, 
affronta i diversi contenuti e aspetti del ministero diaconale e conclude con la 
richiesta di una specifica formazione permanente.

Il documento, giudicato assai positivo e prezioso, potrà ricevere la sua defini­
tiva approvazione in ottobre, nella prossima Assemblea Generale di Collevalenza.

Esso si pone come strumento di guida e di accompagnamento dei diaconi per­
manenti e di orientamento per tutti i delegati diocesani incaricati di questo mi­
nistero, e come strumento di riflessione per le comunità cristiane, e in particolare 
per i sacerdoti diocesani. In realtà il Diaconato Permanente dev’essere considerato 
non solo come realtà particolare o come problema specifico, ma anche e soprat­
tutto come grazia e compito che interrogano tutta la Chiesa e sollecitano una 
nuova attenzione nel quadro educativo, apostolico, ministeriale della Chiesa stessa.

9. Due relazioni sulla Chiesa italiana di fronte alla scuola hanno contribuito 
a ricordare il peso anche pastorale che ha oggi la scuola: soggettivamente, perché 
la continuata esperienza che in essa vivono fanciulli, ragazzi, giovani è decisiva 
per la loro maturazione; ed oggettivamente, perché le dinamiche intellettuali, gli 
itinerari di ricerca e verifica, i momenti di confronto e di socializzazione esigono 
garanzia di rigorosità e impegno di umanizzazione, soprattutto da parte dei credenti, 
chiamati a proclamare il Vangelo della carità anche in questo ambiente di vita.

In tema di Scuola Cattolica e degli impegni ecclesiali nei suoi confronti dopo 
l’importante e riuscito Convegno Nazionale del novembre 1991, è risultata cen­
trale nella riflessione dei Vescovi l’idea di sollecitudine pastorale: ai singoli Ve­
scovi è richiesto un magistero permanente, fatto di presenza, di persuasivo richia­
mo all’unità e alla collaborazione, di più decisa integrazione delle Scuole Cattoliche 
nel disegno pastorale diocesano. È da rilanciare un’idea nuova di pastoralità della 
Scuola Cattolica, capace di stimolare il suo contributo alla cultura della scuola, 
il suo aprirsi sul mondo e il suo proporsi come risposta alla richiesta delle fami­
glie di avere luoghi educativi coerenti con la fede ed infine il suo configurarsi 
come luogo di scoperta, di orientamento e di testimonianza vocazionale.

Si è inoltre riconosciuta la necessità che, a livello nazionale, assieme a strut­
ture di dialogo e corresponsabilità fra Vescovi e Superiori/e Maggiori dei religiosi



614 Atti delia Conferenza Episcopale Italiana

impegnati nella Scuola Cattolica, si lavori autorevolmente per un migliore coordi­
namento fra le stesse Scuole Cattoliche di ogni ordine e grado. È stata anche 
condivisa l’idea di un Osservatorio Permanente che si ponga come autorevole 
luogo di discussione, di riflessione e di proposta operativa sui vari problemi che 
interessano da vicino la Scuola Cattolica.

Quanto al secondo tema, il problema dell'insegnamento della Religione Catto­
lica, i Vescovi hanno voluto segnalare il patrimonio di fiducia che esso raccoglie 
da parte di famiglie e di alunni, il contributo che offre alla qualità della scuola, 
come segno e forza di libertà e occasione di approfondimento e confronto cultu­
rale, grazie anche alla mediazione di docenti sempre più consapevoli e preparati. 
Essi hanno anche riflettuto sull’appello che dall’insegnamento della Religione Cat­
tolica giunge alle comunità cristiane affinché cordialmente accompagnino questa 
esperienza dei ragazzi e dei giovani.

10. La consegna del Catechismo dei bambini Lasciate che i bambini vengano 
a me ha offerto ai Vescovi l’occasione di riflettere ancora una volta sui catechismi 
e sulla catechesi. Il Catechismo dei bambini è un nuovo importante passo nella 
pubblicazione di quei « libri della fede », che i Vescovi, nel loro compito di pro­
clamare il deposito della fede e di discernere l’autenticità della sua formulazione 
e della sua spiegazione, propongono autorevolmente come riferimento comune e 
normativo per la catechesi delle comunità cristiane in Italia. Il Catechismo dei 
bambini presenta una riflessione sulla dignità e sui diritti del bambino, sulla loro 
iniziazione alla vita cristiana nel sacramento del Battesimo, sui modi con i quali 
provvedere alla loro catechesi e formazione, soprattutto attraverso l’incontro con 
la Sacra Scrittura.

Con questo Catechismo viene completato il primo nucleo del « Catechismo per 
la vita cristiana », quello dedicato all’iniziazione cristiana.

Nel momento in cui alle comunità cristiane, e in particolare ai genitori e agli 
educatori, viene affidato il Catechismo dei bambini, i Vescovi hanno ricevuto, per 
una previa consultazione, la prima stesura del Catechismo degli adulti. Il testo 
viene a collocarsi nel più ampio impegno della comunità cristiana per gli adulti 
e per la loro maturità di fede, che vivrà un particolare momento nel Convegno 
Nazionale dei Catechisti del prossimo novembre e che potrà trarre forza dall’atteso 
Catechismo per la Chiesa universale, a cui non mancherà di ispirarsi lo stesso Ca­
techismo degli adulti della Chiesa italiana.

Catechismo dei bambini e Catechismo degli adulti segnano così l’inizio e il 
vertice di un progetto che vuole sostenere un cammino permanente di fede. È 
questa l’intuizione che è alla base della catechesi italiana, che i Vescovi hanno 
voluto confermare e che il Santo Padre ha fortemente incoraggiato.

11. Ai Vescovi è stato presentato il quadro dei primi mesi di attività del Ser­
vizio Nazionale per la Pastorale Giovanile, costituito presso la C.E.I. con appro­
vazione del Consiglio Episcopale Permanente del settembre 1991. Ne viene un 
bilancio significativo e promettente sia per la situazione della pastorale giovanile 
nelle diocesi sia per i futuri sviluppi che essa potrà avere, in coerenza con le illu­
minanti e dense indicazioni autorevolmente offerte dagli Orientamenti pastorali 
per gli anni ’90 (nn. 44-46). A questo mira il Servizio C.E.I., nell’intento di aiu-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 615

tare, anche mediante qualche forma di coordinamento a livello regionale, le Chiese 
particolari e le varie realtà ecclesiali, promuovendo incontri e scambi di esperienze 
destinati a far sì che ogni diocesi esprima la ricchezza della sua capacità di edu­
care le giovani generazioni alla fede.

Nel ricordo vivo della partecipazione alla Giornata Mondiale della Gioventù, 
lo scorso anno a Czestochowa e quest’anno nelle singole diocesi, l’impegno di 
questo Servizio nell’immediato futuro è orientato alla preparazione del prossimo 
appuntamento nel Colorado, secondo l’invito che il Papa ha rivolto a tutte le 
comunità cristiane — diocesi, associazioni, movimenti — « ad intraprendere un 
capillare e profondo processo di preparazione e di catechesi dei giovani e con i 
giovani, da viversi come pellegrinaggio spirituale, orientato verso il raduno di 
Denver ».

12. L’Assemblea ha esaminato, inoltre, i problemi riguardanti il sostegno 
economico alla vita della Chiesa: preso atto con soddisfazione dei positivi risultati 
che si annunciano a proposito della scelta per la destinazione dell’8 per mille 
IRPEF, ha sottolineato la necessità di un maggior impegno per quanto riguarda 
le offerte deducibili, che nell’anno trascorso hanno registrato un aumento partico­
larmente modesto. Occorre illustrare sempre meglio ai fedeli ecclesialmente im­
pegnati e alle persone simpatizzanti il significato e il valore di questa forma di 
aiuto alla Chiesa, mirato soprattutto a sostenere la vita e la missione dei sacer­
doti che assicurano una capillare espansione dell’azione pastorale in tutto il Paese, 
specialmente nelle zone più disagiate e più a rischio.

13. La recentissima Istruzione pastorale Aetatis novae, pubblicata in occa­
sione del 20° anniversario della Communio et progressio, ha sollecitato l’Assem­
blea ad interrogarsi sui problemi della comunicazione sociale nel nostro Paese e, 
in particolare, sulla situazione esistente nella comunità ecclesiale italiana.

Accogliendo il forte richiamo del Documento pontificio alla programmazione 
pastorale, i Vescovi hanno rilevato la necessità di una vera e propria strategia 
globale per rendere più pastoralmente funzionali ed incisive le numerose presenze 
ecclesiali nel mondo della comunicazione sociale. Di qui la necessità di una più 
convinta e decisa collaborazione tra i diversi media operanti nel campo ecclesiale: 
non certo per mortificare ma per esaltare maggiormente le rispettive competenze 
ed identità mediante una loro reciproca valorizzazione.

A questo riguardo si è rilevato con soddisfazione l’importante e puntuale ser­
vizio alla Chiesa italiana offerto dal S.I.R. (Servizio Informazione Religiosa): è 
strumento di conoscenza del vissuto quotidiano delle Chiese particolari, è mo­
mento prezioso di scambio e di comunione, meritevole di trovare un’accoglienza 
sempre più ampia non solo presso i Settimanali cattolici diocesani, ma anche presso 
i presbiteri e i tanti laici impegnati nella pastorale della Chiesa. Riferendosi poi 
al ruolo, sempre importante, della stampa, i Vescovi hanno riaffermato la insosti­
tuibile funzione del quotidiano "Avvenire” come organo capace di offrire quoti­
dianamente in piena libertà una visione esatta ed una interpretazione corretta di 
quanto la Chiesa fa e dice. Proprio per questo i Vescovi sollecitano la responsa­
bilità di tutti perché la forza acquisita dal quotidiano cattolico nel campo della 
pubblica opinione trovi un doveroso riscontro anche nella diffusione presso le



616 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

realtà ecclesiali e le persone maggiormente impegnate per la crescita dei valori 
evangelici nel nostro Paese.

14. L’Assemblea ha esaminato la bozze dell’Istruzione I beni culturali della 
Chiesa in Italia: Orientamenti e direttive della Conferenza Episcopale Italiana.

Se la conservazione e la promozione dei Beni Culturali hanno sempre visto 
la Chiesa in prima linea, oggi appare necessaria un’azione più organica e decisa 
di valorizzazione, di tutela e conservazione dei beni culturali degli enti ecclesia­
stici. Al servizio di questa azione si pone una normativa maggiormente rispon­
dente all’attuale situazione, caratterizzata dall’entrata in vigore del nuovo Codice 
di Diritto Canonico, dall’assunzione di responsabilità in materia di beni culturali 
ecclesiastici da parte delle singole Conferenze Episcopali e, per il nostro Paese, 
dalla firma dei nuovi Accordi concordatari del 1984.

15. Con una Nota informativa i Vescovi hanno potuto esaminare i criteri 
degli interventi caritativi a favore del Terzo Mondo. Tali interventi vogliono essere 
un segno della cooperazione tra le nostre Chiese e quelle dei Paesi in via di svi­
luppo, una cooperazione che rientra nella logica dello scambio dei doni, per cui 
le comunità ecclesiali più dotate di beni e di possibilità danno alle comunità biso­
gnose, educandosi ad aiutarle in modo disinteressato e a riceverne la testimonianza 
di giovinezza spirituale e di povertà evangelica. In questa linea il Comitato privi­
legia le aree geografiche più povere, come gli undici Paesi del Sahel africano, il 
Bangladesh e il Vietnam per l’Asia e il Perù e E1 Salvador per l’America Latina, 
sovvenzionando progetti di tipo promozionale nel campo della difesa della vita 
e della salute, della lotta alla miseria e all’analfabetismo, della preparzione degli 
operatori professionali qualificati.

Al 30 aprile 1992, secondo anno di attività del Comitato, erano giunti 688 
progetti, per un totale richiesto di oltre 130 miliardi di lire, a fronte di un budget 
disponibile di 50 miliardi. I Vescovi hanno deciso di aumentare per il prossimo 
anno a 55 miliardi la somma disponibile.

16. I Vescovi sono infine intervenuti su di una serie di Comunicazioni. Esse 
riguardano l’iter di preparazione della prossima Assemblea Generale, che si terrà 
a Collevalenza dal 26 al 29 ottobre 1992, su "La condizione di vita e la forma­
zione dei presbiteri oggi”; il lavoro in atto per la preparazione del "Direttorio di 
pastorale sociale” e del "Direttorio di pastorale familiare"; l’operato, a circa due 
anni dalla sua istituzione, della Commissione Ecclesiale per la pastorale del tempo 
libero, turismo e sport; la Giornata per la Carità del Papa, che si celebrerà la 
domenica 28 giugno, vigilia dei Santi Pietro e Paolo, come appello rivolto a tutte 
le Chiese particolari a sostenere economicamente l’opera incessante che il Papa 
svolge per l’evangelizzazione e per la difesa della dignità dell’uomo, e partico­
larmente a favore dei popoli gravati dal dramma della miseria: la carità operosa 
diviene un segno di fede e di comunione con il Successore di Pietro.

Un’ultima comunicazione ha presentato l’attività della Caritas italiana nel corso 
dell’ultimo anno, il ventesimo dalla fondazione, secondo una triplice direzione: 
dell’impegno pedagogico e formativo, all’interno della comunità cristiana; delle 
numerose iniziative sociali per la promozione della solidarietà, della giustizia e 
della pace in Italia; degli impegni a livello internazionale, nel settore cioè del-



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 617

l’immigrazione e della cooperazione allo sviluppo e in quello degli interventi di 
emergenza.

17. Durante i lavori l’Assemblea ha eletto Vice Presidente della C.E.I. S.E. 
Mons. Giuseppe Agostino, Arcivescovo di Crotone-Santa Severina, in sostituzione 
del Cardinale Salvatore Pappalardo, il cui mandato era scaduto.

Ha eletto inoltre i Vescovi delegati alla IX Assemblea Generale Ordinaria del 
Sinodo dei Vescovi. I loro nomi saranno comunicati dopo la Recognitio della 
Santa Sede.

I Vescovi, dopo la presentazione del bilancio dell’Istituto Centrale Sostenta­
mento Clero, hanno approvato il bilancio consuntivo della C.E.I. e deciso il 
calendario delle attività della Conferenza per il 1992-1993.

Il Consiglio Episcopale Permanente, riunitosi a margine dei lavori dell’Assem- 
bela il 13 maggio 1992, ha nominato Presidente Nazionale dell’Azione Cattolica 
Italiana per il triennio 1992-1995 l’Avv. Giuseppe Gervasio, dell’arcidiocesi di 
Bologna, e Presidenti Nazionali della Federazione Universitaria Cattolica Italiana 
(F.U.C.I.) per il biennio 1992-1994 i Signori Marco Zanini, della diocesi di Vi­
cenza, e Giulia Gallotta, dell’arcidiocesi di Bari-Bitonto.

Roma, 19 maggio 1992



618 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

DETERMINAZIONI
CIRCA LA RIPARTIZIONE PER L’ANNO 1992 

DELL’ANTICIPO SULLA QUOTA DELL’8 PER MILLE IRPEF 
TRASMESSO DALLO STATO ALLA C.E.I.

La XXXV Assemblea Generale della Conferenza Episcopale italiana 
— considerato che la somma complessiva anticipata dallo Stato per il 1992 in 

forza dell’art. 47 della legge 20 maggio 1985, n. 222, ammonta a L. 406 miliardi; 
- visto il par. 5 lett. a) della delibera C.E.I. n. 57;
- preso atto che la Presidenza della C.E.I. ha assegnato per il medesimo anno 

1992 L. 200 miliardi al sostentamento del clero, trasmettendone l’importo all’I- 
stituto Centrale;

approva le seguenti

DETERMINAZIONI

La misura dei contributi da assegnare nell’anno 1992 per le altre finalità pre­
viste dal par. 5 della delibera C.E.I. n. 57 è stabilita come segue:

a) per le esigenze di culto della popolazione: 113 miliardi, di cui 50 per la nuova 
edilizia di culto, 45 per le attività culturali e pastorali delle diocesi, 18 per gli 
interventi di rilievo nazionale;

b) per gli interventi caritativi: L. 93 miliardi, di cui 55 per interventi nel Terzo 
Mondo, 30 per interventi da parte delle diocesi, 8 per interventi di rilievo 
nazionale.



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Fossano

Su L’Osservatore Romano datato 4-5 maggio 1991, nella rubrica Nostre Infor­
mazioni, è stato pubblicato il seguente comunicato:

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Fossano (Ita­
lia) Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Natalino 
Pescarolo, attualmente Amministratore Apostolico « ad 
nutum Sanctae Sedis » della medesima diocesi, trasferen­
dolo dalla Chiesa titolare vescovile di Alessano e dall’uf­
ficio di Ausiliare di Cuneo.

619



620 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Riflessioni sulla Istruzione pastorale 
Aetatis novae

La recente Istruzione pastorale sui mass media "Aetatis novae” *, pubblicata 
dal Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali il 22 febbraio, rischia di affos­
sare nella palude dei documenti, di continuare lo scollamento tra realtà giusta­
mente considerate sovrapposte e di scivolare nell’indifferenza generale tra discus­
sioni estrapolate o inconcludenti.

Il commento più autorevole è venuto dal discorso di Giovanni Paolo II, 
venerdì 20 marzo, all’Assemblea Generale del Consiglio che aveva preparato il 
documento. Si dice che la nuova Istruzione è destinata ad assicurare una più 
efficace presenza della Chiesa nei mezzi di comunicazione; offre una matura ed 
estensiva riflessione sui problemi inerenti e invita le diocesi a sostenere attiva­
mente un piano pastorale: « Non solo ci dovrebbe essere un piano pastorale per 
le comunicazioni, ma le comunicazioni dovrebbero far parte di ogni piano pasto­
rale » (n. 1).

La sottolineatura fatta dal Papa apre il problema alla parte più innovativa 
del documento che è l’appendice, in cui le Conferenze Episcopali e le diocesi sono 
sollecitate a sviluppare un piano integrato nella formulazione e nella realizzazione 
di ogni progetto pastorale. Le strategie per l’elaborazione sono ampie, articolate 
ed estremamente pratiche sia per la fase di ricerca, sia per la progettazione di fatto, 
con filoni di intervento che vanno dell’educazione alla collaborazione, alle rela­
zioni pubbliche, alla ricerca (tralasciando, per brevità, comunicazioni sociali e 
sviluppo).

Se vogliamo iniziare anche in Piemonte un discorso serio sulle comunicazioni 
sociali, sull’esempio di un prete « Prete così vale la pena » come don Carlo Chia- 
vazza, credo che siano da riconsiderare alcune priorità.

1) La formazione professionale, spirituale e pastorale degli operatori di comu­
nicazione, non lasciate alle iniziative diocesane, ma gestite dalla C.E.P. a garanzia 
di ecclesialità e professionalità.

2) Il coordinamento dei responsabili delle comunicazioni sociali per rafforzare 
le singole esperienze, le forze, le ricchezze al fine di strategie comuni.

3) Il favorire, con tutti i mezzi e con forza, nella reciproca fiducia, la colla­
borazione con le Congregazioni religiose che lavorano nel settore e che in Pie­
monte sono molte.

4) La creazione di un Ufficio per le relazioni pubbliche, dotato di risorse umane 
e materiali sufficienti a rendere possibile una vera comunicazione tra le Chiese e 
la realtà che le circonda. In Piemonte non esiste una « sala stampa » della C.E.P-

* Cfr. ROTo 1992, 133-148 [N.d.R.].



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 621

5) Riprendere, con nuova energia, la celebrazione della Giornata mondiale 
delle comunicazioni sociali come mezzo per promuovere la sensibilizzazione e ap­
poggiare le iniziative prese dalla Chiesa in materia di giornali, radio, televisione.

6) Credere nella necessità di un giornale speciale, confezionato per le testate 
dei settimanali diocesani, capace di affrontare con ”piemontesità” i problemi eccle- 
ciali, civili e sociali con ampio respiro.

7) Insediare un « Osservatorio pastorale » per individuare e prevenire con 
intelligenza la sfida a cui i mass media sono chiamati a rispondere.

8) Favorire l’insediamento della comunicazione sociale nei Seminari e negli 
Istituti superiori di scienze religiose, proponendo corsi, laboratori per i futuri 
responsabili delle comunicazioni sociali.

L’opportunità di riflessione che la nuova Istruzione ci offre può essere ripresa 
a livelli diversi di responsabilità e di decisione. Certamente è per tutti un forte 
momento di revisione e di conversione per superare le difficoltà settoriali e le 
proposte corporative. Le comunicazioni sociali, come hanno sorvolato i muri di 
divisione, hanno contribuito ad abbatterli.

Sarebbe strano che nella Chiesa si accentuassero i confini pur proclamando 
l’universalità. Si tratta, in ultima analisi, di ridare agli uomini d’oggi il messaggio 
di Cristo, comunicare l’amore e la verità. Senza paure, magari con il coraggio di 
Davide contro Golia.

Vittorio Bernardetto
Vescovo di Susa

Delegato C.E.P. per le Comunicazioni Sociali





Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio per la Novena e la Festa della Consolata

Lo sguardo del Signore e della Consolata 
sulle nostre famiglie

Carissimi,
con voi e con Maria, Madre di Dio e Madre nostra, rivolgo al Signore 

l’invocazione che la liturgia della annuale celebrazione nella Festa della 
Consolata, patrona di Torino e dell'Arcidiocesi, ripete insistentemente: 
K Guarda con benevolenza, o Signore, il tuo popolo, riunito nella festa della 
Beata Vergine Maria! ».

Abbiamo bisogno di percepire costantemente "lo sguardo del Signore” 
su di noi, singoli e famiglie, comunità parrocchiali e religiose, gente cre­
dente e gente non credente. La preparazione e la celebrazione della Festa, 
tanto cara a noi torinesi, sono una preziosa occasione da qualificare sempre 
più come ricerca di Gesù, come adesione a Lui, come conformità al suo 
messaggio. Rientrano pienamente nelle iniziative della "nuova evangeliz­
zazione” e come tali vanno vissute non solo nel Santuario, in queste setti­
mane particolarmente ricercato e visitato, ma in ogni comunità cristiana.

Le Visite pastorali

Nella "Visita pastorale", che con tanta gioia vado compiendo e che mi 
fa incontrare tante persone e tante comunità, ho preso l’abitudine di conse­
gnare ampiamente, soprattutto alle persone sole, malate, anziane, impossi­
bilitate a recarsi in chiesa, l’immaginetta della Consolata con la mia pre­
ghiera. Anche questo semplicissimo ricordo creerà e potenzierà la certezza 
che nel Signore, sostenuti amorevolmente da Maria, siamo "un cuore solo 
e un’anima sola” come le primissime comunità cristiane di cui è testimo­
nianza negli Atti degli Apostoli.

623



624 Atti del Cardinale Arcivescovo

In questa Novena, tornando ogni giorno in Santuario, soprattutto la sera 
con le Zone vicariali, verrò a deporre il mio grazie per quanto la Visita 
pastorale mi ha concesso di scoprire, constatare, confermare e incoraggiare. 
Attendo con me i numerosi rappresentanti delle comunità già incontrate 
per ripetere questo grazie. Invito anche quelli che sono in attesa della 
Visita pastorale, variamente distribuiti entro i prossimi anni (la diocesi è 
vasta e ho bisogno che le vostre preghiere mi accompagnino nel realizzare 
appieno questa esperienza di incisiva ''carità pastorale"), ad essere con 
me per affidare i programmi futuri.

Lo "sguardo del Signore” che la Consolata ci richiama in questa Novena 
e Festa ha alcuni momenti particolari che sottolineo volentieri.

Ordinazioni presbiterali

Sabato 13 giugno, nel pomeriggio, in Cattedrale avrò la gioia di procedere 
alla ordinazione di sei nuovi preti per la nostra Chiesa torinese. Sono le 
nuove presenze — purtroppo non sufficienti — di quei « pastori secondo 
il cuore del Signore » di cui Giovanni Paolo II ci ha offerto una precisa e 
bella immagine nella sua Esortazione Apostolica "Pastores dabo vobis”.

Unitevi, dal Santuario, alla mia preghiera di consacrazione, perché i 
nuovi sacerdoti siano capaci di realizzare, in continuità con tanti loro pre­
decessori, quella serie di preti santi che alla Consolata hanno sempre 
attinto le loro più incisive capacità pastorali: primi fra tutti San Giuseppe 
Cafasso e il Beato Giuseppe AlIamano, che in questa casa benedetta sono 
stati presenti operosamente.

Solennità del Corpus Domini

Giovedì 18 giugno verso il tramonto, unendo il Santuario alla Piccola 
Casa della Divina Provvidenza, celebreremo la solennità del Corpus Do­
mini. Vivremo in un'unica prospettiva l’Eucaristia e la carità. San Giuseppe 
Benedetto Cottolengo ci farà da guida, proprio in quest'anno nel quale ricor­
diamo il 150° anniversario della sua morte.

Nella spiritualità e nella carità pastorale del Cottolengo, l'Eucaristia e 
la Madonna sono componenti essenziali. La celebrazione eucaristica, le 
sante Comunioni, l'adorazione del SS. Sacramento danno forza, coraggio, 
fantasia rinnovatrice a tutte le forme di carità della Piccola Casa a Torino, 
nelle sue presenze in Italia e nel mondo. Sono anche la motivazione e la 
alimentazione più profonda di ogni "volontariato". La Consolata è stata 
voluta dal Cottolengo come la "portinaia" — anche visibilmente ricordata 
da un suo quadro — della Piccola Casa e delle sue diffuse presenze nel 
mondo. Sapeva bene di chi fidarsi!



Atti del Cardinale Arcivescovo 625

Nuovi Vicari zonali, Consiglio presbiterale 
e Consiglio pastorale diocesano

Tra la fine di maggio e la prima quindicina di giugno saranno eletti dai 
sacerdoti i nuovi Vicari zonali. Si tratta della prima tappa per il rinnovo 
degli Organismi di partecipazione diocesana (Consiglio presbiterale e Con­
siglio pastorale diocesano) che avverrà nei prossimi mesi. Vi chiedo di 
consegnare con me guesto importante avvenimento, sostanziale per la 
Chiesa torinese, alla Madonna. Ho bisogno, accanto alla grazia sacramen­
tale del mio episcopato, del consiglio attento di molti per guidare secondo 
la volontà del Signore la nostra carissima comunità.

Ecco alcuni aspetti della vita diocesana dei quali desidero venga arric­
chita la Novena e la Festa della Consolata. Non posso però dimenticare 
che nel Santuario, quest'anno, sull'eco della mia Lettera pastorale "Riempite 
d’acqua le anfore”, si sono moltiplicate le iniziative per aiutare i fedeli a 
vivere con convinzione sia il tempo di preparazione che la vita matrimoniale. 
Sottolineo in modo speciale l’appuntamento mensile, nel secondo lunedì, 
alla sera, fra tante famiglie nel Santuario. Una preghiera semplice, con 
larghi spazi di silenzio per il cuore di ognuno in sintonia con il cuore della 
Madonna. Ho ferma speranza che l'iniziativa verrà proseguita e sviluppata 
ancor più.

E, nel richiamo alla mia Lettera, invito tutte le famiglie della diocesi 
di Torino perché si sentano amorevolmente sollecitate, proprio durante la 
Novena della Consolata, a misurarsi sulla Santa Famiglia di Nazaret, per 
'rnitarne la preghiera, la laboriosità, la cordialità di rapporti, alimentate 
dal sacramento del matrimonio.

In attesa di questi giorni benedetti, degli incontri nel Santuario, della 
sempre commovente processione serale del 20 giugno, vi benedico di tutto 
cuore.

Giovanni Card. Saldarini
Arcivescovo di Torino



626 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia al Convegno regionale dei cori liturgici

Vivere il “mistero” anche attraverso il canto
Domenica 17 maggio, il Orile Don Bosco ha accolto circa 1500 componenti 
dei cori liturgici piemontesi per l’annuale incontro di preghiera e di riflessione. 
Momento liturgico è stata la preghiera dei Vespri, presieduta dal Cardinale 
Arcivescovo, che ha tenuto questa omelia:

« Nella gloria del cielo i santi canteranno: alleluia », recita l’antifona 
delle Lodi di questa V Domenica di Pasqua.

Il canto cristiano ha bisogno della santità, quella santità che è non 
”una” vocazione, ma ”la” vocazione, vocazione universale, di tutti. In 
Cristo Dio ci ha scelti prima della creazione del mondo per essere santi 
(cfr. Ef 1, 4).

I santi sono gli uomini nuovi, ed essi soltanto sono abilitati a cantare 
con il "canto nuovo”: « L’uomo nuovo — dice S. Agostino — conosce il 
canto nuovo ».

I canti cristiani non sono quelli vecchi del mondo invecchiato, ma 
quelli originali della "terra e dei cieli nuovi” redenti e salvati da Cristo. 
La novità cristiana investe tutta la realtà umana e storica, e anche il 
canto deve esprimere e far sentire questa novità. Parola, musica, stile, 
tutto deve essere nuovo, ma prima e soprattutto devono essere nuovi lo 
spirito, il cuore, la vita. Non si può cantare la novità cristiana se la vita 
non è cristiana. Dice ancora S. Agostino: « Colui che sa amare la vita 
nuova, sa anche cantare il canto nuovo... Ecco, tu dici: "Io canto”. Tu 
canti, certo, lo sento che canti. Ma bada che la tua vita non abbia a testi­
moniare contro la tua voce. Cantate con la voce, cantate con il cuore, 
cantate con la bocca, cantate con la vostra condotta santa» (Disc. 34, 1.6).

È dunque implicato anche il cammino della conversione perché si possa 
cantare bene, cristianamente parlando. Perché il canto dia lode a Dio, al 
Dio di Gesù Cristo, l’unico Dio vivente Padre e Figlio e Spirito Santo, 
che ci ha chiamati ad essere suoi figli, non è indifferente l’impegno a 
convertirci sempre più alla vita da figli di Dio. Cantare il cantico nuovo è 
cantare la grazia del Nuovo Testamento, che ci segrega dall’uomo vecchio, 
quello che, per essere fatto di terra, è terreno.

Perciò bisogna sapere che cosa sia questa vita nuova in vista del canto 
nuovo. La vita nuova — l’unica veramente e totalmente nuova — non può 
essere che quella di Dio, quella vita che ci è stata rivelata da Cristo, che 
appunto è venuto per darci questa vita e donarcela in abbondanza. E questa 
vita è carità, poiché Dio è Carità, essendo Trinità.

« Il canto — dice ancora S. Agostino — è segno di letizia e, se conside­
riamo la cosa più attentamente, anche espressione di amore ». Non però un 
amore qualunque. Quante cose nel linguaggio mondano sono chiamate 
amore, e amore non sono. Qui si tratta dell’amore di Dio, e dell’amore che



Atti del Cardinale Arcivescovo 627

Dio ha per noi, prima ancora che del nostro per Lui: « Noi amiamo, per­
ché egli ci ha amati per primo », scrive S. Giovanni nella sua prima 
Lettera (1 Gv 4, 10).

Amati da Dio siamo resi capaci « per mezzo dello Spirito Santo che ci 
è stato dato » (Rm 5, 5) di riamarlo, e in Lui di amare gli altri e di amarci 

ti gli uni gli altri come Gesù ci ha amati fino a dare se stesso per noi. 
L’antifona del terzo Salmo di questi Vespri ci ha ricordato questa parola 
di Gesù: « Vi dò un comandamento nuovo, amatevi come io ho amato voi ». 
Il canto nuovo è ispirato da questo amore che viene dall’alto ed è stato 
riversato « nei nostri cuori » (Rm 5, 5), cosicché amiamo Dio per mezzo 
di Dio e cantiamo l’amore di Dio e l’amore dei fratelli per mezzo dello 
Spirito di Cristo che abita nei nostri cuori. Lì è la sorgente del canto 
nuovo, della sua ispirazione, della sua forza evocativa, della sua gioia 
contagiosa e coinvolgente.

Non si canta dunque per se stessi, per la ricerca dell’applauso e del 
, prestigio. Si cantano le lodi a Dio, non le nostre lodi. Non si canta ciò che
i piace e ci solletica o ci eccita, ma ciò che piace a Dio, che la Chiesa ci

educa a capire. Il canto che entra in Chiesa deve vestirsi dei suoi abiti 
liturgici, della bellezza dei suoi riti, della grandezza del mistero che essa 
celebra, mistero che l’assemblea è chiamata a vivere anche attraverso il 
canto avvertendone, proprio grazie ad esso, tutta la trascendenza.

« Cercate le lodi da cantare? », domanda S. Agostino. E risponde: « La 
sua lode risuoni nell’assemblea dei santi ». E conclude, ed io con lui: « Il 
cantore diventa egli stesso la lode del suo canto. Volete dire le lodi a Dio? 
Siate voi stessi quella lode che si deve dire, e sarete la sua lode, se vivrete 
bene » (Disc. 34, 6).



628 Atti del Cardinale Arcivescovo

Conferenza all'Istituto Sociale

L’Europa unita, 
l’ecumenismo, l’evangelizzazione

Martedì 28 aprile, all’Istituto Sociale di Torino, il Cardinale Arcivescovo ha 
tenuto questa conferenza a chiusura di una serie di incontri sul tema "I cristiani 
e l’Europa”, organizzati dall’Associazione ex-alunni dell’Istituto.

Il discorso è tutt’altro che semplice visto che mira a coniugare l’Europa, che si 
suppone unita o la si desidera unita, con l’ecumenismo e l’evangelizzazione e ogni 
termine esigerebbe una definizione o quanto meno una determinazione, a livello 
insieme storico e teologico. Occorrerebbe un corso non una conferenza, e soprat­
tutto occorrerebbe uno specialista quale io non sono.

Mi accontento di alcune osservazioni.

1. Per incominciare

Vorrei introdurre la riflessione con un fatto che mi pare significativo. Sessanta 
anni fa compariva il XIV volume dell’Enciclopedia Italiana. All’articolo "Europa” 
si leggeva: «Il nome Europa deriverebbe secondo un’opinione già diffusa, oggi 
abbandonata, dal semitico ” ’ereb”, "occidente”: sarebbe stato introdotto dai Fenici 
i quali, diffondendosi dalla Siria al bacino mediterranneo, avrebbero indicato generi­
camente come occidente tutti i paesi successivamente scoperti fino allo stretto di 
Gibilterra» (EI XIV, 581a).

Ancora recentemente 1 è stata rivisitata questa ipotesi, anche perché fino agli 
anni ’70 inoltrati si sono nuovamente udite proposte che facevano risalire il nome 
del nostro Continente non solo ai Fenici ma addirittura agli Israeliti, agli Aramei, 
ai Mesopotamici (Assiri e Babilonesi).

La verifica su basi linguistiche ha dato esito negativo e proprio questa avventura 
filologica sembra assumere valore emblematico per rappresentare la parabola della 
concezione dell’Europa: ritenuta per un certo tempo centro di attenzione e fulcro 
di interesse e di potere per il mondo intero, viene ridimensionata nella modestia 
delle sue proporzioni e di una cultura che ha detto e dato molto, ma molto ha 
ricevuto e deve tuttora molto imparare.

Fasi storiche
a) Ciononostante è noto che, da un certo momento della storia, l’Europa 

è diventata, per eccellenza, il Continente cristiano. Il cristianesimo ha avuto la sua 
culla — lo sappiamo — nel vicino Oriente, come era già accaduto per l'ebraismo 
e come — 600 anni dopo, in un Paese non lontano dalla terra d’Israele — sarebbe

1 Cfr. M. Sordi (a cura di), "L’Europa nel mondo antico", Vita e Pensiero, Milano 1986.



Atti del Cardinale Arcivescovo 629

avvenuto anche per l'islam. Ma mentre l’ebraismo si cercò una casa nel mondo 
intero (anche se un po’ spaesato per la sua situazione di minoranza isolata e tribo­
lata), e l’islam si affermò soprattutto in Asia, il cristianesimo invece divenne in 
Europa la religione talmente maggioritaria da indurre facilmente a pensare che in 
questo Continente la religiosità dovesse semplicemente coincidere con l’ispirazione 
cristiana.

Questo fenomeno di simbiosi ha ispirato particolari conclusioni a causa della 
coincidenza con alcuni altri fattori della storia recente. Il nostro Millennio ha vis­
suto all’inizio un periodo di prevalente arroccamento difensivo, interrotto solo da 
quel movimento di sfida all’islam costituito dalle crociate, peraltro abbondante­
mente contraccambiato dall’assai più efficace avanzata successiva di questo nelle 
regioni orientali dell’Europa.

Raggiunto un certo equilibrio, instabile, su piano militare, il confronto si svolse 
assai più vivace nel campo del commercio, della cultura e della tecnologia. Da un 
determinato momento fu costante il prevalere dell’Europa, che cominciò a compor­
tarsi con assoluta supremazia, inceppata solo dalle sue divisioni politiche e — ben 
presto — anche religiose. Supremazia politica, militare e tecnologica ha potuto 
far pensare in qualche modo anche a supremazia religiosa e dunque della superiorità 
del cristianesimo. Anche i Governi meno religiosi dell’Europa potevano sentirsi 
coinvolti quali protettori del cristianesimo — nelle sue varie confessioni — quando 
se ne profilava la necessità o l’interesse: così nei Paesi dell’impero turco si regi­
strava la pressione russa, prussiana e francese a difesa dei diritti (alle volte affer­
mati con poco rispetto del "diritto”) dei cristiani ortodossi, protestanti e cattolici; 
così in Estremo Oriente, dalla Cina al Giappone, all’Indonesia.

L’apice di questo fenomeno di supremazia parve coincidere con una forte ripresa 
dello spirito missionario soprattutto da parte delle cristianità occidentali, dando al 
cristianesimo la parvenza di religione strumento di colonialismo e agli operatori del 
movimento missionario l’illusione di un privilegio dal fondamento effìmero.

S’è vissuto così un secolo abbondante di illusione sull’orientamento di un con­
fronto religioso che fosse promosso dall’Europa ma si dovesse svolgere in altri 
Continenti, e di presunzione circa l’impermeabilità dello spirito europeo ad altre 
religiosità, ritenute troppo affrettatamente espressioni di civiltà inferiori e quindi 
ancor meno interessanti, per la cultura europea, del già sempre meno interessante 
cristianesimo.

b) In breve tempo abbiamo assistito al mutamento di molte cose. Il cristia­
nesimo missionario dovette prendere le distanze dallo spirito coloniale, che era 
troppo in contrasto con i suoi princìpi e si avviava presto alla crisi, e dovette 
proprio dall’esperienza missionaria ricevere l’avvertimento più drammatico circa 
l’endemica debolezza che gli veniva dalle sue divisioni. L’uomo europeo, in com­
penso, nella sua progressiva indifferenza ai valori cristiani manifestava un’imper- 
nteabilità assai meno garantita nei confronti di religiosità lontane, anche esotiche 
(come verifichiamo anche in Italia).

In epoca più vicina a noi l’immigrazione dai Paesi non europei e il ritorno 
dell’esercizio di libertà religiosa in Paesi, che per decenni ne erano stati privati, 
ci hanno riportato la consapevolezza di una presenza di fedi non cristiane sul nostro 
Continente. In particolare questo ha coinciso con il forte risveglio islamico (favorito



630 Atti del Cardinale Arcivescovo

in modo non secondario dalla forza economica concessa ai Governi di quei Paesi 
dalle loro riserve petrolifere), con la formazione di uno Stato ebraico che s’affaccia 
alle sponde del Mediterraneo, con la ripresa di vivacità d’una Ortodossia che — 
mentre prende coscienza di sé sulla ribalta mondiale — è però esposta ai contrac­
colpi delle tensioni delle nazionalità di cui condivide le sorti e le frammentazioni.

c) Mi si perdonerà se non ho dato nell'ebraismo uno spazio materiale para­
gonabile a quello dell’islam. L’ebraismo è stata una presenza religiosa interna 
all’Europa stessa. La sua entità numerica non ha mai potuto far sorgere il timore 
che potesse diventare motivo di tensioni concorrenziali. Ciononostante le cristianità 
europee si sono rese colpevoli non di rado di atteggiamenti ingiusti e persecutori 
o di non sufficiente impegno di solidarietà verso fratelli particolarmente tribolati. 
Lo scambio culturale con essi però — anche se effettuato in misura non proporzio­
nata alle eccezionali ricchezze della tradizione ebraica — non cessò mai di portare 
frutti a vari livelli, non escluso quello religioso. Gli avvenimenti tragici che ebbero 
inizio proprio 60 anni fa e si protrassero per oltre un decennio contribuirono a 
far maturare soprattutto nella cristianità dell’Europa Occidentale la consapevolezza 
di un dovere troppo disatteso; la riflessione teologica dei nostri ultimi decenni ha 
avviato un processo interno di revisione dei precedenti parametri di confronto e un 
processo esterno di ricerca di un dialogo che ha assunto proporzioni mai più speri­
mentate, dopo la chiusura del dialogo coltivato alle origini del cristianesimo.

La modernità che ha visto l’emergere di un’Europa egemone, facilitando l’illu­
sione di un privilegio nativo del cristianesimo nel panorama delle religioni mondiali 
(così da giudicare scontata la cristianizzazione delle Americhe, ritenute all’inizio 
appendice dell’Europa), ha anche elaborato la formulazione dei princìpi che_hanno 
relegato il fatto religioso, e in particolare l’influsso del cristianesimo, in ambiti 
sempre più ristretti e marginali all’esperienza sociale. La religione che poteva 
essere ritenuta unica o privilegiata diventava così un fatto a valenza equivoca, che 
poteva essere accettato come componente di facciata, in casi particolarmente infelici 
anche come "instrumentum regni", ma che la socialità "illuminata” doveva abi­
tuarsi a tener sempre presente nella formulazione dei suoi criteri di comportamento.

Al termine di questa descrizione, che ha tutti i limiti della superficialità pres­
sappochista, ci accorgiamo che s’è chiusa una parabola che non solo ha cessato di 
considerare l’Europa politicamente, militarmente e tecnicamente primeggiarne, ma 
anche per il cristianesimo ha visto una riduzione in proporzioni sempre più ridotte 
nella valutazione generale.

2. Il problema

In questa situazione si pone il problema dei molteplici rapporti: al suo interno, 
fra le confessioni che continuano a essere divise e distanti; verso l’esterno, con i 
suoi interlocutori religiosi tradizionali (l’ebraismo e l’islam) e di recente eviden­
ziazione (come le religioni orientali e alcune nuove proposte, caratterizzate da 
maggiore o minore eclettismo) e con quell’interlocutore sempre più impressionante 
che è lo spirito della modernità, forse non più violentemente antireligioso ma certo 
non meno efficacemente areligioso.



Atti del Cardinale Arcivescovo 631

Quale rapporto deve coltivare il cristianesimo con queste realtà, oggi? Un 
orientamento di risposta richiede una trattazione talmente articolata che non è 
alla portata dei nostri mezzi e del tempo a disposizione. Partiamo allora da un 
punto di vista, certo, limitato, ma indubbiamente coinvolgente: la nostra situa­
zione di cristiani cattolici di questa Chiesa locale, pensosa di una problematica 
che è diventata ineludibile. Il problema del rapporto con lo spirito laico non lo 
affrontiamo, anche se resta continuamente influente sull’orizzonte delle nostre pro­
poste decisionali.

Tenterò di parlare delle componenti del dialogo inter-religioso quale può svol­
gersi nell’Europa di oggi: abbiamo dato una prima scorsa alla situazione, ma ci 
resta da parlare di difficoltà, condizioni, punti programmatici del dialogo, in 
questa situazione.

3. Le difficoltà

Non voglio ripetere quanto ho detto in precedenza né anticipare cose che 
dovranno essere richiamate in seguito. Mi accontento di un cenno.

Il reinsorgere dei confessionalismi nazionalistici è il fenomeno più appariscente 
e contemporaneamente la complicazione più grave, perché introduce nel dialogo 
religioso manifestazioni di violenza, sopruso, astio, incomprensioni reciproche. 
Eravamo abituati a pensare al dramma dell’Ulster irlandese; ora l’attenzione è 
attratta dai Paesi balcanici e in genere dalle terre dell’antico impero sovietico.

Ma anche più vicino a noi i rivolgimenti di liberazione hanno riacutizzato 
antiche difficoltà. Si pensi alla situazione della Germania riunita: dove l’oppressione 
comunista aveva creato un clima di collaborazione molto solidale tra credenti lute­
rani e cattolici, si odono adesso voci di sospetto e di sfiducia, che rendono meno 
sereno il dialogo. Si dimentica troppo facilmente quanto si era imparato nella 
Persecuzione!

La stessa formula di ripensamento della realtà europea porta — insieme ai 
vantaggi — difficoltà nuove. Contro la violenza snaturante dei recenti regimi tota­
litari, si ipotizza una convivenza che riscopra e riproponga rapporti più corrispon­
denti al cammino storico. Ma quanto è difficile un giudizio storico veramente 
obiettivo, informato su tutti gli elementi essenziali che sono intervenuti nello 
svolgersi degli avvenimenti, un giudizio dunque equo, equilibrato, sereno. I fatti 
storici sono talmente intrecciati di torti e ragioni che — per una prospettiva di 
Pace — dobbiamo saperli affrontare con distacco e capacità di ridurre immedia- 
tamente all’essenziale le conseguenze di tali richiami.

Giudicare è sempre la difficoltà più grande. Eppure è impossibile farne a meno, 
anzi costituisce un preciso dovere prima di ogni presa di posizione. Chi è passio­
nale nel giudizio storico e quindi partigiano può facilmente cadere, nel giudizio 
borico, nel difetto della superficialità, che è non meno dannosa. Nel dialogo inter­
religioso a volte si propongono semplificazioni, che hanno l’attenuante del desiderio 
di ridurre le distanze, ma non rispettano la realtà delle cose e snaturano per lo più 
la concezione globale del cristianesimo. Mi rendo conto che di fronte a proposte 
religiose teoreticamente più semplici, come ad esempio quella dell’islam (e, a mio 
Parere, anche dell’ebraismo e dello stesso protestantesimo), si può essere tentati di 
semplificare” certi aspetti della proposta cattolica, magari dichiarando superati



632 Atti del Cardinale Arcivescovo

alcuni procedimenti faticosi dell’insegnamento tradizionale. Ma è un servizio alla 
verità o una mistificazione? Occorre saper giudicare, all’interno di adeguate distin­
zioni, sugli elementi di principio positivi e negativi, per presentarsi al dialogo 
con una conoscenza adeguata dei termini.

Una serie di difficoltà è inoltre costituita da pregiudizi di ogni sorta, che pos­
siamo trascinarci dietro da generazioni. Così noi cristiani — proprio in Europa — 
dobbiamo riconoscere di non avere contrastato abbastanza, in passato, luoghi comuni 
e stereotipi nei confronti dell’ebraismo e ora corriamo il rischio di ripetere errori 
analoghi con l’islam. Su questa linea il cammino da fare è molto, perché anche in 
casa nostra, nei rapporti intercristiani, il passato ci ha trasmesso il peso di ricordi, 
prevenzioni, barriere psicologiche.

4. Le condizioni del dialogo interconfessionale e inter-religioso

Il dialogo si regge sulla verità e sulla carità: non si tratta di decidere se viene 
prima l’una o l’altra, ma di ricordare che, se manca l’una anche l’altra si riduce 
a pia illusione. Verità e carità sono inscindibili, poiché la carità è la verità del Dio 
Trinità e dell’uomo rivelata da Cristo e la verità del Vangelo di Cristo da comu­
nicare non si vede se non nella testimonianza della carità. È ciò che hanno voluto 
ricordare i Vescovi italiani nei loro Orientamenti pastorali per gli anni ’90 dal 
titolo "Evangelizzazione e testimonianza della carità".

« La via da percorrere in concreto — scrivono al n. 8 — fa perno su due dimen­
sioni essenziali e inseparabili del Vangelo di Cristo, che Giovanni Paolo II nel 
Convegno ecclesiale di Loreto ha proposto alla Chiesa italiana come particolarmente 
necessarie ed efficaci nella situazione che stiamo vivendo: la coscienza della verità 
e l’impegno a realizzarla nell’amore (Giovanni Paolo II, Discorso al Convegno eccle­
siale di Loreto [11 aprile 1985]). Un’autentica educazione alla fede, specialmente 
in un contesto sociale e culturale caratterizzato da un forte pluralismo e portato 
a relativizzare ogni idea e proposta, non può prescindere dal porre la questione 
della verità e dal far maturare la consapevolezza che in Cristo ci è donata la verità 
che salva. Soltanto su questa base la sequela di Cristo e l’impegno a diffondere il 
suo Vangelo possono diventare piena e significativa scelta di vita ». E proseguono 
al n. 9: «Ma la verità cristiana non è una teoria astratta. È anzitutto la persona 
vivente del Signore Gesù (Gv 14, 6), che vive risorto in mezzo ai suoi (cfr. Mt 
18, 20; Le 24, 13-35). Può quindi essere accolta, compresa e comunicata solo al­
l’interno di una esperienza umana integrale, personale e comunitaria, concreta e 
pratica, nella quale la consapevolezza della verità trovi riscontro nell’autenticità 
della vita. Questa esperienza ha un volto preciso, autentico e sempre nuovo: il volto 
e la fisionomia dell’amore... Sempre e per natura sua la carità sta al centro del 
Vangelo e costituisce il grande segno che induce a credere al Vangelo ».

Questo vale innanzi tutto all’interno della Chiesa e vale evidentemente anche 
per il dialogo inter-religioso, e lo stesso documento dei Vescovi vi dedica i nn. 
32-36, a cui rimando.

A) Una prima cosa da dire è che questo dialogo ha senso solo se viene 
condotto a cuore aperto e senza paura. San Giovanni ci assicura che « nell’amore



Atti del Cardinale Arcivescovo 633

non c’è timore » (1 Gv 4, 18) e questo vale anche per il nostro momento, nel 
nostro Continente. Un cristiano testimone dell’amore non ha paura di perdere la 
sua supremazia o di avviare un discorso che non persegua privilegi acquisiti e 
neppure di per sé la pura esposizione apologetica delle reciproche caratteristiche, 
bensì la ricerca rispettosa di una conoscenza reciproca obiettiva, per evidenziare i 
Punti comuni e individuare un cammino gradito a Dio e per il bene dell’uomo, 
oggi distratto e confuso da tante proposte negative e disumane.

Chi ama senza timore rifugge radicalmente dal criterio, purtroppo inscritto in 
modo istintivo nel nostro essere, del « fare all’altro ciò che è stato fatto a noi ».

Credo che tutte le religioni e tutte le confessioni possano e debbano conside­
rarsi, in tempi e luoghi diversi, talora parte lesa, talora parte prevaricante: lesa 
Per lo più quando si è minoranza; prevaricanti quando si ha la forza di non tenere 
conto dell’altro (dove però maggioranza e minoranza si verificano non solo a livello 
continentale e nazionale, ma anche di comunità locale o di gruppo suo interno: 
talvolta può addirittura accadere che l’ecumenismo costituisca la sede in cui le 
minoranze diventano maggioranza ed esercitano una costante critica nei confronti 
della confessione altrimenti maggioritaria. Gli esempi non mancano anche a livello 
di certe celebrazioni chiamate "ecumeniche”).

Chi vive con libertà interiore l’amore senza timore riesce ad essere credibile 
anche quando ritiene che le esigenze della sua fede gli pongano limiti invalicabili, 
che possono richiedere momenti di arresto e ripensamento. Il dialogo della carità 
non può prescindere dal dialogo della verità, e a livello dottrinale non si può 
Pensare di favorire l’ecumenismo con il compromesso veritativo: « D’altra parte 
' dice la "Dichiarazione finale" del Sinodo dei Vescovi europei del 14 dicembre 
1991 (n. 9) — il rispetto della libertà e la giusta consapevolezza dei valori che si 
dovano nelle altre tradizioni non devono indurre al relativismo, né indebolire la 
coscienza della necessità e dell’urgenza del comandamento di annunciare Cristo. Nel 
Presente contesto pluralistico, la scelta della Chiesa non è il relativismo, ma un 
incero e prudente dialogo, che "lungi dall’indebolire la fede la renderà più pro­
fonda” (cfr. Pontificio Consiglio per il Dialogo Inter-religioso - Congregazione per 
Evangelizzazione dei Popoli, Dialogo e annuncio [19 maggio 1991], 50)».

Qui si pone il problema e l’esigenza, non sempre adeguatamente sottolineata, 
di imparare a coniugare annuncio e dialogo. Nel Sinodo tutti i presenti, di tutte le 
confessioni cristiane, hanno condiviso la passione della evangelizzazione.

Il Papa nella "Redemptoris missio” (7 dicembre 1990) si pone con chiarezza 
domande: «... È ancora attuale la missione tra i non cristiani? Non è forse 

sostituita dal dialogo inter-religioso? Non è un suo obiettivo sufficiente la promo- 
zione umana? Il rispetto della coscienza e della libertà non esclude ogni proposta 
di conversione? Non ci si può salvare in qualsiasi religione? Perché quindi la 
Asione? » (n. 4).

La ragione è che la Chiesa non può nascondere il fatto ”Gesù Cristo”, morto 
e risorto per la salvezza di tutti: « Uno solo è Dio e uno solo il mediatore tra Dio 
e gli uomini, l’Uomo Gesù Cristo, che ha dato se stesso in riscatto per tutti »

Tm 2, 5-7) e la Chiesa non può rinnegare l’apostolico « Noi non possiamo 
taere » (At 4, 20). Rinunciare alla missione significherebbe per la Chiesa cristiana 
Enunciare alla sua identità.



634 Atti del Cardinale Arcivescovo

« Evangelizzare — scriveva Paolo VI nella Evangelii nuntiandi — è la grazia 
e la vocazione propria della Chiesa, la sua identità profonda. Essa esiste per evan­
gelizzare » (n. 14).

Lo stesso « dialogo inter-religioso — afferma il Papa sempre nella Redemptoris 
missio (n. 55) — fa parte della missione evangelizzatrice della Chiesa... Alla luce 
dell’economia di salvezza, la Chiesa non vede un contrasto fra l’annuncio del Cristo 
e il dialogo inter-religioso; sente però la necessità di comporli nell’ambito della 
missione ad gentes. Occorre, infatti, che questi due elementi mantengano il loro 
legame intimo e, al tempo stesso, la loro distinzione, per cui non vanno né confusi, 
né strumentalizzati, né giudicati equivalenti come se fossero intercambiabili... Il 
dialogo deve essere condotto ed attuato con la convinzione che la Chiesa è la via 
ordinaria di salvezza e che solo essa possiede la pienezza dei mezzi di salvezza » 
(come afferma il Concilio Vaticano II: Decreto sull’ecumenismo, Unitatis redinte­
gratio, 3; Decreto sull’attività missionaria della Chiesa, Ad gentes, 7).

Va poi ricordato quanto sottolinea ancora la Dichiarazione del Sinodo dei Ve­
scovi nell’Assemblea speciale per l’Europa: « Per la nuova evangelizzazione non è 
sufficiente prodigarsi per diffondere i "valori evangelici” come la giustizia e la pace. 
Solo se è annunciata la persona di Gesù Cristo, l’evangelizzazione si può dire auten­
ticamente cristiana. I valori evangelici infatti non possono essere separati da Cristo 
stesso, che ne è la fonte e il fondamento e costituisce il centro di tutto l’annuncio 
evangelico » (n. 3).

Il riconoscimento di quanto vi è di santo e di vero nelle tradizioni delle reli­
gioni non cristiane, riflessi di quella verità — Gesù Cristo — che illumina tutti gli 
uomini, e il fatto che i seguaci di altre religioni possano ricevere la grazia di Dio 
ed essere salvati da Cristo indipendentemente dai mezzi ordinari che egli ha stabi­
lito, non cancella affatto l’appello alla fede e al Battesimo che Dio vuole per tutti 
i popoli.

Le Chiese europee hanno in tutto questo una grande e primaria responsabilità, 
poiché sono ora nella condizione di comunicare in piena libertà, Est e Ovest, £ 
di mettere in comunione i reciproci doni, il che pone loro la necessità della risco­
perta e della riproposizione coraggiosa ed efficace dell’originalità cristiana. L’eccle­
siologia del Vaticano II incentrata in una concezione trinitaria della Chiesa di 
Cristo, come comunione organica e convergente della pluralità, può offrire un 
paradigma fecondo non solo per il dialogo ecumenico, ma anche per il superamento 
di una visione conflittuale del pluralismo etnico e culturale dell’Europa, a favore 
di una dinamica della mutua complementarità e del reciproco arricchimento. (Per 
tutto questo si possono vedere anche i numeri 32-36 di "Evangelizzazione e testi­
monianza della carità”).

In questo contesto le Chiese cristiane sono chiamate innanzi tutto a riconoscere 
il dinamismo profondo e misterioso dell’azione della grazia di Dio e quindi 
aprirsi a un comune atteggiamento di lode e di ringraziamento. Un’attenta riflessione 
sul passato deve poi portare anche a riconoscere inadempienze, ritardi e resistenze, 
contraddizioni, di fronte ai doni e all’azione del Signore e alla missione affidata all3 
Europa e alle sue Chiese.



Atti del Cardinale Arcivescovo 635

B) Quando ci sia questa chiarezza e questo stato d’animo fondamentale, 
sarà possibile comprendere l’intenzione con cui elenco altre condizioni.

1. L’ecumenismo in Europa (e in ogni altro luogo) non si fa a prezzo di falsità 
storiche. Ogni epoca ha i suoi vari ”idola fori, theatri...”. Si è già detto che una 
difficoltà specifica si incontra al momento di enunciare giudizi storici: essa è parti­
colarmente grave quando un’orchestrazione di suggerimenti tende a fare accettare 
una visione del passato unilaterale e di comodo. M’è accaduto di leggere ad esem­
pio che dobbiamo sforzarci di ricuperare in Europa l’unità perduta delle tre reli­
gioni: cristiana, ebraica, islamica. Ma quando mai c’è stato questo tempo paradi­
siaco? Viene suggerito il periodo islamico della Spagna prima della "reconquista”, 
e si sottintende che quest’ultima è stata un fenomeno di sopruso e ingiustizia. 
Anche qui mi pare che si semini confusione su un fondo di valutazioni per nulla 
'^parziali. L’avanzata islamica in Spagna non è stata opera di violenza, che privava 
mtere popolazioni dell’esercizio più normale dei loro diritti anzitutto in campo 
religioso? Se è difficile dire in quale misura questa conquista violenta dava diritto 
a un’iniziativa in senso contrario ma di simile modalità, si abbia almeno la cor- 
fettezza di tacere, per non addossare le colpe su una sola parte. Un’altra storia che 
occorrerebbe studiare è quella della cacciata di 200.000 ebrei dalla Spagna da 
Parte di Isabella di Castiglia: si vedrebbe che il gesto di Isabella non fu dettato 
dall’ostilità, e bisognerà leggere il libro di Jean Dumont "L’incomparable Isabelle 

Catholique”, che è ancora in cerca di un editore italiano.
Questo ci avverte di quanto sia problematica la cosiddetta "riconciliazione delle 

'Memorie”. Dove ci fu sofferenza, si deve chiedere a Dio un atteggiamento nuovo, 
h futuro si fonda sul passato, ma deve anche sapersi liberare del passato, altrimenti 
1 rancori rimangono operanti e basta un alito di vento per smuovere lo strato di 
cenere che li copre e farli riaccendere con veemenza.

È necessario — certo — sapere come fu il passato, col maggior equilibrio pos­
sibile e con la maggiore obiettività, ma con molta determinatezza circa le finalità:

per imparare a non ripetere più gli errori,
per chiedere perdono del male commesso dai membri delle nostre religioni, 

" Per concedere il perdono, che non termina alle persone di oggi (che non sono 
colpevoli del male compiuto ieri), bensì al nostro atteggiamento astioso, che 
deve cessare,

" Per dimenticare: uno dei mezzi più autentici per avviare e mantenere un dialogo 
sereno è la rinuncia a rivangare il passato, perché difficilmente ciò porta a con­
clusioni definitive e a rasserenare gli animi. L’ecumenismo si fa sulle verità 
fondamentali delle rispettive religioni, alla ricerca delle indicazioni che Dio 
ci dà oggi.

2. Dico questo anche con riferimento a una tendenza apologetica, più presente 
forse in passato e certamente non priva d’una fondazione teoretica, consistente in 

Questo: per verificare i motivi di credibilità di una religione, se ne verificano le 
origini e per questo si guarda, tra l’altro, anche il comportamento del suo fondatore. 
Accade così che spontaneamente si pone il confronto tra Gesù e, ad esempio, 
Maometto. Per quanto quest’ultimo possa aver manifestato segni di forte tensione 
religiosa e forse, per certi aspetti, anche di natura mistica, non è possibile non



636 Atti del Cardinale Arcivescovo

vederne le enormi differenze da Gesù, anche soltanto nei confronti del comporta­
mento mite, casto, pacifico, determinato a una missione di propiziazione per gli 
uomini neU’ubbidienza al Padre. In realtà la differenza è oggettivamente enorme, 
ma non può essere presa come oggetto di dialogo. Non serve. Ogni credente la 
valuterà per suo conto e ne trarrà le conseguenze che lo Spirito gli suggerisce. 
Per il dialogo è l’oggi che conta, con i suoi doni e le sue necessità.

3. Su un’ultima condizione vorrei invitare a una breve verifica. Il dialogo si 
svolge nella pluralità delle religioni, anzi proprio questa pluralità è la condizione 
della sua esistenza e necessità. Ma quale è il titolo dell’esistenza di questa pluralità? 
Deve esistere necessariamente e allora è doveroso promuoverla in tutti i modi? 
Oppure la si constata come dato di fatto e, dandosi questa situazione concreta, la 
si accetta di buon animo e si promuovono tutte le iniziative che la rendono utile 
a tutti gli uomini, membri di qualsivoglia credenza o anche non credenza? Qual­
cuno teorizza che sia comunque una ricchezza la pluralità di religioni. Penso che 
il cristiano debba distinguere: egli non può non pensare che la via privilegiata per 
giungere a Dio sia quella del cattolicesimo e quindi non può non desiderare e 
volere che a questa ricchezza attingano tutti gli uomini. Egli sa però che molti 
uomini hanno altre convinzioni (e questo è un "fatto” disposto, anche per lui, dalla 
Provvidenza) e sa apprezzare il grande bene che anche quelle religioni portano 
in sé. Perciò vive nella pluralità, la accetta e si sforza di cooperarvi, affinché porti 
i migliori frutti senza per questo rinunciare al dovere e diritto della evangelizza­
zione, come si è detto.

5. Punti programmatici

Penso di dovermi accontentare di cenni scarni, con un ragionamento che mi 
sembra valido sotto ogni cielo, mantenendo però l’attenzione preferenziale sulla 
Europa.

Il fondamento dell’impegno ecumenico ha motivazioni in parte identiche e in 
parte diverse per i rapporti intercristiani e quelli tra cristiani e non-cristiani.

I cristiani hanno dato proprio in Europa l’esempio più evidente della loro du­
rezza di cuore, dell’incapacità a un ascolto comune fedele della Parola di Dio e della 
loro determinazione alle divisioni. Sarebbe bello che proprio dall’Europa iniziasse 
efficacemente il cammino contrario (e mi pare che il Signore ci consoli con evidenti 
segni di ripresa di questo cammino, per esempio nella collaborazione fra la CCEE 
e la KEK), costruendo sul comune fondamento di una fede che — prima di dira­
marsi in affermazioni contrastanti — è unita nell’adorazione dell’unico Padre, del­
l’unico Figlio salvatore, dell’unico Spirito e nella tensione verso la comune pro­
spettiva escatologica, oltre che nell’unico Battesimo.

I cristiani e i non-cristiani sono uniti nella fede in un solo Dio e padre, nel 
riconoscimento del dono della coscienza personale di ogni uomo e del dovere 
seguirne le indicazioni, alla luce dei credo, rispettando questo dovere presente all3 
consapevolezza di ogni altro fratello. Inoltre devono sentire insieme l’impegno a 
una testimonianza comune in favore della verità della trascendenza, per contro­
bilanciare le proposte di una cultura che è, oggi, variamente ma efficacemente atea,



Atti del Cardinale Arcivescovo 637

una trascendenza che per i cristiani si è rivelata nella persona di Gesù Cristo, 
vero Dio e vero uomo morto e risorto.

Lo strumento adatto per un efficace rapporto inter-religioso — lo sappiamo dal 
Concilio — è il dialogo. Se ne è teorizzato molto, ma continua sempre a essere 
cosa tanto difficile, anche perché non ci si incontra sempre su una base di statuto 
comune del dialogo. Colui che meglio l’ha precisato fu Paolo VI, in "Ecclesiam 
suam" ed "Evangelii nuntiandi”. Per conto mio devo richiamare quanto si diceva 
sopra, a proposito della fondamentale condizione dell’amore e della verità.

Nel dialogo è contemplato il coraggio di segnalare le difficoltà e i punti irri­
nunciabili, sui quali non ci pare che sia possibile il dibattito. Sono dunque necessari: 
- la consapevolezza di ciò che divide, per giudicarne di volta in volta il grado di 

importanza, tenendo conto anche della gerarchia delle verità,
- la capacità di selezionare ciò che serve alla verità e al cammino comune,
- la disposizione a distinguere il presente dal passato,
- l’atteggiamento desideroso di riconoscere tutto il bene che è offerto al presente 

nel partner del dialogo e di passare alla sua imitazione,
- un comportamento di carità aperta a tutte le necessità, in qualsiasi persona e 

luogo si presentino.
Ciò apre il discorso su cose di fondamentale importanza, ognuna delle quali 

merita una trattazione a parte, e che si riassumono nella scelta di specifici punti 
di incontro.

Si tratta sempre di testimonianza nei valori di una religiosità, dalle varie mani­
festazioni, alla ricerca d’una radice comune. Ed è ancora testimonianza di fede e 
di amore:
' di fede, da parte di chi ha il dono di una fede in un trascendente Dio di amore, 

nei confronti di chi questa fede ha perso o non conosce, e anche da parte di 
tutti i cristiani verso chi non ha un rapporto di fede con Cristo;

" di amore, in una situazione che richiede il massimo impegno per superare ten­
sioni di tutti i generi, e per proteggere chi non ha protezione, a cominciare 
dalle minoranze più indifese, che in qualche parte possono essere proprio anche 
i cattolici.

La prospettiva di questo programma, assai più facile da descrivere che da rea­
lizzare, umanamente parlando non è facile da immaginare. Il passato potrebbe 
Presentarla destinata all’insuccesso e suggerire un senso di disperazione. Invece mi 
Pare che essa sia, per eccellenza, il luogo della speranza: di una speranza coraggiosa, 
che riposa in quel Dio che guida la storia e che ha posto ognuno di noi in questa 
storia, dell’Europa del XX secolo.

Per concludere

Riprendo la "Redemptoris missio" nel suo ultimo capitolo su la "Spiritualità 
missionaria”, dove si dice che il « vero missionario è il Santo » (n. 90), una affer­
mazione che può persino sorprendere, ma non chi conosce la rivelazione di Gesù 
Cristo, il "missionario” per eccellenza di Dio.



638 Atti del Cardinale Arcivescovo

Penso che essa valga anche per l’ecumenismo e il dialogo inter-religioso e la 
responsabilità dei cattolici in e per l’Europa.

In fondo tutto gira intorno a Gesù Cristo. Ma poi perché bisogna annunciare 
Gesù Cristo? Le ragioni le conosciamo e un poco le abbiamo ricordate.

Che si sia certi che bisogna annunciare Gesù Cristo non dà di per sé come 
diretta conseguenza che lo annunceremo; lo annunceremo nella misura in cui « ci 
importerà di Gesù Cristo ».

L’umile verità ci suggerisce di ricordare che Gesù Cristo non è un pensiero 
dell’uomo, ma è il pensiero di Dio: il progetto, il compiacimento, la volontà 
di Dio.

E qui bisogna ancora ricordare ciò che Gesù disse a Pietro: « Tu non hai il 
pensiero di Dio, tu ragioni secondo l’uomo » (cfr. Mt 16, 23). Ecco il paradosso, 
noi sappiamo teoricamente quanto sia necessario annunziare Gesù, ma se il pen­
siero di Dio non entra in noi con la forza di Dio, non muoveremo un dito per 
annunziare Gesù.

Si tratta di mettersi nella condizione di Paolo: « Noi abbiamo il pensiero di 
Cristo » (1 Cor 2, 16). Certo se io ho il pensiero di Cristo, cioè lo Spirito di Cristo, 
e la penso come Dio, prenderò parte ai suoi progetti, che non sono più i miei, e 
allora l’annuncio di Cristo mi muoverà come una verità necessaria.

Sicché la questione della santità, intesa come l’operatività dello Spirito Santo 
nell’uomo, è pressappoco sinonimo della questione missionaria, e quindi di quella 
ecumenica e del dialogo inter-religioso che non nasconde la verità, tutta la verità 
di Cristo, né rinnega l’evangelizzazione. Questo comporta un serio lavoro spirituale.

Dovremmo forse esaminare tanta nostra sensibilità ecclesiale laddove ci conce­
diamo facilmente ai concetti di tolleranza così giusta, del dialogo così necessario, 
del pluralismo così evidente e storico, ma quasi nel senso che questo sia un 
equilibrio conclusivo. I Santi non hanno fatto così, e, col rispetto profondo della 
libertà degli altri, andavano perché lo Spirito li muoveva.

E questo vale anche per non contraffare la missione. Gesù disse a gente esaltata 
da un’idea: «Guai a voi... che percorrete il mare e la terra per fare un solo prose­
lito e, ottenutolo, lo rendete figlio della Geenna... » (Mt 23, 15): allora ciò che 
sembra missione potrebbe essere una prestazione del nostro io che vuole seguaci, 
nel desiderio nascosto di allargare la propria importanza. Lo Spirito Santo ci salva 
da questo equivoco ma a prezzo della nostra libertà impegnata. Perciò il Papa dice 
al missionario che deve rinunciare a se stesso, ma questo Gesù l’ha detto per ogni 
discepolo. Si tratta in sostanza per tutti di non soffocare lo Spirito, di non rattri­
starlo, all’opposto di lasciarsene guidare, e lo Spirito ci porterà.



Atti del Cardinale Arcivescovo 639

Ad un Incontro di movimenti laicali a Rocca di Papa

Contenuto, esigenze e sfide della missione 
nei nuovi areopaghi del mondo contemporaneo

DallTl al 14 maggio si è svolto a Rocca di Papa un Incontro tra dirigenti 
di associazioni e movimenti laicali internazionali promosso dal Pontificio Con­
siglio per i Laici. Il Cardinale Arcivescovo, nel primo giorno, ha partecipato 
con la relazione che qui pubblichiamo.

Confesso di provare un sottile disagio dinanzi a un tema come quello che mi 
e stato affidato: "Contenuto, esigenze e sfide della missione nei nuovi areopaghi 
del mondo contemporaneo", non certo perché lo ritenga non importante e perti­
nente, che anzi è di primario rilievo e di gravissima urgenza, ma perché non saprei 
che cosa aggiungere a quanto già è stato detto, scritto e insegnato autorevolmente 
m non pochi Convegni, in vari Confronti — penso anche all’interno del Consiglio 
e dei movimenti — e soprattutto in diversi interventi della Chiesa, sia del Papa 
che degli Episcopati. Perciò temo di deludere le attese poiché ritengo che lo 
sviluppo del tema non debba essere di tipo descrittivo elencando i tipi di "areo­
paghi” che sono davanti a noi, analisi che appunto si può trovare già all’inizio di 
molti documenti del Magistero della Chiesa oggi: a partire dalla Evangelii nuntiandi 
18 dicembre 1975) dove è scritto che « l’impegno di annunziare il Vangelo agli 
uomini del nostro tempo, animati dalla speranza ma pure travagliati spesso dalla 
Paura e dall’angoscia » non è servizio reso alla sola comunità ecclesiale cristiana, 
Ha a tutta l’umanità. La planetarietà del compito evidenzia l’importanza, da subito, 
oltre al cosa sia l’evangelizzazione, del come di essa: il metodo e la qualità del suo 
avvenire, del « come portare all’uomo moderno il messaggio cristiano » (n. 3); poi 
la Christifideles laici (nn. 3-6), la Redemptoris missio, dove è esposta mirabilmente 
anche la dottrina; gli Orientamenti pastorali degli anni ’90 "Evangelizzazione e 
testimonianza della carità" dei Vescovi italiani, ma soprattutto l’insuperata Gaudium 
et spes (nn. 4-10).

Penso che il senso di questa riflessione stia piuttosto nell’illustrare il ruolo 
Preciso dei cristiani portatori di un umanesimo santo — (santo non sacralizzato) — 
che penetra tutti i vari altri "umanesimi” — scientifico, sociale, economico, ecc.; 
U che si realizza accogliendo la rivelazione di una storia trinitaria, nella quale il 
cteazionale, traversato e purificato dal redentivo, diventa spirituale, ed è in grado 
yi animare e inondare di agape la vicenda umana. Ma per questo occorre lo Spirito 
ln azione sull’uomo, cioè i santi: occorre che il Popolo di Dio si confronti onesta­
mente con il cap. V della Lumen gentium — Universale chiamata alla santità nella 
Chiesa — e consideri questo il contenuto della missione: non solo andare a dire, 
013 andare ad essere santi. Questo contenuto implica delle esigenze morali-ascetiche- 
mistiche con le quali è inesorabilmente necessario e urgentissimo commisurarsi: e 
a prima vera sfida non viene ai cristiani dal mondo, bensì dal Vangelo e dalla sua 

chiamata alla vera santità: se essi non accettano questa sfida che scende da Dio



640 Atti del Cardinale Arcivescovo

non sono in grado di rispondere se non con parole, documenti, ecc., alla sfida 
numero due che è quella che viene dal mondo.

Il contenuto

Non si può non restare impressionati di fronte all’affermazione che apre l’Enci­
clica Redemptoris missio: « La missione di Cristo redentore, affidata alla Chiesa, 
è ancora ben lontana dal suo compimento. Al termine del secondo Millennio dalla 
sua venuta, uno sguardo d’insieme all’umanità dimostra che tale missione è ancora 
agli inizi e che dobbiamo impegnarci con tutte le forze al suo servizio » (n. 1).

Perché dovremmo andare in missione? Perché è un dovere? Ma anche quest’al- 
tra domanda è legittima: che diritto ne abbiamo? Dovere e diritto ci vengono 
appunto dal contenuto della missione: Gesù Cristo.

Scrive ancora il Papa: « Il compito fondamentale della Chiesa di tutte le 
epoche e, in modo particolare, della nostra — ricordavo nella prima Enciclica 
programmatica [la Redemptor hominis) — è di dirigere lo sguardo dell’uomo, di 
indirizzare la coscienza e l’esperienza di tutta l’umanità verso il mistero di Cristo » 
(Redemptoris missio, n. 4).

”11 mistero di Cristo”, cioè Gesù Cristo come rivelazione di Dio, unica rive­
lazione di Dio, unica e gioiosa comunicazione del progetto di Dio sull’uomo e 
della sua salvezza definitiva. Non andiamo a comunicare qualcosa di nostro, una 
nostra teoria, non intendiamo sottomettere gli altri a una nostra ideologia, andiamo 
a spartire con gli altri la rivelazione divina. Perciò « noi non possiamo tacere » 
(At 4, 20). Andiamo a condividere una grazia. Gli uomini possono rifiutarla, pos­
sono dire no come a Gesù Cristo, possono chiuderci la bocca, ma non possono 
fermarci.

« Nel rispetto di tutte le credenze e di tutte le sensibilità, dobbiamo anzitutto 
affermare con semplicità la nostra fede in Cristo, unico salvatore dell’uomo, fede 
che abbiamo ricevuto come dono dall’Alto senza nostro merito. Noi diciamo con 
Paolo: ”Io non mi vergogno del Vangelo, poiché è potenza di Dio per la salvezza 
di chiunque crede” (Rm 1, 16). I martiri cristiani di tutti i tempi — anche del 
nostro — hanno dato e continuano a dare la vita per testimoniare agli uomini 
questa fede, convinti che ogni uomo ha bisogno di Gesù Cristo, il quale ha scon­
fitto il peccato e la morte e ha riconciliato gli uomini con Dio » (Redemptoris 
missio, n. 11).

Gesù Cristo e il suo mistero, cioè il suo essere « disceso dal cielo, il Figlio 
dell’uomo, che è in cielo » (Gv 3, 13) è la giustificazione, il motivo, la ragione, 
l’obbligo della missione, ne costituisce tutto il contenuto. Nella missione non c’è 
altro da dire e da dare, perché non si può stare al di qua di Gesù Cristo 
e non si può andare oltre Gesù Cristo. Egli stesso è il Vangelo e dice tutto il 
Vangelo. Egli per primo non si è fermato e non ha taciuto: « Quando stava per 
compiersi il tempo della sua assunzione, Egli fece la faccia dura per salire 11 
Gerusalemme e mandò dei messi avanti a sé... » (Le 9, 51-52), « Colui che mi 
ha mandato è verace, e quello che ho udito da Lui è ciò che io annunzio al 
mondo » (Gv 8, 25).

Aprendo il suo libretto Marco ci riferisce il kerigma originario di Gesù: « Dop°



Atti del Cardinale Arcivescovo 641

che Giovanni fu messo in prigione, Gesù andò in Galilea, predicando il Vangelo di 
Dio, e dicendo: ”11 tempo è compiuto e il Regno di Dio si è fatto prossimo; 
convertitevi e credete al Vangelo”» (Me 1, 14-15). Due perfetti teologici e due 
imperativi antropologici.

Con la venuta di Cristo il tempo, kairos in greco, tempo opportuno, il tempo 
di Dio, è giunto alla pienezza: Gesù è il compimento, ha completato il cammino 
che Dio ha voluto prevedere per parlare all’umanità e salvarla, cioè farla star bene 
come sta bene lui. Il Regno di Dio non è più soltanto promessa e profezia, ma 
avvenimento”, si è fatto visibile e presente con l’arrivo di Cristo. Questo Gesù 

che guarisce e perdona, che libera dal demonio e da tutto ciò che blocca e impri­
giona e da tutti quegli ”dei” e "signori” che bisogna placare per avere un po’ 
di pace e di sicurezza, è il Regno di Dio arrivato. È un fatto.

« Il Regno di Dio non è un concetto, una dottrina, un programma soggetto 
3 libera elaborazione, ma è innanzi tutto una persona che ha il volto e il nome di 
Gesù di Nazaret, immagine del Dio invisibile » (Redemptoris missio, n. 18). Questo 
e il "Vangelo di Dio”, la lieta notizia che Gesù reca ed è, poiché Egli si identifica 
col messaggio che annunzia e lo proclama non solo con quello che dice e fa, ma 
Prima con quello che è. Il Regno ”si è avvicinato” — si legge poi in Marco — 
Poiché sarà compiuto quando Gesù dirà: « Tutto è compiuto » (Gv 19, 30) e 
« chinato il capo, consegnò lo spirito » (paradochen in greco, è la traditio a noi 
del suo soffio vitale) e precisamente per questo Dio lo ha risuscitato, consegnan­
dogli ogni signoria, così che potrà dire agli Apostoli lasciandoli: « Mi è stato 
dato ogni potere in cielo e in terra. Andate dunque... » (Mt 28, 18). L’annunzio 
del Regno di Dio, che è il contenuto del kerigma di Cristo, diventa la proclama- 
zione dell’evento di Gesù Cristo, morto e risorto, che è il contenuto del kerigma 
apostolico, kerigma perenne della Chiesa (cfr. Redemptoris missio, n. 16). Se 
Questo è avvenuto, ed è avvenuto, tutto cambia e conseguentemente ai perfetti 
teologici dobbiamo seguire gli imperativi antropologici: "convertitevi” cioè ap­
punto cambiate direzione, dirigete il vostro sguardo e la vostra coscienza verso 
Cristo, il Regno di Dio, cambiate il modo di pensare e "credete” al Vangelo; e 
n°n si tratta di due atti successivi, ma precisamente la conversione consiste nel 
Passare a credere al Vangelo, cioè alla notizia di questo evento, cioè costruire 
sulla notizia di questo fatto tutta la propria esistenza.

Non è per caso, ma per comprensione perfetta che sia le prediche agli Ebrei 
cne quelle alle genti riferite da Luca negli Atti si concludono con l’appello alla 
conversione e al Battesimo, cioè ad entrare nella storia di Gesù facendola propria.

Se si è entrati nel "tempo compiuto”, nell’epoca della storia in cui non c’è 
P'u nulla da aggiungere, in cui davvero il Regno di Dio è con noi, la ragione di 
convertirsi e di convertire è molto seria, si impone. Il contenuto della missione è, 

Unque, anche la nostra "conversione” a Cristo da contagiare agli altri. Non è un 
caso che mentre i sinottici, Marco in particolare, usano il vocabolario dell’ "evan­
gelizzare”, Giovanni alla fine del primo secolo la ignora e usa il vocabolario del 
, testimoniare”, quello della "marturia" che può diventare anche un cammino di 
Martirio”, spirituale e fisico. Convertirsi e convertire si coniugano insieme. L’evan- 

Sdizzazione non può fare a meno di un continuo cammino di conversione a Cristo, 
Passando a credere al Vangelo, e proprio perché si è passati a credere al Vangelo si



642 Atti del Cardinale Arcivescovo

passa ad evangelizzarlo. « Nella storia della Chiesa — dice il Papa — la spinta 
missionaria è sempre stata segno di vitalità, come la sua diminuzione è segno di una 
crisi di fede... La fede si rafforza donandola! » (Redemptoris missio, n. 2).

Non si può sfuggire a questa domanda: « Se il contenuto dell’evangelizzazione 
è il "mistero di Gesù Cristo”, com’è il mio cammino di conversione a Lui? ». Ecco 
perché dicevo che il contenuto della missione, allora come oggi, anche se gli areo­
paghi sono cambiati, implica delle esigenze morali-ascetiche-mistiche con le quali 
è necessario e urgentissimo commisurarsi.

Le esigenze e le sfide, o meglio la sfida

Anche la sfida, dicevo all’inizio, viene ai laici prima dal Vangelo che dal mondo.
Si tratta di annunziare Gesù Cristo, ma a questa affermazione tanto limpida 

ancora una volta aggiungo la medesima domanda: « E perché bisogna annunziare 
Gesù Cristo? ». Di nuovo la domanda può sembrare provocatoria, invece vuol essere 
soltanto di aiuto a una nuova presa di coscienza.

Se è vero che la teologia ci dà nella fede una completa risposta al perché 
dobbiamo annunziare Gesù Cristo, il solo fatto di avere una conoscenza chiarissima 
della verità non è ancora in grado di per sé di farci muovere all’azione conse­
guente, per una regola che si applica a tutte le situazioni dell’uomo: nessuna 
verità, per quanto chiara, è da sola una motivazione se non interviene qualche 
altra cosa. Che noi siamo certi che si deve annunziare Gesù Cristo non dà di per sé 
come diretta conseguenza che lo annunziamo; lo annunceremo nella misura in cui, 
detta con discorso quotidiano poco complimentoso, ”ci importerà di Gesù Cristo”- 
E la questione qui diventa fondamentale.

L’umile verità ci suggerisce di ricordare che Gesù Cristo non è un pensiero 
dell’uomo, ma è il pensiero di Dio: il Verbo, il progetto di Dio, il compiacimento 
di Dio, la volontà di Dio. Ora bisognerà subito aggiungere che i pensieri di 
Dio non sono i nostri pensieri. Quante volte la Scrittura ce lo ricorda: « I miei 
pensieri non sono i vostri e le vostre vie non sono le mie, dice il Signore. Come 
il cielo è alto sopra la terra, così le mie vie sorpasseranno le vostre e i miei 
pensieri i vostri » (Is 55, 8-9). Ed è detto a proposito dell’annuncio di un Dio che 
perdona! (lo si dimentica!). Altrettanto incisivo è stato Gesù con Pietro a proposito 
dell’annuncio della passione: « Tu non hai il pensiero di Dio, tu ragioni secondo 
gli uomini » (Mi 16, 23). « Chi di noi ha conosciuto i pensieri di Dio? », esclama 
S. Paolo in 1 Cor 2, 16 citando Is 40, 13.

Eccoci di fronte a un paradosso pratico: noi sappiamo teologicamente (e a 
questo punto vale "teoreticamente”) quanto sia necessario annunciare Gesù, ma, 
se il pensiero di Dio non entra in noi con la forza di Dio, non muoveremo un dito 
per annunciare Gesù. Infatti i pensieri di Dio sono suoi, non sono nostri, sicché 
il cristiano nella sua tensione deve continuamente cercare di mettersi in quella 
condizione interiore che era di Paolo quando con entusiasmo diceva ai cristiani 
di Corinto appena convertiti: « Noi però abbiamo il pensiero di Cristo » (1 Co? 
2, 16). Certo, se noi, tu, io, abbiamo il pensiero di Cristo, cioè lo Spirito d* 
Cristo, e la pensiamo come Dio, prendiamo parte ai suoi progetti, che non sono 
più i nostri e allora l’annuncio di Cristo ci muoverà come una verità necessaria-



Atti del Cardinale Arcivescovo 643

Perciò la questione della santità, intesa qui come l’operatività dello Spirito 
Santo nell’uomo, è pressappoco sinonimo della questione missionaria. Se il sog­
getto di questa operatività, se l’appassionato di Cristo è lo Spirito, nella misura 
che la sua passione passa in noi, noi lo diventeremo; ma passa in noi nella misura 
m cui noi ci lasciamo trasformare e guidare dallo Spirito. Altrimenti non ci 
accadrà mai di sentire l’ardore di Cristo per le anime e amare la Chiesa come 
Cristo: lo diremo, ma non riusciremo a farlo. Sicché aprirsi all’azione dello Spirito 
e la condizione sine qua non per diventare senza sforzo, senza programmarlo, i mis­
sionari del Signore. Ecco perché l’ultimo capitolo della Redemptoris missio su 
’La spiritualità missionaria” molto breve, 5 pagine in tutto, è quello decisivo.

Ora tutto questo comporta un lavoro serio: lo Spirito si posa in noi, dimora 
Jn noi, opera in noi, ma a certe condizioni. Sono le esigenze della missione.

Noi siamo stati fatti diventare uomini nuovi, ma portiamo in noi il peso della 
nostra vecchiezza di prima, noi sperimentiamo continuamente spirito e carne, e 
sappiamo molto bene per esperienza che la legge dello Spirito non è la legge della 
carne e che invano tenteremo di conciliarle. Si vede come sia difficile per un cri­
stiano che asseconda la sua carne vivere secondo lo Spirito; anzi è impossibile; 
nia se non vive secondo lo Spirito, non parteciperà al pensiero di Dio e il suo 
cuore sarà freddo e inerte quanto all’annunciare Gesù.

Dovremmo forse esaminare tanta nostra sensibilità ecclesiale, laddove ci conce­
diamo facilmente ai concetti di tolleranza così giusta, del dialogo così necessario, 
del pluralismo così evidente e storico, ma quasi nel senso che questo sia un 
equilibrio conclusivo. I santi non hanno mai agito così, e, col rispetto profondo 
della libertà degli altri, andavano perché lo Spirito li muoveva. Dunque è indi- 
spensabile essere ricchi di Spirito Santo, santi appunto, dinamismo che non finisce 
^ai. Noi lo siamo perché lo Spirito abita in noi, si tratta solo di aprirsi al 
Progresso del suo cammino perché in noi arda di più il suo fuoco. Si tratta in 
istanza di non soffocare lo Spirito (cfr. 1 Ts 5, 19), di non rattristarlo, ma 
all’opposto di lasciarsene guidare. Forse qui sta la spiegazione di tanta inerzia del 
Popolo cristiano. Come può uno, il quale di fatto resiste allo Spirito perché non 
Sl lascia mai spingere al meglio, perché è fermo su alcune posizioni etiche e non 
va oltre, eludendo i dinamismi della perfezione, sentire crescere in sé o anche 
soltanto vivere vivacemente il desiderio, il bisogno di annunciare Gesù? Egli, per 
Primo, vuole Gesù solo in certa misura: ora come si può desiderare per un 
altro ciò che non si desidera per sé nella forza dello Spirito di Dio? È un discorso 
7" se si vuole — di estrema semplicità e coerenza, ma altrettanto cogente e 
'Oevitabile.

E questo anche per evitare ogni contraffazione della missione, che è sempre 
Possibile. Ricordiamo che cosa disse Gesù a proposito di gente esaltata da un’idea: 
* Guai a voi scribi e farisei ipocriti! che percorrete il mare e la terra per fare un 
Proselita, e quando lo è diventato ne fate un figlio di Geenna il doppio di voi » 
^t 23, 15); in tal caso la missione potrebbe essere una protezione del nostro io 
che vuole seguaci. E l’altra parola: « I capi delle nazioni esercitano il potere su 

1 esse, e per di più — dice Luca (22, 25) — si fanno chiamare benefattori »: 
alora la missione potrebbe nascondere il desiderio di dominare, di allargare la 
Pr°pria importanza. Non ci deve interessare la quantità, il peso nel mondo, non



644 Atti del Cardinale Arcivescovo

vogliamo contarci, ci importa solo che Gesù Cristo sia conosciuto e riconosciuto 
come Signore e Salvatore. Lo Spirito evidentemente ci salva da questi equivoci, 
ma a prezzo della nostra libertà tutta impegnata. Perciò il Papa con franchezza, 
la famosa ” parresia”, dice chiaramente al cristiano missionario quello che Gesù 
ha chiesto ad ogni cristiano, di rinunciare a se stesso (Redemptoris missio, n. 88) 
— e non fa che citare il Decreto sull’attività missionaria della Chiesa ”Ad gentes” 
(n. 24), « perché se rinuncia a se stesso, non vive più secondo la carne, ma si 
lascerà guidare e lo Spirito lo porterà ».

Ci si potrebbe fare ancora una domanda: « Che cosa bisogna fare prima: farsi 
santi e poi annunciare e partire o annunciare e magari partire e poi farsi santi? ». 
Non è una domanda vacua, di lana caprina, è piuttosto segnalare questa circolarità 
dello Spirito. A chi è sufficientemente puro di carne, Cristo fa sentire il suo grido: 
« Va’ e annunciami! »; nello stesso tempo a chi annuncia Cristo il cuore viene 
ulteriormente purificato. Non è difficile aver già visto anche noi che certe inerzie 
cristiane, certi abbandoni di missione e di generosità hanno rapidamente causato 
un degrado morale, una caduta nel vizio; e per converso che lo sforzarsi di superare 
i propri vizi ha fatto intuire Cristo e ha acceso lo zelo. Il Papa conclude, sempre 
nella Redemptoris missio: « La rinnovata spinta verso la missione ad gentes — (e 
vale per la missione tout court) — esige missionari santi. (Ecco l'esigenza di fondo!)- 
Non basta rinnovare i metodi pastorali, né organizzare e coordinare meglio le forze 
ecclesiali, né esplorare con maggior acutezza le basi bibliche e teologiche della fede: 
occorre suscitare un nuovo "ardore di santità” fra i missionari e in tutta la comu­
nità cristiana, in particolare fra coloro che sono i più stretti collaboratori dei mis­
sionari » (n. 90). L’Enciclica con l’ultimo capitolo ci morde nel vivo, ci prende 
nella vita: senza questa conclusione l’Enciclica, molto utile, sarebbe un trattato 
teorico sulla missione; così diventa pienamente pratica.

Gli areopaghi

Certo oggi ci si muove in scenari profondamente nuovi che il Papa chiama con 
il termine di "areopaghi moderni”, non è possibile non tenerne conto. Il discorso 
ha in sé una sua evidente, innegabile, giustificazione e nello stesso tempo interessa 
in modo specifico la missione dei laici. A buon diritto la Christifideles laici (n. 23) 
cita un famoso brano di Paolo VI nella Evangelii nuntiandi « che tanta benefica 
parte ha avuto nello stimolare la diversificata collaborazione dei fedeli laici alla 
vita e alla missione evangelizzatrice della Chiesa »:

« Il campo proprio della loro attività evangelizzatrice è il mondo vasto 
e complicato della politica, della realtà sociale, dell’economia, così pure 
della cultura, delle scienze e delle arti, della vita internazionale, degli 
strumenti della comunicazione sociale, ed anche di altre realtà particolar­
mente aperte all’evangelizzazione, quali l’amore, la famiglia, l’educazione 
dei bambini e degli adolescenti, il lavoro professionale, la sofferenza. Più 
ci saranno laici penetrati di spirito evangelico, responsabili di queste realta 
ed esplicitamente impegnati in esse, competenti nel promuoverle e consa­
pevoli di dover sviluppare tutta la loro capacità cristiana spesso tenuta



Atti del Cardinale Arcivescovo 645

nascosta e soffocata, tanto più queste realtà, senza nulla perdere né sacri­
ficare del loro coefficiente umano, ma manifestando una dimensione tra­
scendente spesso sconosciuta, si troveranno al servizio dell’edificazione 
del Regno di Dio, e quindi della salvezza in Gesù Cristo » (Evangelii 
nuntiandi, n. 70).

In questa citazione di Paolo VI sono già elencati gli areopaghi della missione 
laicale nel mondo contemporaneo che non solo la condizionano esteriormete ma 
la caratterizzano interiormente nel suo stesso modo d’essere. Giovanni Paolo II 
li riprende e li sviluppa e a ciascuno di essi voi dedicate la riflessione dei vostri 
cinque "panels".

Lo stesso Papa per questo discorso si riferisce all’esperienza di Paolo all’areo­
pago di Atene (Redemptoris missio, n. 37 c). Del resto gli stessi Vangeli riflettono 
esperienze e situazioni diverse nelle prime comunità cristiane, e non ignorano né 
disattendono le diverse condizioni ambientali e umane. Sarebbe peraltro interes­
sante confrontare l’esperienza di Atene con quella di Corinto. In ogni caso non 
si dovrà mai dimenticare che in qualsiasi areopago l’annuncio cristiano è "incre­
dibile”: il Salvatore di ogni uomo e di tutto l’umano è un galileo crocifisso e 
risuscitato! « Tu — dicevano i filosofi epicurei e stoici di Paolo — ci fai udire 
cose che per i nostri orecchi sono peregrine » (At 17, 20). Spesso si chiede ai 
cristiani di essere credibili, ed è giusto; ma essi sono credibili se sono credenti. 
E per esserlo devono dire e far vedere che essi credono veramente che Gesù Cristo 
e l’unico salvatore morto e risuscitato! La missione si fonda non sulle capacità 
umane, ma sulla potenza del Risorto e la missione dei discepoli è sempre collabora­
zione con quella di Cristo. « Si è missionari — scrive ancora il Papa — prima 
di tutto per ciò che si è, come Chiesa che vive profondamente l’unità dell’amore, 
Prima di esserlo per ciò che si dice o si fa » (Redemptoris missio, n. 23). Per 
questo, invece di una descrizione analitica dei singoli areopaghi penso che sia più 
opportuna ancora una volta una riflessione sul cuore del discorso. E il cuore del 
discorso è sempre lo Spirito.

1. Abbiamo molti documenti a disposizione per leggere il mondo e la 
Mostra posizione missionaria nel mondo, ma penso che uno dei più significativi 
(e dimenticato) sia l’Enciclica "Dominum et vivificantem" (Giovanni Paolo II, 
Pentecoste 1986).

Perché? Perché sviluppa ampiamente il fatto che « il Popolo di Dio crede 
di essere condotto dallo Spirito del Signore » (Gaudium et spes, n. 11) e illumina 
E Terza Persona come protagonista esimia della storia degli uomini (non soltanto 
dei "mistici”).

Se vogliamo fare qualcosa di nuovo ("nuova evangelizzazione oggi”) dobbiamo 
Partire di qui e lasciarci ri-evangelizzare, noi « antiche cristianità » (cfr. Rm 3, 33), 
Su questo tema: « Sapete bene — scrive S. Paolo ai cristiani di Tessalonica nella 
Sua prima lettera, che probabilmente è il primo scritto di tutto il Nuovo Testa­
mento — quali sono le istruzioni che noi vi abbiamo dato da parte del Signore 
Gesù. Ora questa è la volontà di Dio, la vostra santificazione » (I Es 4, 3).

E bisognerebbe qui rifarci alle cinque promesse dello Spirito Paraclito di cui 
C1 parla il Vangelo secondo Giovanni, l’ultimo documento scritto del Nuovo



646 Atti del Cardinale Arcivescovo

Testamento. L’orfanità dei discepoli è risolta dall’invio da parte del Padre del- 
1’ "altro Paraclito" — (il primo è "Gesù Cristo Giusto” (cfr. 1 Gv 2 ,1) — 
(questo altro Paraclito) che rimane con noi per sempre lo Spirito di verità che 
il mondo non può accogliere (non "ricevere”), perché non lo guarda (non: vede) 
e non lo riconosce (non: conosce) (Gv 14, 16-17). È questo Spirito che « insegna 
ogni cosa e farà ricordare tutto quello che io vi ho detto » (Gv 14, 26) non perché 
dirà qualcosa d’altro che Cristo non ha detto, ma manterrà sempre nuova la parola 
di Cristo e ne sarà la memoria vivente della Chiesa. Lo Spirito impedisce che la 
parola di Gesù invecchi. Egli è colui che mantiene la Chiesa sempre giovane, 
liberandola da ogni possibile vecchiezza. Lo Spirito "renderà testimonianza” nel 
cuore dei credenti e allora anch’essi "renderanno testimonianza” facendola risuo­
nare al di fuori (Gv 15, 26-27). Sarà proprio questo Paraclito non a "convincere” 
il mondo ma a dare la dimostrazione oggettiva che non Gesù ma il mondo si 
trova sotto il dominio del peccato, dell’ingiustizia e della condanna (Gv 16, 8-11). 
Ricevendo da Gesù (”Egli riceverà del mio”) il Paraclito "guiderà verso tutta la 
verità” (che è Cristo) e "farà conoscere l’avvenire”, rendendo sempre "nuovo” 
in ogni luogo e tempo il "mio” di Gesù, la Parola eterna di Dio incarnata, morta 
e risorta e quindi sempre "novità assoluta” e sempre "contemporanea” ad ogni 
tempo e "compresente” ad ogni luogo. È proprio la "novità” dell’annuncio cri­
stiano che i cristiani stessi non riescono a percepire più, considerando la verità 
cristiana come una religione tra le altre e non l’assoluto originale e il totalmente 
nuovo, essendo la "creazione nuova” (2 Cor 5, 17) e 1’ "uomo nuovo”. Come 
potranno farne sentire l’annuncio come "nuovo” se essi per primi non riconoscono 
il "nuovo” e non si sentono "nuovi”?

2. Non si tratta dunque di una svolta fatta per tentare una qualche via 
nuova. La novità cristiana consiste in questo, storicamente parlando: che mentre 
lo storicismo (inteso come storia autosufficiente, che si cerca e si compie avendo 
come unico soggetto-conduttore-ermeneuta-correttore l’uomo) si basa come su prin­
cipio chiarificatore e dinamico di sviluppo e progresso sul dualismo dialettico 
(esistono due elementi opposti, il bene e il male, lo spirito e la materia, il positivo 
e il negativo, sintesi di opposti, da Zoroastro allo Gnosticismo contemporaneo 
e ciò genera l’opposizione, la divisione ideologico-politica fra "buoni” e "perversi’, 
ecc.), e questo dualismo non ha sbocco perché sarà sempre conflittuale (anche la 
"sintesi” hegeliana ridiventa ”tesi” da negare), il cristianesimo (espressione storica 
della vita trinitaria) si fonda sulla armonica rivelazione e presenza di Dio in Tre 
Persone, economia triadica per eccellenza la quale raccoglie l’esistenza creata attra­
verso il Verbo (Gv 1, 30: « Tutto è stato fatto per mezzo di Lui e senza di Lui 
neppure una delle cose create è stata fatta»; Col 1, 16: «In Lui sono state 
create tutte le cose ... per mezzo di Lui e in vista di Lui ... e tutte sussistono tu 
Lui»; cfr. Eb 1, 3), ricapitolandola nel Verbo (Ef 1, 10: « Ricapitolare tutte 1£ 
cose in Cristo »), che la purifica nella Pasqua e la rende santa con il dono dell0 
Spirito (At 2, 4: « Tutti furono ripieni di Spirito Santo e incominciarono a par­
lare in lingue secondo che lo Spirito Santo dava ad essi di esprimersi »).

L’evangelizzazione è prima questa "oikonomia” trinitaria che si attua nelle mi8' 
sioni divine: Dio il Padre manda il Verbo-Figlio che manda lo Spirito, che p01



Atti del Cardinale Arcivescovo 647

manda la Chiesa. Tale è la lieta notizia nuova, bella appunto perché tutta nuova. 
Si dimentica a volte che ”e vangelo” significa notizia buona nuova!

Il dualismo è lo statuto storico dell’uomo in quanto egli realizza il dramma 
di essere (immagine) ma di non-essere (Dio): questo essere ”sì e no” (non soltanto 
di dire ”sì e no”) come si esprime 2 Cor 1, 17: « Infatti il Figlio di Dio, Gesù 
Cristo, che vi è stato predicato da me, da Silvano, da Timoteo, non è stato ”sì e no”, 
ma solo il ”sì” vi è stato in Lui », questo nuovo "essere” e ”non-essere” è la condi­
zione che traversa tutto, come annuncio implicito di una diversità da risolvere, e 
che rimane però insanabile per le sole forze umane: chi risolverà il male nel bene? 
Chi può donare la "sintesi” vera, non solo dialettica e illusoria? E chi, in definitiva, 
farà sì che l’uomo sia Dio?

3. Solo l’azione divina scioglie i sigilli di una storia la cui dualità sarà 
sempre incontro-scontro, opposizione, differenza, conflitto.

L’azione divina a questo scopo crea il Santo (At 3, 14: «Ma voi avete rinne­
gato il Santo e il Giusto e avete chiesto che vi fosse concesso un omicida... »; Ap 
3, 7: «E all’angelo della Chiesa di Filadelfia scrivi: Ecco che dice il Santo, il 
Verace... ») e come suoi "tralci" (Christi-fideles), o "corpo" (1 Cor 12, 27: « Ora 
voi siete il corpo di Cristo e sue membra ognuno secondo la propria parte... »), 
i santi, noi cristiani.

Il nostro compito nel mondo è di immettere nelle situazioni di tutti l’economia 
trinitaria: creazione-purificazione-spiritualizzazione e rimanere fedeli a questa esi­
stenza trinitaria.

Ci sono fondamentalmente due possibili infedeltà:
— la prima: tenerci la creazione, sebbene battezzati, e viverla da fruitori 

pagani, come i non battezzati;
— la seconda: confessare la fede in Gesù Cristo, da battezzati, ma non realiz­

zare fra di noi la comunione agapica dello Spirito e accettare le divisioni grandi 
o piccole (magari tra le associazioni).

Che cosa significa, allora, questa missione (immettere nelle situazioni di tutti 
l’economia trinitaria) che è precisamente la nostra?

4. A) Ammettere che la santità è la nostra cultura (intendendo per cultura 
« ciò che gli uomini fanno di sé e del loro mondo e cosa ne pensano e ne dicono »: 
è la definizione di R. Maurer, Kultur, in Handbuch philosopbischer Grundbegriffe, 
Hi, citato da P. Koslowski in La Cultura Postmoderna, Vita e Pensiero 1991); 
questa definizione è semplicissima e vera, e questo è il suo pregio.

B) Operare conseguentemente da santi, accettando alcuni princìpi:
a) la cultura dello Spirito è entrare nelle situazioni con la carità, non più con 

spirito dualistico, oppositivo;
b) la cultura dello Spirito è conservarsi liberi dalla seduzione esercitata dalle 

Situazioni ( = mangiare, bere, sposarsi, comprare, vendere, piantare, costruire, ecc.); 
Suo ai grandi areopaghi;

c) la cultura dello Spirito supera la dialettica con il dono, il perdono, la parte- 
C1pazione, l’alleanza, il frutto dello Spirito (di Gal 5, 22: carità, gioia, pace, 
Pazienza, benignità, bontà, fedeltà, dolcezza, temperanza) fatto diventare storia;



648 Atti del Cardinale Arcivescovo

d) la cultura dello Spirito concilia le culture e la fede con la sapienza, eccellenza 
della carità: non "oppone” fede e scienza, ecc., ma compone entrambe in lettura 
e vita spirituali. La "competenza” che sa trattare adeguatamente il creazionale 
(le professioni) illuminata di fede redentiva (che non si arrocca nel creato, ne rico­
nosce il limite) diventa santità nel mondo (è l’esempio di tanti laici) è il vostro 
esempio, può essere l’esempio di tutti i cristiani laici, christifideles e fedeli di 
Cristo.

5. Così affrontati gli areopaghi sono evangelizzati vivendoli in altro modo 
(politica sapienziale, economia sapienziale, ecc.) la cui anima è Vagape santa i cui 
protagonisti unici sono i santi. Essi sono del tutto necessari. Se oggi è normale 
che l’areopago (qualunque esso sia, culturale, sociale, delle comunicazioni sociali, 
ecc.) punti su un umanesimo terreno dove l’uomo "comprende" il mondo, dispone 
o almeno sa di poter disporre delle tecniche necessarie per agire sul mondo in 
modo intelligente e nel proprio interesse, e arricchisce il mondo con oggetti e 
apparati tecnologici, e questi tre elementi lo rendono potenzialmente padrone del 
suo destino (cfr. Edgar Faure, Rapporto sulle Strategie Educative, Parigi 1972) 
— affermazioni che sappiamo dolorosamente illusorie — i cristiani sono sfidati 
da Dio a rispondere a queste sfide culturali con l’umanesimo santo che Dio mette, 
grazie a loro, a disposizione del mondo.

Lo faranno? Ecco la Missio di oggi.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione

Con biglietti della Segreteria di Stato:
* in data 25 marzo 1992 il sacerdote BARACCO Giacomo Lino è stato 

nominato Cappellano di Sua Santità;
* in data 10 aprile 1992 il sacerdote CANOVA Pietro è stato nominato 

Prelato d’onore di Sua Santità.

Incardinazione

CAGNA don Mauro, nato a Garessio (CN) il 15-1-1945, ordinato il 12-7- 
1970, già membro della Congregazione della Missione (Lazzaristi), è stato 
incardinato nell’Arcidiocesi di Torino in data 1 giugno 1992.

Abitazione: 12038 SAVIGLIANO (CN), fraz. Cavallotta n. 139/1, tei. (0172) 
37 72 68.

Rinunce

VIECCA don Giovanni, nato a Torino il 13-11-1936, ordinato il 28-6-1964, 
ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Giovanni Battista 
'n Savigliano (CN). La rinuncia è stata accettata con decorrenza 11 maggio 1992.

GERMANETTO don Michele, nato a Bra (CN) il 22-7-1932, ordinato il 
26-6-1955, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Assun- 
zione di Maria Vergine in Bra-Bandito (CN). La rinuncia è stata accettata con 
decorrenza 1 giugno 1992. Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nomi- 
nato amministratore parrocchiale della detta parrocchia.

Termine di ufficio

ROSSO don Oscar, nato a Torino il 27-3-1941, ordinato il 12-4-1969, ha 
terminato in data 1 aprile 1992 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella par­
ecchia Beata Vergine Consolata in Collegno-Leumann.

Abitazione: 10040 DRUENTO, v. Dante n. 21, tei. 984 67 41.

649



650 Curia Metropolitana - Cancelleria

Trasferimento
CARRERO don Luciano, S.D.B., nato a Santa Vittoria d’Alba (CN) il 19-10- 

1937, ordinato il 6-3-1965, è stato trasferito come parroco in data 1 giugno 
1992 dalla parrocchia Maria Ausiliatrice in Torino alla parrocchia S. Francesco 
d’Assisi in 10078 VENARIA REALE, v. San Francesco d’Assisi n. 24, tei. 
452 08 12.

Curia Metropolitana - Ufficio missionario
Con decreto arcivescovile in data 8 maggio 1992 sono stati nominati — per 

il quinquennio 1992 - 8 maggio 1997 — gli incaricati di sezione previsti nel 
Regolamento dell’Ufficio missionario:
* Sezione Pontificie Opere Missionarie: MOSSO BORELLO Celestina
* Sezione Centro Missionario Diocesano: BECCHI Giorgio Adriano 
* Sezione Servizio Diocesano Terzo Mondo: PANERO dr. Tommaso

Collegiata S. Maria della Scala e di Testona - Moncalieri

SEIFERMANN don Otto — del clero diocesano di Freiburg im Breisgau —-, 
nato a Lauf il 12-4-1925, ordinato il 25-5-1952, è stato nominato in data 25 
maggio 1992 canonico onorario della Collegiata S. Maria della Scala e di 
Testona in Moncalieri.

Nomine

— parroci
FORNERO don Giovanni, nato a Vigone il 29-3-1946, ordinato il 30-9-1972, 

è stato nominato in data 1 giugno 1992 parroco della parrocchia S. Giovanni 
Battista in 10090 SCIOLZE, p. Sismonda n. 1, tei. 960 37 18.

PICCO don Corrado — del clero diocesano di Fossano —, nato a Genola 
(CN) il 23-2-1947, ordinato il 29-6-1972, è stato nominato in data 1 giugno 1992 
parroco — per la durata di anni nove — della parrocchia S. Giovanni Battista 
in 12038 SAVIGLIANO (CN), p. San Giovanni n. 1, tei. (0172) 71 26 53.

— altre
CHICCO don Giuseppe, nato a Carignano il 14-7-1923, ordinato il 29-6-1946, 

collaboratore parrocchiale nelle parrocchie Madonna del Cannine e S. Barbara 
Vergine e Martire in Torino, è stato nominato in data 4 maggio 1992 assistente 
ecclesiastico della Confraternita SS. Sudario in Torino.

CEIRANO don Bartolomeo, nato a Savigliano (CN) il 14-1-1923, ordinato 
il 29-6-1946, è stato nominato in data 11 maggio 1992 amministratore parroc­
chiale della parrocchia S. Giovanni Battista in Savigliano (CN), vacante per la 
rinuncia di don Giovanni Viecca.

GERMANETTO don Michele, nato a Bra (CN) il 22-7-1932, ordinato il 
26-6-1955, è stato nominato in data 1 giugno 1992 rettore del santuario Madonna 
dei Fiori in 12042 BRA (CN), vi. Madonna dei Fiori n. 93, tei. (0172) 41 20 46-



Curia Metropolitana - Cancelleria 651

Comunicazioni

— riguardanti sacerdoti
Sacerdote diocesano ritornato in diocesi

GALLO don Piero, nato a Cavallermaggiore (CN) il 15-7-1937, ordinato il 
29-6-1961, già sacerdote "fidei donum’’ a Lodokejek - Maralal (Kenya), è rien­
trato in diocesi.

Abitazione: 12030 CAVALLERMAGGIORE (CN), ve. Cambio n. 3, tei. 
(0172) 38 21 72.

Sacerdote extradiocesano defunto
BIANI don Giovanni — del clero diocesano di Urbino-Urbania-Sant’Angelo 

in Vado —, nato ad Urbino (PS) 1’11-2-1924, ordinato 1’8-8-1948, è deceduto 
in Torino il 31 maggio 1992.

— riguardanti parrocchie

Precisazione di confine parrocchiale
Il Cardinale Arcivescovo, con decreto in data 30 maggio 1992 avente imme­

diato effetto giuridico, ha stabilito di precisare il confine tra le parrocchie:
— Distretto pastorale Torino Città

Zona vicariale n. 5 Milano:
* Maria Ausiliatrice in Torino e
* S. Gioacchino in Torino
La linea di confine tra le due parrocchie è la seguente: a partire dalla v. San 

Pietro in Vincoli — angolo Nord dell’ex cimitero omonimo — costeggia il 
muro di cinta del medesimo e con linea ideale si congiunge con l’asse di v. 
Mondovì, al di là del fiume Dora Riparia. Pertanto l’intera — attuale — v. del 
Fortino appartiene al territorio della parrocchia Maria Ausiliatrice, mentre l’ex 
cimitero appartiene alla parrocchia S. Gioacchino.

Affidamento di parrocchia

La parrocchia S. Francesco d’Assisi in Venaria Reale, con decreto in data 1 
giugno 1992, è stata affidata alla Società Salesiana di S. Giovanni Bosco - Ispet- 
toria Subalpina "Maria Ausiliatrice”.



652 Curia Metropolitana - Cancelleria

SACERDOTI DIOCESANI DEFUNTI

MOSSO can. Giacomo.
È deceduto a Pancalieri, nella Casa del clero ”G. M. Boccardo”, il 15 maggio 

1992, all’età di 85 anni, dopo quasi 62 di ministero sacerdotale.
Nato a Poirino il 20 ottobre 1906, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale 

il 27 giugno 1930 nella cappella del Seminario Metropolitano di Torino da 
Mons. Costanzo Castrale, Vescovo tit. di Gaza, durante la vacanza della sede 
torinese seguita alla morte dell’Arcivescovo Card. Giuseppe Gamba.

Inviato a svolgere il suo primo ministero sacerdotale tra gli universitari 
ospiti del Pensionato "Augustinianum” in Torino, l’anno successivo fu nominato 
vicario cooperatore nella parrocchia Santi Michele, Pietro e Paolo in Favria e, 
tre anni dopo, fu trasferito a Torino nella parrocchia SS. Nome di Gesù.

Alla vigilia dell’inizio della guerra, nel maggio 1940 don Mosso divenne 
prevosto di S. Lorenzo Martire in Allessano, alla periferia di Venaria Reale, 
e vi rimase per 35 anni.

Buon oratore e pieno di energia, diede un forte impulso alla vita cristiana 
della parrocchia. Accolse nelle "Casermette” centinaia di profughi, costruì l’ora­
torio, restaurò il campanile, acquistò e trasformò la casa alpina. Chi gli è vissuto 
accanto, attesta ancora oggi con profonda ammirazione il totale distacco di don 
Mosso dal denaro e la sua assoluta povertà personale.

Accanto alle opere materiali, costruì tante coscienze con l’annuncio della 
Parola (dedicandosi anche alla predicazione delle "missioni al popolo” in altre 
parrocchie), la celebrazione dei Sacramenti e la vita spirituale. Molto apprezzati 
furono anche i suoi scritti su tematiche religiose.

L’incremento della popolazione nel territorio parrocchiale portò don Mosso 
a promuovere la nascita di una nuova parrocchia, dedicata a S. Francesco 
d’Assisi.

Nel 1960 fu nominato canonico onorario della Collegiata dei Santi Pietro 
e Paolo Apostoli in Carmagnola.

Nel 1975, lasciata la cura pastorale della parrocchia, il can. Mosso si dedicò 
al difficile ministero di cappellano nella casa di cura "Ville Turina” in San 
Maurizio Canavese. Per 13 anni fu accanto ai sofferenti con la sua presenza 
cordiale.

Nel 1988, il peso dell’età e le condizioni di salute lo obbligarono a ritirarsi 
nella Casa del clero di Pancalieri, dove completò la sua preparazione all’incontro 
con Cristo Re, verso cui aveva condotto sempre i fedeli affidatigli.

La sua salma riposa nel cimitero di Allessano.

BECCHIO don Antonio.
È deceduto a Torino, nell’Infermeria San Pietro dell’Ospedale Cottolengo, 

il 26 maggio 1992, all’età di 75 anni, dopo quasi 50 di ministero sacerdotale-
Nato a Polonghera (CN) il 30 giugno 1916, aveva ricevuto l’Ordinazione 

presbiterale il 28 giugno 1942 in Cattedrale dall’Arcivescovo Card. Maurilio 
Fossati.



Curia Metropolitana - Cancelleria 653

Nominato nel 1943 vicario cooperatore nella parrocchia S. Martino Vescovo 
’n Alpignano, vi rimase per cinque anni, vivendo gli anni terribili della guerra 
e le difficoltà della prima ricostruzione. Nel 1948 fu trasferito a Marene (CN) 
come cappellano della borgata La Valle; l’anno successivo passò al santuario 
Madonna degli Orti in Murello (CN) come rettore. Nel 1953 divenne rettore 
dell’Ospizio di Pancalieri, ma presto una malattia lo costrinse al ricovero nel 
Cottolengo di Biella (1956-58). Tornato in diocesi, collaborò per un anno nella 
Parrocchia S. Andrea Apostolo in Castelnuovo Don Bosco (AT).

Nel 1959 iniziò il lungo periodo, questa volta senza ulteriori trasferimenti, 
nella frazione San Giovanni in Riva presso Chieri, nella terra che diede i natali 
a S. Domenico Savio. Don Becchio vide generazioni di adolescenti, di giovani 
e di genitori venire nella casetta dei Savio ad invocare l’intercessione del giova­
netto che Don Bosco formò alla santità.

Semplicità e disponibilità, accompagnate dal nascondimento e dall’umiltà, 
sono le caratteristiche che contraddistinsero il cammino sacerdotale di don 
Becchio.

La sofferenza tornò a bussare alla sua porta ed egli accolse nel Signore la 
prova, con la lunga degenza in Ospedale, continuando a testimoniare la fedeltà 
anche nel cammino della croce.

La sua salma riposa nel cimitero di Polonghera (CN).





Istituto Diocesano 
per il Sostentamento del Clero

PRESENTAZIONE DEL BILANCIO CONSUNTIVO 
DELL’ESERCIZIO 1991

La presentazione annuale del bilancio consuntivo non è questione solo di 
moduli e di cifre, ma è occasione sempre preziosa per rinnovare la riflessione 
sulle motivazioni che hanno introdotto nelle istituzioni della Chiesa il nuovo 
sistema per il sostentamento del clero e sui valori sottesi al sistema stesso, 
qualcosa che alla Chiesa cattolica sta particolarmente a cuore.

Riflessione sulle motivazioni

L’esperienza infatti evidenzia la necessità di una incessante informazione che 
richiami, al di là dei dati contabili, i valori che hanno motivato l’erezione del 
nuovo sistema.

Il valore primo che ne costituisce il fondamento è la comunione. Una comunione 
attiva che si è espressa responsabilmente in questi anni in campo economico, in 
appoggio alle finalità proprie della Chiesa, e che ha messo in moto una larga e 
concreta partecipazione dei fedeli.

Adesso che l’otto per mille e le offerte deducibili hanno dato, nella fase di 
inizio, un esito relativamente favorevole, molti cominciano a dimenticare le ragioni 
ideali che hanno originato la scelta operata dai Vescovi italiani.

Questa diminuzione di interesse può essere carica di conseguenze negative 
Perché il nuovo sistema per il sostentamento del clero non è legato ad automatismi 
istituzionali, come era per il passato, ma alla libera scelta dei cittadini italiani, 
scelta da rinnovare spontaneamente ed espressamente ogni anno.

La sottoscrizione libera operata dagli italiani, per esempio nel 1991, anno a cui 
S1 riferiscono queste note, ha permesso alla Conferenza Episcopale Italiana, non 
solo di destinare il necessario al sostentamento del clero, ma anche di stanziare 
due rilevanti somme rispettivamente per le opere di culto e per le opere di carità. 
E cioè:

105 miliardi per le esigenze di culto, come costruzione di nuove chiese ed 
interventi per progetti pastorali, sia diocesani che nazionali;
88 miliardi per esigenze caritative sia in Italia (38 miliardi) che nei Paesi 
del Terzo Mondo (50 miliardi).

655



656 istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero

Il secondo valore che è bene non dimenticare è la solidarietà per la perequazione.
Innanzi tutto una solidarietà e perequazione tra le parrocchie.
Le parrocchie che possono dare di più sono impegnate a dare di più per i 

loro preti, e quelle che possono dare di meno traggono vantaggio da quelle che 
possono dare di più. Le parrocchie numericamente più piccole sono nella nostra 
diocesi, in linea di massima, quelle che proporzionalmente al numero degli abitanti 
danno di più, ma sono anche quelle che di fatto più ricevono dalle parrocchie 
numericamente più grandi, perché i loro sacerdoti — i sacerdoti delle piccole comu­
nità — hanno ora la stessa remunerazione base dei sacerdoti delle comunità grandi.

C'e poi la solidarietà e perequazione tra sacerdoti. Quelli che hanno uno stipen­
dio o una pensione sufficientemente elevati, dalla scuola per esempio o dall’ospe­
dale, sono chiamati ad accontentarsi. Ciò che rimane a disposizione è messo in 
comune tra tutti i sacerdoti delle diocesi italiane perché ognuno abbia almeno 
il minimo stabilito.

Nella diocesi di Torino la remunerazione dei sacerdoti è derivata nell’anno 1991:
— per il 33,76% dalle parrocchie o enti religiosi,
— per il 24,30% da stipendi o pensioni proprii dei sacerdoti,
— per il 41,94% dalla cassa comune dei beni messi insieme in tutta Italia.

Ciò che alla fine rimane nella cassa comune, anno per anno va — come già detto 
sopra per il 1991 — o per opere di culto, pastorali e caritative nazionali, o per il 
Terzo Mondo. E ogni anno si ricomincia da capo fidando nella Provvidenza e nella 
partecipazione da parte dei cittadini che amano la Chiesa ed hanno compreso i valori 
che il nuovo sistema cerca di tradurre concretamente in atti di vita ecclesiale 
cominciando dai preti.

Osservazioni relative al bilancio 1991
L’Istituto centrale, che coordina tutti gli Istituti diocesani d’Italia, ha molti­

plicato nel 1991, in occasione del bilancio consuntivo, la richiesta di note e 
prospetti relativi alle varie attività dei singoli enti coordinati. La domanda note­
volmente accresciuta e complessa, con i suoi molti allegati, ha dato origine ad un 
voluminoso fascicolo di bilancio i cui dati hanno riferimenti, nelle parti essenziali, 
anche all’attività comparata degli anni precedenti, risalendo in qualche punto fino 
alla data di fondazione dell’Istituto stesso.

Ne risulta così un quadro generale dell’operato dell’Istituto che, come per gli 
anni precedenti, nella sua forma integrale è a disposizione di tutti i sacerdoti della 
diocesi i quali lo possono esaminare presso la sede dell’Istituto, in corso Siccardi 
n. 6, tutti i giorni feriali (sabato escluso) dalle 9 alle 12.

In riquadro a parte, qui allegato, sono presentati, per cifre globali, i dati 
contabili principali del bilancio consuntivo 1991.

Risultanze del bilancio 1991
La rimanenza attiva del bilancio 1991 è pari a lire 515.055.138 di cui lire 

200.000.000 già anticipatamente versate, sull’esercizio dell’anno, per l’integrazione 
della remunerazione dei sacerdoti, all’inizio di ottobre 1991.

Il risultato è inferiore allo stato di previsione approvato il 21-9-1990, che 
evidenziava un attivo pari a lire 642.459.000.



657Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero

BILANCIO ECONOMICO CONSUNTIVO 1991
Le cifre più significative 

(in migliaia di lire)

1. Conti ai proventi di esercizio
1.1. Interessi e dividendi attivi
1.2. Fitti e canoni attivi

856.542

da fabbricati 719.961
da terreni 634.485
da vendite legname 5.822
da servitù 9.645 1.369.913

1.3. Rimborsi di gestione 49.966
1.4. Oblazioni e donazioni 92.910
1.5. Proventi da alienazioni da reinvestire 2.586.173

totale

2. Conti ai costi e consumi di esercizio

4.955.504

2.1. Oneri di culto 25.005
2.2. Spese di gestione e amministrazione 632.447
2.3. Manutenzioni straordinarie 317.330
2.4. Spese finanziarie, imposte e tasse 327.117
2.5. Alla diocesi in occasione di autorizzazioni 96.845
2.6. Alla diocesi su acconto integrazioni ’91 20.000
2.7. Ammortamenti 15.836
2.8. Accantonamenti 105.193
2.9. Recupero inflazione 413.700
2.10. Proventi da alienazioni reinvestiti 2.486.977

totale

Rimanenza attiva a disposizione 
della integrazione per i sacerdoti:

4.440.450

acconto ’91 200.000
primi mesi ’92 315.055 515.055
arrotondamento lire meno 1

totale a pareggio 4.955.504

NOTA. Il bilancio nella sua forma integrale è a disposizione di tutti i sacer-
doti della diocesi che lo possono esaminare presso la sede dell’Istituto, tutti 
1 giorni feriali (sabato escluso) dalle 9 alle 12.



658 Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero

La differenza in meno è di lire 127.404.138.
Le motivazioni sono: sia la spesa per la sistemazione della nuova sede, pari a 

lire 96.790.101, che in nessun modo era possibile inserire nel bilancio preventivo 
perché all’epoca della sua stesura non era ipotizzata; sia l’aumento delle spese 
condominiali, in addebito alla proprietà, per ristrutturazioni di immobili decise 
dalle assemblee di condominio (più 40 milioni circa, rispetto al preventivo). La 
ristrutturazione della nuova sede ha comportato anche opere di nuova sistemazione 
delle canalizzazioni a pavimento per l’aggiornamento delle procedure automatizzate. 
Attualmente l’Istituto di Torino è stato scelto dall’Istituto centrale, insieme con 
quello di Molfetta, per la sperimentazione dei nuovi programmi.
Proventi da alienazioni

Una voce di notevole entità nel nostro bilancio è quella relativa ai proventi 
da alienazione. Questa voce esprime l’attività dell’Istituto per la graduale ristrut­
turazione del patrimonio. Una ristrutturazione che oggi si impone perché il patri­
monio attuale risulta estremamente frazionato in circa 4.500 particelle agricole e in 
circa 300 unità urbane, che rendono la gestione onerosa e poco redditizia. Il Consi­
glio di Amministrazione procede operativamente con prudenza e gradualità, cercando 
di non accumulare liquidità e con attenzione ai diversi orientamenti degli esperti.

Nuova sede
L’Istituto diocesano per il sostentamento del clero di Torino nell’anno 1991 

ha cambiato sede: da via dell’Arcivescovado n. 12, presso la sede della Curia ove 
l’Istituto è sorto, a corso Giuseppe Siccardi n. 6 in Torino.

Il trasferimento è avvenuto in seguito ad espressa richiesta di Sua Eminenza 
il Cardinale Arcivescovo Giovanni Saldarini per la necessità di poter disporre 
dell’area occupata dall’Istituto al fine della riorganizzazione ed ampliamento degl* 
Uffici di Curia. Essendo la riorganizzazione predetta già in atto, la richiesta ha 
avuto carattere di urgenza.

Al momento in cui si è palesata la necessità del trasferimento della sede, 
seconda metà del mese di agosto 1991, l’Istituto aveva liberi, per recesso dal con- 
tratto di locazione da parte del Ministero di Grazia e Giustizia, alcuni locali, 
proprietà dello stesso Istituto, siti al quarto piano di corso Siccardi. Considerato 
che la distanza dell’immobile in oggetto dalla Curia, anche se sensibile, poteva 
ritenersi non eccessiva, e che nello stesso stabile aveva sede il Patronato FACI, 
già frequentato dai sacerdoti, si è ritenuto, con l’approvazione dell’Arcivescovo, 
che la sede dell’Istituto potesse essere, senza dilazioni, trasferita in corso Siccard' 
n. 6. Effettuati i lavori di adeguamento ritenuti opportuni, l’attività ha avuto 
inizio nella nuova sede nei primi giorni del mese di novembre 1991.

Ringraziamento
Nel chiudere la presentazione del bilancio consuntivo 1991 desidero ricordare, 

con gratitudine e convinzione, l’apporto di professionalità e di esperienza dei 
singoli membri del Consiglio di Amministrazione dell’Istituto che assiduamente 
partecipano alla sua attività in spirito di servizio gratuito alla Chiesa.

can. Felice Cavaglià
Presidente



Documentazione

LA QUESTIONE DELL’AMMISSIONE AI SACRAMENTI 
DEI DIVORZIATI CIVILMENTE RISPOSATI

Si tratta qui della delicata questione dell’ammissione ai Sacramenti dei divorziati 
civilmente risposati, i quali siano giunti — si ipotizza — ad una motivata 
convinzione di coscienza che il loro matrimonio è nullo, ma non possono introdurre 
la causa di nullità per mancanza di prove processuali.

La questione viene affrontata sotto la specifica angolazione di rapporto e di 
riflesso verso la normativa canonica, cioè la procedura stabilita dalla Chiesa per la 
dichiarazione di nullità del matrimonio.

Si tralascia quindi l’aspetto puramente morale o teologico (che per sé non 
viene posto dalla questione così come è sopra formulata), e neppure si affronta 
d delicatissimo problema della pastorale verso i divorziati risposati (cfr. cap. IV, 
Parte IV, dell’Esortazione Apostolica "Familiaris consortio").

Delimitato così l’ambito delle presenti annotazioni, possiamo così proporle:

H canone 130 del nuovo Codice di Diritto Canonico

1. Occorre innanzi tutto porre l’attenzione sul richiamo fatto al canone 130 
del nuovo Codice di Diritto Canonico; esso è così formulato:

« La potestà di governo, per sé, si esercita nel foro esterno, talora 
tuttavia nel solo foro interno, in modo tale che gli effetti che il suo eser­
cizio produce per sua natura in foro esterno, non si riconoscano in questo 
foro, salvo che ciò sia stabilito dal diritto per casi determinati ».

Come ben si vede, il canone fa riferimento alla potestà di governo, altrimenti 
detta giurisdizione: ma è principio basilare canonico, e prima di tutto teologico, 
che nella Chiesa non vi è potestà — sia essa ordinaria o delegata, sia essa propria 
0 vicaria —, la quale non sia derivata da chi legittimamente la può trasmettere: 
0 attraverso il conferimento di un ufficio (ed allora è ordinaria) o attraverso una 
concessione particolare (ed allora è delegata).

Ne consegue che il giudizio di persona esperta, quantunque veramente informata 
e Prudente, non può sostituirsi in nessun caso all’esercizio di quella giurisdizione, 
che è pubblica, ma resta quindi esclusivamente nell’ambito privato.

Per affrontare subito un problema strettamente connesso col nostro argomento,

659



660 Documentazione

dobbiamo per conseguenza affermare che anche il giudizio del confessore sulla 
validità o meno di un matrimonio è da ritenere opinione del tutto privata, poiché 
su un atto esterno, giuridico, sociale, ecclesiale quale è il matrimonio egli non ha 
competenza, da nessuno ha ottenuto giurisdizione a giudicare, dovendosi il suo 
ufficio restringere al giudizio e all’esercizio della giurisdizione sacramentale.

Coscienza e stato giuridico esteriore

2. Si innesta in questo punto un altro aspetto del complesso problema, e ad 
esso ci costringe il riferimento spesso ripetuto alla "convinzione personale”, alla 
"motivata convinzione di coscienza”: in altri termini, è posta a confronto, anzi 
in contrapposizione la coscienza con la situazione giuridica cioè esterna; anche 
qui occorre intendersi.

Prescindiamo per ora dalla questione se possa esservi realmente (non in 
astratto) conflitto fra la coscienza e lo stato giuridico esteriore: ne tratteremo 
più avanti. Il problema è invece di porre prima di tutto in relazione il convin­
cimento di coscienza e il sacramento del matrimonio.

E prescindiamo anche dall’esame sul fondamento di una eventuale convinzione 
di coscienza: anche su ciò torneremo più avanti. Il problema dapprima è qui molto 
più generale, investe la stessa concezione cattolica del rapporto coscienza-società 
ecclesiale-, e poi coinvolge la nozione stessa di matrimonio, quale atto di rilevanza 
societaria o di puro interesse privato.

Porre in conflitto, quanto meno ipotizzare il conflitto fra coscienza individuale­
soggettiva e giudizio ecclesiale e quindi potestà di giurisdizione, per far prevalere, 
per affermare il primato della coscienza non sembra in sintonia con la dottrina 
cattolica e sa molto di concezione protestantica.

Ma per lasciare questo aspetto dottrinale e chiaramente teologico-dogmatico 
(che dovrebbe quanto meno essere sviluppato nella sua complessità e problematica) 
e per rientrare nell’ambito giuridico, non sarà mai troppo insistere sul carattere 
pubblico, sociale, ecclesiale del matrimonio: questo non è affare privato. E ciò 
non soltanto perché dipende anche da una forma canonica sostanziale di celebra­
zione ed è regolato dall’intervento della Chiesa (nella preparazione, nella ammis­
sione, nell’atto stesso e nello stato conseguente), ma piuttosto e soprattutto per 
il suo stesso carattere e collocazione sociale: se poi, come nelle ipotesi qui ravvi­
sate, aggiungiamo che si tratta di matrimonio-sacramento, la caratterizzazione che 
ne abbiamo dato è ancor più evidente.

Si dovrebbe dedurre da ciò, già in via generale ed astratta, che ove realmente 
(ma sulla possibilità di ciò torneremo più avanti) ci si trovasse di fronte ad un 
conflitto fra convincimento di coscienza e un giudizio esterno (proveniente da chi 
ha effettiva potestà di governo o giurisdizione), nelle ipotesi di matrimonio di' 
valutare, la prevalenza dovrebbe necessariamente attribuirsi al giudizio di chi 
esercita la legittima giurisdizione.

Vi è comunque in questa ipotizzata dialettica un uso ambiguo del termine 
"coscienza”: ove questa fa riferimento ad un giudizio di comportamento, etico, 
coinvolgente la partecipazione cosciente e volontaria ad un proprio atto, non vi 
è dubbio che ad essa spetta la suprema istanza di valutazione (sempre supposte



Documentazione 661

le necessarie condizioni che escludano l’errore di valutazione); ma non altrettanto 
possiamo dire ove si tratta del giudizio sul "valore giuridico”, riferito tanto al 
diritto naturale quanto a quello positivo, poiché non è più una coscienza morale 
in gioco, bensì una valutazione di situazione oggettiva per sé autonoma e comunque 
non confondibile con l’eticità dell’atto stesso.

Una breve parentesi esplicativa

3. Qui tuttavia occorre una breve parentesi esplicativa.
È infatti ancora fonte di ambiguità il contrapporre il diritto a nuove nozze, di 

fronte ad un matrimonio precedente e certamente nullo, e le norme processuali 
che non consentirebbero di giungere a simile certezza.

Abbiamo detto "norme processuali”, ma anche qui si gioca sull’equivoco, poi­
ché alternativamente si parla anche di "prove processuali”. Orbene, sia chiaro una 
volta per tutte: se per norma intendiamo un regolamento del processo, è noto 
che essa deriva dal diritto positivo della Chiesa ed è quindi modificabile (anzi 
nel tempo e nelle circostanze è adattata alle diverse esigenze); essa cioè non potrà 
mai essere richiesta in modo assoluto né mai potrà costituire ostacolo per la 
costituzione di una prova. La quale, se è processuale, si dice esclusivamente una 
modalità di acquisizione, ma certamente non una distinzione sostanziale da ciò che 
nel linguaggio comune deve intendersi per "prova”.

Tutto ciò deve essere chiaro, perché poi non si finisca per contrabbandare sotto 
l’etchetta della "prova” un qualcosa che, né processualmente, né in altro modo 
richiesto dalla comune prudenza umana, può meritare tale appellativo.

Comunque il problema non è quello di ribadire — e la cosa è banalmente ovvia 
— che una invalidità oggettivamente esistente rende il soggetto oggettivamente 
libero di contrarre nuove nozze; ma è invece quello di stabilire se tale nullità 
risulti con certezza morale. E sarebbe un assurdo identificare la nullità oggettiva 
con il convincimento di coscienza: questo convincimento è per natura sua soggettivo 
e quindi non può essere confuso con quella. Ma la cosa sarà resa ancor più 
evidente da quanto si dirà più avanti.

4. Si pone quindi ormai il problema essenziale del fondamento di tale convin­
cimento; dobbiamo subito tuttavia distinguere due diverse ipotesi in proposito: 
0 il convincimento è del tutto soggettivo, acquisito cioè unicamente dal soggetto 
stesso; oppure egli lo ha ottenuto con l’ausilio di altri, siano essi esperti o meno.

5. Ma prima di procedere oltre, è bene scendere un momento sul piano 
concreto, poiché non si intenderebbe poi altrimenti il discorso che stiamo per fare.

Giudicare o comunque farsi una opinione oggettivamente fondata sulla nullità 
di un matrimonio non è cosa agevole: prova ne sia il fatto che la Chiesa in proposito 
ton soltanto segue una procedura di grande cautela, ma esige addirittura, perché 
S1 abbia un giudicato definitivo ed esecutivo, che siano pronunziate due decisioni 
conformi dai competenti Tribunali; anzi, le cause di nullità di matrimonio sono 

quelle che debbono essere giudicate da Tribunali collegiali di tre giudici. 
Tutto questo sul piano formale o processuale che dir si voglia. Se poi passiamo 

l’aspetto sostanziale, nessuno può ignorare che l’accertamento nei singoli casi



662 Documentazione

delle condizioni o circostanze che possono aver invalidato il matrimonio è sempre 
cosa ardua: vi sono implicate questioni di retta interpretazione ed applicazione 
delle norme di diritto naturale e positivo; si tratta sempre di provare che la 
norma astratta trova applicazione nel caso concreto, mai semplice, spesso ed anzi 
sempre di natura complessa.

Soltanto la prudenza, l’esperienza e la piena comprensione della norma da 
parte di giudici avveduti e preparati possono dare garanzia dell’esistenza nel caso 
concreto e singolo di un motivo invalidante.

Se del resto dovessimo scendere alla esemplificazione, saremmo subito e facil­
mente in grado di dimostrare la complessità di un giudizio di nullità di matrimonio: 
al di là di fattispecie che toccano la forma sostanziale della celebrazione, o la 
esistenza di impedimenti facili a riconoscersi e provarsi, vi è tutta la gamma che 
riguarda la presenza, l’integrità e la sufficienza del consenso, ove il giudizio riesce 
quanto mai complesso: tanto che in alcuni casi è ancora richiesto l’apporto peritale-

Come si possa, in questo quadro, dare prevalenza al convincimento soggettivo 
e trascurare il giudizio ponderato, competente, illuminato da prove peritali, dato 
nel foro esterno da giudici di grande esperienza, non si riesce a comprendere, 
neppure sotto il profilo della prudenza umana, ancor prima che sul piano della 
legge processuale.

6. Fatti questi rilievi sul piano concreto, torniamo alle due distinte ipotest 
sopra formulate: la prima è che si abbia un convincimento acquisito dal soggetto 
stesso, senza cioè la possibilità che altri lo possano condividere.

Ci troviamo cioè di fronte ad una persona la quale, sia pure in buona fede, 
ritiene che il proprio matrimonio è affetto da nullità ma non può fornire gli 
argomenti ad altri: è una ipotesi che proponiamo soltanto in astratto, ma che 
è necessario aver presente per intendere tutto il nostro discorso nella sua integrità-

Tale situazione presuppone una scienza e competenza da parte del soggetto, 
in materia di legge matrimoniale, che è quasi impossibile riscontrare nella realta 
(fatta astrazione dai giuristi e più precisamente dai canonisti). Una infarinatura 
di diritto (specificatamente di diritto canonico) od anche una certa conoscenza di* 
esso è certamente insufficiente a produrre un giudizio motivato, prudente, di cer­
tezza morale in questo campo. Ciò che abbiamo poco prima rilevato in senso 
generale dovrebbe dimostrare l’assunto.

Vi è poi un altro elemento da tenere in considerazione: se è vero che nessuno 
può essere giudice di se stesso o in causa propria, è comunque altrettanto vero 
che l’interesse (inteso questo nel suo significato più ampio, e dunque anche sul 
piano morale e spirituale) nel dare un simile giudizio, coinvolgente la propri3 
libertà di stato, e soprattutto se in vista di conseguenze giuridico-morali sull3 
propria persona, può falsare e di fatto, come psicologicamente è provato, riesce 
sempre a falsare la realtà oggettiva percepita dal soggetto. Quindi come possa un3 
coscienza soggettiva, sia pure in buona fede acquisita dalla persona, accordarsi 
con la realtà oggettiva non è dato vedere o almeno non è facile che si verifichi-

Ma vi è ancora un ulteriore rilievo da fare. Atteso cioè il carattere pubblico 
del vincolo matrimoniale — pubblico nel senso sopra sintetizzato —, non sembra 
potersi ammettere che il giudizio su di esso, sulla validità cioè del medesimo,



Documentazione 663

possa essere di pertinenza del soggetto privato, di un soggetto per di più spinto 
nel suo giudizio necessariamente da un proprio interesse (inteso questo come 
poc’anzi indicato).

Il grande rischio del relativismo morale

7. Ma veniamo ormai all 'altra ipotesi, quella cioè in cui la persona riuscirebbe 
ad ottenere un convincimento di certezza morale sulla validità del proprio matri­
monio, attraverso anche il gudizio di persone esperte.

Proprio qui, mi sembra, si innestano equivoci grossolani e comunque molto 
pericolosi e soprattutto si ingenerano teorie che alla fine sovvertono la stessa conce­
zione ecclesiale; cerchiamo di procedere con chiarezza e in grande sintesi.

Si dovrebbe, a questo proposito, fare qualche cenno alla procedura canonica o 
meglio ai princìpi che regolano le prove nel processo canonico, specificatamente 
nelle cause di nullità matrimoniale: ma sia sufficiente una osservazione.

Se, come nell’ipotesi proposta, ci troviamo di fronte ad un matrimonio sulla 
cui nullità il soggetto acquisisce una certezza morale anche (o soprattutto, diremmo 
meglio) servendosi del giudizio di persone esperte, non si vede come mai — presup­
ponendo, come si deve, che queste persone fondino il proprio giudizio su elementi 
oggettivi, certi, provati, chiari, univoci, concludenti e soprattutto validi — una 
simile certezza morale non possa, con gli stessi elementi di prova, essere acquisita 
nel processo ordinario, cioè da quelli che per proprio ufficio esercitano nella Chiesa 
il legittimo mandato di giudicare.

Quindi il contrapporre una certezza morale di foro interno (di coscienza) con 
l’altra di foro esterno, potrebbe significare che di due diverse certezze morali 
si tratta: una oggettivamente fondata, l’altra basata su criteri arbitrari, comunque 
meritevole non della qualifica di certezza bensì di semplice opinione.

Come ognun vede, siamo di fronte non soltanto ad un sovvertimento del con­
cetto stesso di certezza morale, bensì in presenza di un tentativo di far prevalere 
la soggettiva opinione sul vero oggettivo: il relativismo, prima filosofico e poi 
morale, avrebbe il sopravvento.

Larghezza di criteri valutativi della normativa canonica

8. Ma vi è ancora tutto il discorso che sopra si faceva, attingente la natura 
stessa del matrimonio: atto eminentemente pubblico, di interesse della comunità, 
già come istituto naturale, e tanto più come sacramento della Chiesa. Attribuire 
0 piuttosto attribuirsi competenza, cioè potestà di giudicare in merito, senza che 
se ne abbia uno specifico mandato, significa infrangere l’ordinamento stesso della 
Chiesa.

Si dirà che codeste persone competenti altro non fanno che contribuire al 
giudizio nel foro della coscienza del soggetto e che poi, in ultima analisi e di fatto, 
e unicamente la coscienza della persona a formarsi il proprio convincimento, la 
Propria certezza morale: ma tutto ciò non fa che riportarci alla ipotesi precedente 
e quindi alle conseguenze di essa.



664 Documentazione

9. Vi è tuttavia da fare un discorso ancor più concreto, senza peraltro entrare 
in una casistica che qui non è opportuno né necessario affrontare. Si ripete infatti 
che possono esservi e si hanno in realtà casi in cui si raggiunge una certezza morale 
sulla nullità del proprio matrimonio, ma questa nullità non può essere provata 
nel modo ordinario del processo canonico. Ed anche qui, ove non si voglia imporre 
una nozione aberrante di certezza morale, come sopra si accennava, si gioca su 
equivoci o comunque su presupposti tutti da provare.

Tenendo presente l’osservazione sopra fatta circa l’ambiguo uso promiscuo fra 
"norma” e "prova” processuale, altro infatti dobbiamo qui aggiungere.

È inutile ricordare che il processo canonico, in specie quello di nullità di matri­
monio, è quanto mai umano e scevro da formalismi non sostanziali. Ma la questione 
che potrebbe sembrare più ardua è quella riguardante un motivo di nullità che 
risieda nell’intenzione non manifestata di una o di entrambe le parti, e che quindi 
sembrerebbe non potersi dimostrare, come si dice ”in foro esterno”. Tuttavia 
il problema, pur esistendo e di non facile soluzione, non è ignorato soprattutto 
dalla giurisprudenza e dalla prassi giudiziaria. Con esso è collegato quello affine 
dell’esistenza di un solo teste capace di testimoniare in causa.

Comunque già la normativa canonica in proposito è quanto mai ricca di equità 
e larghezza di criteri valutativi. Così, per esempio, si riconosce espressamente 
valore di prova alle stesse dichiarazioni delle parti e quindi dei coniugi (can. 1536 
§ 2); né si esclude che tali dichiarazioni, se corroborate da altri elementi, come 
pure che l’affermazione di un teste convalidata da circostanze oggettive e personali 
(can. 1573), possano costituire prova piena anche in cause quali quelle di nullità 
di matrimonio.

Occorre a questo proposito richiamare alcune direttive processuali, che valgono 
a rafforzare tali affermazioni e dare loro un contenuto sostanziale.

Fino all’entrata in vigore del Codice canonico del 1983, in materia di prova 
nelle cause di nullità di matrimonio vigeva il principio — positivamente stabilito 
nell’art. 117 dell’Istruzione "Provida Mater" del 15 agosto 1936 emanata dalla 
Congregazione per i Sacramenti —, secondo cui la disposizione giudiziale dei 
coniugi non sarebbe idonea a provare la nullità del matrimonio. Il principio — è 
necessario ormai ammetterlo — era fondato su una visione pessimistica dell’uomo, 
sollecitato a mentire a proprio vantaggio, anche se idealmente giustificato nel 
principio fondamentale comune a tutti i processi per cui nessuno è capace di 
provare per propria utilità. Ma se la norma poteva trovare la sua giustificazione, 
e, potremmo dire, una sua esigenza in un legittimo intento di prudenzialità, trat­
tandosi soprattutto di questione tanto grave quale quella del valore del matrimonio 
che è anche Sacramento, non per ciò vanno dimenticate quelle che sono le esigenze 
del diritto naturale.

Così in un provvedimento (Decreto con annessa Istruzione) emanato dall’alloro 
Congregazione del Sant’Offizio, in virtù dell’Udienza del 12 novembre 1947 e stam­
pato nell’aprile del 1951 troviamo affermazioni molto significative. Il documento 
riguardava la comunità cattolica della Svezia, e dava istruzioni non soltanto 
carattere processuale, attese le peculiari condizioni di quella popolazione, ma altresì 
princìpi valutativi di enorme peso.

Innanzi tutto è affermato il pieno riconoscimento di valore probante alla coti'



Documentazione 665

fessione giurata di entrambi i coniugi, tanto che da essa possa risultare sufficiente- 
niente provato anche in foro esterno la nullità del matrimonio; ed anzi anche la 
confessione di uno solo dei coniugi, col concorso di motivi validi per ritenerlo 
credibile, potrebbe giovare all’altro coniuge. Soprattutto occorre richiamare da 
tale documento l’affermazione secondo cui, avendo riguardo al solo diritto naturale, 
una piena e morale certezza circa la nulità del matrimonio potrebbe ottenersi 
con la sola dichiarazione di una o di entrambe le parti, fatto naturalmente salvo 
il presupposto che risulti la veracità dei medesimi al di là di ogni dubbio.

Del resto in tal senso si è costantemente orientata anche la giurisprudenza 
del Tribunale della Rota Romana (cfr. P. Card. Felici in Communicationes, IX, n. 
1, 1977, pp. 175-184).

La normativa contenuta nel Codice canonico del 1983 è del tutto congruente, 
come si diceva, con questa direttiva.

10. Quindi, in sintesi, il sottolineare le esigenze del processo canonico non deve 
mdurre a concludere che le prove per la nullità siano così rigide da dover precludere 
>n frequenti casi l’acquisizione della certezza morale: al contrario, soltanto in raris­
simi ed eccezionali casi potrebbero presentarsi quelle difficoltà.

Difficoltà che qualcuno potrebbe ravvisare laddove si tratti di fatti o circo­
stanze la cui pubblicità (in giudizio) costituirebbe pericolo di danno morale o 
materiale per qualcuna delle persone implicate. Anche qui non sia superfluo richia­
mare il principio fondamentale del processo canonico, per cui la riservatezza e la 
segretezza, fatto salvo il diritto di difesa, possono e debbono essere sempre tutelate.

In altre parole ed in sintesi: ipotizzare casi in cui la certezza morale può essere 
Aggiunta soltanto nel foro interno cioè di coscienza, significa fare accademia scola­
stica, essendo nella realtà una simile eventualità tanto rara da potersi considerare 
come praticamente mai verificantesi.

E bene fondamento dell’attività della Chiesa

11. Questa è la sostanza della questione dell’ammissione ai Sacramenti dei 
divorziati risposati, dal punto di vista della legislazione canonica: ma occorre 
ancora fare cenno a diverse situazioni concrete in cui costoro potrebbero venire 
a trovarsi.

Innanzi tutto già la situazione di divorziato risposato sta a significare una condi­
tone anomala, cioè di nuova unione quanto meno non valida per difetto di forma 
canonica; se, in altre parole, fosse pur vero che oggettivamente il primo matri­
monio fu invalido e quindi la parte potrebbe passare a nuove nozze, fino a tanto 
che queste non siano celebrate nella forma dovuta, non si avrà matrimonio ma un 
Semplice concubinato. Quindi, persistendo questo, non si vede come possa essere 
consentito accostarsi lecitamene ai Sacramenti.

Vi è poi la situazione di persone, unite in matrimonio civile dopo il divorzio 
precedente unione rispettiva di ciascuno: ci si potrebbe allora trovare di fronte 

a coniugi dei quali forse uno potrebbe avere coscienza della nullità del precedente 
matrimonio, ma non altrettanto accadrebbe per l’altro. Quindi anche se uno ogget- 
Lvarnente fosse libero, perché il suo precedente matrimonio fu nullo, non lo sarebbe



666 Documentazione

ugualmente l’altro, e pertanto una nuova unione fra i due non sarebbe possibile. 
Come in simile caso si potrebbe giustificare l’ammissione di entrambi o di uno 
soltanto ai Sacramenti, non è dato comprendere.

Ma soprattutto è da considerare la situazione di coloro i quali hanno tentato 
di ottenere una dichiarazione di nullità del proprio matrimonio dinanzi ai Tribunali 
ecclesiastici, ma hanno avuto sentenze contrarie. In tal caso non può essere pru­
dentemente fatto valere il giudizio personale e privato, sia pure di persone com­
petenti, in confronto al giudizio formale e pubblico del Tribunale a ciò legittima- 
mente costituito dall’autorità ecclesiastica; soprattutto ove dette persone compe­
tenti dovessero basarsi unicamente sulle affermazioni degli interessati, ma ignoras­
sero tutto il complesso degli atti cioè delle istruttorie e delle sentenze pronunciate.

In ogni caso, e da ultimo, occorre ribadire la necessità di fare riferimento 
all’autorità legittima della Chiesa: i Tribunali hanno esaurito il loro compito, 
ma gli interessati ritengono che una prova potrebbe essere riconosciuta valida nel 
foro della propria coscienza: si lascino da parte i pareri di persone sia pure auto­
revoli, e si faccia ricorso alla Santa Sede, cioè ai Dicasteri competenti della Curia 
Romana. Il bene delle anime, fondamento e causa finale di tutta l’attività della 
Chiesa ed ancor prima della legislazione canonica, se esistono solo difficoltà formali 
le farà superare; ma se invece dovesse sostanzialmente mancare il fondamento per 
una nullità, ubbidienza e spirito di fede suggeriscono che ci si rimetta al giudizio 
della Chiesa, cui non può mai essere contrapposto un soggettivismo pericoloso ed 
aberrante dalla nozione stessa della società ecclesiale.

Mario Francesco Pompedda
Uditore di Rota

Da L'Osservatore Romano, 28 maggio 1992



&AILOI ©AUH CAILQI (9
?

y?

©
y

©

S. SEDE

©

^AILQI @Alb@l EAIL©| §

©AIL@I sa

Susegana (Treviso) - Zona industriale
Telefono 0438/435151

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

©
Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO • Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

©



Costruiamo e realizziamo

— 1 migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza-
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite.
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173)58677-58812

10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198-766897



Società Cattolica di Assicurazione
Agenzia Generale di Torino

Via Cernaia, 18 — Tel. 561 21 61 - 3 linee con ricerca automatica

Le più appropriate soluzioni, alle migliori condizioni 
di mercato per una corretta gestione di tutti i rischi.

Una tradizione al servizio del Clero:
— Consulenza assicurativa
— Amministrazione polizze
— Ricupero danni

Agenti Generali
Giuseppe SPERTINO e Mario MANTOVANI

Assicuratori Fiduciari della Curia Arcivescovile di Torino

Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE
- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE
- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E l'unica in 

Italia a costruire il « CENTRAL-TELE STARTER», la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI
PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI
- REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

/ / / Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa 
Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata

। Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
N^umerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.



10144 TORINO - C.so Regina Margherita, 209 - Tel. (011)47 24 55-48 23 29

PASS costruisce, installa ed assiste:

— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione

— amplificazioni per teatri e cinema

— sistemi di diffusione sonora mobile

— amplificazioni supplementari per migliorare la resa acustica di qualsiasi 
organo elettronico

— sistema "CHORUS” (riproduzione di organo a canne e coro su cassette 
stereo 7 normali, prodotte e distribuite dalla L.D.C.)

— sistemi di radio diffusione.

PASS vuole anche dire: ORGANI ELETTRONICI DELLE MIGLIORI MARCH*

ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI

PREVENTIVI E CONSULENZA GRATUITI

ASSISTENZA TECNICA CON INTERVENTO IN GIORNATA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi:
Impianti di amplificazione
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Parr. SS. Nort[f 
di Gesù, Chiesa Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpignano, S. Margherita dei coll1, 
S. Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Moncalieri), Santuario Forno A. Graie, Pa^’ 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (ValdoccoJ' 
Parr. Ceres. Parr. S. Gillio, Parr. Varisella, Ist. La Salle, Suore Madre Mazzarello, Parr 
B.ta Paradiso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, Parr. Coassolo.

Animatori liturgici CHORUS
Immacolata Concezione (S. Donato), S. Domenico Savio, Grange di Noie, Usseglio, Coa5' 
solo, Ceres, Moriondo (Moncalieri), Suore Moriondo (Moncalieri).



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero”

PANCHE CHIESA

spinelli fabio
Via A. Volta, 29 - 20048 - Carate Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

SEDIE SOVRAPPONIBILI 
E AGGANCIABILI 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI • CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



A

r CARMAGNOLA
V. Gruassa, 8 - B. Salsasio

À
A

1

» ALPESTRE । r.i
DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ'

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO

Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc..- 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di 
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA 

Tel. 97.23.132

r



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 54 49 69 - 54 52 34

ore 9-12 (l’Archivio Arcivescovile è chiuso al sabato)
I

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 54 49 69 - 54 52 34
. ore 9,30-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi (tei. ab. 314 14 90) 
martedì e venerdì ore 9-11

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 54 76 03
! ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)
। Assicurazioni Clero - tei. 54 33 70: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici
, tei. 54 18 98 - 54 59 23 - 53 24 59 - 53 53 21 

ore 9-12
Ufficio dell’Avvocatura

— Sezione canonistica - tei. 54 49 69 - 54 52 34: ore 9-12 (escluso sabato)
< — Sezione civilistica - tei. 54 18 98 - 54 59 23: ore 9-12
! Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 53 05 33 

ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Missionario - tei. 562 86 25

ore 9-12,30 - 15-18
Ufficio Liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90

ore 9-12 - 15-18
Ufficio per le Confraternite e per il Patrimonio Artistico e Storico - tei. 54 18 98 

giovedì ore 10-12
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 53 71 87

ore 9-12 - 15,30-18
Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 53 09 81

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 53 09 81

ore 9-12
Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 562 52 11 - 562 58 13

via Vittorio Amedeo II n. 16 - ore 9-12,30
Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 

dell’Università - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16
| ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
। Uffici0 per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 53 05 33
। Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 54 70 45



Indirizzi e numeri telefonici utili

Centro Diocesano Vocazioni
viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 55

Centro Giornali Cattolici
corso Matteotti n. 11 - tei. 562 18 73 - 54 57 68 - fax 53 35 56

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino
- Sede: via Lanfranchi n. 10 - tei. 819 31 34
- Biblioteca: via XX Settembre n. 83 - tei. 436 06 12

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
corso Siccardi n. 6 - tei. 53 72 66 - 54 84 18 - fax 54 51 51

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 49

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 54 97

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 - tei. 561 35 01 - 561 70 73 - fax 54 89 90

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 205 13 04 - 205 12 67

Seminari Diocesani:
- Maggiore - via Lanfranchi n. 10 - tei. 819 45 55 - fax 819 38 80
- Minore - viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 66
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 436 10 19 - 521 51 90

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 84 98 - 54 75 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. ' 09 03

-------------------------------------

Rivista 
Diocesana 
Torinese (= rdtoj
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale per il 1992 L. 50.000 - Una copia L. 5.000

N. 5 - Anno LXIX - Maggio 1992

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - via dell'Arcivescovado n. 12,10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109] - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile ? Gruppo 3°-70
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edigraph Coop. - via Conceria n. 12, 10023 Chierl (TO)

Spedito: Ottobre 1992


