
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

31 Bit. 1993

7-8
Anno LXX
Luglio-Agosto 1993 
Spediz. abbonam. postale 
mensile - Gruppo 3°/70



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l'orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio-
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— il sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;.
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

ORDINARI DEL TERRITORIO ■ tei. 54 49 69 - 54 52 54 - 54 18 98 - fax 54 65 58

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12

Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 436 16 10)
Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Peradotto Mons. Francesco (ab. tei. 436 62 94)
Segretario del Moderatore: Cerino can. Giuseppe (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città:
Berruto don Dario (tei. uff. 561 72 32 - ab. 0336/21 80 33)
lunedì ore 9-11; mercoledì e giovedì ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Chiarie don Vincenzo (ab. Vallo Torinese tei. 924 93 76)
martedì ore 9-12; venerdì ore 9-11
To-Sud-Est: Favaro can. Oreste (ab. Torino tei. 54 95 84)
martedì ore 9-12; venerdì ore 9-11
To-Ovest: Candellone don Piergiacomo (ab. La Cassa tei. 984 29 34) 
mercoledì ore 9-12; venerdì ore 9-11

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 568 44 54) 
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI______________________________________________
Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20):

per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale dello 
sanità.

Marengo don Aldo (tei. uff. 54 26 69 - ab. 436 20 25):
per la pastorale missionaria - catechistica - liturgica, il patrimonio artistico e storico, 
la pastorale delle comunicazioni sociali.

Pollano don Giuseppe (tei. ab. 436 27 65):
per la formazione permanente dei fedeli: laici - diaconi permanenti - presbiteri, 
la pastorale dell’educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università. 

Viilata don Giovanni (tei. uff. 54 70 45 - ab. 992 19 41):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani 
e pensionati, la pastorale del turismo - tempo libero - sport.

ECONOMO DIOCESANO______________________
Enriore mons. Michele (tei. uff. 53 53 21 - ab. 74 02 72)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXX Luglio-Agosto 1993

3 1 0IC.1993

Lettera Enciclica Veritatis splendor circa alcune questioni fondamentali 
dell’insegnamento morale della Chiesa

Lettera per il VII Centenario della Santa Casa di Loreto 761
Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante 1993 76g
Messaggio alle Claustrali clarisse neH’VIII Centenario della nascita della

Fondatrice 772
Alla Vili Giornata Mondiale della Gioventù a Denver (14.8)
Catechesi dedicate al Presbiterato e ai Presbiteri:

— Il Presbitero uomo della carità (7.7) 7^4
— La logica della consacrazione nel celibato sacerdotale (11-7) 7g6
— Il Presbitero e i beni terreni (21.7) 7gg
— Il Presbitero e la società civile (28.7)
— La comunione sacerdotale (4.8) 795
— Relazioni dei Presbiteri con i loro Vescovi (25.8) 798

Atti della Santa Sede
Pontificio Consiglio per la Famiglia:

Anno Internazionale della Famiglia 1994 - Criteri e orientamenti ggj

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Nuovo Vescovo di Alba gli

Atti del Cardinale Arcivescovo
Lettera Pastorale 1993-1994 Ieri e oggi. La forte testimonianza di chi ha visto g13 
A Casale Monferrato per il Congresso Eucaristico Diocesano:

— Relazione nella giornata per il clero 839
— Omelia nella Concelebrazione g44

Alla Vili Giornata Mondiale della Gioventù a Denver g46

Curia Metropolitana
Cancelleria: Capitolo Metropolitano di Torino — Collegiata S. Maria della 

Scala e di Testona in Moncalieri — Rinunce — Termine di ufficio — 
Trasferimenti — Nomine — Parrocchia S. Maria della Motta in Cu- 
miana — Sacerdote diocesano defunto g51



694

RIVISTA DIOCESANA TORINESE

Nata nel luglio 1924 per volere dell’Arcivescovo Mons. Giuseppe 
Gamba, a due mesi dal suo ingresso in diocesi, pubblica mensilmente 
gli atti del Santo Padre, della Santa Sede, della Conferenza Episcopale 
Italiana e della Conferenza Episcopale Piemontese che possono interessare 
i parroci e gli altri sacerdoti. È documento ufficiale per gli atti dell’Arci­
vescovo e della Curia Metropolitana. Vengono inoltre pubblicati gli atti 
del Consiglio Presbiterale e documentazioni varie, che si ritiene utile 
portare a conoscenza del clero.

L’abbonamento a Rivista Diocesana Torinese:
— è obbligatorio per i parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche 

modo affidata la cura d’anime;
— è vivamente raccomandato a tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti 

e gli Istituti religiosi maschili e femminili (cfr. RDTo 1 [ 1924], 63).
Copia di Rivista Diocesana Torinese deve essere custodita in tutti gli 

archivi parrocchiali (cfr. Ivi).

Abbonamento annuale per il 1993: L. 50.000.

Per abbonamenti rivolgersi a:
Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 TORINO 

c.c.p. 10532109 - tei. 54 54 97



Atti del Santo Padre

Lettera EnciclicaVERITATIS SPLENDOR
DEL SOMMO PONTEFICE

GIOVANNI PAOLO II
A TUTTI I VESCOVI DELLA CHIESA CATTOLICA 

CIRCA ALCUNE QUESTIONI FONDAMENTALI 

DELL’INSEGNAMENTO MORALE DELLA CHIESA

Venerati Fratelli nell’Episcopato, salute
Lo splendore della verità rifulge in 

tutte le opere del Creatore e, in modo 
particolare, nell’uomo creato a imma­
gine e somiglianza di Dio (cfr. Gen 1, 
26): la verità illumina l’intelligenza e 

e Apostolica Benedizione!
informa la libertà dell’uomo, che in 
tal modo viene guidato a conoscere e 
ad amare il Signore. Per questo il Sal­
mista prega: « Risplenda su di noi, Si­
gnore, la luce del tuo volto » (Sai 4, 7).

INTRODUZIONE

Gesù Cristo, luce vera che illumina ogni
1. Chiamati alla salvezza mediante 

la fede in Gesù Cristo, « luce vera che 
illumina ogni uomo » (Gv 1, 9), gli uo­
mini diventano « luce nel Signore » e 
« figli della luce » (Ef 5, 8) e si santifi­
cano con « l’obbedienza alla verità » (1 
Pt 1, 22).

Questa obbedienza non è sempre fa­
cile. In seguito a quel misterioso pec­
cato d’origine, commesso per istigazio­
ne di Satana, che è « menzognero e 
padre della menzogna » (Gv 8, 44), l’uo-

uomo
mo è permanentemente tentato di di­
stogliere il suo sguardo dal Dio vivo e 
vero per volgerlo agli idoli (cfr. 1 Ts 
1, 9), cambiando « la verità di Dio con 
la menzogna» (Rm 1, 25); viene allora 
offuscata anche la sua capacità di cono­
scere la verità e indebolita la sua vo­
lontà di sottomettersi ad essa. E così, 
abbandonandosi al relativismo e allo 
scetticismo (cfr. Gv 18, 38), egli va alla 
ricerca di una illusoria libertà al di 
fuori della stessa verità.

695



696 Atti del Santo Padre

Ma nessuna tenebra di errore e di 
peccato può eliminare totalmente nel­
l’uomo la luce di Dio Creatore. Nella 
profondità del suo cuore permane sem­
pre la nostalgia della verità assoluta e 
la sete di giungere alla pienezza della 
sua conoscenza. Ne è prova eloquente 
l’inesausta ricerca dell’uomo in ogni 
campo e in ogni settore. Lo prova an­
cor più la sua ricerca sul senso della 
vita. Lo sviluppo della scienza e della 
tecnica, splendida testimonianza delle 
capacità dell’intelligenza e della tena­
cia degli uomini, non dispensa dagli 
interrogativi religiosi ultimi l’umanità, 
ma piuttosto la stimola ad affrontare 
le lotte più dolorose e decisive, quelle 
del cuore e della coscienza morale,

2. Ogni uomo non può sfuggire alle 
domande fondamentali: Che cosa devo 
fare? Come discernere il bene dal 
male? La risposta è possibile solo gra­
zie allo splendore della verità che riful­
ge nell’intimo dello spirito umano, co­
me attesta il Salmista: « Molti dicono: 
"Chi ci farà vedere il bene?’’. Risplenda 
su di noi, Signore, la luce del tuo 
volto » (Sai 4, 7).

La luce del volto di Dio splende in 
tutta la sua bellezza sul volto di Gesù 
Cristo, « immagine del Dio invisibile » 
(Col 1, 15), « irradiazione della sua glo­
ria» (Eb 1, 3), «pieno di grazia e di 
verità» (Gv 1, 14): Egli è «la via, la 
verità e la vita » (Gv 14, 6). Per questo 
la risposta decisiva ad ogni interroga­
tivo dell’uomo, in particolare ai suoi 
interrogativi religiosi e morali, è data 
da Gesù Cristo, anzi è Gesù Cristo 
stesso, come ricorda il Concilio Vati­
cano II: « In realtà, solamente nel mi­
stero del Verbo incarnato trova vera 
luce il mistero dell'uomo. Adamo, in­
fatti, il primo uomo, era figura di 
quello futuro, e cioè di Cristo Signore. 
Cristo, che è il nuovo Adamo, proprio 
rivelando il mistero del Padre e del 
suo amore, svela anche pienamente 

l’uomo all’uomo e gli fa nota la sua 
altissima vocazione » '.

Gesù Cristo, « la luce delle genti », 
illumina il volto della sua Chiesa, che 
egli manda in tutto il mondo ad an­
nunciare il Vangelo ad ogni creatura 
(cfr. Me 16, 15)2. Così la Chiesa, Popolo 
di Dio in mezzo alle nazioni3, mentre 
è attenta alle nuove sfide della storia 
e agli sforzi che gli uomini compiono 
nella ricerca del senso della vita, offre 
a tutti la risposta che viene dalla ve­
rità di Gesù Cristo e del suo Vangelo. 
È sempre viva nella Chiesa la coscienza 
del suo « dovere permanente di scruta­
re i segni dei tempi e di interpretarli 
alla luce del Vangelo, così che, in un 
modo adatto a ciascuna generazione, 
possa rispondere ai perenni interroga­
tivi degli uomini sul senso della vita 
presente e futura e sul loro reciproco 
rapporto » *.

3. I Pastori della Chiesa, in comu­
nione col Successore di Pietro, sono 
vicini ai fedeli in questo sforzo, li 
accompagnano e li guidano con il loro 
magistero, trovando accenti sempre 
nuovi di amore e di misericordia per 
rivolgersi non solo ai credenti, ma a 
tutti gli uomini di buona volontà. Il 
Concilio Vaticano II rimane una testi­
monianza straordinaria di questo atteg­
giamento della Chiesa che, « esperta in 
umanità »5, si pone al servizio di ogni 
uomo e di tutto il mondo6.

La Chiesa sa che l’istanza morale 
raggiunge in profondità ogni uomo, 
coinvolge tutti, anche coloro che non 
conoscono Cristo e il suo Vangelo e 
neppure Dio. Sa che proprio sulla stra­
da della vita morale è aperta a tutti 
la via della salvezza, come ha chiara­
mente ricordato il Concilio Vaticano 
II, che così scrive: « Quelli che senza 
colpa ignorano il Vangelo di Cristo e 
la sua Chiesa, e tuttavia cercano since­
ramente Dio, e sotto l’influsso della 
grazia si sforzano di compiere con le

1 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 22.
2 Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 1.
3 Cfr. Ibid., 9.
4 Gaudium et spes, 4.
5 Paolo VI, Allocuzione all’Assemblea generale delle Nazioni Unite (4 ottobre 1965), L 

AAS 57 (1965), 878; cfr. Lett. Enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 13: AAS 5“ 
(1967), 263-264.

6 Cfr. Gaudium et spes, 33.



Atti del Santo Padre 697

opere la volontà di Dio, conosciuta at­
traverso il dettame della coscienza, 
possono conseguire la salvezza eterna ». 
Ed aggiunge: « Né la divina Provviden­
za nega gli aiuti necessari alla salvezza 
a coloro che senza colpa da parte loro 
non sono ancora arrivati a una cono­
scenza esplicita di Dio, e si sforzano,  

non senza la grazia divina, di condurre 
una vita retta. Poiché tutto ciò che 
di buono e di vero si trova in loro, è 
ritenuto dalla Chiesa come una prepa­
razione al Vangelo, e come dato da 
Colui che illumina ogni uomo, affinché 
abbia finalmente la vita » ’. 

L’oggetto della presente Enciclica
4. Sempre, ma sopratutto nel corso 

degli ultimi due secoli, i Sommi Ponte­
fici sia personalmente che insieme al 
Collegio episcopale hanno sviluppato e 
proposto un insegnamento morale re­
lativo ai molteplici e differenti ambiti 
della vita umana. In nome e con l’auto­
rità di Gesù Cristo, essi hanno esorta­
to, denunciato, spiegato; in fedeltà alla 
loro missione, nelle lotte in favore del­
l'uomo, hanno confermato, sostenuto, 
consolato; con la garanzia dell’assisten­
za dello Spirito di verità hanno contri­
buito a una migliore comprensione del­
le esigenze morali negli ambiti della 
sessualità umana, della famiglia, della 
vita sociale, economica e politica. Il 
loro insegnamento costituisce, all’inter­
no della tradizione della Chiesa e della 
storia dell’umanità, un continuo appro­
fondimento della conoscenza morale’.

Oggi, però, sembra necessario riflet­
tere sull'insieme dell’insegnamento mo­
rale della Chiesa, con lo scopo preciso 
di richiamare alcune verità fondamen­
tali della dottrina cattolica che nell’at­
tuale contesto rischiano di essere de­
formate o negate. Si è determinata, 
infatti, una nuova situazione entro la 
stessa comunità cristiana, che ha cono­
sciuto il diffondersi di molteplici dubbi 
ed obiezioni, di ordine umano e psicolo­
gico, sociale e culturale, religioso ed an­
che propriamente teologico, in merito 
agli insegnamenti morali della Chie­
sa. Non si tratta più di contestazioni 
parziali e occasionali, ma di una messa 
in discussione globale e sistematica del 
patrimonio morale, basata su determi­
nate concezioni antropologiche ed eti­

che. Alla loro radice sta l’influsso più 
o meno nascosto di correnti di pen­
siero che finiscono per sradicare la 
libertà umana dal suo essenziale e 
costitutivo rapporto con la verità. Così 
si respinge la dottrina tradizionale sul­
la legge naturale, sull’universalità e 
sulla permanente validità dei suoi pre­
cetti; si considerano semplicemente 
inaccettabili alcuni insegnamenti mo­
rali della Chiesa; si ritiene che lo 
stesso Magistero possa intervenire in 
materia morale solo per « esortare le 
coscienze » e per « proporre i valori », 
ai quali ciascuno ispirerà poi autono­
mamente le decisioni e le scelte della 
vita.

È da rilevare, in special modo, la 
dissonanza tra la risposta tradizionale 
della Chiesa e alcune posizioni teolo­
giche, diffuse anche in Seminari e Fa­
coltà teologiche, circa questioni della 
massima importanza per la Chiesa e 
la vita di fede dei cristiani, nonché 
per la stessa convivenza umana. In 
particolare ci si chiede: i Comanda- 
menti di Dio, che sono scritti nel cuore 
dell’uomo e fanno parte dell’Alleanza, 
hanno davvero la capacità di illumi­
nare le scelte quotidiane delle singole 
persone e delle società intere? È pos­
sibile obbedire a Dio e quindi amare 
Dio e il prossimo, senza rispettare in 
tutte le circostanze questi Comanda- 
menti? È anche diffusa l'c-pinione che 
mette in dubbio il nesso intrinseco e 
inscindibile che unisce tra loro la fede 
e la morale, quasi che solo in rapporto 
alla fede si debbano decidere l’appar­
tenenza alla Chiesa e la sua unità in-

7 Lumen gentium, 16.
Pio XII aveva già messo in luce questo sviluppo dottrinale: cfr. Messaggio radiofonico 

per il 50° anniversario della Lett. Enc. Rerum novarum di Leone XIII (1 giugno 1941): AAS 33 
(1941), 195-205. Così anche Giovanni XXIII, Lett. Enc. Mater et magistra (15 maggio 1961): 
AAS 53 (1961), 410-413.



698 Atti del Santo Padre

tema, mentre si potrebbe tollerare nel­
l’ambito morale un pluralismo di opi­
nioni e di comportamenti, lasciati al 
giudizio della coscienza soggettiva indi­
viduale o alla diversità dei contesti so­
ciali e culturali.

5. In un tale contesto, tuttora at­
tuale, è maturata in me la decisione 
di scrivere — come già annunciai nella 
Lettera Apostolica Spiritus Domini, 
pubblicata il 1° agosto 1987 in occa­
sione del secondo centenario della 
morte di Sant’Alfonso Maria de’ Li- 
guori — un’Enciclica destinata a trat­
tare « più ampiamente e più profon­
damente le questioni riguardanti i fon­
damenti stessi della teologia morale » ’, 
fondamenti che vengono intaccati da 
alcune tendenze odierne.

Mi rivolgo a voi, venerati Fratelli 
nell’Episcopato, che condividete con 
me la responsabilità di custodire la 
«sana dottrina» (2 Tm 4, 3), con l’in­
tenzione di precisare taluni aspetti 
dottrinali che risultano decisivi per far 
fronte a quella che è senza dubbio una 
vera crisi, tanto gravi sono le difficoltà 
che ne conseguono per la vita morale 
dei fedeli e per la comunione nella 
Chiesa, come pure per un’esistenza so­
ciale giusta e solidale.

Se questa Enciclica, da tanto tempo 
attesa, viene pubblicata solo ora, lo 
è anche perché è apparso conveniente 

farla precedere dal Catechismo della 
Chiesa Cattolica, il quale contiene ima 
esposizione completa e sistematica del­
la dottrina morale cristiana. Il Cate­
chismo presenta la vita morale dei cre­
denti nei suoi fondamenti e nei suoi 
molteplici contenuti come vita dei 
« figli di Dio »: « Riconoscendo nella 
fede la loro nuova dignità, i cristiani 
sono chiamati a comportarsi ormai ”da 
cittadini degni del Vangelo” (FU 1, 27). 
Mediante i Sacramenti e la preghiera, 
essi ricevono la grazia di Cristo e i 
doni del suo Spirito, che li rendono 
capaci di questa vita nuova » ”, Nel 
rimandare pertanto al Catechismo « co­
me testo di riferimento sicuro e auto­
revole per l’insegnamento della dottri­
na cattolica » ", l’Enciclica si limiterà 
ad affrontare alcune questioni fonda­
mentali dell’insegnamento morale della 
Chiesa, sotto forma di un necessario 
discernimento su problemi controversi 
tra gli studiosi dell’etica e della teolo­
gia morale. È questo l’oggetto speci­
fico della presente Enciclica, che inten­
de esporre, sui problemi discussi, le 
ragioni di un insegnamento morale 
fondato nella Sacra Scrittura e nella 
viva Tradizione apostolica" mettendo 
in luce, nello stesso tempo, i presuppo­
sti e le conseguenze delle contesta­
zioni di cui tale insegnamento è fatto 
segno.

’ Lett. Ap. Spiritus Domini (1 agosto 1987): AAS 13 (1987), 1374.
10 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1692.
11 Cost. Ap. Fidei depositum (11 ottobre 1992), 4.
" Cfr. Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 10.



Atti del Santo Padre 699

CAPITOLO I

« MAESTRO, CHE COSA DEVO FARE DI BUONO...? » (Mt 19, 16)

Cristo e la risposta alla domanda morale

« Un tale gli si avvicinò... » (Mt 19, 16)
6. Il dialogo di Gesù con il giovane 

ricco, riferito nel capitolo 19 del Van­
gelo di San Matteo, può costituire una 
utile traccia per riascoltare in modo 
vivo e incisivo il suo insegnamento mo­
rale: « Ed ecco un tale gli si avvicinò 
e gli disse: "Maestro, che cosa devo 
fare di buono per ottenere la vita 
eterna?”. Egli rispose: "Perché mi in­
terroghi su ciò che è buono? Uno solo 
è buono. Se vuoi entrare nella vita, os­
serva i comandamenti”. Ed egli chie­
se: "Quali?”. Gesù rispose: "Non ucci­
dere, non commettere adulterio, non 
rubare, non testimoniare il falso, ono­
ra il padre e la madre, ama il pros­
simo tuo come te stesso”. Il giovane 
gli disse: "Ho sempre osservato tutte 
queste cose; che mi manca ancora?”. 
Gli disse Gesù: "Se vuoi essere per­
fetto, va’, vendi quello che possiedi, 
dallo ai poveri e avrai un tesoro nel 
cielo; poi vieni e seguimi” » (Mt 19, 
16-21) ”,

7. « Ed ecco un tale... ». Nel giovane, 
che il Vangelo di Matteo non nomina, 
possiamo riconoscere ogni uomo che, 
coscientemente o no, si avvicina a 
Cristo, Redentore dell’uomo, e gli pone 
la domanda morale. Per il giovane, 
prima che una domanda sulle regole 
da osservare, è una domanda di pie­
nezza di significato per la vita. E, in 
effetti, è questa l’aspirazione che sta 
al cuore di ogni decisione e di ogni 
azione umana, la segreta ricerca e l’in­
timo impulso che muove la libertà. 
Questa domanda è ultimamente un ap­
pello al Bene assoluto che ci attrae 
e ci chiama a sé, è l’eco di una voca­
zione di Dio, origine e fine della vita 
dell’uomo. Proprio in questa prospet­

tiva il Concilio Vaticano II ha invitato 
a perfezionare la teologia morale in 
modo che la sua esposizione illustri la 
altissima vocazione che i fedeli hanno 
ricevuto in Cristo14, unica risposta che 
appaga pienamente il desiderio del 
cuore umano.

Perché gli uomini possano realizzare 
questo "incontro" con Cristo, Dio ha 
voluto la sua Chiesa. Essa, infatti, « de­
sidera servire quest’unico fine: che 
ogni uomo possa ritrovare Cristo, per­
ché Cristo possa, con ciascuno, percor­
rere la strada della vita » “.

« Maestro, che cosa devo fare di buono 
per ottenere la vita eterna? » 
(Mt 19, 16)

8. Dalla profondità del cuore sorge 
la domanda che il giovane ricco rivolge 
a Gesù di Nazaret, una domanda essen­
ziale e ineludibile per la vita di ogni 
uomo: essa riguarda, infatti, il bene 
morale da praticare e la vita eterna. 
L’interlocutore di Gesù intuisce che esi­
ste una connessione tra il bene morale 
e il pieno compimento del proprio 
destino. Egli è un pio israelita, cre­
sciuto per così dire all’ombra della 
Legge del Signore. Se pone questa do­
manda a Gesù, possiamo immaginare 
che non lo faccia perché ignora la 
risposta contenuta nella Legge. È più 
probabile che il fascino della persona 
di Gesù abbia fatto sorgere in lui nuovi 
interrogativi intorno al bene morale. 
Egli sente l’esigenza di confrontarsi 
con Colui che aveva iniziato la sua pre­
dicazione con questo nuovo e decisivo 
annuncio: « Il tempo è compiuto e il 
Regno di Dio è vicino- convertitevi e 
credete al Vangelo » (Me 1, 15).

Occorre che l'uomo di oggi si volga

15 Cfr. Epist. Ap. Parati semper ai Giovani e alle Giovani del mondo in occasione del­
l’Anno Internazionale della Gioventù (31 marzo 1985), 2-8: AAS 11 (1985), 581-600.

14 Cfr. Decr. sulla formazione sacerdotale Optatam totius, 16.
15 Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 13: AAS 71 (1979), 282.



700 Atti del Santo Padre

nuovamente verso Cristo per avere da 
lui la risposta su ciò che è bene e ciò 
che è male. Egli è il Maestro, il Ri­
sorto che ha in sé la vita e che è sem­
pre presente nella sua Chiesa e nel 
mondo. È lui che schiude ai fedeli il 
libro delle Scritture e, rivelando piena­
mente la volontà del Padre, insegna la 
verità sull'agire morale. Alla sorgente 
e al vertice dell’economia della sal­
vezza, Alfa e Omega della storia umana 
(cfr. Ap 1, 8; 21, 6; 22, 13), Cristo rivela 
la condizione dell’uomo e la sua voca­
zione integrale. Per questo « l’uomo che 
vuol comprendere se stesso fino in fon­
do non soltanto secondo immediati, 
parziali, spesso superficiali, e perfino 
apparenti criteri e misure del. proprio 
essere deve, con la sua inquietudine e 
incertezza ed anche con la sua debolez­
za e peccaminosità, con la sua vita e 
morte, avvicinarsi a Cristo. Egli deve, 
per così dire, entrare in Lui con tutto 
se stesso, deve "appropriarsi” e assi­
milare tutta la realtà dell’Incarnazio­
ne e della Redenzione per ritrovare se 
stesso. Se in lui si attua questo pro­
fondo processo, allora egli produce 
frutti non soltanto di adorazione di 
Dio, ma anche di profonda meraviglia 
di se stesso »16.

Se vogliamo dunque penetrare nel 
cuore della morale evangelica e coglier­
ne il contenuto profondo e immutabile, 
dobbiamo ricercare accuratamente il 
senso dell’interrogativo posto dal gio­
vane ricco del Vangelo e, più ancora, 
il senso della risposta di Gesù, lascian­
doci guidare da Lui. Gesù, infatti, con 
delicata attenzione pedagogica, rispon­
de conducendo il giovane quasi per 
mano, passo dopo passo, verso la ve­
rità piena.

« Uno solo è buono » (Mt 19, 17)
9. Gesù dice: « Perché mi interroghi 

su ciò che è buono? Uno solo è buono. 
Se vuoi entrare nella vita, osserva i 
comandamenti » (Mt 19, 17). Nella ver­
sione degli Evangelisti Marco e Luca 
la domanda viene così formulata: 
« Perché mi chiami buono? Nessuno 
è buono, se non Dio solo » (Me 10, 18; 
cfr. Le 18, 19).

Prima di rispondere alla domanda, 
Gesù vuole che il giovane chiarisca a 
se stesso il motivo per cui lo interroga. 
Il "Maestro buono" indica al suo in­
terlocutore — e a tutti noi — che la 
risposta all’interrogativo: « Che cosa 
devo fare di buono per ottenere la 
vita eterna? » può essere trovata sol­
tanto rivolgendo la mente e il cuore a 
Colui che "solo è buono”. « Nessuno è 
buono, se non Dio solo » (Me 10, 18; 
cfr. Le 18, 19). Solo Dio può rispondere 
alla domanda sul bene, perché Egli è 
il Bene.

Interrogarsi sul bene, in effetti, signi­
fica rivolgersi in ultima analisi verso 
Dio, pienezza della bontà. Gesù mostra 
che la domanda del giovane è in realtà 
una domanda religiosa e che la bontà, 
che attrae e al tempo stesso vincola 
l’uomo, ha la sua fonte in Dio, anzi è 
Dio stesso, Colui che solo è degno di 
essere amato « con tutto il cuore, con 
tutta l’anima e con tutta la mente » 
(Mt 22, 37), Colui che è la sorgente del­
la felicità dell’uomo. Gesù riporta la 
questione dell’azione moralmente buo­
na alle sue radici religiose, al ricono­
scimento di Dio, unica bontà, pienezza 
della vita, termine ultimo dell’agire 
umano, felicità perfetta

10. La Chiesa, istruita dalle parole 
del Maestro, crede che l’uomo, fatto a 
immagine del Creatore, redento con il 
sangue di Cristo e santificato dalla pre­
senza dello Spirito Santo, ha come fine 
ultimo della sua vita l’essere « a lode 
della gloria » di Dio (cfr. Ef 1, 12), fa­
cendo sì che ognuna delle sue azioni 
ne rifletta lo splendore: « Conosci 
dunque te stessa, o anima bella: tu 
sei l'immagine di Dio — scrive San- 
t’Ambrogio —. Conosci te stesso, o 
uomo: tu sei la gloria di Dio (1 Cor 
li, 7). Ascolta in che modo ne sei la 
gloria. Dice il Profeta: La tua scienza 
è divenuta mirabile provenendo da me 
(Sai 138, 6), cioè: nella mia opera la 
tua maestà è più ammirabile, la tua 
sapienza viene esaltata nella mente 
dell’uomo. Mentre considero me stesso, 
che tu scruti nei segreti pensieri e ne­
gli intimi sentimenti, io riconosco i 
misteri della tua scienza. Conosci dun-

16 Ihid., 10.



Atti del Santo Padre 701

que te stesso, o uomo, quanto grande 
tu sei e vigila su di te .. » 17.

Ciò che l'uomo è e deve fare si mani­
festa nel momento in cui Dio rivela se 
stesso. Il Decalogo, infatti, si fonda su 
queste parole: « Io sono il Signore, 
tuo Dio, che ti ho fatto uscire dal 
paese d'Egitto, dalla condizione di 
schiavitù: non avrai altri dèi di fronte 
a me » (Es 20, 2-3). Nelle "dieci parole” 
dell’Alleanza con Israele, e in tutta la 
Legge, Dio si fa conoscere e ricono­
scere come Colui che "solo è buono”; 
come Colui che, nonostante il peccato 
dell'uomo, continua a rimanere il "mo­
dello” dell’agire morale, secondo la sua 
stessa chiamata: « Siate santi, perché 
io, il Signore, Dio vostro, sono santo » 
(Lv 19, 2); come Colui che, fedele al 
suo amore per l’uomo, gli dona la sua 
Legge (cfr. Es 19, 9-24 e 20, 18-21), per 
ristabilire l’originaria armonia col 
Creatore e con tutto il creato, e ancor 
più per introdurlo nel suo amore: 
« Camminerò in mezzo a voi, sarò il 
vostro Dio e voi sarete il mio popolo » 
(Lv 26, 12).

La vita morale si presenta come ri­
sposta dovuta alle iniziative gratuite 
che l’amore di Dio moltiplica nei con­
fronti deU’uomo. E una risposta d’amo­
re, secondo l’enunciato che del coman­
damento fondamentale fa il Deuterono­
mio: « Ascolta, Israele: il Signore è il 
nostro Dio, il Signore è uno solo. Tu 
amerai il Signore tuo Dio con tutto 
il cuore, con tutta l’anima e con tutte 
le forze. Questi precetti, che oggi ti do, 
ti stiano fìssi nel cuore; li ripeterai ai 
tuoi figli » (Dt 6, 4-7). Così, la vita mo­
rale, coinvolta nella gratuità dell’amo­
re di Dio, è chiamata a rifletterne la 
gloria: « Per chi ama Dio è sufficiente 
piacere a Colui che egli ama: poiché 
non deve ricercarsi nessun’altra ricom­
pensa maggiore dello stesso amore; la 
carità, infatti, proviene da Dio in ma­
niera tale che Dio stesso è carità »1!.

11. L’affermazione che «uno solo è 
buono » ci rimanda così alla "prima 
tavola” dei Comandamenti, che chiama 
a riconoscere Dio come Signore unico 

e assoluto e a rendere culto a Lui solo 
a motivo della sua infinita santità (cfr. 
Es 20, 2-11). Il bene è appartenere a 
Dio, obbedire a Lui, camminare umil­
mente con Lui praticando la giustizia 
e amando la pietà (cfr. Mi 6, 8). Rico­
noscere il Signore come Dio è il nucleo 
fondamentale, il cuore della Legge, da 
cui discendono e a cui sono ordinati 
i precetti particolari. Mediante la mo­
rale dei Comandamenti si manifesta 
l’appartenenza del popolo d’Israele al 
Signore, perché Dio solo è Colui che è 
buono. Questa è la testimonianza della 
Sacra Scrittura, in ogni sua pagina per­
meata dalla viva percezione dell’asso­
luta santità di Dio: « Santo, santo, san­
to è il Signore degli eserciti » (Is 6, 3).

Ma se Dio solo è il Bene, nessuno 
sforzo umano, neppure l’osservanza più 
rigorosa dei Comandamenti, riesce a 
"compiere” la Legge, cioè a ricono­
scere il Signore come Dio e a rendergli 
l'adorazione che a Lui solo è dovuta 
(cfr. Mt 4, 10). Il "compimento" può 
venire solo da un dono di Dio: è l’of­
ferta di una partecipazione alla Bontà 
divina che si rivela e si comunica in 
Gesù, colui che il giovane ricco chiama 
con le parole « Maestro buono » (Me 
10, 17; Le 18, 18). Ciò che ora il giovane 
riesce forse solo a intuire, verrà alla 
fine pienamente rivelato da Gesù stes­
so nell’invito: « Vieni e seguimi » (Mt 
19, 21).

« Se vuoi entrare nella vita, 
osserva i comandamenti » (Mt 19, 17)

12. Solo Dio può rispondere alla do­
manda sul bene, perché Egli è il Bene. 
Ma Dio ha già dato risposta a questa 
domanda: lo ha fatto creando l'uomo 
e ordinandolo con sapienza e con amo­
re al suo fine, mediante la legge in­
scritta nel suo cuore (cfr. Rm 2, 15), la 
"legge naturale”. Questa « altro non è 
che la luce dell’intelligenza infusa in 
noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo 
ciò che si deve compiere e ciò che si 
deve evitare. Questa luce e questa legge 
Dio l’ha donata nella creazione » ”. Lo

17 Exameron, dies VI, sermo IX, 8, 50: CSEL 32, 241.
“ S. Leone Magno, Sermo XCII, cap. Ili: PL 54, 454.
19 S. Tommaso d’Aquino, In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. Prologus: 

Opuscula theologica, II, n. 1129, Ed. Taurinens. (1954), 245; cfr. Summa Theologiae, I-II, q. 91, 
a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1955.



702 Atti del Santo Padre

ha fatto poi nella storia di Israele, in 
particolare con le "dieci parole”, os­
sia con i Comandamenti del Sinai; me­
diante i quali egli ha fondato resisten­
za del popolo dell'Alleanza (cfr. Es 24) 
e l’ha chiamato ad essere la sua « pro­
prietà tra tutti i popoli », « una nazio­
ne santa » (Es 19, 56), che facesse ri­
splendere la sua santità tra tutte le 
genti (cfr. Sap 18, 4; Ez 20, 41). Il 
dono del Decalogo è promessa e segno 
dell’Alleanza Nuova, quando la Legge 
sarà nuovamente e definitivamente 
scritta nel cuore dell’uomo (cfr. Ger 
31, 31-34), sostituendosi alla legge del 
peccato, che quel cuore aveva detur­
pato (cfr. Ger 17, 1). Allora verrà do­
nato « un cuore nuovo » perché'in esso 
abiterà « uno spirito nuovo », lo Spi­
rito di Dio (cfr. Ez 36, 24-28) 2“.

Per questo, dopo l’importante preci­
sazione: « Uno solo è buono », Gesù 
risponde al giovane: « Se vuoi entrare 
nella vita, osserva i comandamenti » 
(Mt 19, 17). Viene in tal modo enun­
ciato uno stretto legame tra la vita 
eterna e l'obbedienza ai Comandamenti 
di Dio: sono i Comandamenti di Dio 
che indicano all’uomo la via della vita 
e ad essa conducono. Dalla bocca stes­
sa di Gesù, nuovo Mosè, vengono rido­
nati agli uomini i Comandamenti del 
Decalogo; egli stesso li conferma defi­
nitivamente e li propone a noi come 
via e condizione di salvezza. Il coman­
damento si lega a una promessa: nel­
l’Alleanza Antica oggetto della promes­
sa era il possesso di una terra in cui 
il popolo avrebbe potuto condurre 
un’esistenza nella libertà e secondo 
giustizia (cfr. Dt 6, 20-25); nell’Alleanza 
Nuova oggetto della promessa è il "Re­
gno dei cieli”, come Gesù afferma al­
l’inizio del "Discorso della Montagna”, 
— discorso che contiene la formula­
zione più ampia e completa della Legge 
Nuova (cfr. Mt 5-7) — in evidente con­
nessione con il Decalogo affidato da Dio 
a Mosè sul monte Sinai. Alla medesima 
realtà del Regno fa riferimento l’espres­
sione "vita eterna”, che è partecipazio­
ne alla vita stessa di Dio: essa si rea­
lizza nella sua perfezione solo dopo la 
morte, ma nella fede è già fin d’ora 
luce di verità, sorgente di senso per la 

vita, incipiente partecipazione ad una 
pienezza nella sequela di Cristo. Dice, 
infatti, Gesù ai discepoli dopo rincon­
tro con il giovane ricco: « Chiunque 
avrà lasciato case, o fratelli, o sorelle, 
o padre, o madre, o figli, o campi per 
il mio nome, riceverà cento volte tanto 
e avrà in eredità la vita eterna » (Mt 
19, 29).

13. La risposta di Gesù non basta 
al giovane, che insiste interrogando il 
Maestro circa i comandamenti da os­
servare: « Ed egli chiese: "Quali?” » 
(Mt 19, 18). Chiede che cosa deve fare 
nella vita per rendere manifesto il 
riconoscimento della santità di Dio. 
Dopo aver orientato lo sguardo del 
giovane verso Dio, Gesù ricorda i Co- 
mandamenti del Decalogo che riguar­
dano il prossimo: « Gesù rispose: "Non 
uccidere, non commettere adulterio, 
non rubare, non testimoniare il falso, 
onora il padre e la madre, ama il pros­
simo tuo come te stesso"» (Mt 19, 
18-19).

Dal contesto del colloquio e, special- 
mente, dal confronto del testo di Mat­
teo con i passi paralleli di Marco e 
di Luca, risulta che Gesù non intende 
elencare tutti e singoli i Comandamenti 
necessari per « entrare nella vita », ma, 
piuttosto, rimandare il giovane alla 
centralità del Decalogo rispetto ad ogni 
altro precetto, quale interpretazione di 
ciò che per l’uomo significa « Io sono 
il Signore, Dio tuo ». Non può sfuggire, 
comunque, alla nostra attenzione quali 
comandamenti della Legge il Signore 
Gesù ricorda al giovane: sono alcuni 
comandamenti che appartengono alla 
cosiddetta "seconda tavola” del Deca­
logo, di cui compendio (cfr. Rm 13, 8- 
10) e fondamento è il comandamento 
dell’amore del prossimo: « Ama il pros­
simo tuo come te stesso » (Mt 19, 19; 
cfr. Me 12, 31). In questo comanda­
mento si esprime precisamente la sin­
golare dignità della persona umana, la 
quale è « la sola creatura che Dio ab­
bia voluto per se stessa »2l. I diversi 
Comandamenti del Decalogo non sono 
in effetti che la rifrazione dell’unico 
comandamento riguardante il bene del­
la persona, a livello dei molteplici beni

20 Cfr. S. Massimo il Confessore, Quaestiones ad Thalassium, Q. 64: PG 90, 723-728.
21 Gaudium et spes, 24.



Atti del Santo Padre 703

che connotano la sua identità di essere 
spirituale e corporeo, in relazione con 
Dio, col prossimo e col mondo delle 
cose. Come leggiamo nel Catechismo 
della Chiesa Cattolica, « i dieci Coman­
damenti appartengono alla Rivelazione 
di Dio. Al tempo stesso ci insegnano 
la vera umanità dell’uomo. Mettono in 
luce i doveri essenziali e, quindi, indi­
rettamente, i diritti fondamentali ine­
renti alla natura della persona uma­
na »“.

I Comandamenti, ricordati da Gesù 
al giovane interlocutore, sono destinati 
a tutelare il bene della persona, imma­
gine di Dio, mediante la protezione dei 
suoi beni. « Non uccidere, non commet­
tere adulterio, non rubare, non testi­
moniare il falso » sono regole morali 
formulate in termini di divieto. I pre­
cetti negativi esprimono con partico­
lare forza l’esigenza insopprimibile di 
proteggere la vita umana, la comunio­
ne delle persone nel matrimonio, la 
proprietà privata, la veridicità e la 
buona fama.

I Comandamenti rappresentano, quin­
di, la condizione di base per l’amore 
del prossimo; essi ne sono al contempo 
la verifica. Sono la prima tappa neces 
saria nel cammino verso la libertà, il 
suo inizio: « La prima libertà — scrive 
Sant’Agostino — consiste nell’essere 
esenti da crimini... come sarebbero 
l’omicidio, l’adulterio, la fornicazione, 
il furto, la frode, il sacrilegio e così 
via. Quando uno comincia a non avere 
questi crimini (e nessun cristiano deve 
averli), comincia a levare il capo verso 
la libertà, ma questo non è che l’inizio 
della libertà, non la libertà perfet­
ta... » a.

14. Ciò non significa, certo, che Gesù 
intenda dare la precedenza all’amore 
del prossimo o addirittura separarlo 
dall’amore di Dio. Lo testimonia il suo 
dialogo col dottore della Legge: questi, 
che pone una domanda molto simile 
a quella del giovane, si sente riman­
dato da Gesù ai due comandamenti 
dell’amore di Dio e dell'amore del pros­
simo (cfr. Le 10, 25-27) e invitato a ri­
cordare che solo la loro osservanza 

conduce alla vita eterna: « Fa’ questo 
e vivrai » (Le 10, 28). È comunque si­
gnificativo che sia proprio il secondo 
di questi comandamenti a suscitare la 
curiosità e l’interrogativo del dottore 
della Legge: « Chi è il mio prossimo? » 
(Le 10, 29). Il Maestro risponde con la 
parabola del buon Samaritano, la pa­
rabola-chiave per la piena compren­
sione del comandamento dell’amore del 
prossimo (ctr. Le 1U, 30-37).

I due comandamenti, dai quali « di­
pende tutta la Legge e i Proieti » (Mt 
LI, 4U), sono proiondamente uniti tra 
loro e si compenetrano reciprocamente. 
La loro unita inscindibile è testimo­
niata da Gesù con le parole e con la 
vita: la sua missione culmina nella 
Croce che redime (cfr. Gv 3, 14-15), se­
gno del suo indivisibile amore al Pa­
ure e all'umanità (ctr. Gv 13, 1).

Sia l'Antico che il Nuovo Testamento 
sono espliciti nell'affermare che senza 
l'amore per il prossimo, che si con­
cretizza nell'osservanza dei Comanda- 
menti, non è possibile l autentico amo­
re per Dio. Lo scrive con vigore stra­
ordinario San Giovanni: « Se uno di­
cesse: "lo amo Dio", e odiasse il suo 
fratello, è un mentitore. Chi, infatti, 
non ama il proprio fratello che vede, 
non può amare Dio che non vede » (J 
Gv 4, 20). L'Evangelista fa eco alla 
predicazione morale di Cristo, espressa 
in modo mirabile e inequivocabile nel­
la parabola del buon Samaritano (cfr. 
Le 10, 19-37) e nel "discorso” sul giu­
dizio finale (cfr. Mi 25, 31-46).

15. Nel "Discorso della Montagna”, 
che costituisce la magna charta della 
morale evangelica 24, Gesù dice: « Non 
pensate che io sia venuto ad abolire la 
uegge o i Profeti; non sono venuto per 
abolire, ma per dare compimento » (M.t 
5, 17). Cristo è la chiave delie Scrit­
ture: « Voi scrutate le Scritture: esse 
parlano di me » (cfr. Gv 5, 39); è il 
centro dell’economia delia salvezza, la 
ricapitolazione dell'Antico e del Nuo­
vo Testamento, delle promesse della 
Legge e del loro compimento nel Van­
gelo; è il legame vivente ed eterno 
tra l’Antica e la Nuova Alleanza. Com-

22 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2070.
23 In lohannis Evangelium Tractatus, 41, 10: CCL 36, 363.
24 Cfr. S. Agostino, De Sermone Domini in Monte, I, 1, 1: CCL 35, 1-2.



704 Atti del Santo Padre

mentando l’affermazione di Paolo « Il 
termine della legge è Cristo » (Rm 10, 
4), Sant’Ambrogio scrive: « Fine non in 
quanto mancanza, ma in quanto pienez­
za della legge: questa si compie in Cri­
sto (plenitudo legis in Christo est), dal 
momento che egli è venuto non a dis­
solvere la legge, ma a portarla a com­
pimento. Allo stesso modo in cui c’è 
un Testamento Antico, ma ogni verità 
sta all'interno del Nuovo Testamento, 
così avviene per la legge: quella che è 
stata data per mezzo di Mosè è figura 
della vera legge. Dunque, quella legge 
mosaica è copia della verità »

Gesù porta a compimento i Coman­
damenti di Dio, in particolare il co- 
mandamento dell’amore del pròssimo, 
interiorizzando e radicalizzando le sue 
esigenze: l’amore del prossimo scaturi­
sce da un cuore che ama, e che, pro­
prio perché ama, è disposto a vivere 
le esigenze più alte. Gesù mostra che i 
Comandamenti non devono essere inte­
si come un limite minimo da non oltre­
passare, ma piuttosto come una strada 
aperta per un cammino morale e spi­
rituale di perfezione, la cui anima è 
l’amore (cfr. Col 3, 14). Così il coman­
damento « Non uccidere » diventa l’ap­
pello ad un amore sollecito che tutela 
e promuove la vita del prossimo; il 
precetto che vieta l’adulterio diventa 
l'invito ad un sguardo puro, capace di 
rispettare il significato sponsale del cor­
po: « Avete inteso che fu detto agli 
antichi: Non uccidere; chi avrà ucciso 
sarà sottoposto a giudizio. Ma io vi 
dico: chiunque si adira con il proprio 
fratello, sarà sottoposto a giudizio... 
Avete inteso che fu detto: Non com­
mettere adulterio; ma io vi dico: chiun­
que guarda ad una donna per deside­
rarla, ha già commesso adulterio con 
lei nel suo cuore » (Mt 5, 21-22.27-28). £ 
Gesù stesso il "compimento" vivo del­
la Legge in quanto Egli ne realizza il 
significato autentico con il dono totale 
di sé: diventa Lui stesso Legge vivente 
e personale, che invita alla sua sequela, 
dà mediante lo Spirito la grazia di con­
dividere la sua stessa vita e il suo 
stesso amore e offre l’energia per testi­
moniarlo nelle scelte e nelle opere (cfr. 
Gv 13, 34-35).

« Se vuoi essere perfetto » (Mt 19, 21)
16. La risposta sui Comandamenti 

non soddisfa il giovane, che interroga 
Gesù: « Ho sempre osservato tutte que­
ste cose; che cosa mi manca ancora? » 
(Mt 19, 20). Non è facile dire con buona 
coscienza: « Ho sempre osservato tut­
te queste cose », se appena si compren­
de l’effettiva portata delle esigenze rac­
chiuse nella Legge di Dio. E tuttavia, 
se anche gli è possibile dare una simile 
risposta, se anche ha seguito l’ideale 
morale con serietà e generosità fin 
dalla fanciullezza, il giovane ricco sa di 
essere ancora lontano dalla meta: da­
vanti alla persona di Gesù avverte che 
qualcosa ancora gli manca. È alla con­
sapevolezza di questa insufficienza che 
si rivolge Gesù nella sua ultima rispo­
sta; cogliendo la nostalgia per una pie­
nezza che superi l’interpretazione lega­
listica dei Comandamenti, il Maestro 
buono invita il giovane ad entrare nella 
strada della perfezione: « Se vuoi es­
sere perfetto, va’, vendi quello che pos­
siedi, dàllo ai poveri e avrai un tesoro 
nel cielo; poi vieni e seguimi » (Mt 
19, 21).

Come già il precedente passo della 
risposta di Gesù, così anche questo 
deve essere letto e interpretato nel con­
testo di tutto il messaggio morale del 
Vangelo e, specialmente, nel contesto 
del Discorso della Montagna, delle Bea­
titudini (cfr. Mt 5, 3-12), la prima delle 
quali è proprio la beatitudine dei po­
veri, dei « poveri in spirito » come pre­
cisa San Matteo (Mt 5, 3), ossia degli 
umili. In tal senso si può dire che an­
che le Beatitudini rientrano nello spa­
zio aperto dalla risposta che Gesù dà 
all’interrogativo del giovane: « Che co­
sa devo fare di buono per ottenere la 
vita eterna? ». Infatti, ogni beatitudine 
promette, secondo una particolare pro­
spettiva, proprio quel "bene” che apre 
l’uomo alla vita eterna, anzi che è la 
stessa vita eterna.

Le Beatitudini non hanno propria­
mente come oggetto delle norme parti­
colari di comportamento, ma parlano 
di atteggiamenti e di disposizioni di 
fondo dell’esistenza e quindi non coin­
cidono esattamente con i Comanda-

25 In Psalmum CXVIII Expositio, sermo 18, 37: PL 15, 1541; cfr. S. Cromazio di Aquileia, 
Tractatus in Matthaeum, XX, I, 1-4: CCL 9/A, 291-292.



Atti del Santo Padre 705

menti. D’altra parte, non c'è separa­
zione o estraneità tra le Beatitudini e 
i Comandamenti: ambedue si riferi­
scono al bene, alla vita eterna. Il Di­
scorso della Montagna inizia con l’an­
nuncio delle Beatitudini, ma contiene 
anche il riferimento ai Comandamenti 
(cfr. Mt 5, 2048). Nello stesso tempo, ta­
le Discorso mostra l’apertura e l’orien­
tamento dei Comandamenti alla pro­
spettiva della perfezione che è propria 
delle Beatitudini. Queste sono, anzi­
tutto, promesse, da cui derivano in for­
ma indiretta anche indicazioni norma­
tive per la vita morale. Nella loro 
profondità originale sono uno specie di 
autoritratto di Cristo e, proprio per 
questo, sono inviti alla sua sequela e 
alla comunione di vita con Lui26.

17. Non sappiamo quanto il giovane 
del Vangelo abbia compreso il profon­
do ed esigente contenuto della prima 
risposta data da Gesù: « Se vuoi en­
trare nella vita, osserva i comanda- 
menti »; è certo, però, che l’impegno 
manifestato dal giovane nel rispetto di 
tutte le esigenze morali dei Comanda- 
menti costituisce l’indispensabile ter­
reno sul quale può germogliare e ma­
turare il desiderio della perfezione, 
cioè della realizzazione del loro signi­
ficato compiuto nella sequela di Cri­
sto. Il colloquio di Gesù con il giovane 
ci aiuta a cogliere le condizioni per la 
crescita morale dell'uomo chiamato al­
la perfezione: il giovane, che ha osser­
vato tutti i Comandamenti, si dimo­
stra incapace con le sole sue forze di 
fare il passo successivo. Per farlo oc­
corrono una libertà umana matura: 
« Se vuoi », e il dono divino della gra­
zia: « Vieni e seguimi ».

La perfezione esige quella maturità 
nel dono di sé, a cui è chiamata la 
libertà dell'uomo. Gesù indica al gio­
vane i Comandamenti come la prima 
condizione irrinunciabile per avere la 
vita eterna; l’abbandono di tutto ciò 
che il giovane possiede e la sequela del 
Signore assumono invece il carattere 
di una proposta: « Se vuoi... ». La pa­
rola di Gesù rivela la particolare dina­
mica della crescita della libertà verso 

la sua maturità e, nello stesso tempo, 
attesta il fondamentale rapporto della 
libertà con la Legge divina. La libertà 
dell’uomo e la Legge di Dio non si op­
pongono, ma, al contrario, si richia­
mano a vicenda. Il discepolo di Cristo 
sa che la sua è una vocazione alla 
libertà. « Voi infatti, fratelli, siete sta­
ti chiamati a libertà » (Gal 5, 13), pro­
clama con gioia e fierezza l’Apostolo 
Paolo. Subito però precisa: « Purché 
questa libertà non divenga pretesto 
per vivere secondo la carne, ma me­
diante la carità siate a servizio gli uni 
degli altri » (Ibid.). La fermezza con la 
quale l’Apostolo si oppone a chi affida 
la propria giustificazione alla Legge, 
non ha nulla da spartire con la "libe­
razione” dell’uomo dai precetti, i quali 
al contrario sono al servizio della pra­
tica dell’amore: « Perché chi ama il suo 
simile ha adempiuto la legge. Infatti 
il precetto: Non commettere adulterio, 
non uccidere, non rubare, non deside­
rare e qualsiasi altro comandamento, 
si riassume in queste parole: Amerai 
il prossimo tuo come te stesso » (Rm 
13, 8-9). Lo stesso Sant’Agostino, dopo 
aver parlato dell’osservanza dei Co- 
mandamenti come della prima imper­
fetta libertà, così prosegue: « Perché, 
domanderà qualcuno, non ancora per­
fetta? Perché "sento nelle mie membra 
un’altra legge in conflitto con la legge 
della mia ragione”... Libertà parziale, 
parziale schiavitù: non ancora comple­
ta, non ancora pura, non ancora piena 
è la libertà, perché ancora non siamo 
neH’eternità. In parte conserviamo la 
debolezza, e in parte abbiamo raggiun­
to la libertà. Tutti i nostri peccati nel 
Battesimo sono stati distrutti, ma è 
forse scomparsa la debolezza, dopo 
che è stata distrutta l’iniquità? Se essa 
fosse scomparsa, si vivrebbe in terra 
senza peccato. Chi oserà affermare que­
sto se non chi è superbo, se non chi è 
indegno della misericordia del libera­
tore?... Ora siccome è rimasta in noi 
qualche debolezza, oso dire che nella 
misura in cui serviamo Dio siamo 
liberi, mentre nella misura in cui se­
guiamo la legge del peccato siamo 
schiavi »27.

“ Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1717.
27 In Iohannis Evangelium Tractatus, 41, 10: CCL 36, 363



706 Atti del Santo Padre

18. Chi vive « secondo la carne » 
sente la Legge di Dio come un peso, 
anzi come una negazione o comunque 
una restrizione della propria libertà. 
Chi, invece, è animato dall’amore e 
« cammina secondo lo Spirito » (Gal 5, 
16) e desidera servire gli altri trova 
nella Legge di Dio la via fondamentale 
e necessaria per praticare l’amore libe­
ramente scelto e vissuto. Anzi, egli av­
verte l’urgenza interiore — una vera e 
propria "necessità”, e non già una co­
strizione — di non fermarsi alle esi­
genze minime della Legge, ma di viver­
le nella loro "pienezza”. È un cammino 
ancora incerto e fragile fin che siamo 
sulla terra, ma reso possibile dalla gra­
zia che ci dona di possedere la piena 
libertà dei figli di Dio (cfr. Rm 8, 21) 
e quindi di rispondere nella vita mo­
rale alla sublime vocazione di essere 
« figli nel Figlio ».

Questa vocazione all’amore perfetto 
non è riservata solo ad una cerchia di 
persone. L’invito « va’, vendi quello che 
possiedi, dàllo ai poveri » con la pro­
messa « avrai un tesoro nel cielo » 
riguarda tutti, perché è una radicaliz- 
zazione del comandamento dell’amore 
del prossimo, come il successivo invito 
« vieni e seguimi » è la nuova forma 
concreta del comandamento dell’amo­
re di Dio. I Comandamenti e l'invito 
di Gesù al giovane ricco sono al servi­
zio di un’unica e indivisibile carità, 
che spontaneamente tende alla perfe­
zione, la cui misura è Dio solo: « Siate 
voi dunque perfetti, come è perfetto il 
Padre vostro celeste » (Mt 5, 48). Nel 
Vangelo di Luca Gesù precisa ulterior­
mente il senso di questa perfezione: 
« Siate misericordiosi, come è miseri­
cordioso il Padre vostro » (Le 6, 36).

«Vieni e seguimi» (Mt 19, 21)
19. La via e, nello stesso tempo, il 

contenuto di questa perfezione consi­
ste nella sequela Christi, nel seguire 
Gesù, dopo aver rinunciato ai propri 
beni e a se stessi. Proprio questa è la 
conclusione del colloquio di Gesù con 
il giovane: « Poi vieni e seguimi » (Mt 
19, 21). È un invito la cui meravigliosa 
profondità sarà pienamente percepita 
dai discepoli dopo la risurrezione di 
Cristo, quando lo Spirito Santo li gui­
derà alla verità tutta intera (cfr. Gv 
16, 13).

È Gesù stesso che prende l’iniziativa 
e chiama a seguirlo. L’appello è rivolto 
innanzi tutto a coloro ai quali Egli affi­
da una particolare missione, a comin­
ciare dai Dodici; ma appare anche chia­
ro che essere discepoli di Cristo è la 
condizione di ogni credente (cfr. At 6,1). 
Per questo, seguire Cristo è il fonda­
mento essenziale e originale della mo­
rale cristiana: come il popolo d’Israele 
seguiva Dio che lo conduceva nel de­
serto verso la Terra promessa (cfr. ps 
13, 21), così il discepolo deve seguire 
Gesù, verso il quale il Padre stesso io 
attira (cfr. Gv 6, 44).

Non si tratta qui soltanto di metter­
si in ascolto di un insegnamento e di 
accogliere nell’obbedienza un comanda­
mento. Si tratta, più radicalmente, di 
aderire alla persona stessa di Gesù, di 
condividere la sua vita e il suo destino, 
di partecipare alla sua obbedienza libe­
ra e amorosa alla volontà del Padre. 
Seguendo, mediante la risposta della 
fede, Colui che è la Sapienza incarnata, 
il discepolo di Gesù diventa veramente 
discepolo di Dio (cfr. Gv 6, 45). Gesù, 
infatti, è la luce del mondo, la luce 
della vita (cfr. Gv 8, 12); è il pastore 
che guida e nutre le pecore (cfr. Gv 10, 
11-16), è la via, la verità e la vita (cfr. 
Gv 14, 6), è Colui che conduce al Padre, 
al punto che vedere Lui, il Figlio, è 
vedere il Padre (cfr. Gv 14, 6-10). Per­
tanto imitare il Figlio, « l’immagine del 
Dio invisibile » (Col 1, 15), significa imi­
tare il Padre.

20. Gesù chiede di seguirlo e di imi­
tarlo sulla strada dell’amore, di un 
amore che si dona totalmente ai fra­
telli per amore di Dio: « Questo è il 
mio comandamento: che vi amiate gli 
uni gli altri, come io vi ho amati » (Gv 
15, 12). Questo "come” esige l’imita­
zione di Gesù, del suo amore di cui 
la lavanda dei piedi è segno: « Se dun­
que io, il Signore e il Maestro, ho 
lavato i vostri piedi, anche voi dovete 
lavarvi i piedi gli uni gli altri. Vi ho 
dato infatti l’esempio, perché come ho 
fatto io, facicate anche voi » (Gv 13, 
14-15). L’agire di Gesù e la sua parola, 
le sue azioni e i suoi precetti costi­
tuiscono la regola morale della vita 
cristiana. Infatti, queste sue azioni e, 
in modo particolare, la passione e la 
morte in croce, sono la viva rivela­
zione del suo amore per il Padre e per



Atti del Santo Padre 707

gli uomini. Proprio questo amore Gesù 
chiede che sia imitato da quanti Lo 
seguono. Esso è il comandamento "nuo­
vo": « Vi do un comandamento nuovo: 
che vi amiate gli uni gli altri; come io 
vi ho amato, così amatevi anche voi gli 
uni gli altri. Da questo tutti sapranno 
che siete miei discepoli, se avrete amo­
re gli uni per gli altri » (Gv 13, 34-35).

Questo "come" indica anche la mi­
sura con la quale Gesù ha amato, e 
con la quale devono amarsi tra loro i 
suoi discepoli. Dopo aver detto: « Que­
sto è il mio comandamento: che vi 
amiate gli uni gli altri, come io vi 
ho amati » (Gv 15, 12), Gesù prosegue 
con le parole che indicano il dono sa­
crificale della sua vita sulla croce, 
quale testimonianza di un amore « sino 
alla fine » (Gv 13, 1): « Nessuno ha un 
amore più grande di questo: dare la 
vita per i propri amici » (Gv 15, 13).

Chiamando il giovane a seguirlo sulla 
strada della perfezione, Gesù gli chie­
de di essere perfetto nel comanda­
mento dell'amore, nel "suo” comanda­
mento: di inserirsi nel movimento del­
la sua donazione totale, di imitare e di 
rivivere l’amore stesso del Maestro 
"buono”, di Colui che ha amato "sino 
alla fine”. È quanto Gesù chiede ad ogni 
uomo che vuole mettersi alla sua se­
quela: « Se qualcuno vuol venire die­
tro a me, rinneghi se stesso, prenda 
la sua croce e mi segua » (Mt 16, 24).

21. Seguire Cristo non è una imitazio­
ne esteriore, perché tocca l’uomo nel­
la sua profonda interiorità. Essere 
discepoli di Gesù significa essere resi 
conformi a Lui, che si è fatto servo 
fino al dono di sé sulla croce (cfr. Fil 
2, 5-8). Mediante la fede, Cristo abita 
nel cuore del credente (cfr. Ef 3, 17), 
e così il discepolo è assimilato al suo 
Signore e a Lui configurato. Questo è 
frutto della grazia, della presenza ope­
rante dello Spirito Santo in noi.

Inserito in Cristo, il cristiano diventa 
membro del suo Corpo, che è la Chiesa 
(cfr. 1 Cor 12, 13.27). Sotto l’impulso 
dello Spirito, il Battesimo configura 
radicalmente il fedele a Cristo nel 
mistero pasquale della morte e risurre­
zione, lo « riveste » di Cristo (cfr. Gal 
3, 27): « Rallegriamoci e ringraziamo — 

esclama Sant’Agostino rivolgendosi ai 
battezzati —: siamo diventati non solo 
cristiani, ma Cristo (...). Stupite e gio­
ite: Cristo siamo diventati!»28. Morto 
al peccato, il battezzato riceve la vita 
nuova (cfr. Rm 6, 3-11): vivente per Dio 
in Cristo Gesù, è chiamato a cammi­
nare secondo lo Spirito e a manife­
starne nella vita i frutti (cfr. Gal 5, 
16-25). La partecipazione poi all’Eucari­
stia, sacramento della Nuova Alleanza 
(cfr. 1 Cor 11, 23-29), è vertice dell’as­
similazione a Cristo, fonte di « vita 
eterna » (cfr. Gv 6, 51-58), principio e 
forza del dono totale di sé, di cui Gesù 
secondo la testimonianza tramandata 
da Paolo comanda di far memoria nel­
la celebrazione e nella vita: « Ogni vol­
ta che mangiate di questo pane e be­
vete di questo calice, voi annunziate la 
morte del ■ Signore finché egli venga » 
(1 Cor 11, 26).

«A Dio tutto è possibile» (Mt 19, 26)
22. Amara è la conclusione del col­

loquio di Gesù con il giovane ricco: 
« Udito questo, il giovane se ne andò 
triste; poiché aveva molte ricchezze » 
(Mt 19, 22). Non solo l’uomo ricco, 
ma anche gli stessi discepoli sono spa­
ventati dall’appello di Gesù alla se­
quela, le cui esigenze superano le aspi­
razioni e le forze umane: « A queste 
parole i discepoli rimasero costernati 
e chiesero: "Chi si potrà dunque sal­
vare?” » (Mt 19, 25). Ma il Maestro 
rimanda alla potenza di Dio: « Questo 
è impossibile agli uomini, ma a Dio 
tutto è possibile» (Mt 19, 26).

Nel medesimo capitolo del Vangelo 
di Matteo (19, 3-10), Gesù, interpretan­
do la Legge mosaica sul matrimonio, 
rifiuta il diritto al ripudio, richiamando 
ad un "principio” più originario e più 
autorevole rispetto alla Legge di Mosè: 
il disegno nativo di Dio sull’uomo, un 
disegno al quale l’uomo dopo il peccato 
è diventato inadeguato: « Per la durez­
za del vostro cuore Mosè vi ha per­
messo di ripudiare le vostre mogli, ma 
da principio non fu così » (Mt 19, 8). Il 
richiamo al "principio” sgomenta i di­
scepoli, che commentano con queste 
parole: « Se questa è la condizione del­
l’uomo rispetto alla donna, non con-

28 Ibid., 21, 8: CCL 216.



708 Atti del Santo Padre

viene sposarsi » (Mt 19, 10). E Gesù, 
riferendosi in modo specifico al cari­
sma del celibato « per il Regno dei 
cieli » (Mt 19, 12), ma enunciando una 
regola generale, rimanda alla nuova e 
sorprendente possibilità aperta all’uo­
mo dalla grazia di Dio: « Egli rispose 
loro: "Non tutti possono capirlo, ma 
solo coloro ai quali è stato concesso” » 
(Mt 19, 11).

Imitare e rivivere l’amore di Cristo 
non è possibile all’uomo con le sole 
sue forze. Egli diventa capace di que­
sto amore soltanto in virtù di un dono 
ricevuto. Come il Signore Gesù riceve 
l’amore del Padre suo, così Egli a sua 
volta lo comunica gratuitamente ai di­
scepoli: « Come il Padre ha amato me, 
così anch’io ho amato voi, Rimanete 
nel mio amore » (Gv 15, 9). Il dono di 
Cristo è il suo Spirito, il cui primo 
« frutto » (cfr. Gal 5, 22) è la carità: 
« L’amore di Dio è stato riversato nei 
nostri cuori per mezzo dello Spirito 
Santo, che ci è stato dato » (Rm 5, 5). 
Sant’Agostino si chiede: « È l’amore 
che ci fa osservare i Comandamenti, 
oppure è l’osservanza dei Comanda- 
menti che fa nascere l’amore? ». E ri­
sponde: « Ma chi può mettere in dub­
bio che l’amore precede l’osservanza? 
Chi infatti non ama è privo di motiva­
zioni per osservare i Comandamenti » ”,

23. « La legge dello Spirito che dà 
vita in Cristo Gesù ti ha liberato dalla 
legge del peccato e della morte » (Rm 
8, 2). Con queste parole l’Apostolo 
Paolo ci introduce a considerare nella 
prospettiva della storia della Salvezza 
che si compie in Cristo il rapporto 
tra la Legge (antica) e la grazia (Legge 
nuova). Egli riconosce il ruolo pedago­
gico della Legge, la quale, permettendo 
all’uomo peccatore di misurare la sua 
impotenza e togliendogli la presunzione 
dell’autosufficienza, lo apre all’invoca­
zione e all’accoglienza della « vita nello 
Spirito ». Solo in questa vita nuova è 
possibile la pratica dei Comandamenti 
di Dio. Infatti, è per la fede in Cristo 
che noi siamo resi giusti (cfr. Rm 3, 
28): la "giustizia” che la Legge esige, 
ma non può dare a nessuno, ogni 

credente la trova manifestata e con­
cessa dal Signore Gesù. Così mirabil­
mente ancora Sant’Agostino sintetizza 
la dialettica paolina di legge e grazia: 
« La legge, perciò, è stata data perché 
si invocasse la grazia; la grazia è stata 
data perché si osservasse la legge »w.

L’amore e la vita secondo il Vangelo 
non possono essere pensati prima di 
tutto nella forma del precetto, perché 
ciò che essi domandano va al di là del­
le forze dell’uomo: essi sono possibili 
solo come frutto di un dono di Dio, 
che risana e guarisce e trasforma il 
cuore dell’uomo per mezzo della sua 
grazia: « Perché la legge fu data per 
mezzo di Mosè, la grazia e la verità 
vennero per mezzo di Gesù Cristo » 
(Gv 1, 17). Per questo la promessa del­
la vita eterna è legata al dono della 
grazia, e il dono dello Spirito che 
abbiamo ricevuto è già « caparra della 
nostra eredità » (Ef 1, 14).

24. Si rivela così il volto autentico e 
originale del comandamento dell’amo­
re e della perfezione alla quale esso 
è ordinato: si tratta di una possibilità 
aperta all’uomo esclusivamente dalla 
grazia, dal dono di Dio, dal suo amore. 
D’altra parte, propria la coscienza di 
aver ricevuto il dono, di possedere in 
Gesù Cristo l’amore di Dio, genera e 
sostiene la risposta responsabile di un 
amore pieno verso Dio e tra i fratelli, 
come con insistenza ricorda l’Apostolo 
Giovanni nella sua prima Lettera-, « Ca­
rissimi, amiamoci gli uni gli altri, per­
ché l’amore è da Dio: chiunque ama è 
generato da Dio e conosce Dio. Chi non 
ama non ha conosciuto Dio, perché Dio 
è amore... Carissimi, se Dio ci ha 
amato, anche noi dobbiamo amarci gli 
uni gli altri... Noi amiamo, perché egli 
ci ha amati per primo » (1 Gv 4, 7-8. 
11.19).

Questa connessione inscindibile tra 
la grazia del Signore e la libertà del­
l’uomo, tra il dono e il compito, è 
stata espressa in termini semplici e 
profondi da Sant’Agostino, che così 
prega: «Da quod iubes et iube quod 
vis » (dona ciò che comandi e comanda 
ciò che vuoi) ”.

” Ibid., 82, 3: CCL 36, 533.
50 De spiritu et littera, 19, 34: CSEL 60, 187.
51 Confessiones, X, 29, 40: CCL 27, 176; cfr. De grafia et libero arbitrio, XV: PL 44, 899.



Atti del Santo Padre 709

Il dono non diminuisce, ma rafforza 
l'esigenza morale dell’amore: « Questo 
è il suo comandamento: che crediamo 
nel nome del Figlio suo Gesù Cristo 
e ci amiamo gli uni gli altri, secondo 
il precetto che ci ha dato » (1 Gv 3, 23). 
Si può "rimanere” nell’amore solo a 
condizione di osservare i Comanda­
menti, come afferma Gesù: « Se osser­
verete i miei comandamenti, rimarrete 
nel mio amore, come io ho osservato 
i comandamenti del Padre mio e ri­
mango nel suo amore » (Gv 15, 10).

Raccogliendo quanto è al cuore del 
messaggio morale di Gesù e della pre­
dicazione degli Apostoli, e riproponen­
do in una sintesi mirabile la grande 
tradizione dei Padri d’Oriente e d’Oc­
cidente — in particolare di Sant’Ago- 
stino32 — San Tommaso ha potuto scri­
vere che la Legge nuova è la grazia 
dello Spirito Santo donata mediante la 
fede in Cristo11. I precetti esterni, di 
cui pure il Vangelo parla, dispongono a 
questa grazia o ne dispiegano gli ef­
fetti nella vita. Infatti, la Legge Nuova 
non si contenta di dire ciò che si deve 
fare, ma dona anche la forza di « fare 
la verità » (cfr. Gv 3, 21). Nello stesso 
tempo San Giovanni Crisostomo ha 
osservato che la Legge nuova fu pro­
mulgata proprio quando lo Spirito 
Santo discese dal cielo nel giorno di 
Pentecoste e che gli Apostoli « non 
discesero dal monte portando, come 
Mosè, delle tavole di pietra nelle loro 
mani; ma se ne venivano portando lo 
Spirito Santo nei loro cuori..., divenuti 
mediante la sua grazia una legge viva, 
un libro animato » M.

«Ecco, io sono con voi tutti i giorni, 
sino alla fine del mondo » (Mt 28, 20)

25. Il colloquio di Gesù con il gio­
vane ricco continua, in un certo senso, 
in ogni epoca della storia, anche oggi. 
La domanda: « Maestro, che cosa devo 
fare di buono per ottenere la vita eter­
na? » sboccia nel cuore di ogni uomo, 
ed è sempre e solo Cristo a offrire la 
risposta piena e risolutiva. Il Maestro, 
che insegna i Comandamenti di Dio, 

che invita alla sequela e dà la grazia 
per una vita nuova, è sempre presente 
e operante in mezzo a noi, secondo la 
promessa: « Ecco, io sono con voi tutti 
i giorni, sino alla fine del mondo » (Mt 
28, 20). La contemporaneità di Cristo 
all'uomo di ogni tempo si realizza nel 
suo corpo, che è la Chiesa. Per questo 
il Signore promise ai suoi discepoli 
lo Spirito Santo, che avrebbe loro 
"ricordato” e fatto comprendere i suoi 
comandamenti (cfr. Gv 14, 26) e sa­
rebbe stato il principio sorgivo di una 
vita nuova nel mondo (cfr. Gv 3, 5-8; 
Rm 8, 1-13).

Le prescrizioni morali, impartite da 
Dio nell’Antica Alleanza e giunte alla 
loro perfezione in quella Nuova ed 
Eterna nella persona stessa del Figlio 
di Dio fatto uomo, devono essere fedel­
mente custodite e permanentemente 
attualizzate nelle differenti culture lun­
go il corso della storia. Il compito 
della loro interpretazione è stato affi­
dato da Gesù agli Apostoli e ai loro 
Successori, con l’assistenza speciale 
dello Spirito di verità: « Chi ascolta 
voi ascolta me » (Le 10, 16). Con la 
luce e la forza di questo Spirito gli 
Apostoli hanno adempiuto la missione 
di predicare il Vangelo e di indicare 
la "via” del Signore (cfr. At 18, 25), 
insegnando anzitutto la sequela e l’imi­
tazione di Cristo: « Per me il vivere è 
Cristo » (FU 1, 21).

26. Nella catechesi morale degli Apo­
stoli, accanto ad esortazioni e ad indi­
cazioni legate al contesto storico e 
culturale, c’è un insegnamento etico 
con precise norme di comportamento. 
È quanto emerge nelle loro Lettere, 
che contengono l’interpretazione, gui­
data dallo Spirito Santo, dei precetti 
del Signore da vivere nelle diverse cir­
costanze culturali (cfr. Rm 12-15; 1 Cor 
11-14; Gal 5-6; Ef 4-6; Col 3-4; 1 Pt e 
Gc). Incaricati di predicare il Vangelo, 
gli Apostoli fin dalle origini della Chie­
sa, in virtù della loro responsabilità 
pastorale, hanno vegliato sulla rettitu­
dine della condotta dei cristiani15, allo 
stesso modo in cui hanno vegliato sul-

2 Cfr. De spiritu et littera, 21, 36; 26, 46: CSEL 60, 189-190; 200-201.
33 Cfr. Summa Theologiae, I-II, q. 106, a. 1 conclus. e ad 2um.
33 In Matthaeum, hom. I, 1: PG 57, 15.
33 Cfr. S. Ireneo, Adversus haereses, IV, 26, 2-5: SCh 100/2, 718-729.



710 Atti del Santo Padre

la purezza della fede e sulla trasmis­
sione dei doni divini mediante i Sa­
cramenti I primi cristiani, prove­
nienti sia dal popolo giudaico sia 
dalle nazioni, differivano dai pagani 
non solo per la loro fede e per la 
loro liturgia, ma anche per la testi­
monianza della loro condotta morale, 
ispirata alla Legge Nuova37. La Chiesa, 
infatti, è insieme comunione di fede 
e di vita; la sua norma è « la fede che 
opera per mezzo della carità » (Gal 
5, 6).

Nessuna lacerazione deve attentare 
all'armonia tra la fede e la vita: l’uni­
tà della Chiesa è ferita non solo dai 
cristiani che rifiutano o stravolgono le 
verità della fede, ma anche dà quelli 
ohe misconoscono gli obblighi morali 
a cui li chiama il Vangelo (cfr. 1 Cor 
5, 9-13). Con decisione gli Apostoli han­
no rifiutato ogni dissociazione tra l’im­
pegno del cuore e i gesti che lo espri­
mono e verificano (cfr. 1 Gv 2, 3-6). 
E fin dai tempi apostolici i Pastori 
della Chiesa hanno denunciato con 
chiarezza i modi di agire di coloro che 
erano fautori di divisione con i loro 
insegnamenti o con i loro comporta­
menti 3S.

27. Promuovere e custodire, nell'uni­
tà della Chiesa, la fede e la vita mo­
rale è il compito affidato da Gesù agli 
Apostoli (cfr. Mt 28, 19-20), che prose­
gue nel ministero dei loro Successori. 
E quanto si ritrova nella viva Tradi­
zione, mediante la quale — come inse­
gna il Concilio Vaticano II — « la Chie­
sa, nella sua dottrina, nella sua vita e 
nel suo culto, perpetua e trasmette a 
tutte le generazioni tutto ciò che essa 
è, tutto ciò che essa crede. Questa Tra­
dizione, che trae origine dagli Apostoli, 
progredisce nella Chiesa sotto l’assi­
stenza dello Spirito Santo » ”. Nello 
Spirito la Chiesa accoglie e trasmette 
la Scrittura come testimonianza delle 

« grandi cose » che Dio opera nella sto­
ria (cfr. Le 1, 49), confessa per bocca 
dei Padri e dei Dottori la verità del 
Verbo fatto carne, ne mette in pratica 
i precetti e la carità nella vita dei 
Santi e delle Sante e nel sacrificio dei 
Martiri, ne celebra la speranza nella 
Liturgia: mediante la stessa Tradizione 
i cristiani ricevono « la viva voce del 
Vangelo » ", come espressione fedele 
della sapienza e della volontà divina.

All’interno della Tradizione si svilup­
pa, con l’assistenza dello Spirito Santo, 
l'interpretazione autentica della Legge 
del Signore. Lo stesso Spirito, che è 
all’origine della Rivelazione dei coman­
damenti e degli insegnamenti di Gesù, 
garantisce che vengano santamente cu­
stoditi, fedelmente esposti e corretta- 
mente applicati nel variare dei tempi 
e delle circostanze. Questa "attualiz- 
zazione” dei Comandamenti è segno e 
frutto di una più profonda penetra­
zione della Rivelazione e di una com­
prensione alla luce della fede delle 
nuove situazioni storiche e culturali. 
Essa, tuttavia, non può che confer­
mare la permanente validità della Ri­
velazione e inserirsi nel solco dell'in­
terpretazione che ne dà la grande Tra­
dizione di insegnamento e di vita della 
Chiesa, di cui sono testimoni la dot­
trina dei Padri, la vita dei Santi, la 
liturgia della Chiesa e l’insegnamento 
del Magistero.

In particolare, poi, come afferma il 
Concilio, « l'ufficio d’interpretare au­
tenticamente la Parola di Dio scritta 
o trasmessa è stato affidato al solo 
Magistero vivo della Chiesa, la cui au­
torità è esercitata nel nome di Gesù 
Cristo »41. In tal modo la Chiesa, nella 
sua vita e nel suo insegnamento, si pre­
senta come « colonna e sostegno della 
verità » (1 Tm 3, 15), anche della verità 
circa l'agire morale. Infatti, « è com­
pito della Chiesa annunziare sempre e 
dovunque i principi morali anche circa

36 Cfr. S. Giustino, Apologia I, 66: PG 6, 427-430.
37 Cfr. 1 Pt 2, 12 ss.; Didaché, II, 2: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, I, 6-9; Cle­

mente d’Alessandria, Paedagogus, I, 10; II, 10: PG 8, 355-364; 497-536; Tertulliano, Apo­
logeticum, IX, 8: CSEL 69, 24.

38 Cfr. S. Ignazio di Antiochia, Ad Magnesios, VI, 1-2: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, 
I, 234-235; S. Ireneo, Adversus haereses, IV, 33, 1.6.7: SCh 100/2, 802-805; 814-815; 816-819.

39 Dei Verbum, 8.
" Cfr. Ibid.
41 Ibid., 10.



Atti del Santo Padre 711

l’ordine sociale, e così pure pronun­
ciare il giudizio su qualsiasi realtà 
umana, in quanto lo esigano i diritti 
fondamentali della persona umana o 
la salvezza delle anime » a.

Proprio sulle domande che caratte­
rizzano oggi la discussione morale e 
intorno alle quali si sono sviluppate 

nuove tendenze e teorie, il Magistero, 
in fedeltà a Gesù Cristo e in conti­
nuità con la tradizione della Chiesa, 
sente più urgente il dovere di offrire 
il proprio discernimento e insegna­
mento, per aiutare l’uomo nel suo cam­
mino verso la verità e la libertà.

CAPITOLO II

« NON CONFORMATEVI 
ALLA MENTALITÀ DI QUESTO MONDO » (Rm 12, 2)

La Chiesa e il discernimento di alcune tendenze della teologia morale odierna

Insegnare ciò che è
secondo la sana dottrina (cfr. Tt 2, 1)

28. La mediazione del dialogo tra 
Gesù e il giovane ricco ci ha permesso 
di raccogliere i contenuti essenziali 
della Rivelazione dell’Antico e del Nuo­
vo Testamento circa l’agire morale. 
Essi sono: la subordinazione dell’uomo 
e del suo agire a Dio, Colui che « solo 
è buono »; il rapporto tra il bene mo­
rale degli atti umani e la vita eterna, 
la sequela di Cristo, che apre all’uomo 
la prospettiva dell’amore perfetto; ed 
infine il dono dello Spirito Santo, fonte 
e risorsa della vita morale della « crea­
tura nuova » (cfr. 2 Cor 5, 17).

Nella sua riflessione morale la Chiesa 
ha sempre avuto presenti le parole che 
Gesù ha rivolto al giovane ricco. La Sa­
cra Scrittura, infatti, rimane la sor­
gente viva e feconda della dottrina 
morale della Chiesa, come ha ricor­
dato il Concilio Vaticano II: « Il 
Vangelo [è]... fonte di ogni verità sa­
lutare e di ogni regola morale » 43. Essa 
ha custodito fedelmente ciò che la 
Parola di Dio insegna, non solo circa 
le verità da credere, ma anche circa 
l’agire morale, cioè l’agire che piace a 
Dio (cfr. 1 Ts 4, 1), realizzando uno 

sviluppo dottrinale analogo a quello 
che si è avuto nell’ambito delle verità 
della fede. Assistita dallo Spirito Santo 
che la guida alla verità tutta intera 
(cfr. Gv 16, 13), la Chiesa non ha ces­
sato, e non può mai cessare, di scru­
tare il « mistero del Verbo incarnato », 
nel quale « trova vera luce il mistero 
dell’uomo »44.

29. La riflessione morale della Chiesa, 
operata sempre nella luce di Cristo, il 
"Maestro buono”, si è sviluppata anche 
nella forma specifica della scienza teo­
logica, detta "teologia morale", una 
scienza che accoglie e interroga la Ri­
velazione divina e insieme risponde alle 
esigenze della ragione umana. La teo­
logia morale è una riflessione che 
riguarda la "moralità”, ossia il bene e 
il male degli atti umani e della per­
sona che li compie, e in tal senso è 
aperta a tutti gli uomini; ma è anche 
"teologia”, in quanto riconosce il prin­
cipio e il fine dell’agire morale in Co­
lui che « solo è buono » e che, donan­
dosi all’uomo in Cristo, gli offre la bea­
titudine della vita divina.

Il Concilio Vaticano II ha invitato 
gli studiosi a porre « speciale cura nel 
perfezionare la teologia morale in

42 Codice di Diritto Canonico, can. 747 § 2.
43 Dei Verbum, 7.
44 Gaudium et spes, 22.



712 Atti det Santo Padre

modo che la sua esposizione scienti­
fica, maggiormente fondata sulla Sacra 
Scrittura, illustri l’altezza della voca­
zione dei fedeli in Cristo e il loro 
obbligo di apportare frutto nella carità 
per la vita del mondo » 4!. Lo stesso 
Concilio ha invitato i teologi, « nel ri­
spetto dei metodi e delle esigenze pro­
prie della scienza teologica, a ricercare 
modi sempre più adatti di comunicare 
la dottrina agli uomini della loro epo­
ca, perché altro è il deposito o le verità 
della fede, altro è il modo con cui 
vengono enunciate, rimanendo pur sem­
pre lo stesso il significato e il senso 
profondo » *. Di qui l’ulteriore invito, 
esteso a tutti i fedeli, ma riyolto in 
particolare ai teologi: « I fedeli dunque 
vivano in strettissima unione con gli 
uomini del loro tempo, e si sforzino di 
penetrare perfettamente il loro modo 
di pensare e di sentire, di cui la cul­
tura è espressione »

Lo sforzo di molti teologi, sostenuti 
daU’incoraggiamento del Concilio, ha 
già dato i suoi frutti con interessanti 
e utili riflessioni intorno alle verità 
della fede da credere e da applicare 
nella vita, presentate in forma più cor­
rispondente alla sensibilità e agli inter­
rogativi degli uomini del nostro tempo. 
La Chiesa e, in particolare, i Vescovi, 
ai quali Gesù Cristo ha affidato innanzi 
tutto il servizio dell’insegnamento, ac­
colgono con gratitudine tale sforzo ed 
incoraggiano i teologi a un ulteriore 
lavoro, animato da un profondo e au­
tentico timore del Signore, che è il 
principio della sapienza (cfr. Pr 1, 7).

Nello stesso tempo, nell’ambito delle 
discussioni teologiche postconciliari si 
sono sviluppate però alcune interpre­
tazioni della morale cristiana che non 
sono compatibili con la « sana dottri­
na» (2 Tm 4, 3). Certamente il Magi­
stero della Chiesa non intende imporre 
ai fedeli nessun particolare sistema 
teologico né tanto meno filosofico, ma, 
per « custodire santamente ed esporre 
fedelmente » la Parola di Dio *, esso 

ha il dovere di dichiarare l’incompa­
tibilità di certi orientamenti del pen­
siero teologico o di talune affermazioni 
filosofiche con la verità rivelata4’.

30. Rivolgendomi con questa Encicli­
ca a voi, Confratelli nell’Episcopato, 
intendo enunciare i principi necessari 
per il discernimento di ciò che è con­
trario alla « sana dottrina », richiaman­
do quegli elementi deH’insegnamento 
morale della Chiesa che sembrano oggi 
particolarmente esposti all’errore, alla 
ambiguità o alla dimenticanza. Sono, 
peraltro, gli elementi dai quali dipende 
« la risposta agli oscuri enigmi della 
condizione umana che ieri come oggi 
turbano profondamente il cuore del­
l’uomo: la natura dell’uomo, il senso 
e il fine della nostra vita, il bene e 
il peccato, l’origine e il fine del dolore, 
la via per raggiungere la vera felicità, 
la morte, il giudizio e la sanzione dopo 
la morte, infine l’ultimo e ineffabile 
mistero che circonda la nostra esisten­
za, dal quale noi traiamo origine e 
verso il quale tendiamo » “.

Questi e altri interrogativi, come: 
cosa è la libertà e qual è la sua rela­
zione con la verità contenuta nella 
Legge di Dio? qual è il ruolo della 
coscienza nella formazione del profilo 
morale dell’uomo? come discernere, 
in conformità con la verità sul bene, 
i diritti e i doveri concreti della per­
sona umana?, si possono riassumere 
nella fondamentale domanda che il 
giovane del Vangelo pose a Gesù: 
« Maestro, che cosa devo fare di buono 
per ottenere la vita eterna? ». Inviata 
da Gesù a predicare il Vangelo e ad 
« ammaestrare tutte le nazioni..., in­
segnando loro ad osservare tutto ciò » 
che Egli ha comandato (cfr. Mt 28, 
19-20), la Chiesa ripropone, ancora oggi, 
la risposta del Maestro: questa possie­
de una luce e una forza capaci di risol­
vere anche le questioni più discusse e 
complesse. Questa stessa luce e forza 
sollecitano la Chiesa a sviluppare co-

45 Optatam totius, 16.
46 Gaudium et spes, 62.
47 Ibid.
48 Cfr. Dei Verbum, 10.
49 Cfr. Concilio Vaticano I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS 3018.
50 Concilio Vaticano II, Dich. sulle relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane 

Nostra aetate, 1.



Atti del Santo Padre 713

stantemente la riflessione non solo dog­
matica, ma anche morale in un ambito 
interdisciplinare, così com’è necessario 
specialmente per i nuovi problemi5'.

È sempre in questa medesima luce e 
forza che il Magistero della Chiesa 
compie la sua opera di discernimento, 
accogliendo e rivivendo il monito che 
l’Apostolo Paolo rivolgeva a Timoteo: 
« Ti scongiuro davanti a Dio e a Cristo 
Gesù che verrà a giudicare i vivi e i 
morti, per la sua manifestazione e il 
suo regno: annunzia la parola, insisti 
in ogni occasione opportuna e non op­
portuna, ammonisci, rimprovera, esor­
ta con ogni magnanimità e dottrina. 
Verrà giorno, infatti, in cui non si sop­
porterà più la sana dottrina, ma, per il 
prurito di udire qualcosa, gli uomini si 
circonderanno di maestri secondo le 
proprie voglie, rifiutando di dare ascol­
to alla verità per volgersi alle favole. 
Tu però vigila attentamente, sappi sop­
portare le sofferenze, compi la tua ope­
ra di annunziatore del Vangelo, adem­
pì il tuo ministero» (2 Tm 4, 1-5; cfr. 
Tt 1, 10.13-14).

« Conoscerete la verità
e la verità vi farà liberi » (Gv 8, 32)

31. I problemi umani più dibattuti 
e diversamente risolti nella riflessione 
morale contemporanea si ricollegano, 
sia pure in vari modi, ad un problema 
cruciale: quello della libertà dell’uomo.

Non c’è dubbio che il nostro tempo 
ha acquisito una percezione particolar­
mente viva della libertà. « In questa 
nostra età gli uomini diventano sempre 
più consapevoli della dignità della per­
sona umana», come constatava già la 
Dichiarazione conciliare Dignitatis hu­
manae sulla libertà religiosa52. Da qui 
l’esigenza che « gli uomini nell’agire 
seguano la loro iniziativa e godano di 
una libertà responsabile, non mossi da 

coercizione bensì guidati dalla coscien­
za del dovere »a. In particolare il 
diritto alla libertà religiosa e al rispet­
to della coscienza nel suo cammino 
verso la verità è sentito sempre più 
come fondamento dei diritti della per­
sona, considerati nel loro insieme54.

Così, il senso più acuto della dignità 
della persona umana e della sua uni­
cità, come anche del rispetto dovuto 
al cammino della coscienza, costituisce 
certamente un’acquisizione positiva 
della cultura moderna. Questa perce­
zione, in se stessa autentica, ha trovato 
molteplici espressioni, più o meno ade­
guate, di cui alcune però si discostano 
dalla verità sull’uomo come creatura e 
immagine di Dio ed esigono pertanto 
di essere corrette o purificate alla luce 
della fede55.

32. In alcune correnti del pensiero 
moderno si è giunti ad esaltare la liber­
tà al punto da farne un assoluto, che sa­
rebbe la sorgente dei valori. In questa 
direzione si muovono le dottrine che 
perdono il senso della trascendenza o 
quelle che sono esplicitamente atee. Si 
sono attribuite alla coscienza indivi­
duale le prerogative di un’istanza su­
prema del giudizio morale, che decide 
categoricamente e infallibilmente del 
bene e del male.

All’affermazione del dovere di seguire 
la propria coscienza si è indebitamente 
aggiunta l’affermazione che il giudizio 
morale è vero per il fatto stesso che 
proviene dalla coscienza. Ma in tal 
modo, l’imprescindibile esigenza di ve­
rità è scomparsa, in favore di un cri­
terio di sincerità, di autenticità, di "ac­
cordo con se stessi", tanto che si è 
giunti ad una concezione radicalmente 
soggettivistica del giudizio morale.

Come si può immediatamente com­
prendere, non è estranea a questa evo­
luzione la crisi intorno alla verità. Per-

51 Cfr. Gaudium et spes, 43-44.
52 Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 1, con rimando a Giovanni XXIII, Lett. 

Enc. Pacem in terris (11 aprile 1963): AAS 55 (1963), 279; Ibid., 165, e a Pio XII, Radio- 
messaggio (24 dicembre 1944): AAS 37 (1945), 14.

53 Dignitatis humanae, 1.
54 Cfr. Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 17: AAS 71 (1979), 295-300; Discorso 

ai partecipanti al V Colloquio Internazionale di Studi Giuridici (10 marzo 1984), 4: Insegna­
menti VII/1 (1984), 656; Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. su libertà 
cristiana e liberazione Libertatis conscientia (22 marzo 1986), 19: AAS 79 (1987), 561.

55 Cfr. Gaudium et spes, 11.



714 Atti del Santo Padre

sa l’idea di una verità universale sul 
bene, conoscibile dalla ragione umana, 
è inevitabilmente cambiata anche la 
concezione della coscienza: questa non 
è più considerata nella sua realtà ori­
ginaria, ossia un atto deH’intellivenza 
della persona, cui spetta di applicare 
la conoscenza universale del bene in 
una determinata situazione e di espri­
mere così un giudizio sulla condotta 
giusta da scegliere qui e ora; ci si è 
orientati a concedere alla coscienza del­
l’individuo il privilegio di fissare, in 
modo autonomo, i criteri del bene e 
del male e agire di conseguenza. Tale 
visione fa tutt’uno con un’etica indivi­
dualista, per la quale ciascuno si trova 
confrontato con la sua verità, diffe­
rente dalla verità degli altri. Spinto 
alle estreme conseguenze, l’individuali­
smo sfocia nella negazione dell’idea 
stessa di natura umana.

Queste differenti concezioni sono al­
l’origine degli orientamenti di pensiero 
che sostegono l’antinomia tra legge mo­
rale e coscienza, tra natura e libertà.

33. Parallelamente all’esaltazione del­
la libertà, e paradossalmente in con­
trasto con essa, la cultura moderna 
mette radicalmente in questione questa 
medesima libertà. Un insieme di disci­
pline, raggruppate sotto il nome di 
"scienze umane", hanno giustamente 
attirato l’attenzione sui condiziona­
menti di ordine psicologico e sociale, 
che pesano sull’esercizio della libertà 
umana. La conoscenza di tali condizio­
namenti e l’attenzione che viene loro 
prestata sono acquisizioni importanti, 
che hanno trovato applicazione in di­
versi ambiti dell’esistenza, come per 
esempio nella pedagogia o neH’ammi- 
nistrazione della giustizia. Ma alcuni, 
superando le conclusioni che si pos­
sono legittimamente trarre da queste 
osservazioni, sono arrivati al punto di 
mettere in dubbio o di negare la realtà 
stessa della libertà umana.

Si devono anche ricordare alcune 
interpretazioni abusive dell’indagine 
scientifica a livello antropologico. Tra­
endo argomento dalla grande varietà 
dei costumi, delle abitudini e delle 
istituzioni presenti nell’umanità, si 
conclude, se non sempre con la nega­
zione di valori umani universali, alme­
no con una concezione relativistica 
della morale.

34. « Maestro, che cosa devo fare di 
buono per ottenere la vita eterna? ». 
La domanda morale, alla quale Cristo 
risponde, non può prescindere dalla 
questione della libertà, anzi la colloca 
al suo centro, perché non si dà morale 
senza libertà: « L’uomo può volgersi al 
bene soltanto nella libertà » ”, Ma quale 
libertà? Il Concilio, di fronte ai nostri 
comportamenti che « tanto tengono » 
alla libertà e che la « cercano arden­
temente » ma che « spesso la coltivano 
in malo modo, quasi sia lecito tutto 
purché p:accia, compreso il male », 
presenta la "vera” libertà: « La vera 
libertà è nell'uomo segno altissimo 
dell'immagine divina. Dio volle, infatti, 
lasciare l’uomo "in mano al suo consi­
glio” (cfr. Sir 15, 14), così che esso 
cerchi spontaneamente il suo Creatore, 
e giunga liberamente, con l’adesione a 
lui, alla piena e beata perfezione » ”• 
Se esiste il diritto di essere rispettati 
nel proprio cammino di ricerca della 
verità, esiste ancor prima l’obbligo mo­
rale grave per ciascuno di cercare la 
verità e di aderirvi una volta cono­
sciuta “. In tal senso il Card. J.H- 
Newman, eminente assertore dei diritti 
della coscienza, affermava con decisio­
ne: « La coscienza ha dei diritti per­
ché ha dei doveri »5’.

Alcune tendenza della teologia mo­
rale odierna, sotto l’influsso delle cor­
renti soggettiviste ed individualiste ora 
ricordate, interpretano in modo nuovo 
il rapporto della libertà con la legge 
morale, con la natura umana e con

56 Ibid., 17.
57 Ibid.
58 Cfr. Dignitatis humanae, 2; cfr. anche Gregorio XVI, Epist. Enc. Mirari vos arbitramur 

(15 agosto 1832): Acta Gregorii Papae XVI, I, 169-174; Pio IX, Epist. Enc. Quanta cura (8 
dicembre 1864): Pii IX PM. Acta, I, 3, 687-700; Leone XIII, Lett. Enc. Libertas praestantis- 
simum (20 giugno 1888): Leonis XIII P.M. Acta, Vili, Romae 1889, 212-246.

55 A Letter Addressed to His Grace thè Duke of Norfolk: Certain Difficulties Felt by Angli- 
cans in Catholic Teaching (Uniform Edition: Longman, Green and Company, London, 1868- 
1881), voi. 2, p. 250.



Atti del Santo Padre 715

la coscienza, e propongono criteri in­
novativi di valutazione morale degli 
atti: sono tendenze che, pur nella loro 
varietà, si ritrovano nel fatto di in­
debolire o addirittura di negare la 
dipendenza della libertà dalla verità.

Se vogliamo operare un discerni­
mento critico di queste tendenze, ca­
pace di riconoscere quanto in esse vi 
è di legittimo, utile e prezioso e di 

indicarne, al tempo stesso, le ambi­
guità, i pericoli e gli errori, dobbiamo 
esaminarle alla luce della fondamen­
tale dipendenza della libertà dalla ve­
rità, dipendenza che è stata espressa 
nel modo più limpido e autorevole dal­
le parole di Cristo: « Conoscerete la 
verità, e la verità vi farà liberi » (Gv 
8, 32).

I. La libertà e la legge

«Dell’albero della conoscenza 
del bene e del male
non devi mangiare » (Gen 2, 17)

35. Leggiamo nel libro della Genesi: 
« Il Signore Dio diede questo comando 
all’uomo: ”Tu potrai mangiare di tutti 
gli alberi del giardino, ma dell’albero 
della conoscenza del bene e del male 
non devi mangiare, perché, quando 
tu mangiassi, certamente moriresti” » 
(Gen 2, 16-17).

Con questa immagine, la Rivelazione 
insegna che il potere di decidere del 
bene e del male non appartiene al­
l’uomo, ma a Dio solo. L’uomo è certa­
mente libero, dal momento che può 
comprendere e accogliere i comandi di 
Dio. Ed è in possesso d’una libertà 
quanto mai ampia, perché può man­
giare « di tutti gli alberi del giardino ». 
Ma questa libertà non è illimitata: deve 
arrestarsi di fonte all’« albero della co­
noscenza del bene e del male », essendo 
chiamata ad accettare la legge morale 
che Dio dà all’uomo. In realtà, proprio 
in questa accettazione la libertà del­
l’uomo trova la sua vera e piena rea­
lizzazione. Dio, che solo è buono, co­
nosce perfettamente ciò che è buono 
per l’uomo, e in forza del suo stesso 
amore glielo propone nei Comanda- 
menti.

La legge di Dio, dunque, non atte­
nua né tanto meno elimina la libertà 
dell’uomo, al contrario la garantisce e 
la promuove. Ben diversamente però, 
alcune tendenze culturali odierne sono 
aU’origine di non pochi orientamenti 
etici che pongono al centro del loro 
pensiero un presunto conflitto tra la 

libertà e la legge. Tali sono le dottrine 
che attribuiscono ai singoli individui 
o ai gruppi sociali la facoltà di deci­
dere del bene e del male: la libertà 
umana potrebbe "creare i valori” e 
godrebbe di un primato sulla verità, 
al punto ohe la verità stessa sarebbe 
considerata una creazione della libertà. 
Questa, dunque, rivendicherebbe una 
tale autonomia morale che pratica- 
mente significherebbe la sua sovranità 
assoluta.

36. L’istanza moderna di autonomia 
non ha mancato di esercitare un suo 
influsso anche nell'ambito della teologia 
morale cattolica. Se questa, certa­
mente, non ha mai inteso contrapporre 
la libertà umana alla Legge divina, né 
mettere in questione l’esistenza di un 
fondamento religioso ultimo delle nor­
me morali, è stata però provocata a 
un profondo ripensamento del ruolo 
della ragione e della fede nell’indivi­
duazione delle norme morali che si 
riferiscono a specifici comportamenti 
”intramondani”, ossia verso se stessi, 
gli altri e il mondo delle cose.

Si deve riconoscere che all’origine di 
questo sforzo di ripensamento si ritro­
vano alcune istanze positive, che pe­
raltro appartengono, in buona parte, 
alla miglior tradizione del pensiero cat­
tolico. Sollecitati dal Concilio Vaticano 
II “, si è voluto favorire il dialogo con 
la cultura moderna, mettendo in luce 
il carattere razionale — quindi univer­
salmente comprensibile e comunica­
bile — delle norme morali apparte­
nenti all’ambito della legge morale na­
turale61. Si è inteso, inoltre, ribadire

“ Cfr. Gaudium et spes, 40 e 43.
61 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 71, a. 6; vedi anche ad 5um.



716 Atti del Santo Padre

il carattere interiore delle esigenze 
etiche che da essa derivano e che non 
si impongono alla volontà come un 
obbligo, se non in forza del ricono­
scimento previo della ragione umana 
e, in concreto, della coscienza perso­
nale.

Dimenticando però la dipendenza 
della ragione umana dalla Sapienza di­
vina e la necessità, nel presente stato 
di natura decaduta, nonché l’effettiva 
realtà della Divina Rivelazione per la 
conoscenza di verità morali anche di 
ordine naturale “, alcuni sono giunti a 
teorizzare una completa sovranità della 
ragione nell’ambito delle norme morali 
relative al retto ordinamento della vita 
in questo mondo: tali norme costi­
tuirebbero l’ambito di una morale 
solamente "umana”, sarebbero cioè 
l’espressione di una legge che l’uomo 
autonomamente dà a se stesso e che 
ha la sua sorgente esclusivamente nel­
la ragione umana. Di questa legge Dio 
non potrebbe essere considerato in 
nessun modo Autore, se non nel senso 
che la ragione umana esercita la sua 
autonomia legislativa in forza di un 
originario e totale mandato di Dio al­
l’uomo. Ora queste tendenze di pen­
siero hanno condotto a negare, contro 
la Sacra Scrittura e la dottrina costan­
te della Chiesa, che la legge morale 
naturale abbia Dio come Autore e che 
l’uomo, mediante la sua ragione, par­
tecipi alla legge eterna, che non è Lui 
a stabilire.

37. Volendo però mantenere la vita 
morale in un contesto cristiano, è sta­
ta introdotta da alcuni teologi morali­
sti una netta distinzione, contraria al­
la dottrina cattolica6’, tra un ordine 
etico, che avrebbe origine umana e 
valore solo mondano, e un ordine della 
salvezza, per il quale avrebbero rile­
vanza solo alcune intenzioni ed atteg­
giamenti interiori circa Dio e il prossi­
mo. Si è giunti conseguentemente al 
punto di negare 1’esistenza, nella Rive­
lazione Divina, di un contenuto mo­
rale specifico e determinato, univer­
salmente valido e permanente: la Pa­

rola di Dio si limiterebbe a proporre 
un'esortazione, una generica parenesi, 
che poi solo la ragione autonoma 
avrebbe il compito di riempire di de­
terminazioni normative veramente "og­
gettive”, ossia adeguate alla situazione 
storica concreta. Naturalmente un’au­
tonomia così concepita comporta anche 
la negazione di una competenza dottri­
nale specifica da parte della Chiesa e 
del suo Magistero circa norme morali 
determinate riguardanti il cosiddetto 
"bene umano”: esse non apparterreb­
bero al contenuto proprio della Rive­
lazione e non sarebbero in se stesse 
rilevanti in ordine alla salvezza.

Non vi è chi non veda che una simile 
interpretazione dell’autonomia della 
ragione umana comporta tesi incom­
patibili con la dottrina cattolica.

In un tale contesto è assolutamente 
necessario chiarire, alla luce della Pa­
rola di Dio e della viva Tradizione della 
Chiesa, le fondamentali nozioni della 
libertà umana e della legge morale, 
nonché i loro profondi e interiori rap­
porti. Solo così sarà possibile corri­
spondere alle giuste istanze della razio­
nalità umana, integrando gli elementi 
validi di alcune correnti dell’odierna 
teologia morale, senza pregiudicare il 
patrimonio morale della Chiesa con 
tesi derivanti da un erroneo concetto 
di autonomia.

Dio volle lasciare l’uomo
« in mano al suo consiglio » (Sir 15, 14)

38. Riprendendo le parole del Sira­
cide, il Concilio Vaticano II così spie­
ga la « vera libertà » che nell’uomo è 
« segno altissimo dell’immagine divi­
na »: « Dio volle lasciare l’uomo "in 
mano al suo consiglio”, così che egli 
cerchi spontaneamente il suo Creatore, 
e giunga liberamente, con l’adesione a 
Lui, alla piena e beata perfezione » " 
Queste parole indicano la meravigliosa 
profondità della partecipazione alla si­
gnoria divina, cui l’uomo è stato chia­
mato: indicano che il dominio dell’uo­
mo si estende, in un certo senso, sul­
l’uomo stesso. È questo un aspetto

62 Cfr. Pio XII, Lett. Enc. Humani generis (12 agosto 1950): AAS 42 (1950), 561-562.
63 Cfr. Concilio Tridentino, Sessio VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, canti. 

19-21: DS 1569-1571.
64 Gaudium et spes, 17.



Atti del Santo Padre 717

costantemente accentuato nella rifles­
sione teologica sulla libertà umana, 
interpretata nei termini di una torma 
di regalità. Scrive, ad esempio. San 
Gregorio Nisseno: « L'animo manifesta 
la sua regalità ed eccellenza... nel suo 
essere senza padrone e libero, gover­
nandosi autocraticamente con il suo 
volere. Di chi altro questo è proprio, 
se non del re?... Così la natura umana, 
creata per essere padrona delle altre 
creature, per la somiglianza con il so­
vrano dell'universo fu stabilita come 
una viva immagine, partecipe della 
dignità e del nome dell’Archetipo »

Già il governare il mondo costituisce 
per l’uomo un compito grande e col­
mo di responsabilità, che impegna la 
sua libertà in obbedienza al Creatore: 
« Riempite la terra; soggiogatela » (Gen 
1, 28). Sotto questo aspetto al singolo 
uomo, come pure alla comunità umana, 
spetta ima giusta autonomia, alla quale 
la Costituzione conciliare Gaudium et 
spes dedica una speciale attenzione. È 
l’autonomia delle realtà terrene, che 
significa che « le cose create e le stesse 
società hanno leggi e valori propri, che 
l’uomo gradatamente deve scoprire, 
usare e ordinare » “.

39. Non solo il mondo però, ma an­
che l’uomo stesso è stato affidato alla 
sua propria cura e responsabilità. Dio 
l’ha lasciato « in mano al suo consi­
glio » (Sir 15, 14), perché cercasse il 
suo Creatore e giungesse liberamente 
alla perfezione. Giungere significa edi­
ficare personalmente in sé tale perfe­
zione. Infatti, come governando il 
mondo l’uomo lo forma secondo la sua 
intelligenza e volontà, così compiendo 
atti moralmente buoni l’uomo confer­
ma, sviluppa e consolida in se stesso 
la somiglianza di Dio.

Il Concilio, tuttavia, chiede vigilanza 
di fronte a un falso concetto dell’auto­

nomia delle realtà terrene, quello di 
ritenere che « le cose create non dipen­
dono da Dio, e che l'uomo può ado­
perarle senza riferirle al Creatore » ". 
Nei riguardi dell’uomo poi simile con­
cetto di autonomia produce effetti par­
ticolarmente dannosi, assumendo in 
ultima istanza un carattere ateo: « La 
creatura, infatti, senza il Creatore sva­
nisce... Anzi, l’oblio di Dio priva di luce 
la creatura stessa » “.

40. L’insegnamento del Concilio sot­
tolinea, da un lato, l’attività della ra­
gione umana nel rinvenimento e nella 
applicazione della legge morale: la vita 
morale esige la creatività e l’ingegno­
sità proprie della persona, sorgente e 
causa dei suoi atti deliberati. D’altro 
lato, la ragione trae la sua verità e 
la sua autorità dalla legge eterna, che 
non è altro che la stessa sapienza 
divina6’. Alla base della vita morale 
sta dunque il principio di una « giusta 
autonomia » ™ dell’uomo, soggetto per­
sonale dei suoi atti. La legge morale 
proviene da Dio e trova sempre in Lui 
la sua sorgente: in forza della ragione 
naturale, che deriva dalla sapienza di­
vina, essa è, al tempo stesso, le legge 
propria dell’uomo. La legge naturale 
infatti, come si è visto, « altro non è 
che la luce deH’intelligenza infusa in 
noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo 
ciò che si deve compiere e ciò che 
si deve evitare. Questa luce e questa 
legge Dio l’ha donata nella creazio­
ne »7I. La giusta atuonomia della ra­
gione pratica significa che l’uomo pos­
siede in se stesso la propria legge, 
ricevuta dal Creatore. Tuttavia, l'auto­
nomia della ragione non può signi­
ficare la creazione, da parte della stes­
sa ragione, dei valori e delle norme 
morali12. Se questa autonomia impli­
casse una negazione della partecipa­
zione della ragione pratica alla sapien-

65 De hominis opificio, c. 4: PG 44, 135-136.
“ Gaudium et spes, 36.
67 Ibid.
“ Ibid.
" Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 3, ad 2um, citato da 

Giovanni XXIII, Lett. Enc. Pacem in terris (11 aprile 1963): AAS 55 (1963), 271.
70 Gaudium et spes, 41.
71 S. Tommaso d’Aquino, In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. Prologus: 

Opuscula theologica, II, n. 1129, Ed. Taurinens. (1954), 245.
72 Cfr. Discorso a un gruppo di Vescovi degli Stati Uniti d’America in Visita ”ad limina” 

(15 ottobre 1988), 6: Insegnamenti, XI/3 (1988), 1228.



718 Atti del Santo Padre

za del Creatore e Legislatore divino, 
oppure se suggerisse una libertà crea­
trice delle norme morali, a seconda 
delle contingenze storiche o delle di­
verse società e culture, una tale pre­
tesa autonomia contraddirrebbe l'inse­
gnamento della Chiesa sulla verità del­
l’uomo73. Sarebbe la morte della vera 
libertà: « Ma dell’albero della cono­
scenza del bene e del male non devi 
mangiare, perché, quando tu ne man­
giassi, certamente moriresti » (Gen 
2, 17).

41. La vera autonomia morale del­
l’uomo non significa affatto il rifiuto, 
bensì l’accoglienza della legge morale, 
del comando di Dio: « Il Signore Dio 
diede questo comando all’uomo... » 
(Gen 2, 16). La libertà dell’uomo e la 
legge di Dio s’incontrano e sono chia­
mate a compenetrarsi tra loro, nel sen­
so della libera obbedienza dell’uomo a 
Dio e della gratuita benevolenza di Dio 
all’uomo. E pertanto l’obbedienza a 
Dio non è, come taluni credono, una 
eteronomia, come se la vita morale 
fosse sottomessa alla volontà di un’on­
nipotenza assoluta, esterna all’uomo e 
contraria all’affermazione della sua li­
bertà. In realtà, se eteronomia della 
morale significasse negazione dell’auto­
determinazione dell’uomo o imposizio­
ne di norme estranee al suo bene, essa 
sarebbe in contraddizione con la rive­
lazione dell’Alleanza e dell’Incarnazio­
ne redentrice. Una simile eteronomia 
non sarebbe che una forma di aliena­
zione, contraria alla sapienza divina ed 
alla dignità della persona umana.

Alcuni parlano, a giusto titolo, di 
teonomia, o di teonomia partecipata, 
perché la libera obbedienza dell’uomo 
alla legge di Dio implica effettivamente 
la partecipazione della ragione e della 
volontà umane alla sapienza e alla 
provvidenza di Dio. Proibendo all’uo­
mo di mangiare « dell’albero della co­
noscenza del bene e del male », Dio 
afferma che l’uomo non possiede ori­
ginariamente in proprio questa "cono­
scenza”, ma solamente vi partecipa 
mediante la luce della ragione natu­
rale e della Rivelazione Divina, che gli 

manifestano le esigenze e gli appelli 
della sapienza eterna. La legge quindi 
deve dirsi un’espressione della sapienza 
divina: sottomettendosi ad essa, la li­
bertà si sottomette alla verità della 
creazione. Per questo occorre ricono­
scere nella libertà della persona uma­
na l’immagine e la vicinanza di Dio, 
che è « presente in tutti » (cfr. Ef 4, 6); 
allo stesso modo, bisogna confessare 
la maestà del Dio dell’universo e vene­
rare la santità della legge di Dio infi­
nitamente trascendente. Deus semper 
maior 7‘.

Beato l'uomo che si compiace 
della legge del Signore (cfr. Sal 1, 1-2)

42. Modellata su quella di Dio, la 
libertà dell’uomo non solo non è ne­
gata dalla sua obbedienza alla legge 
divina, ma soltanto mediante questa 
obbedienza essa permane nella verità 
ed è conforme alla dignità dell’uomo, 
come scrive apertamente il Concilio: 
« La dignità dell’uomo richiede che egli 
agisca secondo scelte consapevoli e li­
bere, mosso cioè e indotto da convin­
zioni personali e non per un cieco 
impulso interno e per mera coazione 
esterna. Ma tale dignità l’uomo la 
ottiene quando, liberandosi da ogni 
schiavitù di passioni, tende al suo fine 
con scelta libera del bene, e si pro­
cura da sé e con la sua diligente ini­
ziativa i mezzi convenienti »7S.

Nel suo tendere a Dio, a Colui che 
« solo è buono », l’uomo deve libera­
mente compiere il bene ed evitare il 
male. Ma per questo l’uomo deve poter 
distinguere il bene dal male. Ed è 
quanto avviene, anzitutto, grazie alla 
luce della ragione naturale, riflesso 
nell’uomo dello splendore del volto di 
Dio. In questo senso, commentando 
un versetto del Salmo 4, San Tommaso 
scrive: « Dopo aver detto: "Offrite sa­
crifici di giustizia” (Sai 4, 6), come se 
alcuni gli chiedessero quali sono le 
opere della giustizia, il Salmista sog­
giunge: Molti dicono: Chi ci farà ve­
dere il bene? E, rispondendo alla do­
manda, dice: La luce del tuo volto, 
Signore, è stata impressa su di noi.

n Gaudium et spes, 47.
74 Cfr. S. Agostino, Enarratio in Psalmum LXII, 16: CCL 39, 804.
75 Gaudium et spes, 17.



Atti del Santo Padre 719

Come se volesse dire che la luce della 
ragione naturale con la quale distin­
guiamo il bene dal male — il che è 
di competenza della legge naturale — 
non è altro che un’impronta in noi del­
la luce divina » ". Da ciò segue anche 
per quale motivo questa legge è chia­
mata legge naturale: viene detta così 
non in rapporto alla natura degli es­
seri irrazionali, ma perché la ragione 
che la promulga è propria della natura 
umana ”.

43. Il Concilio Vaticano II ricorda 
che « norma suprema della vita uma­
na è la legge divina, eterna, oggettiva 
e universale, per mezzo della quale 
Dio con un disegno di sapienza e di 
amore ordina, dirige e governa tutto 
il mondo e le vie della comunità uma­
na. E Dio rende partecipe l’uomo della 
sua legge, cosicché l'uomo, per soave 
disposizione della provvidenza divina, 
possa sempre più conoscere l’immuta­
bile verità » ”.

Il Concilio rimanda alla dottrina 
classica sulla legge eterna di Dio. 
Sant’Agostino la definisce come « la 
ragione o la volontà di Dio che co­
manda di conservare l’ordine naturale 
e proibisce di turbarlo»”; San Tom­
maso la identifica con « la ragione del­
la divina sapienza che muove tutto al 
fine dovuto »". E la sapienza di Dio è 
provvidenza, amore che si prende cura. 
E Dio stesso, dunque, ad amare e a 
prendersi cura, nel senso più letterale 
e fondamentale, di tutta la creazione 
(cfr. Sap 7, 22; 8, il). Ma Dio provvede 
agli uomini in modo diverso rispetto 
agli esseri che non sono persone: non 
’’daH'esterno", attraverso le leggi della 
natura fisica, ma "dal di dentro”, me­
diante la ragione che, conoscendo col 
lume naturale la legge eterna di Dio, 
è per ciò stesso in grado di indicare al­
l’uomo la giusta direzione del suo libe­
ro agire ", In questo modo Dio chiama 
l’uomo a partecipare alla sua provvi­
denza, volendo per mezzo dell’uomo 
stesso, ossia attraverso la sua ragione­

vole e responsabile cura, guidare il 
mondo: non soltanto il mondo della 
natura, ma anche quello delle persone 
umane. In questo contesto, come 
espressione umana della legge eterna 
di Dio, si pone la legge naturale: « Ri­
spetto alle altre creature — scrive San 
Tommaso — la creatura razionale è 
soggetta in un modo più eccellente 
alla divina provvidenza, in quanto an­
che essa diventa partecipe della prov­
videnza, provvedendo a se stessa e agli 
altri: perciò si ha in essa una parte­
cipazione della ragione eterna, grazie 
alla quale ha una naturale inclinazione 
all’atto ed al fine dovuti: tale parte­
cipazione della legge eterna nella crea­
tura razionale è chiamata legge natu­
rale » “.

44. La Chiesa ha fatto spesso riferi­
mento alla dottrina tomistica di legge 
naturale, assumendola nel proprio in­
segnamento morale. Così il mio vene­
rato predecessore Leone XIII ha sotto­
lineato l'essenziale subordinazione del­
la ragione e della legge umana alla 
Sapienza di Dio e alla sua legge. Dopo 
aver detto che « la legge naturale è 
scritta e scolpita nell’animo di tutti 
e di ciascun uomo, poiché essa non è 
altro che la stessa ragione umana che 
ci comanda di fare il bene e ci intima 
di non peccare », Leone XIII rimanda 
alla « ragione più alta » del Legislatore 
divino: « Ma tale prescrizione della ra­
gione umana non potrebbe aver forza 
di legge, se non fosse la voce e l’inter­
prete di una ragione più alta, a cui 
il nostro spirito e la nostra libertà 
devono essere sottomessi ». Infatti, la 
forza della legge risiede nella sua au­
torità di imporre dei doveri, di confe­
rire dei diritti e di dare la sanzione a 
certi comportamenti: « Ora tutto ciò 
non potrebbe esistere nell’uomo, se 
fosse egli stesso a darsi, quale legi­
slatore supremo, la norma delle sue 
azioni ». E conclude: « Ne consegue 
che la legge naturale è la stessa legge 
eterna, insita negli esseri dotati di ra-

78 Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.
77 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1955.
78 Dignitatis humanae, ì.
n Contra Faustum, lib. 22, cap. 27: PL 42, 418.
80 Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 1.
81 Cfr. Ibid., I-II, q. 90, a. 4, ad lum.
“ Ibid., I-II, q. 91, a. 2.



720 Atti del Santo Padre

gione, che li inclina all'atto e al fine 
che loro convengono-, essa è la stessa 
ragione eterna del Creatore e gover­
natore dell’universo »

L’uomo può riconoscere il bene e il 
male grazie a quel discernimento del 
bene e del male che egli stesso opera 
mediante la sua ragione, in particolare 
mediante la sua ragione illuminata dal­
la Rivelazione Divina e dalla fede, in 
forza della legge che Dio ha donato 
al popolo eletto, a cominciare dai Co- 
mandamenti del Sinai. Israele è stato 
chiamato a ricevere e a vivere la legge 
di Dio come particolare dono e segno 
dell’elezione e dell’Alleanza divina, ed 
insieme come garanzia della. benedi­
zione di Dio. Così Mosè poteva rivol­
gersi ai figli d’Israele e chiedere loro: 
« Quale grande nazione ha la divinità 
così vicina a sé, come il Signore nostro 
Dio è vicino a noi ogni volta che lo 
invochiamo? E quale grande nazione 
ha leggi e norme giuste, come è tutta 
questa legislazione che io oggi vi 
espongo? » (Dt 4, 7-8). È nei Salmi che 
incontriamo i sentimenti di lode, gra­
titudine e venerazione che il popolo 
eletto è chiamato a nutrire verso la 
legge di Dio, insieme all’esortazione a 
conoscerla, meditarla e tradurla nella 
vita: « Beato l’uomo che non segue 
il consiglio degli empi, non indugia 
nella via dei peccatori e non siede in 
compagnia degli stolti; ma si compia­
ce della legge del Signore, la sua legge 
medita giorno e notte » (Sal 1, 1-2); 
« La legge del Signore è perfetta, rin­
franca l’anima; la testimonianza del 
Signore è verace, rende saggio il sem­
plice. Gli ordini del Signore sono giu­
sti, fanno gioire il cuore; i comandi 
del Signore sono limpidi, danno luce 
agli occhi» (Sai 18 [19], 8-9).

45. La Chiesa accoglie con ricono­
scenza e custodisce con amore l'intero 
deposito della Rivelazione, trattandolo 
con religioso rispetto e adempiendo al­
la sua missione di interpretare la legge 
di Dio in modo autentico alla luce del 
Vangelo. La Chiesa, inoltre, riceve in 
dono la Legge Nuova, che è il « compi­
mento » della legge di Dio in Gesù Cri­
sto e nel suo Spirito: è una legge « in­

teriore» (cfr. Ger 31, 31-33), «scritta 
non con inchiostro, ma con lo Spirito 
del Dio vivente, non su tavole di pie­
tra, ma sulle tavole di carne dei vostri 
cuori » (2 Cor 3, 3); una legge di per­
fezione e di libertà (cfr. 2 Cor 3, 17); 
è « la legge dello Spirito che dà vita 
in Cristo Gesù » (Rm 8, 2). Di questa 
legge scrive San Tommaso: « Questa 
può essere detta legge in un duplice 
senso. In un primo senso, legge dello 
spirito è lo Spirito Santo... che, ina­
bitante nell’anima, non solo insegna 
che cosa è necessario compiere illu­
minando l’intelletto sulle cose da farsi, 
ma anche inclina ad agire con retti­
tudine... In un secondo senso, legge 
dello spirito può dirsi l’effetto pro­
prio dello Spirito Santo, e cioè la fede 
che opera per mezzo della carità (Gal 
5, 6), la quale pertanto ammaestra in­
teriormente circa le cose da farsi... e 
inclina l’affetto ad agire » M.

Anche se nella riflessione teologico- 
morale si è soliti distinguere la legge 
di Dio positiva o rivelata da quella 
naturale, e nell’economia della salvezza 
la legge "antica” da quella "nuova”, 
non si può dimenticare che queste e 
altre utili distinzioni si riferiscono sem­
pre alla legge il cui Autore è lo stesso 
unico Dio, e il cui destinatario è l’uo­
mo. I diversi modi secondo cui nella 
storia Dio ha cura del mondo e del­
l’uomo, non solo non si escludono tra 
loro, ma al contrario si sostengono e 
si compenetrano a vicenda. Tutti sca­
turiscono e concludono all’eterno di­
segno sapiente e amoroso con il quale 
Dio predestina gli uomini « ad essere 
conformi all’immagine del Figlio suo» 
(Rm 8, 29). In questo disegno non c’è 
nessuna minaccia per la vera libertà 
dell’uomo; al contrario l’accoglienza di 
questo disegno è l’unica via per l'af­
fermazione della libertà.

« Quanto la legge esige
è scritto nei loro cuori (Rm 2, 15)

46. Il presunto conflitto tra la libertà 
e la legge si ripropone oggi con una 
singolare forza in rapporto alla legge 
naturale, e in particolare in rapporto 
alla natura. In realtà i dibattiti su

83 Lett. Enc. Libertas praestantissimum: l.c., 219.
84 In Epistulam ad Romanos, c. Vili, lect. 1.



Atti del Santo Padre 721

natura e libertà hanno sempre accom­
pagnato la storia della riflessione mo­
rale, assumendo toni accesi con il Rina­
scimento e la Riforma, come si può 
rilevare dagli insegnamenti del Conci­
lio di Trento Di una tensione ana­
loga resta segnata, anche se in un 
senso differente, l’epoca contempora­
nea: il gusto dell’osservazione empi­
rica, i procedimenti dell’oggettivazione 
scientifica, il progresso tecnico, alcune 
forme di liberalismo hanno portato a 
contrapporre i due termini, come se 
la dialettica — se non addirittura il 
conflitto — tra libertà e natura fosse 
caratteristica strutturale della storia 
umana. In altre epoche, è sembrato 
che la "natura” sottomettesse total­
mente l’uomo ai suoi dinamismi e per­
sino ai suoi determinismi. Ancor oggi 
le coordinate spazio-temporali del mon­
do sensibile, le costanti fisico-chimiche, 
i dinamismi corporei, le pulsioni psi­
chiche, i condizionamenti sociali appa­
iono a molti come gli unici fattori 
realmente decisivi delle realtà umane. 
In questo contesto, anche i fatti mo­
rali, a dispetto della loro specificità, 
sono spesso trattati come se fossero 
dati statisticamente accertabili, come 
comportamenti osservabili o spiega­
bili solo con le categorie dei mecca­
nismi psico-sociali. E così alcuni stu­
diosi di etica, tenuti per professione a 
esaminare i fatti e i gesti dell’uomo, 
possono essere tentati di misurare il 
loro sapere, se non le loro prescri­
zioni, sulla base di un riscontro stati­
stico circa i comportamenti umani con­
creti e le opinioni morali della mag­
gioranza.

Altri moralisti, invece, preoccupati 
di educare ai valori, si mantengono 
sensibili al prestigio della libertà, ma 
spesso la concepiscono in opposizione, 
o in contrasto, con la natura materiale 
e biologica, sulla quale dovrebbe pro­
gressivamente affermarsi. A questo 
proposito differenti concezioni conver­
gono nel dimenticare la dimensione 
creaturale della natura e nel miscono­
scere la sua integralità. Per alcuni, 
la natura si trova ridotta a materiale 
per l’agire umano e per il suo potere: 
essa dovrebbe essere profondamente 
trasformata, anzi superata dalla liber­

tà, dal momento che ne costituirebbe 
un limite e una negazione. Per altri, è 
nella promozione senza misura del po­
tere dell’uomo, o della sua libertà, che 
si costituiscono i valori economici, so­
ciali, culturali ed anche morali: la na­
tura starebbe a significare tutto ciò 
che nell’uomo e nel mondo si colloca 
al di fuori della libertà. Tale natura 
comprenderebbe in primo luogo il cor­
po umano, la sua costituzione e i suoi 
dinamismi: a questo dato fisico si op­
porrebbe quanto è "costruito” cioè la 
"cultura”, quale opera e prodotto della 
libertà. La natura umana, così intesa, 
potrebbe essere ridotta e trattata come 
materiale biologico o sociale sempre 
disponibile. Ciò significa ultimamente 
definire la libertà mediante se stessa 
e fame un’istanza creatrice di sé e 
dei suoi valori. È così che al limite 
l’uomo non avrebbe neppure natura, e 
sarebbe per se stesso il proprio pro­
getto di esistenza. L’uomo non sarebbe 
nient’altro che la sua libertà!

47. In questo contesto sono sorte le 
obiezioni di fisicismo e naturalismo 
contro la concezione tradizionale della 
legge naturale: questa presenterebbe 
come leggi morali quelle che in se 
stesse sarebbero solo leggi biologiche. 
Così, troppo superficialmente, si sareb­
be attribuito ad alcuni comportamenti 
umani un carattere permanente ed im­
mutabile e, in base ad esso, si sarebbe 
preteso di formulare norme morali uni­
versalmente valide. Secondo alcuni teo­
logi, una simile "argomentazione bio- 
logista o naturalista” sarebbe presente 
anche in taluni documenti del Magiste­
ro della Chiesa, specialmente in quelli 
riguardanti l’ambito dell’etica sessua­
le e matrimoniale. In base ad una 
concezione naturalistica dell’atto ses­
suale, sarebbero state condannate come 
moralmente inammissibili la contrac­
cezione, la sterilizzazione diretta, l’au- 
toerotismo, i rapporti prematrimoniali, 
le relazioni omosessuali, nonché la fe­
condazione artificiale. Ora, secondo il 
parere di questi teologi, la valutazione 
moralmente negativa di tali atti non 
prenderebbe in adeguata considerazio­
ne il carattere razionale e libero del­
l'uomo, né il condizionamento culturale

85 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 1: DS 1521.



722 Atti del Santo Padre

di ogni norma morale. Essi dicono che 
l’uomo, come essere razionale, non 
solo può, ma addirittura deve decidere 
liberamente il senso dei suoi comporta­
menti. Questo "decidere il senso” do­
vrà tener conto, ovviamente, dei mol­
teplici limiti dell’essere umano, che ha 
una condizione corporea e storica. Do­
vrà, inoltre, prendere in considera­
zione i modelli comportamentali ed i 
significati che questi assumono in una 
determinata cultura. E, soprattutto, 
dovrà rispettare il comandamento fon­
damentale dell’amore di Dio e del 
prossimo. Dio però — asseriscono poi 
— ha fatto l’uomo come essere razio­
nalmente libero, lo ha lasciato « in 
mano al suo consiglio » e da lui attende 
una propria, razionale formazione del­
la sua vita. L’amore del prossimo signi­
ficherebbe soprattutto o esclusivamen­
te rispetto per il suo libero decidere di 
se stesso. I meccanismi dei comporta­
menti propri dell’uomo, nonché le co­
siddette "inclinazioni naturali”, stabi­
lirebbero al massimo — come dicono — 
un orientamento generale del compor­
tamento corretto, ma non potrebbero 
determinare la valutazione morale dei 
singoli atti umani, tanto complessi dal 
punto di vista delle situazioni.

48. Di fronte ad una tale interpreta­
zione occorre considerare con atten­
zione il retto rapporto che esiste tra 
la libertà e la natura umana, e in par­
ticolare il posto che ha il corpo umano 
nelle questioni della legge naturale.

Una libertà che pretende di essere 
assoluta finisce per trattare il corpo 
umano come un dato bruto, sprovvi­
sto di significati e di valori morali 
finché essa non l’abbia investito del 
suo progetto. Di conseguenza, la natura 
umana e il corpo appaiono come dei 
presupposti o preliminari; material­
mente necessari alla scelta della liber­
tà, ma estrinseci alla persona, al sog­
getto e all’atto umano. I loro dinami­
smi non potrebbero costituire punti di 
riferimento per la scelta morale, dal 
momento che le finalità di queste in­
clinazioni sarebbero solo beni "fisici”, 
detti da taluni ”pre-morali". Farvi rife­

rimento, per cercarvi indicazioni razio­
nali circa l’ordine della moralità, do­
vrebbe essere tacciato di fisicismo o di 
biologismo. In un simile contesto la 
tensione tra la libertà e una natura 
concepita in senso riduttivo si risolve 
in una divisione nell’uomo stesso.

Questa teoria morale non è conforme 
alla verità sull’uomo e sulla sua liber­
tà. Essa contraddice agli insegnamenti 
della Chiesa sull'unità dell'essere uma­
no, la cui anima razionale è per se et 
essentialiter la forma del corpo “. L’ani­
ma spirituale e immortale è il principio 
di unità dell’essere umano, è ciò per 
cui essa esiste come un tutto — « cor­
pore et anima unus »87 — in quanto 
persona. Queste definizioni non indi­
cano solo che anche il corpo, al quale 
è promessa la risurrezione, sarà parte­
cipe della gloria; esse ricordano altresì 
il legame della ragione e della libera 
volontà con tutte le facoltà corporee e 
sensibili. La persona, incluso il corpo, 
è affidata interamente a se stessa, ed è 
nell’unità dell’anima e del corpo che 
essa è il soggetto dei propri atti morali- 
La persona, mediante la luce della ra­
gione e il sostegno della virtù, scopre 
nel suo corpo i segni anticipatori, la 
espressione e la promessa del dono di 
sé, in conformità con il sapiente dise­
gno del Creatore. È alla luce della 
dignità della persona umana — da affer­
marsi per se stessa — che la ragione 
coglie il valore morale specifico di al­
cuni beni, cui la persona è natural­
mente inclinata. E dal momento che 
la persona umana non è riducibile a 
una libertà che si autoprogetta, ma 
comporta una struttura spirituale e 
corporea determinata, l’esigenza mo­
rale originaria di amare e rispettare 
la persona come un fine e mai come 
un semplice mezzo, implica anche, in­
trìnsecamente, il rispetto di alcuni beni 
fondamentali, senza del quale si cade 
nel relativismo e nell’arbitrio.

49, Una dottrina che dissoci l'atto 
morale dalle dimensioni corporee del 
suo esercizio è contraria agli insegna- 
menti della Sacra Scrittura e della 
Tradizione: tale dottrina fa rivivere,

“ Cfr. Conc. di Vienne, Cost. Fidei catholicae: DS 902; Conc. Lateranense V, Bolla 
Apostolici regiminis: DS 1440.

87 Gaudium et spes, 14.



Atti del Santo Padre 723

sotto forme nuove, alcuni vecchi errori 
sempre combattuti dalla Chiesa, in 
quanto riducono la persona umana a 
una libertà "spirituale”, puramente 
formale. Questa riduzione misconosce 
il significato morale del corpo e dei 
comportamenti che ad esso si riferisco­
no (cfr. 1 Cor 6, 19). L’Apostolo Paolo 
dichiara esclusi dal Regno dei cieli 
« immorali, idolatri, adulteri, effemi­
nati, sodomiti, ladri, avari, ubriaconi, 
maldicenti e rapaci » (cfr. 1 Cor 6, 9- 
10). Tale condanna — fatta propria dal 
Concilio di Trento” — enumera come 
« peccati mortali », o « pratiche infa­
mi », alcuni comportamenti specifici la 
cui volontaria accettazione impedisce 
ai credenti di avere parte all’eredità 
promessa. Infatti, corpo e anima sono 
indissociabili: nella persona, nell’agente 
volontario e nell’atto deliberato, essi 
stanno o si perdono insieme.

50. Si può ora comprendere il vero 
significato della legge naturale: essa si 
riferisce alla natura propria e originale 
deH’uomo, alla « natura della persona 
umana » ”, che è la persona stessa nel­
l’unità di anima e di corpo, nell’unità 
delle sue inclinazioni di ordine sia spi­
rituale che biologico e di tutte le altre 
caratteristiche specifiche necessarie al 
Perseguimento del suo fine. « La legge 
morale naturale esprime e prescrive le 
finalità, i diritti e i doveri che si fon­
dano sulla natura corporale e spiri­
tuale della persona umana. Pertanto 
essa non può essere concepita come 
normatività semplicemente biologica, 
ma deve essere definita come l’ordine 
razionale secondo il quale l’uomo è 
chiamato dal Creatore a dirigere e a 
regolare la sua vita e i suoi atti e, in 
Particolare, a usare e disporre del pro­
prio corpo »50. Ad esempio, l’origine e 
>1 fondamento del dovere di rispettare 

assolutamente la vita umana sono da 
trovare nella dignità propria della per­
sona e non semplicemente nell’inclina­
zione naturale a conservare la propria 
vita fisica. Così la vita umana, pur es­
sendo un bene fondamentale dell’uo­
mo, acquista un significato morale in 
riferimento al bene della persona che 
deve essere sempre affermata per se 
stessa: mentre è sempre moralmente 
illecito uccidere un essere umano inno­
cente, può essere lecito, lodevole o per­
sino doveroso dare la propria vita (cfr. 
Gv 15, 13) per amore del prossimo o 
per testimonianza verso la verità. In 
realtà solo in riferimento alla persona 
umana nella sua « totalità unificata », 
cioè « anima che si esprime nel corpo 
e corpo informato da uno spirito im­
mortale » ”, si può leggere il significato 
specificamente umano del corpo. In ef­
fetti le inclinazioni naturali acquistano 
rilevanza morale solo in quanto esse 
si riferiscono alla persona umana e alla 
sua realizzazione autentica, la quale 
d’altra parte può verificarsi sempre e 
solo nella natura umana. Rifiutando le 
manipolazioni della corporeità che ne 
alterano il significato umano, la Chiesa 
serve l’uomo e gli indica la via del 
vero amore, sulla quale soltanto egli 
può trovare il vero Dio.

La legge naturale così intesa non 
lascia spazio alla divisione tra libertà 
e natura. Queste, infatti, sono armoni­
camente collegate tra loro e intima­
mente alleate Luna con l’altra.

« Ma da principio non fu così » 
(Mt 19, 8)

51. Il presunto conflitto tra la libertà 
e la natura si ripercuote anche sull’in­
terpretazione di alcuni aspetti specifici 
della legge naturale, soprattutto sulla 
sua universalità e immutabilità. « Dove

“ Cfr. Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 15: DS 1544. L’Esortazione 
Apostolica post-sinodale, circa la riconciliazione e la penitenza nella missione della Chiesa oggi, 
dta altri testi dell’Antico e del Nuovo Testamento, che riprovano quali peccati mortali alcuni 
comportamenti dipendenti dal corpo: cfr. Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: 
AAS 77 (1985), 218-223.

” Gaudium et spes, 51.
90 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione sul rispetto della vita umana 

nascente e la dignità della procreazione Donum vitae (22 febbraio 1987), Introd. 3: AAS 80 
(1988), 74; cfr. Paolo VI, Lett. Enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 10: AAS 60 (1968), 
487-488.

91 Esort. Ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 11: AAS 74 (1982), 92.



724 Atti del Santo Padre

dunque sono iscritte queste regole — 
si chiedeva Sant’Agostino — se non nel 
libro di quella luce che si chiama ve­
rità? Di qui, dunque, è dettata ogni 
legge giusta e si trasferisce retta nel 
cuore dell’uomo che opera la giustizia, 
non emigrando in lui, ma quasi impri­
mendosi in lui, come l’immagine passa 
dall'anello nella cera, ma senza abban­
donare l’anello »92.

Proprio grazie a questa "verità" la 
legge naturale implica l'universalità. 
Essa, in quanto iscritta nella natura 
razionale della persona, si impone ad 
ogni essere dotato di ragione e vi­
vente nella storia. Per perfezionarsi 
nel suo ordine specifico, la .persona 
deve compiere il bene ed evitare il 
male, vegliare alla trasmissione e al­
la conservazione della vita, affinare e 
sviluppare le ricchezze del mondo sen­
sibile, coltivare la vita sociale, cercare 
il vero, praticare il bene, contemplare 
la bellezza”.

La scissione posta da alcuni tra la 
libertà degli individui e la natura co­
mune a tutti, come emerge da alcune 
teorie filosofiche di grande risonanza 
nella cultura con temporanea, oscura la 
percezione dell’universalità della legge 
morale da parte della ragione. Ma, in 
quanto esprime la dignità della per­
sona umana e pone la base dei suoi 
diritti e doveri fondamentali, la legge 
naturale è universale nei suoi precetti 
e la sua autorità si estende a tutti 
gli uomini. Questa universalità non 
prescinde dalla singolarità degli esseri 
umani, né si oppone all’unicità e alla 
irripetibilità di ciascuna persona: al 
contrario, essa abbraccia in radice cia­
scuno dei suoi atti liberi, che devono 
attestare l'universalità del vero bene. 
Sottomettendosi alla legge comune, i 
nostri atti edificano la vera comunione 
delle persone e, con la grazia di Dio, 
esercitano la carità, « vincolo della per­
fezione » (Col 3, 14). Quando invece 

misconoscono o anche solo ignorano 
la legge, in maniera imputabile o no, 
i nostri atti feriscono la comunione 
delle persone, con pregiudizio di cia­
scuno.

52. È giusto e buono, sempre e per 
tutti, servire Dio, rendergli il culto do­
vuto e onorare secondo verità i geni­
tori. Simili precetti positivi, che pre­
scrivono di compiere talune azioni e 
di coltivare certi atteggiamenti, obbli­
gano universalmente; essi sono immu­
tabili94; uniscono nel medesimo bene 
comune tutti gli uomini di ogni epoca 
della storia, creati per « la stessa voca­
zione e lo stesso destino divino » ”. 
Queste leggi universali e permanenti 
corrispondono a conoscenze della ra­
gione pratica e vengono applicate agli 
atti particolari mediante il giudizio 
della coscienza. Il soggetto che agisce 
assimila personalmente la verità con­
tenuta nella legge: egli si appropria, 
fa sua questa verità del suo essere 
mediante gli atti e le relative virtù. I 
precetti negativi della legge naturale 
sono universalmente validi: essi obbli­
gano tutti e ciascuno, sempre e in ogni 
circostanza. Si tratta infatti di proi­
bizioni che vietano una determinata 
azione semper et prò semper, senza 
eccezioni, perché la scelta di un tale 
comportamento non è in nessun caso 
compatibile con la bontà della volontà 
della persona che agisce, con la sua 
vocazione alla vita con Dio e alla co­
munione col prossimo. È proibito ad 
ognuno e sempre di infrangere precetti 
che vincolano, tutti e a qualunque co­
sto, a non offendere in alcuno e, prima 
di tutto, in se stessi la dignità perso­
nale e comune a tutti.

D’altra parte, il fatto che solo i co- 
mandamenti negativi obbligano sempre 
e in ogni circostanza, non significa 
che nella vita morale le proibizioni 
siano più importanti dell’impegno a

92 De Trinitate, XIV, 15, 21: CCL 50/A, 451.
” Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 94, a. 2.
94 Cfr. Gaudium et spes, 10; S. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. su 

alcune questioni di etica sessuale Persona humana (23 dicembre 1975), 4: AAS 68 (1976), 80: 
« In realtà, la rivelazione divina e, nel suo proprio ordine, la sapienza filosofica, mettendo in 
rilievo esigenze autentiche dell’umanità, per ciò stesso manifestano necessariamente l’esistenza 
di leggi immutabili, inscritte negli elementi costitutivi della natura umana e che si manifestano 
identiche in tutti gli esseri dotati di ragione ».

95 Gaudium et spes, 29.



Atti del Santo Padre 725

fare il bene indicato dai comanda­
menti positivi. Il motivo è piuttosto il 
seguente: il comandamento dell'amore 
di Dio e del prossimo non ha nella sua 
dinamica positiva nessun limite supe­
riore, bensì ha un limite inferiore, 
scendendo sotto il quale si viola il co- 
mandamento. Inoltre, ciò che si deve 
fare in una determinata situazione di­
pende dalle circostanze, che non si 
possono tutte quante prevedere in an­
ticipo; al contrario ci sono comporta­
menti che non possono mai essere, in 
nessuna situazione, una risposta ade­
guata — ossia conforme alla dignità 
della persona. Infine, è sempre possi­
bile che l’uomo, in seguito a costri­
zione o ad altre circostanze, sia impe­
dito di portare a termine determinate 
buone azioni; mai però può essere im­
pedito di non fare determinate azioni, 
soprattutto se egli è disposto a morire 
piuttosto che a fare il male.

La Chiesa ha sempre insegnato che 
non si devono mai scegliere compor­
tamenti proibiti dai Comandamenti 
morali, espressi in forma negativa nel­
l’Antico e nel Nuovo Testamento. Co­
me si è visto, Gesù stesso ribadisce 
l’inderogabilità di queste proibizioni: 
« Se vuoi entrare nella vita, osserva 
i comandamenti...: non uccidere, non 
commettere adulterio, non rubare, non 
testimoniare il falso » (Mt 19, 17-18).

53. La grande sensibilità che l’uomo 
contemporaneo testimonia per la sto­
ricità e per la cultura conduce taluni a 
dubitare deìTimmutabilità della stessa 
legge naturale, e quindi dell’esistenza 
di « norme oggettive di moralità »96 
valide per tutti gli uomini del pre­
sente e del futuro, come già per quelli 
del passato: è mai possibile affermare 
come valide universalmente per tutti 
e sempre permanenti certe determina­
zioni razionali stabilite nel passato, 
quando si ignorava il progresso che 
l’umanità avrebbe fatto successiva­
mente?

Non si può negare che l’uomo si dà 
sempre in una cultura particolare, ma 
pure non si può negare che l’uomo non 
si esaurisce in questa stessa cultura. 
Del resto, il progresso stesso delle cul­
ture dimostra che nell’uomo esiste 
qualcosa che trascende le culture. Que­
sto "qualcosa” è precisamente la na­
tura dell’uomo: proprio questa natura 
è la misura della cultura ed è la con­
dizione perché l’uomo non sia prigio­
niero di nessuna delle sue culture, ma 
affermi la sua dignità personale nel 
vivere conformemente alla verità pro­
fonda del suo essere. Mettere in di­
scussione gli elementi strutturali per­
manenti dell'uomo, connessi anche con 
la stessa dimensione corporea, non solo 
sarebbe in conflitto con l’esperienza 
comune, ma renderebbe incomprensi­
bile il riferimento che Gesù ha fatto 
al "principio”, proprio là dove il con­
testo sociale e culturale del tempo ave­
va deformato il senso originario e il 
ruolo di alcune norme morali (cfr. Mt 
19, 1-9). In tal senso « la Chiesa affer­
ma che al di sotto di tutti i muta­
menti ci sono molte cose che non 
cambiano; esse trovano il loro ultimo 
fondamento in Cristo, che è sempre lo 
stesso: ieri, oggi e nei secoli » ”. È Lui 
il "Principio” che, avendo assunto la 
natura umana, la illumina definitiva­
mente nei suoi elementi costitutivi e 
nel suo dinamismo di carità verso Dio 
e il prossimo’8.

Certamente occorre cercare e trovare 
delle norme morali universali e per­
manenti la formulazione più adeguata 
ai diversi contesti culturali, più capace 
di esprimerne incessantemente l’attua­
lità storica, di farne comprendere e 
interprettare autenticamente la verità. 
Questa verità della legge morale — co­
me quella del "deposito della fede" — 
si dispiega attraverso i secoli: le nor­
me che la esprimono restano valide 
nella loro sostanza, ma devono essere 
precisate e determinate « eodem sensu 
eademque sententia » ” secondo le cir-

96 Cfr. Ibid., 16.
97 Ibid., 10.
98 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1. San Tommaso fonda 

il carattere non meramente formale ma contenutisticamente determinato delle norme morali, 
anche nell’ambito della Legge Nuova, nell’assunzione della natura umana da parte del Verbo.

99 S. Vincenzo di Lerins, Commonitorium primum, c. 23: PL 50, 668.



726 Atti del Santo Padre

costanze storiche dal Magistero della 
Chiesa, la cui decisione è preceduta e 
accompagnata dallo sforzo di lettura

II. La coscienza e la verità

Il sacrario dell’uomo
54. Il rapporto che esiste tra la 

libertà dell’uomo e la legge di Dio 
ha la sua sede viva nel "cuore” della 
persona, ossia nella sua coscienza mo­
rale: « Nell’intimo della coscienza — 
scrive il Concilio Vaticano II — l’uomo 
scopre una legge che non è lui a darsi, 
ma alla quale invece deve obbedire e 
la cui voce che lo chiama sempre ad 
amare e a fare il bene e a fuggire 
il male, quando occorre, chiaramente 
dice alle orecchie del cuore: fa’ que­
sto, fuggi quest’altro. L’uomo ha in 
realtà una legge scritta da Dio dentro 
il suo cuore: obbedire ad essa è la di­
gnità stessa dell’uomo, e secondo que­
sta egli sarà giudicato (cfr. Rm 2, 14- 
16) »,0‘.

Per questo il modo secondo cui si 
concepisce il rapporto tra la libertà 
e la legge si collega intimamente con 
l’interpretazione che viene riservata al­
la coscienza morale. In tal senso le 
tendenze culturali sopra ricordate, che 
contrappongono e separano tra loro la 
libertà e la legge ed esaltano in modo 
idolatrico la libertà, conducono ad una 
interpretazione "creativa" della coscien­
za morale, che si allontana dalla posi­
zione della Tradizione della Chiesa e 
del suo Magistero.

55. Secondo l’opinione di diversi teo­
logi la funzione della coscienza sa­
rebbe stata ricondotta, almeno in un 
certo passato, ad una semplice appli­
cazione di norme morali generali ai 
singoli casi di vita della persona. Ma 

e di formulazione proprio della ragione 
dei credenti e della riflessione teo­
logica “.

simili norme — dicono — non possono 
essere in grado di accogliere e di ri­
spettare l’intera irripetibile specificità 
di tutti i singoli atti concreti delle 
persone; possono anche, in qualche 
modo, aiutare a una giusta valutazione 
della situazione, ma non possono so­
stituire le persone nel prendere una 
decisione personale su come compor­
tarsi nei determinati casi particolari. 
Anzi, la predetta critica alla tradizio­
nale interpretazione della natura uma­
na e della sua importanza per la vita 
morale induce alcuni autori ad affer­
mare che queste norme non sono tanto 
un criterio oggettivo vincolante per i 
giudizi della coscienza, quanto piutto­
sto una prospettiva generale che aiuta 
in prima approssimazione l’uomo nel 
dare un’ordinata sistemazione alla sua 
vita personale e sociale. Essi, inoltre, 
rilevano la complessità tipica del feno­
meno della coscienza: questa si rap­
porta profondamente con tutta la sfe­
ra psicologica ed affettiva e con i mol­
teplici influssi dell’ambiente sociale e 
culturale della persona. D’altra parte, 
viene esaltato al massimo il valore 
della coscienza, che il Concilio stesso 
ha definito « il sacrario dell’uomo, 
dove egli si trova solo con Dio, la cui 
voce risuona nell’intimità propria » l02. 
Tale voce — si dice — induce l’uomo 
non tanto a una meticolosa osservanza 
delle norme universali, quanto a una 
creativa e responsabile assunzione dei 
compiti personali che Dio gli affida.

Volendo mettere in risalto il carat­
tere "creativo” della coscienza, alcuni

"* Lo sviluppo della dottrina morale della Chiesa è simile a quello della dottrina della fede: 
cfr. Concilio Vaticano I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS 3020 e can. 4: 
DS 3024. Anche alla dottrina morale si applicano le parole pronunciate da Giovanni XXIII in 
occasione dell’apertura del Concilio Vaticano II (11 ottobre 1962): « Occorre che questa 
dottrina [= la dottrina cristiana nella sua integralità] certa e immutabile, che dev’essere fedel­
mente rispettata, sia approfondita e presentata in modo che risponda alle esigenze del nostro 
tempo. Altra cosa è infatti il deposito stesso della fede, vale a dire le verità contenute nella 
nostra venerabile dottrina, e altra cosa è la forma con cui quelle vengono enunciate, conser­
vando ad essere tuttavia lo stesso senso e la stessa portata»: AAS 54 (1962), 792; cfr. L’Osser­
vatore Romano, 12 ottobre 1962, p. 2.

101 Gaudium et spes, 16.
102 Ibid.



Atti del Santo Padre 727

autori chiamano i suoi atti, non più 
con il nome di "giudizi”, ma con quello 
di "decisioni”: solo prendendo "auto­
nomamente” queste decisioni l’uomo 
potrebbe raggiungere la sua maturità 
morale. Né manca chi ritiene che que­
sto processo di maturazione sarebbe 
ostacolato dalla posizione troppo cate­
gorica che, in molte questioni morali, 
assume il Magistero della Chiesa, i cui 
interventi sarebbero causa, presso i 
fedeli, dell’insorgere di inutili conflitti 
di coscienza.

56. Per giustificare simili posizioni, 
alcuni hanno proposto una sorta di 
duplice statuto della verità morale. 
Oltre al livello dottrinale e astratto, 
occorrerebbe riconoscere l’originalità 
di una certa considerazione esistenziale 
più concreta. Questa, tenendo conto 
delle circostanze e della situazione, 
potrebbe legittimamente fondare delle 
eccezioni alla regola generale e permet­
tere così di compiere praticamente, con 
buona coscienza, ciò che è qualificato 
come intrinsecamente cattivo dalla leg­
ge morale. In tal modo si instaura in 
alcuni casi una separazione, o anche 
un’opposizione, tra la dottrina del pre­
cetto valido in generale e la norma 
della singola coscienza, che deciderebbe 
di fatto, in ultima istanza, del bene 
e del male. Su questa base si pre­
tende di fondare la legittimità di solu­
zioni cosiddette "pastorali” contrarie 
agli insegnamenti del Magistero e di 
giustificare un’ermeneutica "creatrice”, 
secondo la quale la coscienza morale 
non sarebbe affatto obbligata, in tutti 
i casi, da un precetto negativo parti­
colare.

Non vi è chi non colga che con 
queste impostazioni si trova messa in 
questione l'identità stessa della co­
scienza morale di fronte alla libertà 
dell’uomo e alla legge di Dio. Solo la 
chiarificazione precedentemente fatta 
sul rapporto tra libertà e legge fondato 
sulla verità rende possibile il discer­
nimento circa questa interpretazione 
"creativa” della coscienza.

Il giudizio della coscienza
57. Lo stesso testo della Lettera ai 

Romani, che ci ha fatto cogliere l’es­

senza della legge naturale, indica anche 
il senso biblico della coscienza, special- 
mente nel suo specifico legame con 
la legge: « Quando i pagani, che non 
hanno la legge, per natura agiscono 
secondo la legge, essi, pur non avendo 
legge, sono legge a se stessi; essi dimo­
strano che quanto la legge esige è scrit­
to nei loro cuori come risulta dalla 
testimonianza della loro coscienza e 
dai loro stessi ragionamenti, che ora li 
accusano ora li difendono » (Rm 2, 
14-15).

Secondo le parole di San Paolo, la 
coscienza, in un certo senso, pone l’uo­
mo di fronte alla legge, diventando essa 
stessa "testimone” per l’uomo: testi­
mone della sua fedeltà o infedeltà nei 
riguardi della legge, ossia della sua 
essenziale rettitudine o malvagità mo­
rale. La coscienza è l'unico testimone: 
ciò che avviene nell’intimo della per­
sona è coperto agli occhi di chiunque 
dall’esterno. Essa rivolge la sua testi­
monianza soltanto verso la persona 
stessa. E, a sua volta, soltanto la per­
sona conosce la propria risposta alla 
voce della coscienza.

58. Non si apprezzerà mai adeguata- 
mente l’importanza di questo intimo 
dialogo dell'uomo con se stesso. Ma, 
in realtà, questo è il dialogo dell’uomo 
con Dio, Autore della legge, primo mo­
dello e fine ultimo dell’uomo. « La co­
scienza — scrive San Bonaventura — 
è come l’araldo di Dio e il messaggero, 
e ciò che dice non lo comanda da se 
stessa, ma lo comanda come prove­
niente da Dio, alla maniera di un aral­
do quando proclama l’editto del re. E 
da ciò deriva il fatto che la coscienza 
ha la forza di obbligare »

Si può dire, dunque, che la coscienza 
dà la testimonianza della rettitudine 
o della malvagità dell’uomo all’uomo 
stesso, ma insieme, anzi prima ancora, 
essa è testimonianza di Dio stesso, la 
cui voce e il cui giudizio penetrano l’in­
timo dell’uomo fino alle radici della 
sua anima, chiamandolo fortiter et sua­
viter all’obbedienza: « La coscienza mo­
rale non chiude l’uomo dentro una 
invalicabile e impenetrabile solitudine, 
ma lo apre alla chiamata, alla voce di 
Dio. In questo, non in altro, sta tutto

103 In II Librum Sentent., dist. 39, a. 1, q. 3, conci.: Ed. Ad Claras Aquas, II, 907 b.



728 Atti del Santo Padre

il mistero e la dignità della coscienza 
morale: nell’essere cioè il luogo, lo 
spazio santo nel quale Dio parla al­
l’uomo »

59. San Paolo non si limita a rico­
noscere che la coscienza fa da "testi­
mone”, ma rivela anche il modo con 
cui essa compie una simile funzione. 
Si tratta di "ragionamenti”, che accu­
sano o difendono i pagani in rapporto 
ai loro comportamenti (cfr. Rm 2, 15). 
Il termine "ragionamenti” mette in 
luce il carattere proprio della coscien­
za, quello di essere un giudizio morale 
sull'uomo e sui suoi atti: è un giudizio 
di assoluzione o di condanna secondo 
che gli atti umani sono confórmi o 
difformi dalla legge di Dio scritta nel 
cuore. E proprio del giudizio degli atti 
e, allo stesso tempo, del loro autore 
e del momento del suo definitivo com­
pimento parla l’Apostolo Paolo nello 
stesso testo: « Così avverrà nel giorno 
in cui Dio giudicherà i segreti degli 
uomini per mezzo di Gesù Cristo, se­
condo il mio Vangelo » (Rm 2, 16).

Il giudizio della coscienza è un giu­
dizio pratico, ossia un giudizio che 
intima che cosa l'uomo deve fare o non 
fare, oppure che valuta un atto da lui 
ormai compiuto. È un giudizio che 
applica a ima situazione concreta la 
convinzione razionale che si deve ama­
re e fare il bene ed evitare il male. 
Questo primo principio della ragione 
pratica appartiene alla legge naturale, 
anzi ne costituisce il fondamento stes­
so, in quanto esprime quella luce ori­
ginaria sul bene e sul male, riflesso 
della sapienza creatrice di Dio, che, 
come una scintilla indistruttibile (scin­
tilla animae), brilla nel cuore di ogni 
uomo. Mentre però la legge naturale 
mette in luce le esigenze oggettive e 
universali del bene morale, la coscien­
za è l’applicazione della legge al caso 
particolare, la quale diventa così per 
l’uomo un interiore dettame, una chia­
mata a compiere nella concretezza del­
la situazione il bene. La coscienza for­
mula così l’obbligo morale alla luce 

della legge naturale: è l’obbligo di fare 
ciò che l’uomo, mediante l’atto della 
sua coscienza, conosce come un bene 
che gli è assegnato qui e ora. Il carat­
tere universale della legge e dell’obbli- 
gazione non è cancellato, ma piutto­
sto riconosciuto, quando la ragione ne 
determina le applicazioni nell’attualità 
concreta. Il giudizio della coscienza af­
ferma "ultimamente” la conformità di 
un certo comportamento concreto ri­
spetto alla legge; esso formula la nor­
ma prossima della moralità di un atto 
volontario, realizzando « l’applicazione 
della legge oggettiva a un caso parti­
colare »los.

60. Come la stessa legge naturale e 
ogni conoscenza pratica, anche il giudi­
zio della coscienza ha carattere impe­
rativo: l’uomo deve agire in confor­
mità ad esso. Se l’uomo agisce contro 
tale giudizio, oppure, anche in man­
canza di certezza circa la correttezza e 
la bontà di un determinato atto, lo 
compie, egli è condannato dalla sua 
stessa coscienza, norma prossima del­
la moralità personale. La dignità di 
questa istanza razionale e l’autorità 
della sua voce e dei suoi giudizi deri­
vano dalla verità sul bene e sul male 
morale, che essa è chiamata ad ascol­
tare e ad esprimere. Questa verità è 
indicata dalla "legge divina”, norma 
universale e oggettiva della moralità. 
Il giudizio della coscienza non stabi­
lisce la legge, ma attesta l’autorità del­
la legge naturale e della ragione pra­
tica in riferimento al bene supremo, 
di cui la persona umana accetta l’at­
trattiva e accoglie i comandamenti: 
« La coscienza non è una fonte auto­
noma ed esclusiva per decidere ciò 
che è buono e ciò che è cattivo; in­
vece, in essa è inscritto profonda­
mente un principio di obbedienza nei 
riguardi della norma oggettiva, che 
fonda e condiziona la corrispondenza 
delle sue decisioni con i comandi e i 
divieti che sono alla base del compor­
tamento umano

104 Discorso (Udienza generale, 17 agosto 1983), 2: Insegnamenti, VI/2 (1983), 256.
105 Suprema S. Congregazione del Sant’Offizio, Istruz. sull’« etica della situazione » 

Contra doctrinam (2 febbraio 1956): AAS 48 (1956), 144.
106 Lett. Enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 43: AAS 78 (1986), 859; cfr. 

Gaudium et spes, 16; Dignitatis humanae, 3.



Atti del Santo Padre 729

61. La verità circa il bene morale, 
dichiarata nella legge della ragione, è 
riconosciuta praticamente e concreta­
mente dal giudizio della coscienza, il 
quale porta ad assumere la responsa­
bilità del bene compiuto e del male 
commesso: se l'uomo commette il 
male, il giusto giudizio della sua co­
scienza rimane in lui testimone della 
verità universale del bene, come della 
malizia della sua scelta palticolare. Ma 
il verdetto della coscienza permane in 
lui anche come un pegno di speranza 
e di misericordia: mentre attesta il 
male commesso, ricorda anche il per­
dono da chiedere, il bene da praticare 
e la virtù da coltivare sempre, con la 
grazia di Dio.

Così nel giudizio pratico della co­
scienza, che impone alla persona l’ob­
bligo di compiere un determinato atto, 
si rivela il vincolo della libertà con 
la verità. Proprio per questo la co­
scienza si esprime con atti di "giudi­
zio” che riflettono la verità sul bene, 
e non come "decisioni" arbitrarie. E 
la maturità e la responsabilità di que­
sti giudizi — e, in definitiva, dell’uomo, 
che ne è il soggetto — si misurano 
non con la liberazione della coscienza 
dalla verità oggettiva, in favore di una 
presunta autonomia delle proprie de­
cisioni, ma, al contrario, con una pres­
sante ricerca della verità e con il farsi 
guidare da essa nell'agire.

Cercare la verità e il bene
62. La coscienza, come giudizio di 

un atto, non è esente dalla possibilità 
di errore. « Succede non di rado — 
scrive il Concilio — che la coscienza 
sia erronea per ignoranza invincibile, 
senza che per questo essa perda la sua 
dignità. Ma ciò non si può dire quando 
l'uomo poco si cura di cercare la ve­
rità e il bene, e quando la coscienza 
diventa quasi cieca in seguito all’abi­
tudine del peccato » ml.

Con queste brevi parole il Concilio 
offre una sintesi della dottrina che 
la Chiesa nel corso dei secoli ha ela­
borato sulla coscienza erronea.

Certamente, per avere una « buona 
coscienza» (1 Tm 1, 5), l’uomo deve 

cercare la verità e deve giudicare 
secondo questa stessa verità. Come 
dice l’Apostolo Paolo, la coscienza deve 
essere illuminata dallo Spirito Santo 
(cfr. Rm 9, 1), deve essere « pura » (2 
Tm 1, 3), non deve con astuzia falsare 
la Parola di Dio ma manifestare chiara­
mente la verità (cfr. 2 Cor 4, 2). D’al­
tra parte, lo stesso Apostolo ammoni­
sce i cristiani dicendo: « Non confor­
matevi alla mentalità di questo mondo, 
ma trasformatevi rinnovando la vostra 
mente, per poter discernere la volontà 
di Dio, ciò che è buono, a lui gradito 
e perfetto » (Rm 12, 2).

Il monito di Paolo ci sollecita alla 
vigilanza, avvertendoci che nei giudizi 
della nostra coscienza si annida sem­
pre la possibilità dell’errore. Essa non 
è un giudice infallibile: può errare. 
Nondimeno l'errore della coscienza 
può essere il frutto di una ignoranza 
invincibile, cioè di un’ignoranza di cui 
il soggetto non è consapevole e da cui 
non può uscire da solo.

Nei caso in cui tale ignoranza invin­
cibile non sia colpevole, ci ricorda il 
Concilio, la coscienza non perde la sua 
dignità, perché essa, pur orientandoci 
di fatto in modo difforme dall’ordine 
morale oggettivo, non cessa di parlare 
in nome di quella verità sul bene che 
il soggetto è chiamato a ricercare sin­
ceramente.

63. È comunque sempre dalla verità 
che deriva la dignità della coscienza: 
nel caso della coscienza retta si tratta 
della verità oggettiva accolta dall’uo­
mo; in quello della coscienza erronea 
si tratta di ciò che l’uomo sbagliando 
ritiene soggettivamente vero. Non è 
mai accettabile confondere un errore 
"soggettivo” sul bene morale con la 
verità "oggettiva”, razionalmente pro­
posta all’uomo in virtù del suo fine, 
né equiparare il valore morale dell’atto 
compiuto con coscienza vera e retta 
con quello compiuto seguendo il giu­
dizio di una coscienza erronea Il 
male commesso a causa di un’ignoran­
za invincibile, o di un errore di giu­
dizio non colpevole, può non essere 
imputabile alla persona che lo compie; 
ma anche in tal caso esso non cessa

107 Gaudium et spes, 16.
™ Cfr. S. Tommaso d’Aquino, De Veritate, q. 17, a. 4.



730 Atti del Santo Padre

di essere un male, un disordine in 
relazione alla verità sul bene. Inoltre, 
il bene non riconosciuto non contri­
buisce alla crescita morale della per­
sona che lo compie: esso non la per­
feziona e non giova a disporla al bene 
supremo. Così, prima di sentirci facil­
mente giustificati in nome della no­
stra coscienza, dovremmo meditare 
sulla parola del Salmo: « Le innavver- 
tenze chi le disceme? Assolvimi dalle 
colpe che non vedo» (Sai 18 [19], 13). 
Ci sono colpe che non riusciamo a ve­
dere e che nondimeno rimangono col­
pe, perché ci siamo rifiutati di andare 
verso la luce (cfr. Gv 9, 3941).

La coscienza, come giudizio ultimo 
concreto, compromette la sua dignità 
quando è colpevolmente erronea, ossia 
« quando l’uomo non si cura di cercare 
la verità e il bene, e quando la co­
scienza diventa quasi cieca in seguito 
all’abitudine al peccato »lw. Ai peri­
coli della deformazione della coscienza 
allude Gesù, quando ammonisce: « La 
lucerna del corpo è l’occhio; se dun­
que il tuo occhio è chiaro, tutto il 
tuo corpo sarà nella luce; ma se il 
tuo occhio è malato, tutto il tuo corpo 
sarà tenebroso. Se dunque la luce che 
è in te è tenebra, quanto grande sarà 
la tua tenebra! » (Mt 6, 22-23).

64. Nelle parole di Gesù sopra rife­
rite troviamo anche l’appello a formare 
la coscienza, a renderla oggetto di con­
tinua conversione alla verità e al bene. 
Analoga è l’esortazione dell’Apostolo a 
non conformarsi alla mentalità di que­
sto mondo, ma a trasformarsi rinno­
vando la propria mente (cfr. Rm 12, 2). 
È, in realtà, il "cuore” convertito al 
Signore e all’amore del bene la sor­
gente dei giudizi veri della coscienza. 
Infatti, « per poter discernere la volon­
tà di Dio, ciò che è buono, a lui gra­
dito e perfetto » (Rm 12, 2) è sì neces­
saria la conoscenza della legge di Dio 

in generale, ma questa non è suffi­
ciente: è indispensabile una sorta di 
« connaturalità » tra l'uomo e il vero 
bene Una simile connaturalità si 
radica e si sviluppa negli atteggiamenti 
virtuosi dell’uomo stesso: la prudenza 
e le altre virtù cardinali, e prima an­
cora le virtù teologali della fede, della 
speranza e della carità. In tal senso 
Gesù ha detto: « Chi opera la verità 
viene alla luce » (Gv 3, 21).

Un grande aiuto per la formazione 
della coscienza i cristiani l’hanno nella 
Chiesa e nel suo Magistero, come affer­
ma il Concilio: « I cristiani... nella for­
mazione della loro coscienza devono 
considerare diligentemente la dottrina 
sacra e certa della Chiesa. Infatti per 
volontà di Cristo la Chiesa cattolica 
è maestra di verità, e il suo compito è 
di annunziare e di insegnare in modo 
autentico la verità che è Cristo, e nello 
stesso tempo di dichiarare e di con­
fermare con la sua autorità i principi 
dell’ordine morale che scaturiscono 
dalla stessa natura umana » Pertanto 
l’autorità della Chiesa, che si pronun­
cia sulle questioni morali, non intacca 
in nessun modo la libertà di coscienza 
dei cristiani: non solo perché la libertà 
della coscienza non è mai libertà "dal­
la” verità, ma sempre e solo "nella” 
verità; ma anche perché il Magistero 
non porta alla coscienza cristiana veri­
tà ad essa estranee, bensì manifesta le 
verità che dovrebbe già possedere svi­
luppandole a partire dall’atto origina­
rio della fede. La Chiesa si pone solo 
e sempre al servizio della coscienza, 
aiutandola a non essere portata qua e 
là da qualsiasi vento di dottrina se­
condo l’inganno degli uomini (cfr. Ef 
4, 14), a non sviarsi dalla verità circa 
il bene dell’uomo, ma, specialmente 
nelle questioni più difficili, a raggiun­
gere con sicurezza la verità e a rima­
nere in essa.

1W Gaudium et spes, 16.
110 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 45, a. 2.
111 Dignitatis humanae, 14.



Atti del Santo Padre 731

III. La scelta fondamentale e i comportamenti concreti

« Purché questa libertà 
non divenga pretesto 
per vivere secondo la carne » (Gal 5, 13)

65. L’interesse, oggi particolarmente 
acuto, per la libertà induce molti cul­
tori di scienze sia umane sia tecno­
logiche a sviluppare un’analisi più pe­
netrante della sua natura e dei suoi 
dinamismi. Giustamente si rileva che 
la libertà non è solo la scelta per 
questa o per quest’altra azione parti­
colare; ma è anche, dentro una simile 
scelta, decisione su di sé e disposizione 
della propria vita pro o contro il Bene, 
pro o contro la Verità, in ultima istan­
za pro o contro Dio. Giustamente si 
sottolinea l’importanza eminente di 
alcune scelte, che danno "forma" a 
tutta la vita morale di un uomo, con­
figurandosi come l’alveo entro cui po­
tranno trovare spazio e sviluppo anche 
altre scelte quotidiane particolari.

Alcuni autori, tuttavia, propongono 
una revisione ben più radicale del 
rapporto tra persona e atti. Essi par­
lano di una "libertà fondamentale”, più 
profonda e diversa dalla libertà di 
scelta, senza la cui considerazione non 
si potrebbero né comprendere né va­
lutare correttamente gli atti umani. Se­
condo tali autori, il ruolo chiave nella 
vita morale sarebbe da attribuire a 
una "opzione fondamentale”, attuata 
da quella libertà fondamentale me­
diante la quale la persona decide glo­
balmente di se stessa, non attraverso 
una scelta determinata e consapevole 
a livello riflesso, ma in forma "tra­
scendentale” e "atematica’’. Gli atti 
particolari derivanti da questa opzione 
costituirebbero soltanto dei tentativi 
parziali e mai risolutivi per esprimerla, 
sarebbero solamente "segni” o sintomi 
di essa. Oggetto immediato di questi 
atti — si dice — non è il Bene asso­
luto (di fronte al quale si esprimerebbe 
a livello trascendentale la libertà della 
persona), ma sono i beni particolari 
(detti anche "categoriali”). Ora, secon­
do l’opinione di alcuni teologi, nessuno 
di questi beni, per loro natura parziali, 
potrebbe determinare la libertà del­
l’uomo come persona nella sua totalità, 

anche se solamente mediante la loro 
realizzazione o il loro rifiuto l’uomo 
potrebbe esprimere la propria opzione 
fondamentale.

Si giunge così ad introdurre una di­
stinzione tra l’opzione fondamentale e 
le scelte deliberate di un comporta­
mento concreto, una distinzione che in 
alcuni autori assume la forma di una 
dissociazione, allorché essi riservano 
espressamente il "bene” e il "male” 
morale alla dimensione trascendentale 
propria dell’opzione fondamentale, qua­
lificando come "giuste” o "sbagliate" 
le scelte di particolari comportamenti 
"intramondani”, riguardanti cioè le 
relazioni dell’uomo con se stesso, con 
gli altri e con il mondo delle cose. 
Sembra così delinearsi all’interno del- 
l’agire umano una scissione tra due 
livelli di moralità: l’ordine del bene e 
del male, dipendente dalla volontà, da 
una parte, e i comportamenti determi­
nati, dall’altra, i quali vengono giudi­
cati come moralmente giusti o sba­
gliati solo in dipendenza da un cal­
colo tecnico della proporzione tra beni 
e mali "premorali” o "fisici”, che ef­
fettivamente seguono all’azione. E ciò 
fino al punto che un comportamento 
concreto, anche liberamente scelto, 
viene considerato come un processo 
semplicemente fisico, e non secondo i 
criteri propri di un atto umano. L’esito 
al quale si giunge è di riservare la 
qualifica propriamente morale della 
persona all'opzione fondamentale, sot­
traendola in tutto o in parte alla 
scelta degli atti particolari, dei com­
portamenti concreti.

66. Non c’è dubbio che la dottrina 
morale cristiana, nelle sue stesse radici 
bibliche, riconosce la specìfica impor­
tanza di una scelta fondamentale che 
qualifica la vita morale e che impegna 
la libertà a livello radicale di fronte 
a Dio. Si tratta della scelta della fede, 
dell’obbedienza della fede (cfr. Rm 16, 
26), « con la quale l’uomo si abban­
dona tutto a Dio liberamente, prestan­
do "il pieno ossequio dell’intelletto e 
della volontà” » “2. Questa fede, che

112 Dei Verbum, 5; cfr. Concilio Vaticano I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, 
cap. 3: DS 3008.



732 Atti del Santo Padre

« opera mediante la carità » (Gal 5, 6), 
proviene dal centro dell’uomo, dal suo 
« cuore » (cfr. Rm 10, 10), e da qui è 
chiamata a fruttificare nelle opere (cfr. 
Mt 12, 33-35; Le 6, 43-45; Rm 8, 5-8; Gal 
5, 22). Nel Decalogo si trova, in capo 
ai diversi Comandamenti, la clausola 
fondamentale: « Io sono il Signore, tuo 
Dio... » (Es 20, 2) che, imprimendo il 
senso originale alle molteplici e varie 
prescrizioni particolari, assicura alla 
morale dell’Alleanza una fisionomia di 
globalità, di unità e di profondità. La 
scelta fondamentale di Israele riguarda 
allora il comandamento fondamentale 
(cfr. Gs 24, 14-25; Es 19, 3-8; Mi 6, 8). 
Anche la morale della Nuova Alleanza 
è dominata dall’appello fondamentale 
di Gesù alla sua "sequela” — così an­
che al giovane egli dice: « Se vuoi es­
sere perfetto... vieni e seguimi » (Mt 
19, 21) —: a tale appello il discepolo 
risponde con una decisione e scelta 
radicale. Le parabole evangeliche del 
tesoro e della perla preziosa, per la 
quale si vende tutto ciò che si possiede, 
sono immagini eloquenti ed efficaci del 
carattere radicale e incondizionato del­
la scelta che il Regno di Dio esige. La 
radicalità della scelta di seguire Gesù 
è meravigliosamente espressa nelle sue 
parole: « Chi vorrà salvare la propria 
vita, la perderà; ma chi perderà la pro­
pria vita per causa mia e del Vangelo, 
la salverà » (Me 8, 35).

L’appello di Gesù « vieni e seguimi » 
segna la massima esaltazione possibile 
della libertà dell’uomo e, nello stesso 
tempo, attesta la verità e l’obbligazione 
di atti di fede e di decisioni che si 
possono dire di opzione fondamentale. 
Anaolga esaltazione della libertà uma­
na troviamo nelle parole di San Paolo: 
« Voi, fratelli, siete stati chiamati a 
libertà » (Gal 5, 13). Ma l’Apostolo im­
mediatamente aggiunge un grave mo­
nito: « Purché questa libertà non di­
venga un pretesto per vivere secondo 
la carne ». In questo monito riecheggia­
no le sue precedenti parole: « Cristo 
ci ha liberati perché restassimo liberi; 
state dunque saldi e non lasciatevi im­
porre di nuovo il giogo della schia­
vitù » (Gal 5, 1). L’Apostolo Paolo ci 
invita alla vigilanza: la libertà è sem­
pre insidiata dalla schiavitù. Ed è pro­
prio questo il caso di un atto di fede 
— nel senso di un'opzione fondamen­

tale — che viene dissociato dalla scelta 
degli atti particolari, secondo le ten­
denze sopra ricordate.

67. Queste tendenze sono dunque 
contrarie allo stesso insegnamento bi­
blico che concepisce l’opzione fonda­
mentale come una vera e propria scelta 
della libertà e collega profondamente 
tale scelta con gli atti particolari. Me­
diante la scelta fondamentale l’uomo 
è capace di orientare la sua vita e di 
tendere, con l’aiuto della grazia, verso 
il suo fine, seguendo l’appello divino. 
Ma questa capacità si esercita di fatto 
nelle scelte particolari di atti determi­
nati, mediante i quali l’uomo si con­
forma deliberatamente alla volontà, al­
la sapienza e alla legge di Dio. Va per­
tanto affermato che la cosiddetta op­
zione fondamentale, nella misura in cui 
si differenzia da un’intenzione generica 
e quindi non ancora determinatasi in 
una forma impegnativa della libertà, si 
attua sempre mediante scelte consape­
voli e libere. Proprio per questo, essa 
viene revocata quando l’uomo impegna 
la sua libertà in scelte consapevoli di 
senso contrario, relative a materia 
morale grave.

Separare l’opzione fondamentale dai 
comportamenti concreti significa con­
traddire l’integrità sostanziale o l’unità 
personale dell'agente morale nel suo 
corpo e nella sua anima. Un'opzione 
fondamentale, intesa senza considerare 
esplicitamente le potenzialità che met­
te in atto e le determinazioni che la 
esprimono, non rende giustizia alla 
finalità razionale immanente all’agire 
dell’uomo e a ciascuna delle sue scelte 
deliberate. In realtà, la moralità degli 
atti umani non si evince solo dall’in­
tenzione, dall’orientazione o opzione 
fondamentale, interpretata nel senso 
di un'intenzione vuota di contenuti im­
pegnativi ben determinati o di un'in­
tenzione alla quale non corrisponde 
uno sforzo fattivo nei diversi obblighi 
della vita morale. La moralità non può 
essere giudicata se si prescinde dalla 
conformità o dalla contrarietà della 
scelta deliberata di un comportamento 
concreto rispetto alla dignità e alla vo­
cazione integrale della persona umana 
Ogni scelta implica sempre un riferi; 
mento della volontà deliberata ai beni 
e ai mali, indicati dalla legge naturala



Atti del Santo Padre 733

come beni da perseguire e mali da 
evitare.

Nel caso dei precetti morali positivi, 
la prudenza ha sempre il compito di 
verificarne la pertinenza in una deter­
minata situazione, per esempio tenen­
do conto di altri doveri forse più im­
portanti o urgenti. Ma i precetti morali 
negativi, cioè quelli che proibiscono 
alcuni atti o comportamenti concreti 
come intrinsecamente cattivi, non am­
mettono alcuna legittima eccezione; 
essi non lasciano alcuno spazio moral­
mente accettabile per la "creatività” 
di una qualche determinazione contra­
ria. Una volta riconsciuta in concreto 
la specie morale di un'azione proibita 
da una regola universale, il solo atto 
moralmente buono è quello di obbe­
dire alla legge morale e di astenersi 
dall’azione che essa proibisce.

68. Occorre aggiungere una importan­
te considerazione pastorale. Nella lo­
gica delle posizioni sopra accennate, 
l’uomo potrebbe, in virtù di un’opzione 
fondamentale, restare fedele a Dio, in­
dipendentemente dalla conformità o 
meno di alcune sue scelte e dei suoi 
atti determinati alle norme o regole 
morali specifiche. In ragione di un’op­
zione originaria per la carità, l’uomo 
potrebbe mantenersi moralmente buo­
no, perseverare nella grazia di Dio, rag­
giungere la propria salvezza, anche se 
alcuni dei suoi comportamenti concreti 
fossero deliberatamente e gravemente 
contrari ai Comandamenti di Dio, ri­
proposti dalla Chiesa.

In realtà, l’uomo non si perde solo 
per l’infedeltà a quella opzione fonda­
mentale, mediante la quale si è conse­
gnato « tutto a Dio liberamente » 
Egli, con ogni peccato mortale com­
messo deliberatamente, offende Dio 
che ha donato la legge e pertanto si 
rende colpevole verso tutta la legge 
(cfr. Gc 2, 8-11); pur conservandosi 
nella fede, egli perde la « grazia santi­
ficante », la « carità » e la « beatitudine 
eterna » ’“. « La grazia della giustifi­

cazione — insegna il Concilio di Tren­
to —, una volta ricevuta, può essere 
perduta non solo per l’infedeltà, che 
fa perdere la stessa fede, ma anche 
per qualsiasi altro peccato mortale » “5.

Peccato mortale e veniale
69. Le considerazioni intorno all’op­

zione fondamentale hanno indotto, co­
me abbiamo ora notato, alcuni teologi 
a sottoporre a profonda revisione an­
che la distinzione tradizionale tra i 
peccati mortali e i peccati veniali. Essi 
sottolineano che l’opposizione alla leg­
ge di Dio, che causa la perdita della 
grazia santificante — e, nel caso di 
morte in un simile stato di peccato, 
l’eterna condanna —, può essere sol­
tanto il frutto di un atto che coin­
volge la persona nella sua totalità, cioè 
un atto di opzione fondamentale. Se­
condo questi teologi il peccato mortale, 
che separa l’uomo da Dio, si verifiche­
rebbe soltanto nel rifiuto di Dio, com­
piuto ad un livello della libertà non 
identificabile con un atto di scelta né 
attingibile con consapevolezza riflessa. 
In questo senso — aggiungono — è dif­
ficile, almeno psicologicamente, accet­
tare il fatto che un cristiano, che vuole 
rimanere unito a Gesù Cristo e alla 
sua Chiesa, possa così facilmente e ri­
petutamente commettere peccati mor­
tali, come indicherebbe, a volte, la 
"materia” stessa dei suoi atti. Pari- 
menti sarebbe diffìcile accettare che 
l’uomo sia capace, in un breve lasso 
di tempo, di spezzare radicalmente il 
legame di comunione con Dio e, suc­
cessivamente, di convertirsi a lui me­
diante la sincera penitenza. Occorre 
dunque — si dice — misurare la gra­
vità del peccato piuttosto dal grado 
di impegno della libertà della persona 
che compie un atto che non dalla 
materia di tale atto.

70. L’Esortazione Apostolica post- 
sinodale Reconciliatio et paenitentia 
ha ribadito l’importanza e la perma-

1,3 Dei Verbum, 5; cfr. S. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. su alcune 
questioni di etica sessuale Persona humana (29 dicembre 1975), 10: AAS 68 (1976), 88-90.

Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 
77 (1985), 218-223.
^"5 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 15: DS 1544; cfr. can. 19;



734 Atti del Santo Padre

nente attualità della distinzione tra 
peccati mortali e veniali, secondo la 
tradizione deità Chiesa. E il Sinodo dei 
Vescovi dei 1983, da cui è scaturita 
tale Esortazione, « non soltanto ha 
riaffermato quanto è stato proclamato 
dal Concilio Indentino sull'esistenza 
e la natura dei peccati mortali e ve­
niali; ma ha voluto ricordare che è 
peccato mortale quello che ha per og­
getto una materia grave e che, inoltre, 
viene commesso con piena consapevo­
lezza e deliDerato consenso » “6.

11 pronunciamento del Concilio di 
Trento non considera soltanto la « ma­
teria grave » del peccato mortale, ma 
ricorda anche, come sua necessaria 
condizione, « la piena avvertenza e il 
dehDerato consenso ». Del resto, sia 
nella teologia morale che nella pratica 
pastorale, sono ben conosciuti i casi 
nei quali un atto grave, a motivo della 
sua materia, non costituisce peccato 
mortale a motivo della non piena av­
vertenza o del non deliberato consenso 
di colui che lo compie. D'altra parte, 
« si dovrà evitare di ridurre il peccato 
mortale ad un atto di "opzione fonda­
mentale" — come oggi si suol dire — 
contro Dio », concepito sia come espli­
cito e formale disprezzo di Dio e del 
prossimo sia come implicito e non ri­
flesso rifiuto deU'amore. « Si ha, in­
fatti, peccato mortale anche quando 
l’uomo, sapendo e volendo, per qual­
siasi ragione sceglie qualcosa di gra­
vemente disordinato. In effetti, in una 
tale scelta è già contenuto un disprezzo 
del precetto divino, un rifiuto dell’amo-

IV. L’atto morale
71. Il rapporto tra la libertà del­

l’uomo e la legge di Dio, che trova la 
sua sede intima e viva nella coscienza 
morale, si manifesta e si realizza negli 
atti umani. È proprio mediante i suoi 
atti che l’uomo si perfeziona come 
uomo, come uomo chiamato a cercare 
spontaneamente il suo Creatore e a 
giungere liberamente, con l'adesione a 

re di Dio verso l’umanità e tutta la 
creazione: l’uomo allontana se stesso 
da Dio e perde la carità. L’orienta­
mento fondamentale, quindi, può es­
sere radicamente modificato da atti 
particolari. Senza dubbio si possono 
dare situazioni molto complesse e 
oscure sotto l’aspetto psicologico, che 
influiscono sulla imputabilità soggettiva 
del peccatore. Ma dalla considerazione 
della sfera psicologica non si può pas­
sare alla costituzione di una categoria 
teologica, quale apunto 1’ "opzione fon­
damentale”, intendendola in modo tale 
che, sul piano oggettivo, cambi o metta 
in dubbio la concezione tradizionale di 
peccato mortale »

In tal modo la dissociazione tra op­
zione fondamentale e scelte deliberate 
di comportamenti determinati — disor­
dinati in se stessi o nelle circostanze 
— che non la metterebbero in causa, 
comporta il misconoscimento della dot­
trina cattolica sul peccato mortale: 
« Con tutta la tradizione della Chiesa 
noi chiamiamo peccato mortale questo 
atto, per il quale un uomo, con libertà 
e consapevolezza, rifiuta Dio, la sua 
legge, l’alleanza di amore che Dio gli 
propone, preferendo volgersi a se stes­
so, a qualche realtà creata e finita, a 
qualcosa di contrario al volere divino 
(conversio ad creaturam). Il che può av­
venire in modo diretto e formale, come 
nei peccati di idolatria, di apostasia, di 
ateismo; o in modo equivalente, come 
in tutte le disubbidienze ai Comanda- 
menti di Dio in materia grave»11’.

Lui, alla piena e beata perfezione
Gli atti umani sono atti morali, per­

ché esprimono e decidono della bontà 
o malizia dell’uomo stesso che compie 
quegli atti1M. Essi non producono solo 
un mutamento dello stato di cose ester­
ne all’uomo, ma, in quanto scelte deli­
berate, qualificano moralmente la per­
sona stessa che li compie e ne deter-

116 Reconciliatio et paenitentia, 17.
117 Ibid.

Ibid.
Gaudium et spes, 17.

120 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, III, q. 1, a. 3: « Idem sunt actus 
morales et actus humani ».



Atti del Santo Padre 735

minano la fisionomia spirituale pro­
fonda, come rileva suggestivamente 
San Gregorio Nisseno: « lutti gli esse­
ri soggetti al divenire non restano mai 
identici a se stessi, ma passano con­
tinuamente da uno stato ad un altro 
mediante un camoiamento cne opera 
sempre, in bene o in male... Ora, essere 
soggetto a cambiamento è nascere con­
tinuamente... Ma qui la nascita non av­
viene per un intervento estraneo, com'è 
il caso degli esseri corporei... Essa è 
il risultato di una scelta libera e noi 
siamo cosi, in certo modo, i nostri 
stessi genitori, creandoci come voglia­
mo, e con la nostra scelta dandoci la 
forma ctie vogliamo »

72. La moralità degli atti è definita 
dal rapporto della libertà dell uomo 
col bene autentico. Tale bene è staoi- 
lito, come legge eterna, dalla Sapienza 
di Dio che ordina ogni essere al suo 
fine: questa legge eterna è conosciuta 
tanto attraverso la ragione naturale 
delluomo (e così è "legge naturale ), 
quanto — in modo integrale e pertetto 
— attraverso la Rivelazione sopranna­
turale di Dio (e così è chiamata legge 
divina”). L'agire è moralmente buono 
quando le scelte della libertà sono con- 
lormi al vero bene dell'uomo ed espri­
mono così l'ordinazione volontaria del­
la persona verso il suo fine ultimo, 
cioè Dio stesso: il bene supremo nel 
quale l'uomo trova la sua piena e per­
fetta felicità. La domanda iniziale del 
colloquio del giovane con Gesù: « Che 
cosa devo fare di buono per ottenere 
la vita eterna? » (Alt 19, 16) mette im­
mediatamente in luce l’essenziale le­
game tra il valore morale di un atto 
e il fine ultimo dell'uomo. Gesù, nella 
sua risposta, conferma la convinzione 
del suo interlocutore: il compimento di 
atti buoni, comandati da Colui che 
« solo è buono », costituisce la condi­
zione indispensabile e la via per la 
beatitudine eterna: « Se vuoi entrare 
nella vita, osserva i comandamenti »

(Mt 19, 17). La risposta di Gesù e il 
rimando ai Comandamenti manifesta­
no anche che la via al fine è segnata 
dal rispetto delle leggi divine che tu­
telano il bene umano. Solo l'atto con­
forme al bene può essere via che con­
duce alla vita.

L’ordinazione razionale dell’atto uma­
no al bene nella sua verità e il perse­
guimento volontario di questo bene, 
conosciuto dalla ragione, costituiscono 
la moralità. Pertanto, Vagire umano 
non può essere valutato moralmente 
buono solo perché funzionale a rag­
giungere questo o quello scopo, che 
persegue, o semplicemente percné lin- 
tenzione del soggetto è buona ’a. L'agire 
è moralmente buono quando attesta 
ed esprime l’ordinazione volontaria 
della persona al fine ultimo e la con- 
tormita deflazione concreta con il 
bene umano come viene riconosciuto 
nella sua verità dalla ragione, Se log- 
getto dell'azione concreta non è in sin­
tonia con il bene vero della persona, 
la scelta di tale azione rende la nostra 
volontà e noi stessi moralmente cattivi 
e, quindi, ci mette in contrasto con 
il nostro fine ultimo, il bene supremo, 
cioè Dio stesso.

73. 11 cristiano, grazie alla Rivelazio­
ne di Dio e alla tede, conosce la "no­
vità” da cui è segnata la moralità dei 
suoi atti; questi sono chiamati ad espri­
mere la coerenza o meno con quella 
dignità e vocazione che gli sono state 
donate dalla grazia: in Gesù Cristo e 
nel suo Spirito, il cristiano è "creatura 
nuova”, figlio di Dio, e mediante i suoi 
atti mamtesta la sua contormità o dif­
formità con l'immagine del Figlio che 
è il primogenito tra molti fratelli (cfr. 
Rm 8, 29), vive la sua fedeltà o infe­
deltà al dono dello Spiritò e si apre 
o si chiude alla vita eterna, alla comu­
nione di visione, di amore e di beati­
tudine con Dio Padre, Figlio e Spirito 
Santo 123. Cristo « ci forma secondo la 
sua immagine — scrive San Cirillo

121 De vita Moysis, II, 2-3: PG 44, 327-328.
122 Cfr. S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 148, a. 3.
123 II Concilio Vaticano II, nella Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contem­

poraneo, precisa: « E ciò non vale solamente per i cristiani ma anche per tutti gli uomini di 
buona volontà, nel cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo, intatti, è morto per tutti 
e la vocazione ultima dell’uomo è effettivamente una sola, quella divina; perciò dobbiamo rite­
nere che lo Spirito Santo dia a tutti la possibilità di venire a contatto, nel modo che Dio 
conosce, col mistero pasquale »: Gaudium et spes, 22.



736 Atti del Santo Padre

Alessandrino —, in modo che i linea­
menti della sua divina natura risplen­
dano in noi attraverso la santificazione 
e la giustizia e la vita buona e confor­
me a virtù... La bellezza di questa im­
magine risplende in noi che siamo in 
Cristo, quando ci mostriamo uomini 
buoni nelle opere »IM.

In questo senso la vita morale pos­
siede un essenziale carattere "teleolo­
gico”, perché consiste nella deliberata 
ordinazione degli atti umani a Dio, 
sommo bene e fine (telos) ultimo del­
l’uomo. Lo attesta, ancora una volta, 
la domanda del giovane a Gesù: « Che 
cosa devo fare di buono per ottenere 
la vita eterna? ». Ma questa ordinazio­
ne al fine ultimo non è una dimensione 
soggettivistica che dipende solo dall’in­
tenzione. Essa presuppone che tali atti 
siano in se stessi ordinabili a questo 
fine, in quanto conformi all’autentico 
bene morale dell’uomo, tutelato dai 
Comandamenti. È ciò che ricorda Gesù 
stesso nella risposta al giovane: « Se 
vuoi entrare nella vita, osserva i co- 
mandamenti » (Mt 19, 17).

Evidentemente dev’essere un'ordina­
zione razionale e libera, cosciente e 
deliberata, in forza della quale l’uomo 
è "responsabile” dei suoi atti ed è sog­
getto al giudizio di Dio, giudice giusto 
e buono che premia il bene e castiga 
il male, come ci ricorda l’Apostolo 
Paolo: « Tutti infatti dobbiamo compa­
rire davanti al tribunale di Cristo, cia­
scuno per ricevere la ricompensa delle 
opere compiute finché era nel corpo, 
sia in bene che in male » (2 Cor 5, 10).

74. Ma da che cosa dipende la quali­
ficazione morale dell’agire libero del­
l’uomo? Da che cosa è assicurata que­
sta ordinazione a Dio degli atti umani? 
Dall'intenzione del soggetto che agisce, 
dalle circostanze — e in particolare 
dalle conseguenze — del suo agire, dal­
l’oggetto stesso del suo atto?

È questo il problema tradizional­
mente chiamato'delle "fonti della mo­
ralità”. Proprio a riguardo di tale pro­
blema, in questi decenni si sono ma­
nifestate nuove — o ripristinate — ten­
denze culturali e teologiche che esi­

gono un accurato discernimento da 
parte del Magistero della Chiesa.

Alcune teorie etiche, denominate "te­
leologiche", si presentano attente alla 
conformità degli atti umani con i fini 
perseguiti dall’agente e con i valori da 
lui intesi. I criteri per valutare la 
giustezza morale di un’azione sono ri­
cavati dalla ponderazione dei beni non­
morali o pre-morali da conseguire e 
dei rispettivi valori non-morali o pre­
morali da rispettare. Per taluni il com­
portamento concreto sarebbe giusto, o 
sbagliato, a seconda che possa, o non 
possa, produrre uno stato di cose mi­
gliore per tutte le persone interessate: 
sarebbe giusto il comportamento in 
grado di "massimizzare” i beni e di 
"minimizzare" i mali.

Molti dei moralisti cattolici, che se­
guono questo orientamento, intendono 
prendere le distanze dall’utilitarismo e 
dal pragmatismo, per cui la moralità 
degli atti umani sarebbe giudicata sen­
za far riferimento al vero fine ultimo 
dell’uomo. Essi giustamente si rendono 
conto della necessità di trovare argo­
mentazioni razionali, sempre più con­
sistenti, per giustificare le esigenze e 
fondare le norme della vita morale. E 
tale ricerca è legittima e necessaria, 
dal momento che l’ordine morale, sta­
bilito dalla legge naturale, è in linea 
di principio accessibile alla ragione 
umana. È ricerca, del resto, che corri­
sponde alle esigenze del dialogo e del­
la collaborazione con i non-cattolici 
e i non-credenti, particolarmente nelle 
società pluralistiche.

75. Ma all’interno dello sforzo di ela­
borare una simile morale razionale — 
talvolta chiamata a questo titolo "mo­
rale autonoma” — esistono false solu­
zioni, legate in particolare ad una ina­
deguata comprensione dell’oggetto del­
l’agire morale. Alcuni non tengono in 
sufficiente considerazione il fatto che la 
volontà è coinvolta nelle scelte concre­
te che essa opera: queste sono condi­
zione della sua bontà morale e della 
sua ordinazione al fine ultimo della per­
sona. Altri poi si ispirano ad una con­
cezione della libertà che prescinde dal-

124 Tractatus ad Tiberium Diaconum sociosque, II. Responsiones ad Tiberium Diaconum 
sociosque: S. Cirillo di Alessandria, In D. Johannis Euangelium, voi. Ili, ed. Philip 
Edward Pusey, Bruxelles, Culture et Civilisation (1965), 590.



Atti del Santo Padre 737

le condizioni effettive del suo eserci­
zio, dal suo riferimento oggettivo alla 
verità sul bene, dalla sua determina­
zione mediante scelte di comporta­
menti concreti. Così, secondo queste 
teorie, la volontà libera non sarebbe 
né moralmente sottomessa a obbliga­
zioni determinate, né informata dalle 
sue scelte, pur rimanendo responsabile 
dei propri atti e delle loro conseguenze. 
Questo "teleologismo”, come metodo 
di rinvenimento della norma morale, 
può allora — secondo terminologie e 
approcci mutuati da differenti correnti 
di pensiero — chiamarsi "consequenzia- 
lismo” o "proporzionalismo". Il primo 
pretende di ricavare i criteri della giu­
stezza di un determinato agire solo dal 
calcolo delle conseguenze che si pre­
vedono derivare dall'esecuzione di una 
scelta. Il secondo, ponderando tra loro 
valori e beni perseguiti, si focalizza 
piuttosto sulla proporzione riconosciu­
ta tra gli effetti buoni e cattivi, in 
vista del "più grande bene" o del "mi­
nor male” effettivamente possibili in 
una situazione particolare.

Le teorie etiche teologiche (propor­
zionalismo, consequenzialismo), pur ri­
conoscendo che i valori morali sono 
indicati dalla ragione e dalla Rivela­
zione, ritengono che non si possa mai 
formulare una proibizione assoluta di 
determinati comportamenti, che sareb­
bero contrastanti, in ogni circostanza 
e in ogni cultura, con quei valori. Il 
soggetto che agisce sarebbe sì respon­
sabile del raggiungimento dei valori 
perseguiti, ma secondo un duplice 
aspetto; infatti, i valori o beni coin­
volti in un atto umano sarebbero, per 
un aspetto, di ordine morale (in rap­
porto a valori propriamente morali, 
come l’amore di Dio, la benevolenza 
verso il prossimo, la giustizia, ecc.) 
e, per un altro aspetto, di ordine pre­
morale, detto anche non-morale o fìsico 
o ontico (in rapporto ai vantaggi e 
svantaggi recati sia a colui che agisce 
che ad altre persone, prima o poi coin­
volte, come, ad esempio, la salute o 
la sua lesione, l’integrità fìsica, la vita, 
la morte, la perdita di beni materiali, 
ecc.). In un mondo in cui il bene sa­
rebbe sempre mescolato al male ed 
ogni effetto buono legato ad altri ef­
fetti cattivi, la moralità dell’atto si 
giudicherebbe in modo differenziato: 

la sua "bontà” morale sulla base del­
l’intenzione del soggetto riferita ai 
beni morali e la sua "giustezza" sulla 
base della considerazione degli effetti 
o conseguenze prevedibili e della loro 
proporzione. Di conseguenza, i com­
portamenti concreti sarebbero da qua­
lificarsi come "giusti” o "sbagliati", 
senza che per questo sia possibile va­
lutare come moralmente "buona” o 
"cattiva” la volontà della persona che 
li sceglie. In questo modo, un atto, che 
ponendosi in contraddizione con una 
norma universale negativa viola diret­
tamente beni considerati come pre­
morali, potrebbe essere qualificato co­
me moralmente ammissibile, se l’inten­
zione del soggetto si concentra, secondo 
una "responsabile” ponderazione dei 
beni coinvolti nell’azione concreta, sul 
valore morale giudicato decisivo nella 
circostanza.

La valutazione delle conseguenze 
dell’azione, in base alla proporzione 
dell’atto con i suoi effetti e degli ef­
fetti tra di loro, riguarderebbe l’ordine 
solo pre-morale. Sulla specificità mo­
rale degli atti, ossia sulla loro bontà 
o malizia, deciderebbe esclusivamente 
la fedeltà della persona ai valori più 
alti della carità e della prudenza, sen 
za che questa fedeltà sia necessaria­
mente incompatibile con scelte con­
trarie a certi precetti morali partico­
lari. Anche in materia grave, questi ul­
timi dovrebbero essere considerati co­
me norme operative sempre relative e 
suscettibili di eccezioni.

In questa prospettiva il consenso 
deliberato a certi comportamenti di­
chiarati illeciti dalla morale tradizio­
nale non implicherebbe una malizia 
morale oggettiva.

L’oggetto dell’atto deliberato
76. Queste teorie possono acquistare 

una certa forza persuasiva dalla loro 
affinità con la mentalità scientifica, 
giustamente preoccupata di ordinare 
le attività tecniche ed economiche in 
base al calcolo delle risorse e dei pro­
fitti, dei procedimenti e degli effetti. 
Esse vogliono liberare dalle costrizioni 
di una morale dell'obbligazione, volon­
tarista e arbitraria, che si rivelerebbe 
disumana.

Siffatte teorie non sono però fedeli



738 Atti del Santo Padre

alla dottrina della Chiesa, allorché cre­
dono di poter giustificare, come moral­
mente buone, scelte deliberate di com­
portamenti contrari ai Comandamenti 
della legge divina e naturale.

Queste teorie non possono richia­
marsi alla tradizione morale cattolica: 
se è vero che in auest’ultima si è svi­
luppata una casistica attenta a ponde­
rare in alcune situazioni concrete le 
possibilità maggiori di bene, è altret­
tanto vero che ciò riguardava solo i 
casi in cui la legge era incerta e, per­
tanto. non metteva in discussione la 
validità assoluta dei precetti morali 
negativi che obbligano senza eccezioni.

I fedeli sono tenuti a riconoscere e 
a ri snettare i precetti morali snecifici, 
dichiarati e insegnati dalla Chiesa in 
nome di Dio. Creatore e Signore 
Quando l’Apostolo Paolo ricapitola ne! 
precetto di amare il prossimo come se 
stessi il compimento della legge (cfr. 
Pm 13. 8-10). non attenua i Coman­
damenti, ma piuttosto li conferma, dal 
momento che ne rivela le esigenze é 
la gravità. L’amore di Dio e l’amore del 
prossimo sono insenarabili dall’osser­
vanza dei Comandamenti dell’Alleanza. 
rinnovata nel sangue di Gesù Cristo e 
nel dono dello Spirito. È onore proprio 
dei cristiani obbedire a Dio piuttosto 
che agli uomini (cfr. At 4. 19: 5. 29) 
ed accettare per questo anche il marti­
rio, come hanno fatto i Santi e le 
Sante dell’Antico e del Nuovo Testa­
mento, riconosciuti tali per aver dato 
la loro vita piuttosto che compiere 
questo o quel gesto particolare con­
trario alla fede o alla virtù.

77. Per offrire i criteri razionali di 
una giusta decisione morale, le accen­
nate teorie tengono conto dell’iMten- 
zione e delle conseguenze dell’azione 
umana. Sono certamente da prendere 
in grande considerazione sia l’intenzio­
ne — come insiste con una forza par­
ticolare Gesù in aperta contrapposi­
zione agli scribi e farisei, che minu­
ziosamente prescrivevano certe opere 
esteriori senza badare al cuore (cfr. 
Me 7, 20-21; Mt 15, 19) —, sia i beni 

ottenuti e i mali evitati, a seguito di 
un atto particolare. Si tratta di un’esi­
genza di responsabilità. Ma la conside­
razione di queste conseguenze — non­
ché delle intenzioni — non è sufficiente 
a valutare la qualità morale di una 
scelta concreta. La ponderazione dei 
beni e dei mali, prevedibili in conse­
guenza di un’azione, non è un metodo 
adeguato per determinare se la scelta 
di quel comportamento concreto è 
"secondo la sua specie”, o "in se stes­
sa”. moralmente buona o cattiva, lecita 
o illecita. Le conseguenze prevedibili 
appartengono a quelle circostanze del­
l’atto. che, se possono modificare la 
gravità di un atto cattivo, non possono 
però cambiarne la specie morale.

Ciascuno, del resto, conosce le dif­
ficoltà — o meglio l’impossibilità — di 
valutare tutte le conseguenze e tutti 
gli effetti buoni o cattivi — definiti pre­
morali — dei propri atti: un calcolo 
razionale esaustivo non è possibile. 
Come fare allora per stabilire delle 
proporzioni che dipendono da una va­
lutazione, i cui criteri restano oscuri? 
In che modo potrebbe giustificarsi un 
obbligo assoluto su calcoli tanto discu­
tibili?

78. La moralità dell’atto umano di­
pende anzitutto e fondamentalmente 
dall’oggetto ragionevolmente scelto 
dalla volontà deliberata, come prova 
anche la penetrante analisi, tuttora 
valida, di San Tommaso™. Per poter 
cogliere l’oggetto di un atto che lo 
specifica moralmente occorre quindi 
collocarsi nella prosnettiva della per­
sona che agisce. Infatti, l’oggetto del­
l’atto del volere è un comportamento 
liberamente scelto In quanto confor­
me all’ordine della ragione, esso è 
causa della bontà della volontà, ci per­
feziona moralmente e ci disnone a ri­
conoscere il nostro fine ultimo nel 
bene perfetto, l’amore originario. Per 
oggetto di un determinato atto morale 
non si può, dunque, intendere un pro­
cesso o un evento di ordine solamente 
fisico, da valutare in quanto provoca 
un determinato stato di cose nel mon-

125 Cfr. Concilio Tridentino, Sess. VI, Deci, sulla giustificazione Cum hoc tempore, can. 19: 
DS 1569. Si veda anche: Clemente XI, Cost. Unigenitus Dei Filius (8 settembre 1713) contro 
gli errori di Pascasio Quesnel, nn. 53-56: DS 2453-2456.

126 Cfr. Summa Theologiae, I-II, q. 18, a. 6.



Atti del Santo Padre

do esteriore. Esso è il fine prossimo di 
una scelta deliberata, che determina 
l’atto del volere della persona che agi­
sce. In tal senso, come insegna il Cate­
chismo della Chiesa Cattolica, « vi so­
no comportamenti concreti che è sem­
pre sbagliato scegliere, perché la loro 
scelta comporta un disordine della vo­
lontà, cioè un male morale »ln. « Spes­
so infatti — scrive l’Aquinate — qual­
cuno agisce con buona intenzione, ma 
inutilmente, in quanto manca la buona 
volontà: come nel caso di uno che 
rubi per nutrire un povero, c’è sì la 
retta intenzione, manca tuttavia la ret­
titudine della debita volontà. Di conse­
guenza, nessun male compiuto con 
buona intenzione può essere scusato: 
"Come coloro che dicono: Facciamo il 
male perché venga il bene; la condanna 
dei quali è giusta” (Rm 3, 8) »12’.

La ragione per cui non basta la 
buona intenzione ma occorre anche la 
retta scelta delle opere, sta nel fatto 
che l’atto umano dipende dal suo og­
getto, ossia se questo è ordinabile o 
meno a Dio, a Colui che « solo è buo­
no », e così realizza la perfezione della 
persona. L’atto è buono, quindi, se il 
suo oggetto è conforme al bene della 
persona nel rispetto dei beni per essa 
moralmente rilevanti. L’etica cristiana, 
che privilegia l’attenzione all’oggetto 
morale, non rifiuta di considerare l'in­
teriore "teleologia” dell’agire, in quanto 
volto a promuovere il vero bene della 
persona, ma riconosce che esso viene 
realmente perseguito solo quando si 
rispettano gli elementi essenziali della 
natura umana. L’atto umano, buono 
secondo il suo oggetto, è anche ordi­
nabile al fine ultimo. Lo stesso atto 
raggiunge poi la sua perfezione ultima 
e decisiva quando la volontà lo ordina 
effettivamente a Dio mediante la carità. 
In tal senso, il Patrono dei moralisti 
e dei confessori insegna: « Non basta 
fare opere buone, ma bisogna farle 
bene. Acciocché le opere nostre siano 
buone e perfette, è necessario farle col 
puro fine di piacere a Dio » ,2’.

739

Il "male intrinseco”: 
non è lecito fare il male 
a scopo di bene (cfr. Rm 3, 8)

79. È da respingere quindi la tesi, 
propria delle teorie teleologiche e pro­
porzionaliste, secondo cui sarebbe im­
possibile qualificare come moralmente 
cattiva secondo la sua specie — il suo 
"oggetto” — la scelta deliberata di al­
cuni comportamenti o atti determinati 
prescindendo dall'intenzione per cui la 
scelta viene fatta o dalla totalità delle 
conseguenze prevedibili di quell’atto 
per tutte le persone interessate.

L’elemento primario e decisivo per il 
giudizio morale è l’oggetto dell’atto 
umano, il quale decide sulla sua ordi- 
nabilità al bene e al fine ultimo, che 
è Dio. Tale ordinabilità viene colta dal­
la ragione nell’essere stesso dell’uomo, 
considerato nella sua verità integrale, 
dunque nelle sue inclinazioni naturali, 
nei suoi dinamismi e nelle sue finalità 
che hanno sempre anche una dimen­
sione spirituale: sono esattamente que­
sti i contenuti della legge naturale, e 
quindi il complesso ordinato dei "beni 
per la persona” che si pongono al ser­
vizio del "bene della persona", di quel 
bene che è essa stessa e la sua perfe­
zione. Son questi i beni tutelati dai 
Comandamenti, i quali, secondo San 
Tommaso, contengono tutta la legge 
naturale1M.

80. Ora la ragione attesta che si 
danno degli oggetti dell’atto umano che 
si configurano come ’’non-ordinabili” a 
Dio, perché contraddicono radicalmente 
il bene della persona, fatta a sua im­
magine. Sono gli atti che, nella tradi­
zione morale della Chiesa, sono stati 
denominati "intrinsecamente cattivi” 
(intrinsece malum): lo sono sempre e 
per sé, ossia per il loro stesso oaeetto, 
indipendentemente dalle ulteriori in­
tenzioni di chi agisce e dalle circostan­
ze. Per questo, senza minimamente 
negare l’influsso che sulla moralità 
hanno le circostanze e soprattutto le 
intenzioni, la Chiesa insegna che « esi-

127 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1761.
128 In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. De dilectione Dei: Opuscula 

theologica, II, n. 1168, Ed. Taurinens. (1954), 250.
S. Alfonso Maria de’ Liguori, Pratica di amar Gesù Cristo, VII, 3.
Cfr. Summa Theologiae, I-II, q. 100, a. 1.



740 Atti del Santo Padre

stono atti che, per se stessi e in se 
stessi, indipendentemente dalle circo­
stanze, sono sempre gravemente ille­
citi, in ragione del loro oggetto » I3‘. Lo 
stesso Concilio Vaticano II, nel conte­
sto del dovuto rispetto della persona 
umana, offre un’ampia esemplificazione 
di tali atti: « Tutto ciò che è contro 
la vita stessa, come oeni specie di omi­
cidio, il genocidio, l’aborto, l’eutanasia 
e lo stesso suicidio volontario; tutto 
ciò che viola l’integrità della persona 
umana, come le mutilazioni, le torture 
inflitte al corpo e alla mente, gli sforzi 
per violentare l’intimo dello spirito; 
tutto ciò che offende la dignità umana, 
come le condizioni infraumane .di vita, 
le incarcerazioni arbitrarie, le deporta­
zioni, la schiavitù, la prostituzione, il 
mercato delle donne e dei giovani, o 
ancora le ignominiose condizioni del 
lavoro con le quali i lavoratori sono 
trattati come semplici strumenti di 
guadagno, e non come persone libere 
e responsabili; tutte queste cose, e al­
tre simili, sono certamente vergognose 
e, mentre guastano la civiltà umana, 
ancor più inquinano coloro che così 
si comportano, che non quelli che le 
subiscono, e ledono grandemente l’ono­
re del Creatore » ’32.

Sugli atti intrinsecamente cattivi, e 
in riferimento alle pratiche contrac­
cettive mediante le anali l’atto coniu­
gale è reso intenzionalmente infecondo, 
Paolo VI insegna: « In verità, se è 
lecito, talvolta, tollerare un minor 
male morale al fine di evitare un male 
maggiore o di promuovere un bene più 
grande, non è lecito, neppure per ra­
gioni gravissime, fare il male, affinché 
ne venga il bene (cfr. Rm 3. 8), cioè 
fare oggetto di un atto positivo di 
volontà ciò che è intrinsecamente di­
sordine e quindi indegno della per­
sona umana, anche se nell’intento di 
salvaguardare o promuovere beni in­
dividuali, familiari o sociali »133.

81. Insegnando 1’esistenza di atti in­
trinsecamente cattivi, la Chiesa acco­
glie la dottrina della Sacra Scrittura. 
L’Apostolo Paolo afferma in modo ca­
tegorico: « Non illudetevi: né immo­
rali, né idolatri, né adulteri, né effem- 
minati, né sodomiti, né ladri, né avari, 
né ubriaconi, né maldicenti, né rapaci 
erediteranno il Regno di Dio » (1 Cor 
6, 9-10).

Se gli atti sono intrinsecamente cat­
tivi, un’intenzione buona o circostanze 
particolari possono attenuarne la mali­
zia, ma non possono sopprimerla: sono 
atti "irrimediabilmente” cattivi, per se 
stessi e in se stessi non sono ordinabili 
a Dio e al bene della persona: « Quanto 
agli atti che sono per se stessi dei pec­
cati (cum iam opera ipsa peccata sunt) 
— scrive Sant’Agostino —, come il fur­
to, la fornicazione, la bestemmia, o 
altri atti simili, chi oserebbe affer­
mare che, compiendoli per buoni mo­
tivi (causis bonis), non sarebbero più 
peccati o, conclusione ancora più as­
surda, che sarebbero peccati giustifi­
cati? »134.

Per questo, le circostanze o le inten­
zioni non potranno mai trasformare 
un atto intrinsecamente disonesto per 
il suo oggetto in un atto "soggetti­
vamente” onesto o difendibile come 
scelta.

82. Del resto, l'intenzione è buona 
quando mira al vero bene della persona 
in vista del suo fine ultimo. Ma gli atti, 
il cui oggetto è "non-ordinabile” a Dio 
e "indegno della persona umana”, si 
oppongono sempre e in ogni caso a 
questo bene. In tal senso il rispetto 
delle norme che proibiscono tali atti 
e che obbligano semper et prò semper, 
ossia senza alcuna eccezione, non solo 
non limita la buona intenzione, ma co­
stituisce addirittura la sua espressione 
fondamentale.

La dottrina dell'oggetto, quale fonte

131 Reconciliatio et paenitentia, Yl-, cfr. Paolo VI, Allocuzione ai membri della Congrega­
zione del Santissimo Redentore (settembre 1967): AAS 59 (1967), 962: «Si deve evitare di 
indurre i fedeli a pensare differentemente, come se dopo il Concilio fossero oggi permessi 
alcuni comportamenti, che precedentemente la Chiesa aveva dichiarato intrinsecamente cattivi- 
Chi non vede che ne deriverebbe un deplorevole relativismo morale, che porterebbe facilmente 
a mettere in discussione tutto il patrimonio della dottrina della Chiesa? ».

132 Gaudium et spes, 27.
133 Lett. Enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 14: AAS 60 (1968), 490-491.
134 Contra mendacium, VII, 18: PL 40, 528; cfr. S. Tommaso d’Aquino, Quaestiones quod- 

libetales, IX, q. 7, a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1753-1755.



Atti del Santo Padre 741

della moralità, costituisce un’esplica­
zione autentica della morale biblica del­
l’Alleanza e dei Comandamenti, della 
carità e delle virtù. La qualità morale 
dell’agire umano dipende da questa 
fedeltà ai Comandamenti, espressione 
di obbedienza e di amore. E per questo 
— lo ripetiamo — che è da respingere 
come erronea l’opinione che ritiene im­
possibile qualificare moralmente come 
cattiva secondo la sua specie la scelta 
deliberata di alcuni comportamenti o 
atti determinati, prescindendo dall’in­
tenzione per cui la scelta viene fatta 
o dalla totalità delle conseguenze pre­
vedibili di quell’atto per tutte le per­
sone interessate. Senza questa deter­
minazione razionale della moralità del­
l’agire umano, sarebbe impossibile af­
fermare un « ordine morale oggetti­
vo »135 e stabilire una qualsiasi norma 
determinata dal punto di vista del con­
tenuto, che obblighi senza eccezioni; e 
ciò a scapito della fraternità umana e 
della verità sul bene, e a detrimento 
altresì della comunione ecclesiale.

83. Come si vede, nella questione 
della moralità degli atti umani, e in 
particolare in quella dell’esistenza de­
gli atti intrinsecamente cattivi, si con­
centra in un certo senso la questione 

stessa dell’uomo, della sua verità e del­
le conseguenze morali che ne derivano. 
Riconoscendo e insegnando 1’esistenza 
del male intrinseco in determinati atti 
umani, la Chiesa rimane fedele alla 
verità integrale dell’uomo, e quindi lo 
rispetta e lo promuove nella sua di­
gnità e vocazione. Essa, di conseguen­
za, deve respingere le teorie sopra 
esposte che si pongono in contrasto 
con questa verità.

Bisogna però che noi, Fratelli nel­
l'Episcopato, non ci fermiamo solo ad 
ammonire i fedeli circa gli errori e i 
pericoli di alcune teorie etiche. Dobbia­
mo, prima di tutto, mostrare l’affasci­
nante splendore di quella verità che è 
Gesù Cristo stesso. In Lui, che è la 
Verità (cfr. Gv 14, 6), l’uomo può com­
prendere pienamente e vivere perfetta­
mente, mediante gli atti buoni, la sua 
vocazione alla libertà nell’obbedienza 
alla legge divina, che si compendia nel 
comandamento dell’amore di Dio e del 
prossimo. Ed è quanto avviene con il 
dono dello Spirito Santo, Spirito di 
verità, di libertà e di amore: in Lui ci 
è dato di interiorizzare la legge e di 
percepirla e viverla come il dinamismo 
della vera libertà personale: « La legge 
perfetta, la legge della libertà » (Gc 
1, 25).

CAPITOLO III

« PERCHÉ NON VENGA RESA VANA LA CROCE DI CRISTO » (1 Cor 1,17)

Il bene morale per la vita della Chiesa e

« Cristo ci ha liberati
perché restassimo liberi » (Gal 5, J)

84. La questione fondamentale che 
le teorie morali sopra ricordate pon­
gono con particolare forza è quella del 
rapporto tra la libertà dell’uomo e la 
legge di Dio, ultimamente è la que­
stione del rapporto tra la libertà e la 
verità.

del mondo
Secondo la fede cristiana e la dottri­

na della Chiesa, « solamente la libertà 
che si sottomette alla Verità conduce 
la persona umana al suo vero bene. Il 
bene della persona è di essere nella 
Verità e di fare la Verità »

Il confronto tra la posizione della 
Chiesa e la situazione sociale e cultu­
rale d’oggi mette immediatamente in

135 Dignitatis humanae, 7.
136 Discorso ai partecipanti al Congresso internazionale di teologia morale (10 aprile 1986), 

1: Insegnamenti IX/1 (1986), 970.



742 Atti del Santo Padre

luce l’urgenza che proprio su tale que­
stione fondamentale si sviluppi un’in­
tensa opera pastorale da parte della 
Chiesa stessa: « Questo essenziale le­
game di Verità-Bene-Libertà è stato 
smarrito in larga parte dalla cultura 
contemporanea e, pertanto, ricondurre 
l’uomo a riscoprirlo è oggi una delle 
esigenze proprie della missione della 
Chiesa, per la salvezza del mondo. La 
domanda di Pilato: "Che cosa è la ve­
rità?" emerge anche dalla sconsolata 
perplessità di un uomo che spesso non 
sa più chi è, donde viene e dove va. E 
così assistiamo non di rado al pau­
roso precipitare della persona umana 
in situazioni di autodistruzione pro­
gressiva. A voler ascoltare certe voci, 
sembra di non doversi più riconoscere 
l’indistruttibile assolutezza di alcun va­
lore morale. Sono sotto gli occhi tutti 
il disprezzo della vita umana già con­
cepita e non ancora nata; la violazione 
permanente di fondamentali diritti del­
la persona; l’iniqua distruzione dei be­
ni necessari per una vita semplice- 
mente umana. Anzi, qualcosa di più 
grave è accaduto: l'uomo non è più con­
vinto che solo nella verità può trovare 
la salvezza. La forza salvifica del vero 
è contestata, affidando alla sola libertà, 
sradicata da ogni obiettività, il com­
pito di decidere autonomamente ciò che 
è bene e ciò che è male. Questo relati­
vismo diviene, nel campo teologico, sfi­
ducia nella sapienza di Dio, che guida 
l’uomo con la legge morale. A ciò che 
la legge morale prescrive si contrap­
pongono le cosiddette situazioni con­
crete, non ritenendo più, in fondo, che 
la legge di Dio sia sempre l’unico vero 
bene dell’uomo »137.

85. L’opera di discernimento di que­
ste teorie etiche da parte della Chiesa 
non si restringe alla loro denuncia 
e al loro rifiuto, ma mira positiva- 
mente a sostenere con grande amore 
tutti i fedeli nella formazione d’una 
coscienza morale che giudichi e con­
duca a decisioni secondo verità, come 
esorta l’Apostolo Paolo: « Non confor­
matevi alla mentalità di questo secolo, 
ma trasformatevi rinnovando la vostra 
mente, per poter discernere la volontà 
di Dio, ciò che è buono, a lui gradito 

e perfetto » (Rm 12, 2). Quest’opera del­
la Chiesa trova il suo punto di forza 
— il suo "segreto” formativo — non 
tanto negli enunciati dottrinali e negli 
appelli pastorali alla vigilanza, quanto 
nel tenere lo sguardo fisso sul Signore 
Gesù. La Chiesa ogni giorno guarda 
con instancabile amore a Cristo, pie­
namente consapevole che solo in Lui 
sta la risposta vera e definitiva al 
problema morale.

In particolare, in Gesù Crocifisso 
essa trova la risposta alla questione 
che tormenta oggi tanti uomini: come 
può l’obbedienza alle norme morali 
universali e immutabili rispettare la 
unicità e l'irripetibilità della persona 
e non attentare alla sua libertà e di­
gnità? La Chiesa fa sua la coscienza 
che l’Apostolo Paolo aveva della mis­
sione ricevuta: « Cristo... mi ha man­
dato... a predicare il Vangelo; non però 
con un discorso sapiente, perché non 
venga resa vana la croce di Cristo... 
Noi predichiamo Cristo crocifisso, scan­
dalo per i Giudei, stoltezza per i pa­
gani; ma per coloro che sono chia­
mati, sia Giudei che Greci, predichiamo 
Cristo potenza di Dio e sapienza di 
Dio » (1 Cor 1, 17.23-24). Cristo croci­
fisso rivela il senso autentico della 
libertà, lo vive in pienezza nel dono 
totale di sé e chiama i discepoli a 
prendere parte alla sua stessa libertà.

86. La riflessione razionale e l’espe­
rienza quotidiana dimostrano la debo­
lezza, da cui è segnata la libertà del­
l’uomo. È libertà reale, ma finita: non 
ha il suo punto di partenza assoluto 
e incondizionato in se stessa, ma nel­
l'esistenza dentro cui si trova e che 
rappresenta per essa, nello stesso tem­
po, un limite e una possibilità. È la 
libertà di una creatura, ossia una liber­
tà donata, da accogliere come un germe 
e da far maturare con responsabilità. 
E parte costitutiva di quell’immagine 
creaturale, che fonda la dignità della 
persona: in essa risuona la vocazione 
originaria con cui il Creatore chiama 
l’uomo al vero Bene, e ancora di più, 
con la rivelazione di Cristo, a entrare 
in amicizia con lui, partecipando alla 
stessa vita divina. È insieme inaliena­
bile autopossesso e apertura universale

137 Ibid., 2.



Atti del Santo Padre 743

ad ogni esistente, nell’uscita da sé ver­
so la conoscenza e l’amore dell’altro 
La libertà si radica dunque nella verità 
dell’uomo ed è finalizzata alla comu­
nione.

Ragione ed esperienza dicono non 
solo la debolezza della libertà umana, 
ma anche il suo dramma. L’uomo sco­
pre che la sua libertà è misteriosa­
mente inclinata a tradire questa aper­
tura al Vero e al Bene e che troppo 
spesso, di fatto, egli preferisce sce­
gliere beni finiti, limitati ed effimeri. 
Ancor più, dentro gli errori e le scelte 
negative, l’uomo avverte l’origine di 
una ribellione radicale, che lo porta a 
rifiutare la Verità e il Bene per erigersi 
a principio assoluto di se stesso: « Voi 
diventerete come Dio » (Gen 3, 5). La 
libertà, quindi, ha bisogno di essere 
liberata. Cristo ne è il liberatore: egli 
« ci ha liberati perché restassimo li­
beri » (Gal 5, 1).

87. Cristo rivela, anzitutto, che il 
riconoscimento onesto e aperto della 
verità è condizione di autentica libertà: 
« Conoscerte la verità e la verità vi 
farà liberi » (Gv 8, 32) **. È la verità 
che rende liberi davanti al potere e 
dà la forza del martirio. Così è di 
Gesù davanti a Pilato: « Per questo io 
sono nato e per questo sono venuto 
nel mondo: per rendere testimonianza 
alla verità » (Gv 18, 37). Così i veri ado­
ratori di Dio devono adorarlo « in spi­
rito e verità » (Gv 4, 23): in questa ado­
razione diventano liberi. Il legame con 
la verità e l’adorazione di Dio si mani­
festano in Gesù Cristo come la più 
intima radice della libertà.

Gesù rivela, inoltre, con la sua stessa 
esistenza e non solo con le parole, che 
la libertà si realizza nell'amore, cioè 
nel dono di sé. Lui che dice: « Nessuno 
ha un amore più grande di questo: 
dare la vita per i propri amici » (Gv 
15, 13), va incontro liberamente alla 
passione (cfr. Mt 26, 46) e nella sua ob­
bedienza al Padre sulla Croce dà la 
vita per tutti gli uomini (cfr. FU 2, 6- 
11). In tal modo la contemplazione di 
Gesù crocifisso è la via maestra sulla 

quale la Chiesa deve camminare ogni 
giorno se vuole comprendere l’intero 
senso della libertà: il dono di sé nel 
servizio a Dio e ai fratelli. La comu­
nione poi con il Signore crocifisso e 
risorto è la sorgente inesauribile alla 
quale la Chiesa attinge senza sosta per 
vivere nella libertà, donarsi e servire. 
Commentando il versetto del Salmo 99 
(100) « Servite il Signore nella gioia », 
Sant’Agostino dice: « Nella casa del Si­
gnore libera è la schiavitù. Libera, poi­
ché il servizio non l’impone la neces­
sità, ma la carità... La carità ti renda 
servo, come la verità ti ha fatto libe­
ro... Allo stesso tempo tu sei servo e 
libero: servo, perché ci diventasti; li­
bero, perché sei amato da Dio, tuo 
creatore; anzi, libero anche perché ti 
è dato di amare il tuo creatore... Sei 
servo del Signore e sei libero del Si­
gnore. Non cercare una liberazione che 
ti porti lontano dalla casa del tuo 
liberatore! »

In tal modo la Chiesa, e ciascun 
cristiano in essa, è chiamata a parte­
cipare al munus regale di Cristo in 
croce (cfr. Gv 12, 32), alla grazia e alla 
responsabilità del Figlio dell’uomo, che 
« non è venuto per essere servito, ma 
per servire e dare la sua vita in ri­
scatto per molti » (Mt 20, 28)

Gesù, dunque, è la sintesi viva e per­
sonale della perfetta libertà nell’obbe­
dienza totale alla volontà di Dio. La 
sua carne crocifissa è la piena rivela­
zione del vincolo indissolubile tra li­
bertà e verità, così come la sua risur­
rezione da morte è l’esaltazione supre­
ma della fecondità e della forza salvi­
fica di una libertà vissuta nella verità.

Camminare nella luce (cfr. 1 Gv 1, 7)
88. La contrapposizione, anzi la ra­

dicale dissociazione tra libertà e ve­
rità è conseguenza, manifestazione e 
compimento di un’altra più. grave e 
deleteria dicotomia, quella che separa 
la fede dalla morale.

Questa separazione costituisce una 
delle più acute preoccupazioni pasto­
rali della Chiesa nell'attuale processo

138 Cfr. Gaudium et spes, 24.
139 Cfr. Redemptor hominis, 12.
140 Enarratio in Psalmum XCIX, 7: CCL 39, 1397.
141 Cfr. Lumen gentium, 36; cfr. Redemptor hominis, 21.



744 Atti del Santo Padre

di secolarismo, nel quale tanti, troppi 
uomini pensano e vivono « come se 
Dio non esistesse ». Siamo di fronte ad 
una mentalità che coinvolge, spesso in 
modo profondo, vasto e capillare, gli 
atteggiamenti e i comportamenti degli 
stessi cristiani, la cui fede viene svi­
gorita e perde la propria originalità di 
nuovo criterio interpretativo e opera­
tivo per l’esistenza personale, familia­
re e sociale. In realtà, i criteri di giu­
dizio e di scelta assunti dagli stessi 
credenti si presentano spesso, nel con­
testo di una cultura ampiamente scri­
stianizzata, estranei o persino contrap­
posti a quelli del Vangelo.

Urge allora che i cristiani riscoprano 
la novità della loro fede e la sua 
forza di giudizio di fronte alla cultura 
dominante e invadente: « Se un tempo 
eravate tenebra — ci ammonisce l’Apo­
stolo Paolo —, ora siete luce nel Si­
gnore. Comportatevi perciò come i fi­
gli della luce; il frutto della luce con­
siste in ogni bontà, giustizia e verità. 
Cercate ciò che è gradito al Signore, e 
non partecipate alle opere infruttuose 
delle tenebre, ma piuttosto condanna­
tele apertamente... Vigilate dunque at­
tentamente sulla vostra condotta, com­
portandovi non da stolti, ma da uo­
mini saggi; profittando del tempo pre­
sente, perché i giorni sono cattivi » (Ef 
5, 8-11.15-16; cfr. 1 Ts 5, 4-8).

Urge ricuperare e riproporre il vero 
volto della fede cristiana, che non è 
semplicemente un insieme di propo­
sizioni da accogliere e ratificare con 
la mente. È invece una conoscenza vis­
suta di Cristo, una memoria vivente 
dei suoi Comandamenti, una verità da 
vivere. Del resto, una parola non è 
veramente accolta se non quando pas­
sa negli atti, se non quando viene 
messa in pratica. La fede è una deci­
sione che impegna tutta l’esistenza. È 
incontro, dialogo, comunione di amore 
e di vita del credente con Gesù Cristo, 
Via, Verità e Vita (cfr. Gv 14, 6). Com­
porta un atto di confidenza e di ab­
bandono a Cristo, e ci dona di vivere 
come Lui ha vissuto (cfr. Gal 2, 20), 
ossia nel più grande amore a Dio e 
ai fratelli.

89. La fede possiede anche un con­
tenuto morale: origina ed esige un im­
pegno coerente di vita, comporta e per­

feziona l’accoglienza e l’osservanza dei 
Comandamenti divini. Come scrive 
l’Evangelista Giovanni, « Dio è luce e 
in lui non ci sono tenebre. Se diciamo 
che siamo in comunione con lui e 
camminiamo nelle tenebre, mentiamo 
e non mettiamo in pratica la verità... 
Da questo sappiamo d’averlo conosciu­
to: se osserviamo i suoi comandamenti. 
Chi dice: ”Lo conosco” e non osserva 
i suoi comandamenti è bugiardo e la 
verità non è in lui; ma chi osserva la 
sua parola, in lui l’amore di Dio è 
veramente perfetto. Da questo cono­
sciamo di essere in lui. Chi dice di 
dimorare in Cristo, deve comportarsi 
come lui si è comportato » (1 Gv 1, 5-6; 
2, 3-6).

Mediante la vita morale la fede di­
venta "confessione”, non solo davanti 
a Dio, ma anche davanti agli uomini: 
si fa testimonianza. « Voi siete la luce 
del mondo —ha detto Gesù —; non può 
restare nascosta una città collocata so­
pra un monte, né si accende una lu­
cerna per metterla sotto il moggio, ma 
sopra il lucerniere perché faccia luce 
a tutti quelli che sono nella casa. Così 
risplenda la vostra luce davanti agli 
uomini, perché vedano le vostre opere 
buone e rendano gloria al Padre vostro 
che è nei cieli » (Mt 5, 14-16). Queste 
opere sono soprattutto quelle della 
carità (cfr. Mt 25, 31-46) e dell’autentica 
libertà che si manifesta e vive nel dono 
di sé. Sino al dono totale di sé, come 
ha fatto Gesù che sulla croce « ha 
amato la Chiesa e ha dato se stesso 
per lei » (Ef 5, 25). La testimonianza 
di Cristo è fonte, paradigma e risorsa 
per la testimonianza del discepolo, 
chiamato a porsi sulla stessa strada: 
« Se qualcuno vuole venire dietro a 
me, rinneghi se stesso, prenda la sua 
croce ogni giorno e mi segua » (Le 9, 
23). La carità, secondo le esigenze del 
radicalismo evangelico, può portare il 
credente alla testimonianza suprema 
del martirio. Sempre sull’esempio di 
Gesù che muore in croce: « Fatevi dun­
que imitatori di Dio, quali figli caris; 
simi — scrive Paolo ai cristiani di 
Efeso —, e camminate nella carità, nel 
modo che anche Cristo ci ha amato 
e ha dato se stesso per noi offrendosi 
a Dio in sacrificio di soave odore » (E1 
5, 1-2).



Atti del Santo Padre 745

U martirio, esaltazione 
della santità inviolabile 
della legge di Dio

90. Il rapporto tra fede e morale 
splende in tutto il suo fulgore nel 
rispetto incondizionato che si deve alle 
esigenze insopprimibili della dignità 
personale di ogni uomo, a quelle esi­
genze difese dalle norme morali che 
proibiscono senza eccezioni gli atti in­
trinsecamente cattivi. L’universalità e 
l’immutabilità della norma morale ma­
nifestano e, nello stesso tempo, si pon­
gono a tutela della dignità personale, 
ossia dell’inviolabilità dell’uomo, sul 
cui volto brilla lo splendore di Dio 
(cfr. Gen 9, 5-6).

L’inaccettabilità delle teorie etiche 
"teleologiche”, ”consequenzialiste” e 
"proporzionaliste”, che negano resi­
stenza di norme morali negative riguar­
danti comportamenti determinati e va­
lide senza eccezioni, trova una confer­
ma particolarmente eloquente nel fatto 
del martirio cristiano, che ha sempre 
accompagnato e accompagna tuttora la 
vita della Chiesa.

91. Già nell’Antica Alleanza incon­
triamo ammirevoli testimonianze di 
una fedeltà alla legge santa di Dio 
spinta fino alla volontaria accettazione 
della morte. Emblematica è la storia 
di Susanna: ai due giudici ingiusti, che 
minacciavano di farla morire se si fos­
se rifiutata di cedere alla loro passione 
impura, così rispose: « Sono alle stret­
te da ogni parte. Se cedo, è la morte 
per me, se rifiuto, non potrò scampare 
dalle vostre mani. Meglio però per me 
cadere innocente nelle vostre mani che 
peccare davanti al Signore! » (Dn 13, 22- 
23). Susanna, preferendo « cadere inno­
cente» nelle mani dei giudici, testimo­
nia non solo la sua fede e fiducia in 
Dio, ma anche la sua obbedienza alla 
verità e all’assolutezza dell’ordine mo­
rale: con la sua disponibilità al marti­
rio, proclama che non è giusto fare ciò 
che la legge di Dio qualifica come male 
per trarre da esso un qualche bene. 
Essa sceglie per sé la "parte miglio­
re”: una limpidissima testimonianza, 
senza nessun compromesso, alla verità 
circa il bene e al Dio di Israele; mani­

festa così, nei suoi atti, la santità di 
Dio.

Alle soglie del Nuovo Testamento 
Giovanni Battista, rifiutandosi di ta­
cere la legge del Signore e di venire 
al compromesso col male, « immolò 
la sua vita per la verità e la giusti­
zia »142 e fu così precursore del Mes­
sia anche nel martirio (cfr. Me 6, 17- 
29). Per questo, « fu rinchiuso nell'oscu­
rità del carcere colui che venne a ren­
dere testimonianza alla luce e che 
dalla stessa luce, che è Cristo, me­
ritò di essere chiamato lampada che 
arde e illumina... E fu battezzato nel 
proprio sangue colui al quale era stato 
concesso di battezzare il Redentore del 
mondo »143.

Nella Nuova Alleanza si incontrano 
numerose testimonianze di seguaci di 
Cristo — a cominciare dal diacono 
Stefano (cfr. At 6, 8 - 7, 60) e dell’Apo­
stolo Giacomo (cfr. At 12, 1-2) — che 
sono morti martiri per confessare la 
loro fede e il loro amore al Maestro 
e per non rinnegarlo. In ciò essi han­
no seguito il Signore Gesù, che davanti 
a Caifa e a Pilato « ha dato la sua 
bella testimonianza» (1 Tm 6, 13), con­
fermando la verità del suo messaggio 
con il dono della vita. Innumerevoli 
altri martiri accettarono le persecuzio­
ni e la morte piuttosto che porre il 
gesto idolatrico di bruciare l’incenso 
davanti alla statua dellTmperatore (cfr. 
Ap 13, 7-10). Rifiutarono persino di si­
mulare un simile culto, dando così 
l’esempio del dovere di astenersi anche 
da un solo comportamento concreto 
contrario all’amore di Dio e alla testi­
monianza della fede. Nell’obbedienza, 
essi affidarono e consegnarono, come 
Cristo stesso, la loro vita al Padre, a 
colui che poteva liberarli dalla morte 
(cfr. Eb 5, 7).

La Chiesa propone l’esempio di nu­
merosi Santi e Sante, che hanno testi­
moniato e difeso la verità morale fino 
al martirio o hanno preferito la morte 
ad un solo peccato mortale. Elevandoli 
all’onore degli altari, la Chiesa ha ca­
nonizzato la loro testimonianza e di­
chiarato vero il loro giudizio, secondo 
cui l'amore di Dio implica obbligato­
riamente il rispetto dei suoi Comanda-

142 Messale Romano, Martirio di San Giovanni Battista, Colletta.
143 S. Beda il Venerabile, Homeliarum Evangelii Libri, II, 23: CCL 122, 556-557.



746 Atti del Santo Padre

menti, anche nelle circostanze più gra­
vi, e il rifiuto di tradirli, anche con 
l’intenzione di salvare la propria vita.

92. Nel martirio come affermazione 
dell’inviolabilità dell’ordine morale ri­
splendono la santità della legge di Dio 
e insieme l’intangibilità della dignità 
personale dell’uomo, creato a immagine 
e somiglianza di Dio: è una dignità 
che non è mai permesso di svilire o 
di contrastare, sia pure con buone in­
tenzioni, qualunaue siano le difficoltà. 
Gesù ci ammonisce con la massima 
severità: « Che giova all’uomo guada­
gnare il mondo intero, se noi perde la 
prooria anima? » (Me 3, 86).

Il martirio sconfessa come illusorio 
e falso ogni "significato umano" che si 
pretendesse di attribuire, pur in con­
dizioni "eccezionali”, all’atto in se 
stesso moralmente cattivo; ancor più 
ne rivela apertamente il vero volto: 
Quello di una violazione dell’ "umani­
tà" dell’uomo, prima ancora in chi lo 
comnie che non in chi lo subisce1". Il 
martirio è quindi anche esaltazione 
della perfetta "umanità” e della vera 
"vita" della persona, come testimonia 
Sant’Ignazio di Antiochia rivolgendosi 
ai cristiani di Roma, luogo del suo mar­
tirio: « Abbiate compassione di me, 
fratelli: non impeditemi di vivere, non 
vogliate che io muoia... Lasciate che io 
raggiunga la pura luce; giunto là, sarò 
veramente uomo. Lasciate che io imiti 
la passione del mio Dio » ”5.

93. Il martirio è infine un segno pre­
claro della santità della Chiesa: la fe­
deltà alla legge santa di Dio, testimo­
niata con la morte, è annuncio solenne 
e impegno missionario usque ad san­
guinem perché lo splendore della verità 
morale non sia offuscato nel costume 
e nella mentalità delle persone e della 
società. Una simile testimonianza of­
fre un contributo di straordinario va­
lore perché, non solo nella società 
civile ma anche aH’intemo delle stesse 
comunità ecclesiali, non si precipiti 
nella crisi più pericolosa che può af­
fliggere l’uomo: la confusione del bene 

e del male, che rende impossibile co­
struire e conservare l’ordine morale dei 
singoli e delle comunità. I martiri, e 
più ampiamente tutti Santi nella Chie­
sa, con l’esempio eloquente e affasci­
nante di una vita totalmente trasfigu­
rata dallo splendore della verità mo­
rale, illuminano ogni epoca della sto­
ria risvegliandone il senso morale. 
Dando piena testimonianza al bene, 
essi sono un vivente rimprovero a 
quanti trasgrediscono la legge (cfr. 
Sap 2, 12) e fanno risuonare con per­
manente attualità le parole del Profe­
ta: « Guai a coloro che chiamano bene 
il male e male il bene, che cambiano 
le tenebre in luce e la luce in tene­
bre. che cambiano Tamaro in dolce e 
il dolce in amaro » (Is 5, 20).

Se il martirio rappresenta il vertice 
della testimonianza alla verità morale, 
a cui relativamente pochi possono es­
sere chiamati, vi è nondimeno una 
coerente testimonianza che tutti i cri­
stiani devono esser pronti a dare ogni 
giorno anche a costo di sofferenze e 
di gravi sacrifici. Infatti di fronte alle 
molteplici difficoltà che anche nelle 
circostanze più ordinarie la fedeltà al­
l’ordine morale può esigere, il cristia­
no è chiamato, con la grazia di Dio 
invocata nella preghiera, ad un impe­
gno talvolta eroico, sostenuto dalla 
virtù della fortezza, mediante la quale 
— come insegnò San Gregorio Magno 
— egli può perfino « amare le difficoltà 
di questo mondo in vista del premio 
eterno » M.

94. In questa testimonianza all’asso­
lutezza del bene morale i cristiani non 
sono soli: essi trovano conferme nel 
senso morale dei popoli e nelle grandi 
tradizioni religiose e sapienziali dell’Oc­
cidente e dell’Oriente, non senza una 
interiore e misteriosa azione dello Spi­
rito di Dio. Valga per tutti l’espressione 
del poeta latino Giovenale: « Considera 
il più grande dei crimini preferire la 
sopravvivenza all’onore e, per amore 
della vita fisica, perdere le ragioni del 
vivere » La voce della coscienza ha

Cfr. Gaudium et spes, 27. '
145 Ad Romanos, VI, 2-3; Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, I, 260-261.
146 Moralia in Job, VII, 21, 24: PL 75, 778.
147 « Summum crede nefas animam praeferre pudori / et propter vitam vivendi perdere 

causas »: Satirae, VIII, 83-84.



Atti del Santo Padre 747

sempre richiamato senza ambiguità 
che ci sono verità e valori morali per 
i quali si deve essere disposti anche 
a dare la vita. Nella parola e soprat­
tutto nel sacrificio della vita per il 
valore morale la Chiesa riconosce la 
medesima testimonianza a quella ve­
rità che, già presente nella creazione, 
risplende pienamente sul volto di Cri­
sto: « Sappiamo — scrive San Giusti­
no — che i seguaci delle dottrine de­
gli stoici sono stati odiati ed uccisi 
quando hanno dato prova di saggezza 
nel loro discorso morale... a motivo 
del seme del Verbo insito in tutto il 
genere umano »1".

Le norme morali 
universali e immutabili 
al servizio della persona e della società

95. La dottrina della Chiesa e in par­
ticolare la sua fermezza nel difendere 
la validità universale e permanente dei 
precetti che proibiscono gli atti intrin­
secamente cattivi è giudicata non po­
che volte come il segno di un’intran­
sigenza intollerabile, soprattutto nelle 
situazioni enormemente complesse e 
conflittuali della vita morale dell’uomo 
e della società d’oggi: un’intransigenza 
che contrasterebbe col senso materno 
della Chiesa. Questa, si dice, manca 
di comprensione e di compassione. Ma, 
in realtà, la maternità della Chiesa non 
può mai essere separata dalla sua mis­
sione di insegnamento, che essa deve 
compiere sempre come Sposa fedele di 
Cristo, la Verità in persona: « Come 
maestra, essa non si stanca di procla­
mare la norma morale... Di tale norma 
la Chiesa non è affatto né l’autrice né 
l’arbitra. In obbedienza alla verità, che 
è Cristo, la cui immagine si riflette 
nella natura e nella dignità della per­
sona umana, la Chiesa interpreta la 
norma morale e la propone a tutti 
gli uomini di buona volontà, senza 
nasconderne le esigenze di radicalità e 
di perfezione »14’.

In realtà, la vera comprensione e la 
genuina compassione devono signifi­

care amore alla persona, al suo vero 
bene, alla sua libertà autentica. E que­
sto non avviene, certo, nascondendo 
o indebolendo la verità morale, bensì 
proponendola nel suo intimo significato 
di irradiazione della Sapienza eterna 
di Dio, giunta a noi in Cristo, e di ser­
vizio all’uomo, alla crescita della sua 
libertà e al perseguimento della sua 
felicità l5°.

Nello stesso tempo la presentazione 
limpida e vigorosa della verità morale 
non può mai prescindere da un pro­
fondo e sincero rispetto, animato da 
amore paziente e fiducioso, di cui ha 
sempre bisogno l’uomo nel suo cam­
mino morale, spesso reso faticoso da 
difficoltà, debolezze e situazioni dolo­
rose. La Chiesa che non può mai rinun­
ciare al « principio della verità e della 
coerenza, per cui non accetta di chia­
mare bene il male e male il bene »lsl, 
deve essere sempre attenta a non spez­
zare la canna incrinata e a non spe­
gnere il lucignolo che fumiga ancora 
(cfr. Is 42, 3). Paolo VI ha scritto: 
« Non sminuire in nulla la salutare 
dottrina di Cristo è eminente forma 
di carità verso le anime. Ma ciò deve 
sempre accompagnarsi con la pazienza 
e la bontà di cui il Signore stesso ha 
dato l’esempio nel trattare con gli uo­
mini. Venuto non per giudicare ma per 
salvare (cfr. Gv 3, 17), Egli fu certo in­
transigente con il male, ma misericor­
dioso verso le persone »152.

96. La fermezza della Chiesa, nel 
difendere le norme morali universali e 
immutabili, non ha nulla di mortifi­
cante. È solo al servizio della vera 
libertà dell’uomo: dal momento che 
non c’è libertà al di fuori o contro 
la verità, la difesa categorica, ossia 
senza cedimenti e compromessi, delle 
esigenze assolutamente irrinunciabili 
della dignità personale dell’uomo, deve 
dirsi via e condizione per l’esistere 
stesso della libertà.

Questo servizio è rivolto a ogni uomo, 
considerato nell’unicità e nell'irripeti­
bilità del suo essere ed esistere: solo

144 Apologia II, 8: PG 6, 457-458.
149 Familiaris consortio, 33.
150 Cfr. Ibid., 34.
151 Reconciliatio et paenitentia, 34.
152 Humanae vitae, 29.



748 Atti del Santo Padre

nell’obbedienza alle norme morali uni­
versali l’uomo trova piena conferma 
della sua unicità di persona e possibi­
lità di vera crescita morale. E, pro­
prio per questo, tale servizio è rivolto 
a tutti gli uomini: non solo ai singoli, 
ma anche alla comunità, alla società 
come tale. Queste norme costituiscono, 
infatti, il fondamento incrollabile e la 
solida garanzia di una giusta e paci­
fica convivenza umana, e quindi di una 
vera democrazia, che può nascere e 
crescere solo sull’uguaglianza di tutti 
i suoi membri, accomunati nei diritti 
e doveri. Di fronte alle norme morali 
che proibiscono il male intrinseco non 
ci sono privilegi né eccezioni per nes­
suno. Essere il padrone del mondo o 
l'ultimo "miserabile” sulla faccia del­
la terra non fa alcuna differenza: da­
vanti alle esigenze morali siamo tutti 
assolutamente uguali.

97. Così le norme morali, e in primo 
luogo quelle negative che proibiscono 
il male, manifestano il loro significato 
e la loro forza insieme personale e 
sociale: proteggendo l’inviolabile di­
gnità personale di ogni uomo, esse ser­
vono alla conservazione stessa del tes­
suto sociale umano e al suo retto e 
fecondo sviluppo. In particolare, i Co- 
mandamenti della seconda tavola del 
Decalogo, ricordati anche da Gesù al 
giovane del Vangelo (cfr. M.t 19, 18), 
costituiscono le regole primordiali di 
ogni vita sociale.

Questi Comandamenti sono formulati 
in termini generali. Ma, il fatto che 
« principio, soggetto e fine di tutte le 
istituzioni sociali è e deve essere la 
persona umana »*53, permette di pre­
cisarli e di esplicitarli in un codice di 
comportamento più dettagliato. In tal 
senso le regole morali fondamentali 
della vita sociale comportano delle esi­
genze determinate alle quali devono at­
tenersi sia i poteri pubblici sia i citta­
dini. Al di là delle intenzioni, talvolta 
buone, e delle circostanze, spesso diffi­
cili, le autorità civili e i soggetti par­
ticolari non sono mai autorizzati a tra­
sgredire i diritti fondamentali e inalie­
nabili della persona umana. Così, solo 
una morale che riconosce delle norme 

valide sempre e per tutti, senza alcuna 
eccezione, può garantire il fondamento 
etico della convivenza sociale, sia na­
zionale che internazionale.

La morale e il rinnovamento della vita 
sociale e politica

98. Di fronte alle gravi forme di 
ingiustizia sociale ed economica e di 
corruzione politica di cui sono inve­
stiti interi popoli e nazioni, cresce l’in­
dignata reazione di moltissime persone 
calpestate e umiliate nei loro fonda­
mentali diritti umani e si fa sempre 
più diffuso e acuto il bisogno di un 
radicale rinnovamento personale e so­
ciale capace di assicurare giustizia, so­
lidarietà, onestà, trasparenza.

Certamente lunga e faticosa è la stra­
da da percorrere; numerosi e ingenti 
sono gli sforzi da compiere perché si 
possa attuare un simile rinnovamento, 
anche per la molteplicità e la gravità 
delle cause che generano e alimentano 
le situazioni di ingiustizia oggi presenti 
nel mondo. Ma, come la storia e l’espe­
rienza di ciascuno insegnano, non è 
difficile ritrovare alla base di queste 
situazioni cause propriamente "cultu­
rali”, collegate cioè con determinate 
visioni dell’uomo, della società e del 
mondo. In realtà, al cuore della que­
stione culturale sta il senso morale, 
che a sua volta si fonda e si compie 
nel senso religioso1M.

99. Solo Dio, il Bene supremo, co­
stituisce la base irremovibile e la con­
dizione insostituibile della moralità, 
dunque dei Comandamenti, in parti­
colare di quelli negativi che proibisco­
no sempre e in ogni caso il comporta­
mento e gli atti incompatibili con la 
dignità personale di ogni uomo. Così il 
Bene supremo e il bene morale si in­
contrano nella verità: la verità di Dio 
Creatore e Redentore e la verità del­
l’uomo da Lui creato e redento. Solo 
su questa verità è possibilie costruire 
una società rinnovata e risolvere i com­
plessi e pesanti problemi che la scuo­
tono, primo fra tutti quello di vin­
cere le più diverse forme di totalita­
rismo per aprire la via all’autentica

153 Gaudium et spes, 25.
154 Cfr. Lett. Enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), 24: AAS 83 (1991), 821-822.



Atti del Santo Padre 749

libertà della persona. « Il totalitarismo 
nasce dalla negazione della verità in 
senso oggettivo: se non esiste una ve­
rità trascendente, obbedendo alla quale 
l’uomo acquista la sua piena dignità, 
allora non esiste nessun principio si­
curo che garantisca giusti rapporti tra 
gli uomini. Il loro interesse di classe, 
di gruppo, di Nazione li oppone inevi­
tabilmente gli uni agli altri. Se non si 
riconosce la verità trascendente, allo­
ra trionfa la forza del potere, e cia­
scuno tende a realizzare lino in fondo 
i mezzi di cui dispone per imporre il 
proprio interesse o la propria opinione, 
senza riguardo ai diritti deU'aitro... La 
radice del moderno totalitarismo, dun­
que, è da individuare nella negazione 
della trascendente dignità della perso­
na umana, immagine visibile del Dio 
invisibile e, proprio per questo, per 
sua natura stessa, soggetto di diritti 
che nessuno può violare: né l’indivi­
duo, né il gruppo, né la classe, né la 
Nazione o lo Stato. Non può farlo nem­
meno la maggioranza di un corpo so­
ciale, ponendosi contro la minoranza, 
emargmandola, opprimendola, sfrut­
tandola o tentando di annientarla » “L

Per questo la connessione inscindi­
bile tra verità e libertà — che esprime 
il vincolo essenziale tra la sapienza e 
la volontà di Dio — possiede un signi­
ficato d’estrema importanza per la vita 
delle persone nell'ambito socio-econo­
mico e socio-politico, come emerge dal­
la dottrina sociale della Chiesa — la 
quale « appartiene... al campo della 
teologia e, specialmente, della teologia 
morale » 156 — e dalla sua presentazio­
ne di Comandamenti che regolano, in 
riferimento non solo ad atteggiamenti 
generali ma anche a precisi e determi­
nati comportamenti e atti concreti, la 
vita sociale, economica e politica.

100. Così il Catechismo della Chiesa 
Cattolica, dopo aver affermato che « in 
materia economica, il rispetto della di­
gnità umana esige la pratica della virtù 
della temperanza, per moderare l’attac­

camento ai beni di questo mondo; della 
virtù della giustizia, per rispettare i 
diritti del prossimo e dargli ciò che 
gli è dovuto; e della solidarietà, se­
guendo la regola aurea e secondo la 
liberalità del Signore, il quale ”da ric­
co che era, si è fatto povero" per noi, 
perché noi diventassimo "ricchi per 
mezzo della sua povertà” (2 Cor 8, 
9) »l57, presenta una serie di compor­
tamenti e di atti che contrastano la 
dignità umana: il furto, il tenere deli­
beratamente cose avute in prestito o 
oggetti smarriti, la frode nel commer­
cio (cfr. Dt 25, 13-16), i salari ingiusti 
(cfr. Dt 24, 14-15; Gc 5, 4), il rialzo dei 
prezzi speculando sull’ignoranza e sul 
bisogno altrui (cfr. Am 8, 4-6), l’appro­
priazione e l’uso privato dei beni so­
ciali di un’impresa, i lavori eseguiti 
male, la frode fiscale, la contraffazione 
di asegni e di fatture, le spese ecces­
sive, lo sperpero, ecc.15*. E ancora: « Il 
settimo comandamento proibisce gli 
atti o le iniziative che, per qualsiasi 
ragione, egoistica o ideologica, mercan­
tile o totalitaria, portano asservi­
mento di esseri umani, a misconoscere 
la loro dignità personale, ad acqui­
starli, a venderli e a scambiarli come 
fossero merci. Ridurre le persone, con 
la violenza, ad un valore d’uso oppure 
ad una fonte di guadagno, è un pec­
cato contro la loro dignità e i loro 
diritti fondamentali. San Paolo ordina­
va ad un padrone cristiano di trattare 
il suo schiavo cristiano "non più come 
uno schiavo, ma... come un fratello- 
come uomo..., nel Signore” (Fm 16) »

101. Nell’ambito politico si deve rile­
vare che la veridicità nei rapporti tra 
governanti e governati, la trasparenza 
nella pubblica amministrazione, l’im­
parzialità nel servizio della cosa pubbli­
ca, il rispetto dei diritti degli avversari 
politici, la tutela dei diritti degli accu­
sati contro processi e condanne som­
marie, l’uso giusto e onesto del pub­
blico denaro, il rifiuto di mezzi equi­
voci o illeciti per conquistare, mante-

155 Ibid., 44; cfr. Leone XIII, Lett. Enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888): 
Leonis XIII P.M. Acta, Vili, Romae 1889, 224-226.

156 Lett. Enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 41: AAS 80 (1988), 571.
157 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2407.
158 Cfr. Ibid., nn. 2408-2413.

Ibid., n. 2414.



750 Atti del Santo Padre

nere e aumentare ad ogni costo il po­
tere, sono principi che trovano la loro 
radice prima — come pure la loro 
singolare urgenza — nel valore trascen­
dente della persona e nelle esigenze 
morali oggettive di funzionamento de­
gli Stati Quando essi non vengono 
osservati, viene meno il fondamento 
stesso della convivenza politica e tutta 
la vita sociale ne risulta progressiva­
mente compromessa, minacciata e vo­
tata alla sua dissoluzione (cfr. Sai 13 
[14], 34; Ap 18, 2-3.9-24). Dopo la ca­
duta, in molti Paesi, delle ideologie 
che legavano la politica ad una con­
cezione totalitaria del mondo — e pri­
ma fra esse il marxismo —, si profila 
oggi un rischio non meno grave per 
la negazione dei fondamentali diritti 
della persona umana e per il riassorbi­
mento nella politica delia stessa do­
manda religiosa che abita nel cuore di 
ogni essere umano: è il rischio del­
l'alleanza fra democrazia e relativismo 
etico, che toglie alla convivenza civile 
ogni sicuro punto di riferimento mo­
rale e la priva, più radicalmente, del 
riconoscimento della verità. Infatti, 
« se non esiste nessuna verità ultima 
la quale guida e orienta l’azione poli­
tica, allora le idee e le convinzioni pos­
sono esser facilmente strumentalizzate 
per fini di potere. Una democrazia sen­
za valori si converte facilmente in un 
totalitarismo aperto oppure subdolo, 
come dimostra la storia » “l.

Così in ogni campo della vita per­
sonale, familiare, sociale e politica, la 
morale — che si fonda sulla verità e 
che nella verità si apre all’autentica 
libertà — rende un servizio originale, 
insostituibile e di enorme valore non 
solo per la singola persona e per la 
sua crescita nel bene, ma anche per 
la società e per il suo vero sviluppo.

Grazia e obbedienza alla legge di Dio
102. Anche nelle situazioni più diffi­

cili l’uomo deve osservare la norma 
morale per essere obbediente al santo 
comandamento di Dio e coerente con 
la propria dignità personale. Certa­

mente l’armonia tra libertà e verità 
domanda, alcune volte, sacrifici non 
comuni e va conquistata ad alto prez­
zo: può comportare anche il martirio. 
Ma, come l’esperienza universale e 
quotidiana mostra, l’uomo è tentato di 
rompere tale armonia: « Non quello 
che voglio io faccio, ma quello che 
detesto... Io non compio il bene che 
voglio, ma il male che non voglio » 
(Rm 7, 15.19).

Donde deriva, ultimamente, questa 
scissione interiore dell’uomo? Egli in­
comincia la sua storia di peccato 
quando non riconosce più il Signore 
come suo Creatore, e vuole essere lui 
stesso a decidere, in totale indipenden­
za, ciò che è bene e ciò che è male. 
« Voi diventerete come Dio, conoscendo 
il bene e il male » (Gen 3, 5): questa è 
la prima tentazione, a cui fanno eco 
tutte le altre tentazioni, alle quali l’uo­
mo è più facilmente inclinato a ce­
dere per le ferite della caduta ori­
ginale.

Ma le tentazioni si possono vincere, 
i peccati si possono evitare, perché con 
i Comandamenti il Signore ci dona la 
possibilità di osservarli: « I suoi occhi 
su coloro che lo temono, egli conosce 
ogni azione degli uomini. Egli non ha 
comandato a nessuno di essere empio 
e non ha dato a nessuno il permesso 
di peccare » (Sir 15, 19-20). L’osservanza 
della legge di Dio, in determinate si­
tuazioni, può essere difficile, difficilis­
sima: non è mai però impossibile. E 
questo un insegnamento costante della 
tradizione della Chiesa, così espresso 
dal Concilio di Trento: « Nessuno poi, 
benché giustificato, deve ritenersi libe­
ro dall’osservanza dei Comandamenti; 
nessuno deve far propria quell’espres­
sione temeraria e condannata con la 
scomunica dei Padri, secondo la quale 
è impossibile all’uomo giustificato os­
servare i Comandamenti di Dio. Dio 
infatti non comanda ciò che è impos­
sibile, ma nel comandare ti esorta a 
fare tutto quello che puoi, a chiedere 
ciò che non puoi e ti aiuta perché tu 
possa: infatti ”i comandamenti di Dio 
non sono gravosi” (cfr. 1 Gv 5, 3) e

160 Cfr. Esort. Ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1988), 42: AAS 81 (1989), 
472-476.

161 Centesimus annus, 46.



Atti del Santo Padre 751

"il suo giogo è soave e il suo peso è 
leggero” (cfr. Mt 11, 30)»‘“.

103. All’uomo è sempre aperto lo 
spazio spirituale della speranza, con 
l'aiuto della grazia divina e con la 
collaborazione della libertà umana.

È nella Croce salvifica di Gesù, nel 
dono dello Spirito Santo, nei Sacra­
menti che scaturiscono dal costato 
trafitto del Redentore (cfr. Gv 19, 34), 
che il credente trova la grazia e la 
forza per osservare sempre la legge 
santa di Dio, anche in mezzo alle dif­
ficoltà più gravi. Come dice Sant’An- 
drea di Creta, la legge stessa « fu vivi­
ficata dalla grazia e fu posta al suo 
servizio in una composizione armonica 
e feconda. Ognuna delle due conservò 
le sue caratteristiche senza alterazioni 
e confusioni. Tuttavia la legge, che pri­
ma costituiva un onere gravoso e una 
tirannia, divento per opera di Dio peso 
leggero e fonte di libertà » “.

Solo nel mistero della Redenzione di 
Cristo stanno le "concrete” possibilità 
dell’uomo. « Sarebbe un errore gravis- 
vissimo concludere... che la norma in­
segnata dalla Chiesa è in se stessa 
solo un "ideale" che deve poi essere 
adattato, proporzionato, graduato alle, 
si dice, concrete possibilità dell’uomo: 
secondo un "bilanciamento dei vari be­
ni in questione”. Ma quali sono le "con­
crete possibilità dell’uomo”? E di quale 
uomo si parla? Dell’uomo dominato 
dalla concupiscenza o dell’uomo reden­
to da Cristo? Poiché è di questo che si 
tratta: della realtà della redenzione di 
Cristo. Cristo ci ha redenti! Ciò signi­
fica: Egli ci ha donato la possibilità di 
realizzare l'intera verità del nostro es­
sere; Egli ha liberato la nostra libertà 
dal dominio della concupiscenza. E se 
l’uomo redento ancora pecca, ciò non 
è dovuto all’imperfezione dell’atto re­
dentore di Cristo, ma alla volontà del­
l’uomo di sottrarsi alla grazia che 
sgorga da quell’atto. Il comandamento 
di Dio è certamente proporzionato alle 
capacità dell’uomo: ma alle capacità 

dell’uomo a cui è donato lo Spirito 
Santo; dell’uomo che, se caduto nel 
peccato, può sempre ottenere il per­
dono e godere della presenza dello 
Spirito »1M.

104. In questo contesto si apre il 
giusto spazio alla misericordia di Dio 
per il peccato dell’uomo che si con­
verte e alla comprensione per l'umana 
debolezza. Questa comprensione non 
significa mai compromettere e falsifi­
care la misura del bene e del male 
per adattarla alle circostanze. Mentre 
è umano che l’uomo, avendo peccato, 
riconosca la sua debolezza e chieda 
misericordia per la propria colpa, è in­
vece inaccettabile l’atteggiamento di 
chi fa della propria debolezza il cri­
terio della verità sul bene, in modo 
da potersi sentire giustificato da solo, 
anche senza bisogno di ricorrere a Dio 
e alla sua misericordia. Un simile at­
teggiamento corrompe la moralità del­
l’intera società, perché insegna a du­
bitare dell’oggettività della legge mo­
rale in generale e a rifiutare l’assolu­
tezza dei divieti morali circa determi­
nati atti umani, e finisce con il con­
fondere tutti i giudizi di valore.

Dobbiamo, invece, raccogliere il mes­
saggio che ci viene dalla parabola evan­
gelica del fariseo e del pubblicano (cfr. 
Le 18, 9-14). Il pubblicano poteva forse 
avere qualche giustificazione per i 
peccati commessi, tale da diminuire la 
sua responsabilità. Non è però su que­
ste giustificazioni che si sofferma la 
sua preghiera, ma sulla propria inde­
gnità davanti alTinfinita santità di 
Dio: « O Dio, abbi pietà di me pecca­
tore » (Le 18, 13). Il fariseo, invece, si 
è giustificato da solo, trovando forse 
per ognuna delle sue mancanze una 
scusa. Siamo così messi a confronto 
con due diversi atteggiamenti della 
coscienza morale dell’uomo di tutti i 
tempi. Il pubblicano ci presenta una 
coscienza "penitente", che è piena­
mente consapevole della fragilità del­
la propria natura e che vede nelle

162 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 11: DS 1536; cfr. can. 18: 
DS 1568. Il noto testo di Sant’Agostino, citato dal Concilio nel passo riferito, è tratto dal 
De natura et gratia, 43, 50 (CSEL 60, 270).

Oratio I: PG 97, 805-806.
Discorso ai partecipanti a un corso sulla procreazione responsabile (1 marzo 1984), 4: 

Insegnamenti, VII/1 (1984), 583.



752 Atti del Santo Padre

proprie mancanze, quali che ne siano 
le giustificazioni soggettive, una con­
ferma del proprio essere bisognoso di 
redenzione. Il fariseo ci presenta una 
coscienza "soddisfatta di se stessa”, 
che si illude di poter osservare la 
legge senza l’aiuto della grazia ed è 
convinta di non aver bisogno della 
misericordia.

105. A tutti è chiesta grande vigi­
lanza per non lasciarsi contagiare dal­
l'atteggiamento farisaico, che pretende 
di eliminare la coscienza del proprio 
limite e del proprio peccato, e che 
oggi si esprime in particolare nel ten­
tativo di adattare la norma morale alle 
proprie capacità e ai propri interessi e 
persino nel rifiuto del concetto stes­
so di norma. Al contrario, accettare la 
"sproporzione" tra la legge e la capa­
cità umana, ossia la capacità delle sole 
forze morali dell’uomo lasciato a se 
stesso, accende il desiderio della gra­
zia e predispone a riceverla. « Chi mi 
libererà da questo corpo votato alla 
morte? », si domanda l’Apostolo Paolo. 
E con una confessione gioiosa e rico­
noscente risponde: « Siano rese grazie 
a Dio per mezzo di Gesù Cristo nostro 
Signore! » (Rm 7, 24-25).

La stessa coscienza troviamo in que­
sta preghiera di Sant’Ambrogio di Mi­
lano: « Che cos’è, infatti, l’uomo se tu 
non lo visiti? Non dimenticare pertanto 
il debole. Ricordati, o Signore, che mi 
hai fatto debole, che mi hai plasmato 
di polvere. Come potrò stare ritto, se 
tu non ti volgi continuamente per ren­
dere salda questa argilla, di modo che 
la mia solidità promani dal tuo volto? 
"Appena nascondi il viso, tutte le cose 
vengono meno” (Sai 103, 29): se ti volgi, 
guai a me! Non hai da guardare in 
me nient’altro che contagi di delitti: 
non è utile né essere abbandonati, né 
esser visti perché, mentre siam visti, 
provochiamo disgusto. Possiamo tutta­
via pensare che non respinge quelli 
che vede, perché purifica quelli che 
guarda. Lo divora un fuoco, capace di 
bruciare la colpa (cfr. Gl 2, 3) »

Morale e nuova evangelizzazione
106. L’evangelizzazione è la sfida più 

forte ed esaltante che la Chiesa è 
chiamata ad affrontare sin dalla sua 
origine. In realtà, a porre questa sfida 
non sono tanto le situazioni sociali e 
culturali che essa incontra lungo la 
storia, quanto il mandato di Gesù Cri­
sto risorto, che definisce la ragione 
stessa dell’esistenza della Chiesa: « An­
date in tutto il mondo e predicate il 
Vangelo ad ogni creatura » (Me 16, 15).

Il momento però che stiamo viven­
do, almeno presso numerose popola­
zioni, è piuttosto quello di una formi­
dabile provocazione alla "nuova evan­
gelizzazione”, ossia all’annuncio del 
Vangelo sempre nuovo e sempre por­
tatore di novità, una evangelizzazione 
che dev’essere « nuova nel suo ardore, 
nei suoi metodi e nella sua espres­
sione » La scristianizzazione, che pe­
sa su interi popoli e comunità un tem­
po già ricchi di fede e di vita cri­
stiana, comporta non solo la perdita 
della fede o comunque la sua insignifi­
canza per la vita, ma anche, e neces­
sariamente, un declino o un oscura­
mento del senso morale: e questo sia 
per il dissolversi della consapevolezza 
dell’originalità della morale evangelica, 
sia per l’eclissi degli stessi principi e 
valori etici fondamentali. Le tendenze 
soggettiviste, relativiste e utilitariste, 
oggi ampiamente diffuse, si presentano 
non semplicemente come posizioni 
pragmatiche, come dati di costume, 
ma come concezioni consolidate dal 
punto di vista teoretico che rivendi­
cano una loro piena legittimità cultu­
rale e sociale.

107. L'evangelizzazione — e pertanto 
la "nuova evangelizzazione” — com­
porta anche l'annuncio e la proposta 
morale. Gesù stesso, proprio predican­
do il Regno di Dio e il suo amore sal­
vifico, ha rivolto l’appello alla fede e 
alla conversione (cfr. Me 1, 15). E Pie­
tro, con gli altri Apostoli, annunciando 
la risurrezione di Gesù di Nazaret dai 
morti, propone una vita nuova da vi­
vere, una "via" da seguire per essere 
discepoli del Risorto (cfr. At 2, 37-41; 
3, 17-20).

Come e ancor più che per le verità 
di fede, la nuova evangelizzazione che

165 De interpellatione David, IV, 6, 22: CSEL 32/2, 283-284.
166 Discorso ai Vescovi del CELAM (9 marzo 1983), III: Insegnamenti, VI/1 (1983), 698.



Atti del Santo Padre 753

Propone i fondamenti e i contenuti del­
la morale cristiana manifesta la sua 
autenticità, e nello stesso tempo spri­
giona tutta la sua forza missionaria, 
quando si compie attraverso il dono 
non solo della Parola annunciata, ma 
anche di quella vissuta. In particolare 
è la vita di santità, che risplende in 
tanti membri del Popolo di Dio, umili 
e spesso nascosti agli occhi degli uo­
mini, a costituire la via più semplice 
e affascinante sulla quale è dato di per­
cepire immediatamente la bellezza del­
la verità, la forza liberante dell’amore 
di Dio, il valore della fedeltà incondi­
zionata a tutte le esigenze della legge 
del Signore, anche nelle circostanze più 
difficili. Per questo la Chiesa, nella sua 
sapiente pedagogia morale, ha sempre 
invitato i credenti a cercare e a tro­
vare nei Santi e nelle Sante, e in pri­
mo luogo nella Vergine Madre di Dio 
"piena di grazia” e "tutta santa", il 
modello, la forza e la gioia per vivere 
una vita secondo i Comandamenti di 
Dio e le Beatitudini del Vangelo.

La vita dei Santi, riflesso della bontà 
di Dio — di Colui che « solo è buo­
no » —, costituisce non solo una vera 
confessione di fede e un impulso alla 
alla sua comunicazione agli altri, ma 
anche una glorificazione di Dio e della 
sua infinita santità. La vita santa porta 
così a pienezza di espressione e di 
attuazione il triplice e unitario munus 
propheticum, sacerdotale et regale che 
ogni cristiano riceve in dono nella 
rinascita battesimale « da acqua e da 
Spirito » (Gv 3, 5). La sua vita morale 
possiede il valore di un « culto spiri­
tuale » (Rm 12, 1; cfr. FU 3, 3), attinto 
e alimentato da quella inesauribile sor­
gente di santità e di glorificazione di 
Dio che sono i Sacramenti, in specie 
l'Eucaristia: infatti, partecipando al 
sacrificio della Croce, il cristiano co­
munica con l’amore di donazione di 
Cristo ed è abilitato e impegnato a 
vivere questa stessa carità in tutti i 
suoi atteggiamenti e comportamenti di 
vita. Nell’esistenza morale si rivela e 
si attua anche il servizio regale del 
cristiano: quanto più, con l’aiuto del­
la grazia, egli obbedisce alla legge nuo­
va dello Spirito Santo, tanto più cresce 

nella libertà alla quale è chiamato me­
diante il servizio della verità, della 
carità e della giustizia.

108. Alla radice della nuova evan­
gelizzazione e della vita morale nuova, 
che essa propone e suscita nei suoi 
frutti di santità e di missionarietà, sta 
lo Spirito di Cristo, principio e forza 
della fecondità della Santa Madre Chie­
sa, come ci ricorda Paolo VI: « L’evan­
gelizzazione non sarà mai possibile 
senza l’azione dello Spirito Santo » 
Allo Spirito di Gesù, accolto dal cuore 
umile e docile del credente, si devono 
dunque il fiorire della vita morale cri­
stiana e la testimonianza della santità 
nella grande varietà delle vocazioni, 
dei doni, delle responsabilità e delle 
condizioni e situazioni di vita: è lo 
Spirito Santo — rilevava già Novazia- 
no, in questo esprimendo l’autentica 
fede della Chiesa — «Colui che ha 
dato fermezza agli animi ed alle menti 
dei discepoli, che ha dischiuso i mi­
steri evangelici, che ha illuminato in 
loro le cose divine; da Lui rinvigoriti, 
essi non ebbero timore né delle car­
ceri né delle catene per il nome del 
Signore; anzi calpestarono gli stessi 
poteri e i tormenti del mondo, armati 
ormai e rafforzati per mezzo suo, 
avendo in sé i doni che questo stesso 
Spirito elargisce ed invia come gioielli 
alla Chiesa sposa di Cristo. È Lui, in­
fatti, che nella Chiesa suscita i profeti, 
istruisce i maestri, guida le lingue, 
compie prodigi e guarigioni, produce 
opere mirabili, concede il discerni­
mento degli spiriti, assegna i compiti 
di governo, suggerisce i consigli, ri­
partisce ed armonizza ogni altro dono 
carismatico, e perciò rende dappertut­
to ed in tutto compiutamente perfetta 
la Chiesa del Signore »

Nel contesto vivo di questa nuova 
evangelizzazione, destinata a generare 
e a nutrire « la fede che opera per 
mezzo della carità » (Gal 5, 6) e in rap­
porto all’opera dello Spirito Santo 
possiamo ora comprendere il posto 
che nella Chiesa, comunità dei cre­
denti, spetta alla riflessione che la teo­
logia deve sviluppare sulla vita morale, 
così come possiamo presentare la mis-

167 Esort. Ap. Evangeli! nuntiandi (8 dicembre 1975), 75: AAS 68 (1976) 64 
,6* De Trinitate, XXIX, 9-10: CCL 4, 70.



754 Atti del Santo Padre

sione e la responsabilità propria dei 
teologi moralisti.

Il servizio dei teologi moralisti
109. Chiamata all’evangelizzazione e 

alla testimonianza di una vita di fede 
è tutta la Chiesa, resa partecipe del 
munus propheticum del Signore Gesù 
mediante il dono del suo Spirito. Gra­
zie alla presenza permanente in essa 
dello Spirito di verità (cfr. Gv 14, 16- 
17) « la totalità dei fedeli che hanno 
ricevuto l’unzione dello Spirito Santo 
(cfr. 1 Gv 2, 20.27) non può sbagliarsi 
nel credere, e manifesta questa sua 
proprietà peculiare mediante ib senso 
soprannaturale della fede di tutto il 
popolo, quando "dai Vescovi fino agli 
ultimi fedeli laici" esprime l’univer­
sale suo consenso in materia di fede 
e di costumi » l6’.

Per compiere la sua missione profe­
tica, la Chiesa deve continuamente ri­
svegliare o "ravvivare” la propria vita 
di fede (cfr. 2 Tm 1, 6), in particolare 
mediante una riflessione sempre più 
approfondita, sotto la guida dello Spi­
rito Santo, sul contenuto della fede 
stessa. È al servizio di questa « ricerca 
credente dell’intelligenza della fede » 
che si pone, in modo specifico, la "vo­
cazione” del teologo nella Chiesa: « Fra 
le vocazioni suscitate dallo Spirito nel­
la Chiesa — leggiamo nell’istruzione 
Donum veritatis — si distingue quella 
del teologo, che in modo particolare ha 
la funzione di acquisire, in comunione 
con il Magistero, un’intelligenza sem­
pre più profonda della Parola di Dio 
contenuta nella Scrittura ispirata e 
trasmessa dalla Tradizione viva della 
Chiesa. Di sua natura la fede fa ap­
pello all’intelligenza, perché svela al­
l’uomo la verità sul suo destino e la 
via per raggiungerlo. Anche se la verità 
rivelata è superiore ad ogni nostro dire 
ed i nostri concetti sono imperfetti 
di fronte alla sua grandezza ultima­
mente insondabile (cfr. Ef 3, 19), essa 
invita tuttavia la ragione — dono di 

Dio fatto per cogliere la verità — ad 
entrare nella sua luce, diventando così 
capace di comprendere in una certa 
misura quanto ha creduto. La scienza 
teologica, che, rispondendo all’invito 
della voce della verità, cerca l’intelli­
genza della fede, aiuta il Popolo di 
Dio, secondo il comandamento del­
l’Apostolo (cfr. 1 Pt 3, 15), a rendere 
conto della sua speranza a coloro che 
lo richiedono »170.

È fondamentale per definire l’iden­
tità stessa e, di conseguenza, per at­
tuare la missione propria della teolo­
gia riconoscerne l'intimo e vivo nesso 
con la Chiesa, il suo mistero, la sua 
vita e missione: « La teologia è scienza 
ecclesiale, perché cresce nella Chiesa 
e agisce sulla Chiesa... Essa è a ser­
vizio della Chiesa e deve quindi sen­
tirsi dinamicamente inserita nella mis­
sione della Chiesa, particolarmente 
nella sua missione profetica » I7‘. Per 
sua natura e dinamismo la teologia 
autentica può fiorire e svilupparsi solo 
mediante una convinta e responsabile 
partecipazione e "appartenenza” alla 
Chiesa quale "comunità di fede”, così 
come a questa stessa Chiesa e alla sua 
vita di fede toma il frutto della ricerca 
e dell’approfondimento teologico.

110. Quanto si è detto circa la teo­
logia in genere può e deve essere ripro­
posto per la teologia morale, colta nel­
la sua specificità di riflessione scien­
tifica sul Vangelo come dono e coman­
damento di vita nuova, sulla vita « se­
condo la verità nella carità » (Ef 4, 15), 
sulla vita di santità della Chiesa, nella 
quale risplende la verità del bene por­
tato sino alla sua perfezione. Non solo 
nell’ambito della fede, ma anche e in 
modo indivisibile nell’ambito della mo­
rale, interviene il Magistero della 
Chiesa, il cui compito è « di discernere, 
mediante giudizi normativi per la co­
scienza dei fedeli, gli atti che sono in 
se stessi conformi alle esigenze della 
fede e ne promuovono l’espressione 
nella vita, e quelli che al contrario, per

M Lumen gentium, 12.
170 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo 

Donum veritatis (24 maggio 1990), 6: AAS 82 (1990), 1552.
171 Allocuzione ai professori e agli studenti della Pontificia Università Gregoriana (15 dicem­

bre 1979), 6: Insegnamenti, II/2 (1979), 1424.



Atti del Santo Padre 755

la loro malizia intrinseca, sono incom­
patibili con queste esigenze » ,72. Predi­
cando i Comandamenti di Dio e la ca­
rità di Cristo, il Magistero della Chiesa 
insegna ai fedeli anche i precetti par­
ticolari e determinati e chiede loro di 
considerarli in coscienza come moral­
mente obbligatori. Svolge, inoltre, un 
importante compito di vigilanza, avver­
tendo i fedeli della presenza di even­
tuali errori, anche solo impliciti, quan­
do la loro coscienza non giunge a rico­
noscere la giustezza e la verità delle 
regole morali che il Magistero insegna.

S’inserisce qui il compito specifico 
di quanti per mandato dei legittimi Pa­
stori insegnano teologia morale nei 
Seminari e nelle Facoltà teologiche. 
Essi hanno il grave dovere di istruire 
i fedeli — specialmente i futuri pa­
stori — su tutti i Comandamenti e 
le norme pratiche che la Chiesa dichia­
ra con autorità m. Nonostante gli even­
tuali limiti delle argomentazioni uma­
ne presentate dal Magistero, i teologi 
moralisti sono chiamati ad approfon­
dire le ragioni dei suoi insegnamenti, 
ad illustrare la fondatezza dei suoi pre­
cetti e la loro obbligatorietà, mo­
strandone la mutua connessione e il 
rapporto con il fine ultimo dell’uomo 
Spetta ai teologi moralisti esporre la 
dottrina della Chiesa e dare, nell’eser­
cizio del loro min’stero, l’esempio di 
un assenso leale, interno ed esterno, 
all’insegnamento del Magistero sia nel 
campo del dogma che in quello della 
morale Unendo le loro forze per col­
laborare col Magistero gerarchico, i 
teologi avranno a cuore di mettere 
sempre meglio in luce i fondamenti 
biblici, le significazioni etiche e le mo­
tivazioni antropologiche che sosten­
gono la dottrina morale e la visione 
dell’uomo proposte dalla Chiesa.

111. Il servizio che nell’ora attuale 
i teologi moralisti sono chiamati a 
dare è di primaria importanza, non 

solo per la vita e la missione della 
Chiesa, ma anche per la società e la 
cultura umana. Tocca a loro, in intima 
e vitale connessione con la teologia 
biblica e dogmatica, sottolineare nella 
riflessione scientifica « l’aspetto dina­
mico che fa risaltare la risposta, che 
l’uomo deve dare all’appello divino nel 
processo della sua crescita nell’amore, 
nell’ambito di una comunità salvifica. 
In tal modo la teologia morale acqui­
sterà una dimensione spirituale inter­
na, rispondendo alle esigenze di svilup­
po pieno della imago Dei, che è nel­
l’uomo, e alle leggi del processo spiri­
tuale descritto nell’ascetica e mistica 
cristiane » 17‘.

Certamente oggi la teologia morale 
e il suo insegnamento si trovano di 
fronte a una particolare difficoltà. Poi­
ché la morale della Chiesa impFca ne­
cessariamente una dimensione norma­
tiva, la teologia morale non può ri­
dursi a un sapere elaborato solo nel 
contesto delle cosiddette scienze uma­
ne. Mentre queste si occupano del fe­
nomeno della moralità come fatto sto­
rico e sociale, la teologia morale, che 
pur deve servirsi delle scienze dell’uo­
mo e della natura, non è però subor­
dinata ai risultati dell’osservazione 
empirico-formale o della comprensione 
fenomenologica. In realtà, la pertinen­
za delle scienze umane in teologia mo­
rale è sempre da commisurare alla do­
manda originaria: Che cosa è il bene o 
il male? Che cosa fare per ottenere la 
vita eterna?

112. Il teologo moralista deve per­
tanto esercitare un accurato discerni­
mento nel contesto dell’od'erna cul­
tura prevalentemente sc’entifica e tec­
nica, esposta ai pericoli del relativi­
smo, del pragmatismo e del positivi­
smo. Dal punto di vita teologico, i prin­
cipi morali non sono dipendenti dal 
momento storico nel quale sono sco­
perti. Il fatto poi che taluni credenti

172 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo 
Donum veritatis (24 maggio 1990), 16: AAS 82 (1990), 1557.

175 Cfr. CIC, can. 252 § 1; 659 § 3.
174 Cfr. Concilio Vaticano I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS 3016.
175 Cfr. Humanae vitae, 28.
176 S. Congregazione per l’Educazione Cattolica, La formazione teologica dei futuri sacer­

doti (22 febbraio 1976), 100. Si vedano i nn. 95-101, che presentano le prospettive e le 
condizioni per un fecondo lavoro di rinnovamento teologico-morale.



756 Atti del Santo Padre

agiscano senza seguire gli insegnamenti 
del Magistero o considerino a torto 
come moralmente giusta una condotta 
dichiarata dai loro Pastori come con­
traria alla legge di Dio, non può costi­
tuire argomento valido per rifiutare la 
verità delle norme reali insegnate dal­
la Chiesa. L’affermazione dei principi 
morali non è di competenza dei metodi 
empirico-formali. Senza negare la va­
lidità di tali metodi, ma anche senza 
restringere ad essi la sua prospettiva, 
la teologia morale, fedele al senso so­
prannaturale della fede, prende in con­
siderazione soprattutto la dimensione 
spirituale del cuore umano e la sua 
vocazione all'amore divino.

Infatti, mentre le scienze umane, 
come tutte le scienze sperimentali, 
sviluppano un concetto empirico e sta­
tistico di "normalità”, la fede insegna 
che una simile normalità porta in sé 
le tracce di una caduta dell'uomo dal­
la sua situazione originaria, ossia è in­
taccata dal peccato. Solo la fede cri­
stiana indica all’uomo la via del ritor­
no al « principio » (cfr. Mt 19, 8), una 
via che spesso è ben diversa da quella 
della normalità empirica. In tal senso 
le scienze umane, nonostante il grande 
valore delle conoscenze che offrono, 
non possono essere assunte come indi­
catori decisivi delle norme morali. È 
il Vangelo che svela la verità integrale 
sull’uomo e sul suo cammino morale, 
e così illumina e ammonisce i pecca­
tori annnunciando loro la misericordia 
di Dio, il quale incessantemente opera 
per preservarli tanto dalla disperazio­
ne di non poter conoscere ed osservare 
la legge divina quanto dalla presun­
zione di potersi salvare senza merito. 
Egli inoltre ricorda loro la gioia del 
perdono, che solo concede la forza di 
riconoscere nella legge morale una ve­
rità liberatrice, una grazia di speranza, 
un cammino di vita.

113. L’insegnamento della dottrina 
morale implica l’assunzione consape­
vole di queste responsabilità intellet­
tuali, spirituali e pastorali. Perciò, i 
teologi moralisti, che accettano l’inca­
rico di insegnare la dottrina della Chie­
sa, hanno il grave dovere di educare i 

fedeli a questo discernimento morale, 
all’impegno per il vero bene e al ricor­
so fiducioso alla grazia divina.

Se gli incontri e i conflitti di opi­
nione possono costituire espressioni 
normali della vita pubblica nel conte­
sto di una democrazia rappresentativa, 
la dottrina morale non può certo di­
pendere dal semplice rispetto di una 
procedura; essa infatti non viene mi­
nimamente stabilità seguendo le regole 
e le forme di una deliberazione di tipo 
democratico. Il dissenso, fatto di cal­
colate contestazioni e di polemiche 
attraverso i mezzi della comunicazione 
sociale, è contrario alla comunione ec­
clesiale e alla retta comprensione della 
costituzione gerarchica del Popolo di 
Dio. Nell’opposizione all’insegnamento 
dei Pastori non si può riconoscere una 
legittima espressione né della libertà 
cristiana né delle diversità dei doni 
dello Spirito. In questo caso i Pa­
stori hanno il dovere di agire in con­
formità con la loro missione aposto­
lica, esigendo che sia sempre rispet­
tato il diritto dei fedeli a ricevere la 
dottrina cattolica nella sua purezza e 
integralità: « Il teologo, non dimenti­
cando mai di essere anch’egli membro 
del Popolo di Dio, deve nutrire rispetto 
nei’ suoi confronti e impegnarsi nel 
dispensargli un insegnamento che non 
leda in alcun modo la dottrina della 
fede »177.

Le nostre responsabilità di Pastori
114. La responsabilità verso la fede 

e la vita di fede del Popolo di Dio 
grava in una forma peculiare e propria 
sui Pastori, come ci ricorda il Conci­
lio Vaticano II: « Tra le funzioni prin­
cipali dei Vescovi eccelle la predicazio­
ne del Vangelo. I Vescovi, infatti, so­
no gli araldi della fede, che portano 
a Cristo nuovi discepoli, sono i dottori 
autentici, cioè rivestiti dell’autorità di 
Cristo, che predicano al popolo loro 
affidato la fede da credere e da appli­
care nella pratica della vita, che illu­
strano questa fede alla luce dello Spi­
rito Santo, traendo fuori dal tesoro 
della Rivelazione cose nuove e vecchie 
(cfr. Mt 13, 52), la fanno fruttificare e

177 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. Donum veritatis, 11; cfr. in parti­
colare i nn. 32-39 dedicati al problema del dissenso.



Atti del Santo Padre 757

vegliano per tener lontano dal loro 
gregge gli errori che lo minacciano 
(cfr. 2 Tm 4, 1-4) »

È nostro comune dovere, e prima an­
cora nostra comune grazia, insegnare 
ai fedeli come Pastori e Vescovi della 
Chiesa, ciò che li conduce sulla via di 
Dio, così come fece un giorno il Signore 
Gesù con il giovane del Vangelo. Ri­
spondendo alla sua domanda: « Che 
cosa devo fare di buono per ottenere 
la vita eterna? », Gesù ha rimandato 
a Dio, Signore della creazione e del­
l’Alleanza; ha ricordato i Comanda­
menti morali, già rivelati nell’Antico 
Testamento; ne ha indicato lo spirito 
e la radicalità invitando alla sua se­
quela nella povertà, nell’umiltà e nel­
l’amore: « Vieni e seguimi! ». La verità 
di questa dottrina ha avuto il suo si­
gillo sulla Croce nel sangue di Cristo: 
essa è divenuta, nello Spirito Santo, la 
legge nuova della Chiesa e di ogni cri­
stiano.

Questa "risposta” alla domanda mo­
rale è affidata da Gesù Cristo in un 
modo particolare a noi Pastori della 
Chiesa, chiamati a renderla oggetto del 
nostro insegnamento, nell’adempimen­
to dunque del nostro munus propheti­
cum. Nello stesso tempo la nostra re­
sponsabilità di Pastori, nei riguardi 
della dottrina morale cristiana, deve 
attuarsi anche nella forma del munus 
sacerdotale: ciò avviene quando dispen­
siamo ai fedeli i doni di grazia e di 
santificazione come risorsa per obbe­
dire alla legge santa di Dio, e quando 
con la nostra costante e fiduciosa pre­
ghiera sosteniamo, i credenti perché 
siano fedeli alle esigenze della fede 
e vivano secondo il Vangelo (cfr. Col 
1, 9-12). La dottrina morale cristiana 
deve costiuire, oggi soprattutto, uno 
degli ambiti privilegiati della nostra 
vigilanza pastorale, dell’esercizio del 
nostro munus regale.

115. È la prima volta, infatti, che 
il Magistero della Chiesa espone con 
una certa ampiezza gli elementi fonda­
mentali di tale dottrina, e presenta 
le ragioni del discernimento pastorale 
necessario in situazioni pratiche e cul­
turali complesse e talvolta critiche.

Alla luce della Rivelazione e dell’in­

segnamento costante della Chiesa e 
specialmente del Concilio Vaticano II, 
ho brevemente richiamato i tratti es­
senziali della libertà, i valori fonda­
mentali connessi con la dignità della 
persona e con la verità dei suoi atti, 
così da poter riconoscere, nell’obbe­
dienza alla legge morale, una grazia 
e un segno della nostra adozione nel 
Figlio unico (cfr. Ef 1, 4-6). In partico­
lare, con questa Enciclica, vengono 
proposte valutazioni su alcune tenden­
ze attuali nella teologia morale. Le 
comunico ora, in obbedienza alla pa­
rola del Signore che a Pietro ha affi­
dato l’incarico di confermare i suoi fra­
telli (cfr. Le 22, 32) per illuminare e 
aiutare il nostro comune discerni­
mento.

Ciascuno di noi conosce l’importanza 
della dottrina che rappresenta il nu­
cleo dell’insegnamento di questa Enci­
clica e che oggi viene richiamata con 
l’autorità del Successore di Pietro. Cia­
scuno di noi può avvertire la gravità 
di quanto è in causa, non solo per le 
singole persone ma anche per l’intera 
società, con la riaffermazione dell’uni­
versalità e della immutabilità dei Co- 
mandamenti morali, e in particolare di 
quelli che proibiscono sempre e senza 
eccezioni gli atti intrinsecamente cat­
tivi.

Nel riconoscere tali Comandamenti 
il cuore cristiano e la nostra carità 
pastorale ascoltano l’appello di Colui 
che « ci ha amati per primo » (1 Gv 4, 
19). Dio ci chiede di essere santi come 
Egli è santo (cfr. Lv 19, 2), di essere — 
in Cristo — perfetti come Egli è per­
fetto (cfr. Mt 5, 48): l’esigente fermez­
za del comandamento si fonda sull'ine­
sauribile amore misericordioso di Dio 
(cfr. Le 6, 36), e il fine del comanda­
mento è di condurci, con la grazia di 
Cristo, sulla via della pienezza della 
vita propria dei figli di Dio.

116. Abbiamo il dovere, come Ve­
scovi, di vigilare perché la Parola di 
Dio sia fedelmente insegnata. Miei Con­
fratelli nell’Episcopato, fa parte del 
nostro ministero pastorale vegliare 
sulla trasmissione fedele di questo in­
segnamento morale e ricorrere alle mi­
sure opportune perché i fedeli siano

178 Lumen gentium, 25.



758 Atti del Santo Padre

custoditi da ogni dottrina e teoria ad 
esso contraria. In questo compito sia­
mo tutti aiutati dai teologi; tuttavia, 
le opinioni teologiche non costituiscono 
né la regola né la norma del nostro 
insegnamento. La sua autorità deriva, 
con l’assistenza dello Spirito Santo e 
nella comunione cum Petro et sub 
Petro, dalla nostra fedeltà alla fede 
cattolica ricevuta dagli Apostoli. Come 
Vescovi, abbiamo l’obbligo grave di 
vigilare personalmente perché la « sa­
na dottrina» (1 Tm 1, 10) della fede 
e della morale sia insegnata nelle no­
stre diocesi.

Una particolare responsabilità si im­
pone ai Vescovi per quanto riguarda 
le istituzioni cattoliche. Si tratti di 
Organismi per la pastorale familiare o 
sociale, oppure di istituzioni dedicate 
all’insegnamento o alle cure sanitarie, 
i Vescovi possono erigere e riconoscere 
queste strutture e delegare loro alcune 
responsabilità; tuttavia non sono mai 
esonerati dai loro propri obblighi. 
Spetta a loro, in comunione con la 
Santa Sede, il compito di riconoscere, 
o di ritirare in casi di grave incoe­
renza, l’appellativo di "cattolico” a 
scuolem, università cliniche e ser­
vizi socio-sanitari, che si richiamano 
alla Chiesa.

117. Nel cuore del cristiano, nel nu­
cleo più segreto dell’uomo, risuona 
sempre la domanda che un giorno il 
giovane del Vangelo rivolse a Gesù: 
« Maestro, che cosa devo fare di buo­
no per ottenere la vita eterna? » (Mt 
19, 16). Occorre però che ciascuno la 
rivolga al Maestro "buono”, perché è 

l’unico che possa rispondere nella pie­
nezza della verità, in ogni situazione, 
nelle più diverse circostanze. E quando 
i cristiani gli rivolgono la domanda 
che sale dalla loro coscienza il Signore 
risponde con le parole dell’Alleanza 
Nuova affidate alla sua Chiesa. Ora, 
come dice di sé l’Apostolo, noi siamo 
mandati « a predicare il Vangelo; non 
però con un discorso sapiente, perché 
non sia resa vana la croce di Cristo » 
(1 Cor 1, 17). Per questo la risposta del­
la Chiesa alla domanda dell’uomo ha 
la saggezza e la potenza di Cristo cro­
cifìsso, la Verità che si dona.

Quando gli uomini pongono alla Chie­
sa le domande della loro coscienza, 
quando nella Chiesa i fedeli si rivol­
gono ai Vescovi e ai Pastori, nella 
risposta della Chiesa c’è la voce di 
Gesù Cristo, la voce della verità circa 
il bene e il male. Nella parola pronun­
ciata dalla Chiesa risuona, nell'intimo 
delle persone, la voce di Dio, che « solo 
è buono » (Mt 19, 17), che solo « è 
amore » (1 Gv 4, 8.16).

Nell’unzione dello Spirito questa pa­
rola dolce ed esigente si fa luce e vita 
per l’uomo. È ancora l’Apostolo Paolo 
ad invitarci alla fiducia, perché « la no­
stra capacità viene da Dio, che ci ha 
resi ministri adatti di una Nuova Al­
leanza, non della lettera ma dello Spi­
rito... Il Signore è lo Spirito e dove 
c’è lo Spirito del Signore c’è libertà. 
E noi tutti, a viso scoperto, riflettendo 
come in uno specchio la gioia del Si­
gnore, veniamo trasformati in quella 
medesima immagine, di gloria in glo­
ria, secondo l’azione dello Spirito del 
Signore » (2 Cor 3, 5-6.17-18).

m Cfr. CIC, can. 803 § 3. 
Cfr. CIC, can. 808.



Atti del Santo Padre 759

CONCLUSIONE

Maria Madre di misericordia

118. Affidiamo, al termine di queste 
considerazioni, noi stessi, le sofferenze 
e le gioie della nostra esistenza, la 
vita morale dei credenti e degli uomini 
di buona volontà, le ricerche degli stu­
diosi di morale a Maria, Madre di Dio 
e Madre di misericordia.

Maria è Madre di misericordia per­
ché Gesù Cristo, suo Figlio, è mandato 
dal Padre come rivelazione della mise­
ricordia di Dio (cfr. Gv 3, 16-18). Egli è 
venuto non per condannare ma per 
perdonare, per usare misericordia (cfr. 
Mt 9, 13). E la misericordia più grande 
sta nel suo essere in mezzo a noi e 
nella chiamata che ci è rivolta ad in­
contrare Lui e a confessarlo, insieme 
con Pietro, come « il Figlio del Dio 
vivente » (Mt 16, 16). Nessun peccato 
dell’uomo può cancellare la misericor­
dia di Dio, può impedirle di sprigio­
nare tutta la sua forza vittoriosa, se 
appena la invochiamo. Anzi, lo stesso 
peccato fa risplendere ancora di più 
l'amore del Padre che, per riscattare 
lo schiavo, ha sacrificato il suo Fi­
glio181 : la sua misericordia per noi è 
redenzione. Questa misericordia giunge 
a pienezza con il dono dello Spirito, 
che genera ed esige la vita nuova. Per 
quanto numerosi e grandi siano gli 
ostacoli opposti dalla fragilità e dal 
peccato dell’uomo, lo Spirito, che rin­
nova la faccia della terra (cfr. Sai 103 
[104], 30), rende possibile il miracolo 
del compimento perfetto del bene. Que­
sto rinnovamento, che dà la capacità 
di fare ciò che è buono, nobile, bello, 
gradito a Dio e conforme alla sua vo­
lontà, è in un certo senso la fioritura 
del dono della misericordia, che libera 
dalla schiavitù del male e dà la forza 
di non peccare più. Attraverso il dono 
della vita nuova Gesù ci rende parte­
cipi del suo amore e ci conduce al Pa­
dre nello Spirito.

119. È questa la consolante certezza 
della fede cristiana, alla quale essa 
deve la sua profonda umanità e la 
sua straordinaria semplicità. Talvolta, 
nelle discussioni sui nuovi complessi 
problemi morali, può sembrare che la 
morale cristiana sia in se stessa troppo 
difficile, ardua da comprendere e quasi 
impossibile da praticare. Ciò è falso, 
perché essa consiste, in termini di 
semplicità evangelica, nel seguire Gesù 
Cristo, nell’abbandonarsi a Lui, nel la­
sciarsi trasformare dalla sua grazia e 
rinnovare dalla sua misericordia, che 
ci raggiungono nella vita di comunione 
della sua Chiesa. « Chi vuole vivere — 
ci ricorda Sant’Agostino —, ha dove 
vivere, ha donde vivere. Si avvicini, 
creda, si lasci incorporare per essere 
vivificato. Non rifugga dalla compa­
gine delle membra » Può capire dun­
que l’essenza vitale della morale cri­
stiana, con la luce dello Spirito, ogni 
uomo, anche il meno dotto, anzi so­
prattutto chi sa conservare un « cuore 
semplice» (Sai 85 [86], 11). D’altra 
parte, questa semplicità evangelica 
non esime dall’affrontare la comples­
sità del reale, ma può introdurre alla 
sua più vera comprensione, perché la 
sequela di Cristo metterà progressiva­
mente in luce i caratteri dell’autentica 
moralità cristiana e darà, al tempo 
stesso, l’energia di vita per la sua rea­
lizzazione. È compito del Magistero 
della Chiesa vegliare perché il dinami­
smo della sequela di Cristo si sviluppi 
in modo organico, senza che ne ven­
gano falsate o occultate le esigenze mo­
rali, con tutte le loro conseguenze. Chi 
ama Cristo osserva i suoi comanda- 
menti (cfr. Gv 14, 15).

120. Maria è Madre di misericordia 
anche perché a lei Gesù affida la sua 
Chiesa e l’intera umanità. Ai piedi del-

1,1 « O inestimabile segno di bontà: per riscattare lo schiavo, hai sacrificato il tuo Figlio! »: 
Messale Romano, Veglia pasquale, Annunzio pasquale.

182 in Iohannis Evangelium Tractatus, 26, 13: CCL 36, 266.



760 Atti del Santo Padre

la Croce, quando accetta Giovanni co­
me figlio, quando chiede, insieme con 
Cristo, il perdono al Padre per coloro 
che non sanno quello che fanno (cfr. Le 
23, 34), Maria in perfetta docilità allo 
Spirito sperimenta la ricchezza e la 
universalità dell’amore di Dio, che le 
dilata il cuore e la fa capace di ab­
bracciare l’intero genere umano. È resa, 
in tal modo, Madre di tutti noi, e di 
ciascuno di noi, Madre che ci ottiene 
la misericordia divina.

Maria è segno luminoso ed esempio 
affascinante di vita morale: « La vita 
di lei sola è insegnamento per tutti » 
scrive Sant’Ambrogio che rivolgen­
dosi in particolare alle vergini ma in 
un orizzonte aperto a tutti così affer­
ma: « Il primo ardente desiderio di im­
parare lo dà la nobiltà del maestro. 
E chi è più nobile della Madre di Dio? 
o più splendida di Colei che fu eletta 
dallo stesso Splendore? »184. Maria vive 
e realizza la propria libertà donando 
se stessa a Dio ed accogliendo in sé il 
dono di Dio. Custodisce nel suo grem­
bo verginale il Figlio di Dio fatto uomo 
fino al tempo della nascita, lo alleva, 
lo fa crescere e lo accompagna in quel 
gesto supremo di libertà, che è il sa­
crificio totale della propria vita. Con 
il dono di se stessa, Maria entra piena­
mente nel disegno di Dio, che si dona 
al mondo. Accogliendo e meditando 
nel suo cuore avvenimenti che non sem­
pre comprende (cfr. Le 2, 19), diventa 

il modello di tutti coloro che ascoltano 
la Parola di Dio e la osservano (cfr. 
Le 11, 28) e merita il titolo di «Sede 
della Sapienza ». Questa Sapienza è 
Gesù Cristo stesso, il Verbo eterno 
di Dio, che rivela e compie perfetta­
mente la volontà del Padre (cfr. Eb 10, 
5-10). Maria invita ogni uomo ad acco­
gliere questa Sapienza. Anche a noi 
rivolge l’ordine dato ai servi, a Cana 
in Galilea durante il banchetto di noz­
ze: « Fate quello che egli vi dirà » (Gv 
2, 5).

Maria condivide la nostra condizione 
umana, ma in una totale trasparenza 
alla grazia di Dio. Non avendo cono­
sciuto il peccato, Ella è in grado di 
compatire ogni debolezza. Comprende 
l’uomo peccatore e lo ama con amore 
di Madre. Proprio per questo sta dalla 
parte della verità e condivide il peso 
della Chiesa nel richiamare a tutti e 
sempre le esigenze morali. Per lo stes­
so motivo non accetta che l’uomo pec­
catore venga ingannato da chi preten­
derebbe di amarlo giustificandone il 
peccato, perché sa che in tal modo sa­
rebbe reso vano il sacrificio di Cristo, 
suo Figlio. Nessuna assoluzione, offerta 
da compiacenti dottrine anche filosofi- 
che o teologiche, può rendere l’uomo 
veramente felice: solo la Croce e la 
gloria di Cristo risorto possono donare 
pace alla sua coscienza e salvezza alla 
sua vita.

O Maria,
Madre di misericordia, 
veglia su tutti
perché non venga resa vana la croce di Cristo, 
perché l’uomo non smarrisca la via del bene, 
non perda la coscienza del peccato, 
cresca nella speranza in Dio
« ricco di misericordia » (Ef 2, 4), 
compia liberamente le opere buone 
da Lui predisposte (cfr. Ef 2, 10) 
e sia così con tutta la vita
« a lode della sua gloria » (Ef 1, 12).

Dato a Roma, presso San Pietro, il 6 agosto - festa della Trasfigurazione del 
Signore - dell’anno 1993, quindicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II

183 De Virginibus, lib. II, cap. II, 15: PL 16, 222.
184 Ibid., lib. II, cap. II, 7: PL 16, 220.



Atti del Santo Padre 761

Lettera per il VII Centenario del Santuario 
della Santa Casa di Loreto

Dal 10 dicembre 1994 al 10 dicembre 1995 sarà celebrato il VII Centenario 
del Santuario della Santa Casa di Loreto.
Da sette secoli l’insigne Santuario è centro internazionale di pellegrinaggi e, 
in modo particolare, è per l’Italia un richiamo eccezionale di innumerevoli 
fedeli i quali, attingendo dalla Santa Casa ricchezza di pietà mariana arric­
chiscono la loro fede nel mistero dell’Incarnazione, del quale la Santa Casa 
fa memoria.
La Lettera, che viene pubblicata per documentazione, offre una solida base 
per la preparazione pastorale alla celebrazione del Centenario e alla organiz­
zazione dei pellegrinaggi.

Al Venerato Fratello
Mons. PASQUALE MACCHI

Delegato Pontificio 
per il Santuario di Loreto

1. La Santa Casa di Loreto, primo Santuario di portata internazionale dedi­
cato alla Vergine e, per diversi secoli, vero cuore mariano della cristianità, ha 
goduto sempre speciale attenzione da parte dei Romani Pontifici che ne hanno 
fatto meta frequente del loro pellegrinaggio e oggetto delle loro cure apostoliche. 
Io stesso, in due occasioni, ho avuto la gioia di potermi raccogliere in preghiera 
tra le sue mura benedette.

La ricorrenza ormai imminente, secondo l’antica tradizione, del VII Centenario 
di codesto Santuario, intimamente legato alla Sede Apostolica, mi offre l’opportu­
nità di riconfermare la mia profonda devozione verso la Vergine SS .ma, costì e 
nel mondo cattolico tanto venerata.

Nelle cose della religione, il Centenario non è mai semplice avvenimento cro­
nologico, ma piuttosto un momento di grazia, in cui si fa memoria riconoscente 
del passato e ci si protende, con rinnovato dinamismo, verso il futuro.

Nel nostro caso, tale scopo è evidenziato dal fatto che il Centenario cade in 
un momento, in cui la cristianità intera si sta preparando a celebrare il secondo 
Millennio della nascita del Salvatore. Maria fu storicamente l’aurora che precedette 
il sorgere del Sole di giustizia, Cristo nostro Dio; e tale continua ad essere, misti­
camente, nella vita della Chiesa, ogni volta che si attende una nuova venuta, in 
grazia, del Signore.

Come, perciò, negli ultimi giorni dell’Avvento liturgico, la Chiesa concentra 
tutta la sua attenzione su Colei, dalla quale nascerà il Salvatore, così il Centenario 
lauretano ci aiuterà a fare lo stesso durante questo "avvento” che ci porterà al 
Natale del Duemila. Maria — ha scritto S. Bernardo — è la ”via regia”, per la 
quale Dio è venuto verso di noi e per la quale noi possiamo, ora, andare verso 
di Lui (cfr. Discorso I per l’Avvento, 5: Opera, ed. Cistercense, Roma, 1966, 
p. 174). Ella è, dunque, anche la ”via regia” per prepararci al grande appunta­
mento del bimillenario cristiano.



762 Atti del Santo Padre

2. La Santa Casa di Loreto non è solo una "reliquia”, ma anche una preziosa 
"icona” concreta. È nota l’importanza straordinaria che l’icona ha sempre avuto, 
specie presso i fedeli delle Chiese Orientali, come segno attraverso il quale si 
opera, nella fede, una specie di "contatto spirituale” con il mistero, per usare 
un’espressione di S. Agostino (cfr. Sermo 52, 6, 16: PL 38, 360). Essa "significa” 
la realtà in senso forte in quanto la "rende presente” ed operante. Quanto più 
una icona è antica ed ha avuto parte alla vita, alle sofferenze ed alle vicende 
storiche di un popolo o di una città, tanto più è grande la grazia che da essa deriva. 
Si tratta di qualcosa che trova la sua spiegazione ultima nel mistero della comu­
nione dei Santi.

Come notavo nella mia Enciclica Redemptoris Mater, le icone « sono imma­
gini che attestano la fede e lo spirito di preghiera del buon Popolo di Dio, il 
quale avverte in esse la presenza e la protezione della Vergine » (n. 33).

Ebbene, tale è anche, in ufi certo senso, la Santa Casa di Loreto, la cui storia 
è intimamente intrecciata non solo con quella della regione marchigiana, che ha 
il privilegio di custodirla, ma anche con quella dell’intera Nazione italiana, che 
ha celebrato costì, nel 1985, come ultimo significativo evento, un importante 
Convegno ecclesiale, e dell’intera cattolicità, che ha dedicato alla Vergine Laure- 
tana innumerevoli chiese, cappelle, edicole ed immagini. Una icona consacrata dalla 
fede e dalla devozione di generazioni di pellegrini, che con le loro mani e con 
le loro ginocchia ne hanno modellato perfino le pietre. Il respiro universale di 
codesto Santuario è confermato dal fatto che la Vergine Lauretana, proclamata 
dal mio predecessore Benedetto XV Patrona universale dell’aviazione, viene ovun­
que invocata dai viaggiatori in aereo, in un abbraccio di pace che unisce idealmente 
tutti i Continenti.

Lasciando, perciò, come è doveroso, piena libertà alla ricerca storica di inda­
gare sull’origine del Santuario e della tradizione lauretana, possiamo affermare, 
a buon diritto, che l’importanza del Santuario stesso non si misura solo in base 
a ciò, da cui ha tratto origine, ma anche in base a ciò che esso ha prodotto. È il 
criterio che ci dà Cristo stesso, quando invita i suoi discepoli a giudicare ogni 
albero dai suoi frutti (cfr. Mt 7, 16).

3. La Santa Casa di Loreto è "icona” non di astratte verità, ma di un evento 
e di un mistero: l’Incarnazione del Verbo. È sempre con profonda commozione 
che, entrando nel venerato sacello, si leggono le parole poste sopra l’altare: ”Hic 
Verbum caro factum est”-. Qui il Verbo si è fatto carne. L’incarnazione, che si 
ricorda dentro codeste sacre mura, riacquista di colpo il suo genuino significato 
biblico; non si tratta di una mera dottrina sull’unione tra il divino e l’umano, 
ma, piuttosto, di un avvenimento accaduto in un punto preciso del tempo e dello 
spazio, come mettono meravigliosamente in luce le parole dell’Apostolo: « Quando 
venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna » (Gal 4,4).

Maria è la Donna, è, per così dire, lo "spazio” fisico e spirituale insieme, in cui 
è avvenuta l’Incarnazione. Ma anche la Casa in cui Ella visse costituisce un richia­
mo quasi plastico a tale concretezza. « A Loreto — come ebbi a dire nella festa 
dell’Immacolata di qualche anno fa, durante la recita dell’Angelus — si medita 
e si riscopre la nascita di Cristo, il Verbo divino, e la sua vita terrena, umile e 
nascosta per noi e con noi; a Loreto la realtà misteriosa del Natale e della Santa



Atti del Santo Padre 163

Famiglia diventa, in qualche modo, palpabile, si fa esperienza personale, commo­
vente e trasformante » (Angelus dell’8 dicembre 1987).

Il mistero dell’Incarnazione si compì attraverso alcuni "momenti” che racchiu­
dono, a loro volta, i grandi messaggi che il Santuario lauretano è chiamato a tener 
vivi nella Chiesa. Essi sono:

1. il saluto dell’angelo, cioè l’annunciazione,
2. la risposta di fede, il "fiat” di Maria e
3. l’evento sublime del Verbo che si fa carne.

Possiamo riassumerli con tre parole: grazia, fede e salvezza, che sono le stesse 
usate dall’Apostolo per descrivere il mistero cristiano: « Per grazia siete salvi, 
mediante la fede » (Ef 2, 8). La pietà cristiana ha mirabilmente espresso questi 
tre momenti nella preghiera delI'Angelus, che possiamo considerare, per il suo 
contenuto, come la preghiera lauretana per eccellenza:

« L’angelo del Signore portò l’annuncio a Maria... »,
« Eccomi, sono l’ancella del Signore... », 
« E il Verbo si è fatto carne... ».

4. Il racconto dell’Annunciazione, con al vertice la grande parola "piena di 
grazia” (kecharitoméne), proclama la verità fondamentale che all’inizio di tutto, 
nei rapporti tra Dio e la creatura, c’è il dono gratuito, la libera e sovrana elezione 
di Dio, tutto ciò insomma che nel linguaggio della Bibbia è racchiuso nel termine 
"grazia”. La grazia di Dio è la spiegazione ultima di tutta la grandezza di Maria 
e, dietro di lei, del suo castissimo sposo San Giuseppe e della Chiesa intera. La 
grazia che Maria ha ricevuto non è soltanto qualcosa di intenzionale, una benevola 
disposizione di Dio nei suoi riguardi, ma è qualcosa di reale, è la "gratia Christi" 
a lei accordata in anticipo in virtù dei meriti della morte del Figlio. È, in defini­
tiva, lo stesso Spirito Santo. Dire, dunque, di lei che è "piena di grazia” equivale 
a dire che è piena di Spirito Santo.

La Santa Casa di Loreto, dove ancora risuona, per così dire, il saluto ”Ave, 
piena di grazia”, è dunque un luogo privilegiato, non solo per meditare sulla grazia, 
ma anche per riceverla, incrementarla, ritrovarla, se persa, mediante i Sacramenti. 
Soprattutto il sacramento della Riconciliazione, che ha avuto sempre un posto così 
rilevante nella vita di codesto Santuario.

5. Il secondo momento del mistero dell’Incarnazione è, come accennavo sopra, 
il momento del "fiat", cioè della fede: « Allora Maria disse: Eccomi, sono la serva 
del Signore, avvenga di me quello che hai detto» (Le 1,38). È certamente rife­
rendosi a questo momento che Elisabetta, di lì a poco, proclama Maria "beata” 
per aver creduto (cfr. Le 1,45). Il Concilio Vaticano II ci insegna a vedere nella 
fede, più ancora che nei suoi privilegi, la vera grandezza della Madre di Dio. Ella 
fu la prima credente della nuova alleanza, colei che « avanzò nella peregrinazione 
delle fede » (Lumen gentium, 58). Grazie alla sua fede, Maria, come dice S. Ago­
stino, concepì il Cristo « nella sua mente, prima ancora che nel suo corpo » (Sermo 
215, 4: PL 38, 1074).

Il secondo messaggio che risuona tra le mura della Santa Casa è, dunque, quello 
della fede. A Loreto si è come contagiati dalla fede di Maria. Una fede che non



764 Atti del Santo Padre

è solo assenso della mente a verità rivelate, ma anche obbedienza, accettazione 
gioiosa di Dio nella propria vita, un "sì” pieno e generoso al suo disegno.

Notavo nella Redemptoris Mater come la fede di Maria continua a trasmettersi 
in mezzo al popolo cristiano anche « mediante la forza attrattiva e irradiante dei 
grandi Santuari, nei quali non solo individui o gruppi locali, ma, a volte, intere 
Nazioni e Continenti cercano l’incontro con la Madre del Signore, con Colei che 
è beata perché ha creduto » (n. 28). E questo si applica in modo del tutto singo­
lare al Santuario di Loreto. Non si contano le anime di semplici fedeli e di Santi 
canonizzati dalla Chiesa che tra le pareti del sacello lauretano hanno avuto la loro 
"annunciazione”, cioè la rivelazione del progetto di Dio sulla loro vita, e, sulla 
scia di Maria, hanno pronunciato il loro "fiat” e il loro "eccomi!” definitivo a Dio.

S. Leone Magno diceva che « i figli della Chiesa sono stati generati con Cristo 
nella sua nascita » (Sermo VI, 2: PL 54, 213) e la Lumen gentium afferma, a sua 
volta, che Maria « è veramente madre delle membra di Cristo, perché cooperò 
con la carità alla nascita dei fedeli della Chiesa, i quali di quel capo sono le mem­
bra » (n. 53). Questo viene a dire che il ”sì” di Maria fu, in qualche modo, anche 
un "sì” detto a noi. Concependo il capo, Ella "concepiva”, cioè, alla lettera "acco­
glieva insieme con lui”, almeno oggettivamente, anche noi, che siamo le sue mem­
bra. In questa luce la Santa Casa nazaretana ci appare come la Casa comune nella 
quale, misteriosamente, anche noi siamo stati concepiti. Di essa si può dire ciò che 
un Salmo dice di Sion: « Tutti là sono nati » (Sal 87, 2).

6. Il terzo momento è, infine, quello dell’Incarnazione del Verbo, cioè della 
venuta tra noi della salvezza. La preghiera dell’Angelus lo rievoca con le parole 
sublimi del Prologo: « E il Verbo si è fatto carne ed è venuto ad abitare in mezzo 
a noi ». Accogliendo con fede la grazia, Maria divenne vera Madre di Dio e figura 
della Chiesa. « Ogni anima che crede — scrive infatti S. Ambrogio — concepisce 
e genera il Verbo di Dio... Se, secondo la carne, una sola è la Madre di Cristo, 
secondo la fede tutte le anime generano Cristo quando accolgono la parola di 
Dio » (Esposizione del Vangelo di Luca, II, 26: CSEL 32, 4, p. 164).

Qual è, a questo proposito, il messaggio che la Santa Casa di Loreto, quale 
"Santuario dell’Incarnazione”, deve contribuire a diffondere nel mondo? Essa ci 
richiama alla mente la salvezza nel suo "stato nascente” che è sempre, come si 
sa, il più carico di suggestione; rende in qualche modo "presente” quell’istante 
unico nella storia in cui la grande novità fece la sua irruzione nel mondo. Essa 
aiuta, perciò, a ritrovare, ogni volta, lo stupore, l’adorazione, il silenzio necessari 
davanti a tanto mistero. Aiuta a far sì che l’evento del bimillenario cristiano, che 
ci apprestiamo a celebrare, sia l’occasione per riscoprire l’immenso significato che 
l’Incarnazione del Verbo ha per la fede e la vita dei cristiani. Lo stesso contrasto, 
che si nota a Loreto, tra la povertà e la nudità delle pareti interne della Santa 
Casa e il suo spendido rivestimento marmoreo, quante cose ci aiuta a capire del 
mistero dell’Incarnazione! « Gesù Cristo, da ricco che era, si è fatto povero per 
voi, perché voi diventaste ricchi per mezzo della sua povertà » (2 Cor 8,9). Nulla 
esprime meglio la trascendente grandezza delle opere divine quanto la rinuncia 
e l’assenza di ogni grandezza e apparenza umana. La nudità della Santa Casa di 
Nazaret annuncia la nudità della croce ed il mistero dell’Incarnazione contiene 
già ”in nuce” il mistero pasquale. Si tratta dello stesso mistero di "spogliazione”



Atti del Santo Padre 765

e di "kenosi”, nel quale Maria è stata intimamente associata al Figlio (cfr. Re­
demptor Mater, 17).

Un aspetto che deve essere tenuto particolarmente vivo nel Santuario lauretano 
è quello che riguarda il ruolo dello Spirito Santo negli inizi della salvezza. Grazie 
ad esso, se da una parte l’Incarnazione annuncia il mistero pasquale, dall’altra 
prelude già alla Pentecoste. Parlando della fine del secondo Millennio, nella mia 
Enciclica Dominum et vivificantem scrivevo: « La Chiesa non può prepararsi ad 
esso in nessun altro modo, se non nello Spirito Santo... Ciò che nella pienezza 
del tempo si è compiuto per opera dello Spirito Santo, solo per opera sua può ora 
emergere alla memoria della Chiesa » (n. 51). E dove si potrebbe parlare con più 
efficacia del ruolo dello Spirito Santo, "datore di vita”, se non nel Santuario lau­
retano, che ricorda il momento e il luogo in cui Egli compì la suprema delle sue 
operazioni "vivificanti”, dando vita, nel seno di Maria, all’umanità del Salvatore?

7. Ciò che abbiamo detto ci aiuta a vedere più chiaramente quale potrebbe 
essere la funzione dei grandi Santuari, particolarmente quello di Loreto, nel nuovo 
contesto religioso di oggi: non luoghi del marginale e dell’accessorio ma, al con­
trario, luoghi dell’essenziale, luoghi dove si va per ottenere ”la grazia”, prima 
ancora che ”le grazie”. Oggi è necessario, per rispondere alle nuove sfide della 
secolarizzazione, che i Santuari siano luoghi di evangelizzazione, vere e proprie 
cittadelle della fede, nel senso globale che questa parola aveva sulla bocca di 
Gesù quando diceva: « Convertitevi e credete al Vangelo » (Afe 1, 15). Si potrebbe 
forse parlare — scrivevo sempre nella Redemptoris Mater — di una specifica "geo­
grafia” della fede e della pietà mariana, che comprende tutti questi luoghi di 
particolare pellegrinaggio del Popolo di Dio » (n. 28).

È noto il ruolo determinante che svolsero nella prima evangelizzazione dell’Eu­
ropa alcuni grandi monasteri, quali centri di spiritualità e veri campi-base nel 
cammino della fede. I grandi Santuari — divenuti oggi, anche grazie all’accresciuta 
mobilità umana, luoghi di più grande concorso di popolo — sono chiamati ad 
assolvere una funzione analoga, in vista della nuova ondata di evangelizzazione, 
di cui avvertiamo tanto urgente il bisogno per l’Europa e per il mondo. Occorre 
l’opera sapiente e zelante delle persone poste a servizio dei Santuari e di quelle 
che accompagnano spiritualmente i pellegrini. Per questo non si raccomanda mai 
abbastanza la necessità di una adeguata pastorale, aperta alle grandi sfide del mondo 
e ai segni dei tempi, ispirata alle direttive conciliari e del magistero più recente 
della Chiesa, soprattutto per quanto riguarda l’efficace amministrazione dei Sacra­
menti e la centralità della Parola di Dio. Quante persone si sono recate ad un 
Santuario per curiosità, come visitatori, e sono tornate alle loro case trasformate 
e rinnovate, perché vi hanno ascoltato una parola che le ha illuminate!

Vale in modo tutto particolare per i Santuari ciò che Dio dice per mezzo del 
Profeta: « Il mio tempio si chiamerà casa di preghiera per tutti i popoli » (Is 56, 
7). L’efficacia dei Santuari si misurerà sempre più dalla capacità che essi avranno 
di rispondere al bisogno crescente che l’uomo sperimenta, nel ritmo frenetico della 
vita moderna, di un contatto silenzioso e raccolto con Dio e con se stesso. Quale 
grazia poter fare questo proprio presso la Santa Casa di Nazaret, dove Maria e 
lo stesso Gesù dedicarono gran parte del loro tempo alla preghiera silenziosa 
e nascosta.



766 A tti del Santo Padre

Mi auguro, dunque, che si avveri sempre più quanto ebbi a dire nell’occasione 
già ricordata: « A Loreto folle innumerevoli, ogni giorno e da tutto il mondo, 
si accostano al sacramento della Confessione e dell’Eucaristia e molti si convertono 
dall’incredulità alla fede, dal peccato alla grazia, dalla tiepidezza e dalla superficia­
lità al fervore spirituale ed all’impegno della testimonianza. Loreto è una sosta 
di pace per l’anima; è un incontro particolare con Dio; è un rifugio per chi cerca 
la Verità e il senso della propria vita » (Angelus dell’8 dicembre 1987).

8. Ho detto che i Santuari devono essere sempre più luoghi dell’essenziale, 
in cui si fa esperienza dell’assoluto di Dio. Ma non per questo in essi saranno 
dimenticati i problemi quotidiani della vita. Il ricordo della vita nascosta di Nazaret 
evoca questioni quanto mai concrete e vicine all’esperienza di ogni uomo e di ogni 
donna. Esso ridesta il senso della santità della famiglia, prospettando di colpo 
tutto un mondo di valori, oggi così minacciati, quali la fedeltà, il rispetto della 
vita, l’educazione dei figli, la preghiera, che le famiglie cristiane possono risco­
prire dentro le pareti della Santa Casa, prima ed esemplare "chiesa domestica” 
della storia.

Tornano alla mente qui le parole con cui il mio predecessore Paolo VI espresse 
quella che chiamò ”la lezione di Nazaret”: « Nazaret ci insegni che cos’è la fami­
glia, la sua comunione d’amore, la sua austera e semplice bellezza, il suo carattere 
sacro ed inviolabile, impariamo da Nazaret come è dolce e insostituibile la forma­
zione che essa dà; impariamo come la sua funzione sia all’origine e alla base della 
vita sociale » (Discorso a Nazaret, 5 gennaio 1964).

La Santa Casa ricorda, in pari tempo, anche la grandezza della vocazione alla 
vita consacrata e alla verginità per il Regno, la quale ebbe qui la sua gloriosa 
inaugurazione nella persona di Maria, Vergine e Madre. Ai giovani, poi, che innu­
merevoli pellegrinano alla Casa della Madre, vorrei ripetere le parole che ho rivolto 
loro in altra occasione: « Camminate verso Maria, camminate con Maria... Fate 
riecheggiare nel vostro cuore il suo fiat » (Discorso a Macerata, 19 giugno 1993).

Possano i giovani rinnovare, alla luce degli insegnamenti della Casa di Nazaret, 
il loro impegno nel laicato cattolico onde riportare Cristo nei cuori, nelle famiglie, 
nella cultura e nella società (cfr. Ibidem).

Il giusto sforzo dei nostri tempi per riconoscere alla donna il posto che le 
compete nella Chiesa e nella società trova anch’esso qui un’occasione quanto mai 
adatta di approfondimento. Per il fatto che Dio « mandò il suo Figlio nato da 
donna » (Gal 4, 4), ogni donna è stata elevata, in Maria, ad una dignità tale che 
non se ne può concepire una maggiore (cfr. Mulieris dignitatem, 3-5).

Nessuna considerazione teorica, poi, potrà mai esaltare la dignità del lavoro 
umano quanto il semplice fatto che il Figlio di Dio ha lavorato a Nazaret ed ha 
voluto essere chiamato "figlio del falegname” (cfr. Mt 13,55). Il lavoratore cri­
stiano che ripensa la sua vocazione all’ombra della Santa Casa scopre anche un’altra 
importante verità: che il lavoro non solo nobilita l’uomo e lo rende partecipe 
dell’opera creatrice di Dio, ma può essere altresì un’autentica via per realizzare 
la propria fondamentale vocazione alla santità (cfr. Laborem exercens, 24-27).

Infine, come non accennare alla "scelta dei poveri” che la Chiesa ha fatto 
nel Concilio (cfr. Lumen gentium, 8) e ribadito sempre più chiaramente in se­
guito? Le austere e umili pareti della Santa Casa ci ricordano visivamente che



Atti del Santo Padre 767

è Dio stesso che ha inaugurato questa scelta in Maria, la quale, come dice un bel 
testo conciliare, « primeggia tra gli umili e i poveri del Signore, che con fiducia 
attendono e ricevono da Lui la salvezza » (Ib., 55).

Sempre a proposito di questo tema della povertà e della sofferenza, un posto 
privilegiato hanno avuto nella storia del Santuario i malati che furono tra i primi 
ad accorrere pellegrini alla Santa Casa e a diffondere la sua fama tra le genti. 
Anche oggi la loro presenza, specie nel cosiddetto "treno bianco”, è quella che 
fa vivere a! Santuario alcuni momenti vibranti di fede e di intensa devozione. 
Dove potrebbero essi, del resto, essere accolti meglio, se non nella casa di Colei 
che proprio le "Litanie lauretane” ci fanno invocare come « Salute degli infermi » 
e « Consolatrice degli afflitti »? Accanto a Maria, il credente scopre che « soffrire 
significa diventare particolarmente suscettibili, particolarmente sensibili all’opera 
delle forze salvifiche di Dio offerte all’umanità in Cristo » (Salvifici doloris, 23).

9. Faccio voti affinché il glorioso Santuario della Santa Casa, che ha avuto 
una parte così attiva nella vita del popolo cristiano per quasi tutto il corso del 
secondo Millennio che sta per concludersi, possa averne una altrettanto significa­
tiva nel corso del terzo Millennio che è alle porte, continuando ad essere, come 
per il passato, uno dei pulpiti mariani più alti della cristianità. « Possa questo 
Santuario di Loreto — come ebbe a dire il mio predecessore Giovanni XXIII 
durante la sua storica visita — essere sempre come una finestra aperta sul mondo, 
a richiamo di voci arcane, annunzianti la santificazione delle anime, delle famiglie, 
dei popoli» (AAS 54 [1962], 726).

La Vergine Lauretana dall’alto del suo colle benedica e soccorra tutti i popoli, 
in particolare quelli che, sull’altra sponda dell’Adriatico, dove è così viva la tra­
dizione lauretana, sono oggi così provati da guerre fratricide! Possa, infine, acco­
gliere sotto il suo manto tutti i cristiani in un gesto materno, ravvivando la nativa 
vocazione ecumenica di codesto Santuario, che ha radici, secondo la tradizione 
lauretana, nell’Oriente cristiano.

Nel significarLe che intendo anche concedere una speciale indulgenza, a deter­
minate condizioni, a quanti visiteranno codesto Santuario nel corso dell’anno cele­
brativo del Centenario, ben volentieri imparto a Lei, Venerato Fratello, ai membri 
della Delegazione Pontificia e della Comunità dei Padri Cappuccini, alla città di 
Loreto ed a tutti i pellegrini che visiteranno o prenderanno parte alle celebra­
zioni giubilati una particolare Benedizione Apostolica, in pegno di abbondanti 
grazie celesti.

Dal Vaticano, 15 agosto - Solennità dell’Assunzione della Beata Vergine Ma­
ria — dell’anno 1993, quindicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. Il



768 Atti del Santo Padre

Messaggio per la Giornata Mondiale del Migrante 1993

Lo Stato difenda le famiglie degli immigrati 
dal razzismo e dall’emarginazione 

promuovendo un’operosa solidarietà
In preparazione alla Giornata Mondiale del Migrante, il Santo Padre ha offerto 
questo Messaggio:

Carissimi Fratelli e Sorelle.

1. Il fenomeno migratorio interessa tanta parte di umanità costretta, per varie 
ragioni, a lasciare i propri affetti, luoghi e tradizioni, alla ricerca di un futuro 
migliore. Ai nostri giorni, esso ha assunto un carattere complesso ed inedito, che 
pone problemi nuovi acuendo ancor più le difficoltà tipiche di quanti sono coinvolti.

I migranti hanno bisogno di una specifica attenzione pastorale da parte della 
Comunità ecclesiale, sensibile non solo alle loro sofferenze personali bensì anche 
alle negative ripercussioni che le loro difficili condizioni di vita possono evere spe­
cialmente sulle rispettive famiglie. Il fenomeno migratorio tocca, infatti, in modo 
rilevante i nuclei familiari.

In occasione della prossima Giornata Mondiale del Migrante e del Rifugiato, 
e nel contesto dell’Anno Internazionale della Famiglia, desidero invitare quanti a 
diverso titolo si preoccupano di promuovere l’autentico bene della famiglia a con­
siderare attentamente le problematiche della famiglia emigrata, proprio in conside­
razione delle peculiari difficoltà che essa oggi si trova ad affrontare, talora in ma­
niera drammatica.

È un dato certamente positivo il fatto che nella maggioranza dei Paesi si rico­
nosca il diritto del migrante a convivere con la propria famiglia, e che molte Istitu­
zioni internazionali lo abbiano ribadito, sottolineandone l’attualità e il valore. Si 
deve tuttavia costatare che il riconoscimento di tale diritto contrasta spesso con 
ostacoli di vario genere, che ne impediscono talora l’effettivo godimento.

Compito dello Stato è di non far mancare alle famiglie degli immigrati, tenendo 
conto delle loro esigenze peculiari, quanto ordinariamente esso assicura a quelle 
dei propri cittadini. In particolare è compito dello Stato difenderle da ogni tentativo 
di emarginazione e razzismo, promovendo una cultura di convinta e operosa soli­
darietà. Predisporrà a tal fine ogni più idonea e concreta misura di accoglienza, 
insieme a quei servizi sociali atti a favorire, anche per loro, una esistenza serena 
ed uno sviluppo rispettoso della dignità umana.

2. I credenti, sono chiamati, ad un titolo particolare, a collaborare a tale opera 
di alto valore civile e spirituale. Impegno particolarmente esigente e delicato che, 
prima ancora di lungimiranti provvedimenti sociali ed economici, suppone la crea­
zione di un clima alimentato da spirito di solidarietà e di servizio. I migranti non 
hanno bisogno solo di "cose”: essi cercano soprattutto comprensione fraterna e



Atti del Santo Padre 769

fattiva. Essere a loro servizio esige che ci si sintonizzi con la loro naturale e legit­
tima ansia di riscatto, sostenendone l’aspirazione a nuove e migliori opportunità 
di vita.

Come insegna il Concilio Vaticano II, « per quanto riguarda i lavoratori che, 
provenendo da altre Nazioni o regioni, concorrono con il loro lavoro allo sviluppo 
economico di un popolo o di una zona diversa dalla originaria, è da eliminare accu­
ratamente ogni discriminazione nelle condizioni di rimunerazione o di lavoro. Inoltre 
tutti, ed in primo luogo i poteri pubblici, devono accoglierli come persone, e non 
semplicemente come puri strumenti di produzione, e devono aiutarli perché pos­
sano accogliere presso di sé le loro famiglie » (Gaudium et spes, 66).

In questa prospettiva vanno affrontati i problemi connessi in vario modo al 
fenomeno migratorio, in particolare quelli della casa, del lavoro, della sicurezza, 
oltre che della diversità di lingua, di cultura e di educazione.

3. Le Comunità ecclesiali, poi, debbono trovare nella comune professione 
di fede una ragione in più per accogliere le famiglie cristiane dei migranti senten­
dosi responsabili della loro assistenza spirituale. Ricordino, però, « che non è 
possibile svolgere in maniera efficace questa cura pastorale, se non si tengono in 
debito conto il patrimonio spirituale e la cultura propria dei migranti » (Paolo VI, 
Motu proprio Pastoralis migratorum cura).

Tale cura pastorale va quindi considerata alla luce dei princìpi di valorizza­
zione e discernimento che reggono il rapporto tra l’unica fede e le diverse culture. 
« Le famiglie dei migranti... debbono poter trovare dappertutto, nella Chiesa, la 
loro patria. È questo un compito connaturale alla Chiesa, essendo segno di unità 
nella diversità » (Familiaris consortio, 77).

Ciò avverrà più facilmente se la pastorale dei migranti saprà valorizzare l’ap­
porto delle varie comunità etniche evitando il rischio di dar vita ad una pastorale 
"emarginata” per degli "emarginati”.

I Vescovi hanno a cuore, per questo, di formare comunità etniche o lingui­
stiche, istituendo parrocchie personali o missioni con cura d’anime laddove, a loro 
giudizio, sussistono condizioni di utilità ed opportunità pastorale (cfr. Pastoralis 
migratorum cura, 33, §§ 1-2).

Integrarsi nelle comunità di accoglienza è certo per i migranti un processo 
naturale, e senza dubbio anche auspicabile; prudenza vuole, tuttavia, che non se 
ne forzino i tempi. Una specifica azione pastorale ad essi riservata, tutelando il 
rispetto dovuto alla loro diversa identità culturale e al peculiare loro patrimonio 
spirituale, serve a garantire il legittimo collegamento con il territorio d’origine 
nella fase del graduale inserimento sociale.

4. Preoccuparsi perché ciò avvenga in modo armonico è operare per il bene 
della famiglia, che deve essere aiutata a stimare i valori su cui essa si regge, soprat­
tutto salvaguardandone l’unità e favorendo la comunione al suo interno. A tal fine 
occorre adoperarsi per creare fra i suoi membri un clima di dedizione e di serietà, 
di moralità e di preghiera, di ascolto costante della Parola del Signore e di eser­
cizio quotidiano delle virtù, di partecipazione assidua ai Sacramenti e di fiduciosa 
adesione al volere di Dio.

Anche l’educazione dei figli rimane, nel contesto dell’emigrazione, un punto



770 Atti del Santo Padre

di fondamentale importanza per una sana impostazione della vita familiare. La 
pastorale aiuterà i migranti a non farsi assorbire dalle attività lavorative a disca­
pito di quei valori, dai quali dipendono la vera pace e felicità della famiglia e il 
suo progresso spirituale alla luce degli insegnamenti ecclesiali.

Va prestata, inoltre, la debita attenzione ai matrimoni misti e a quelli con 
dispensa da disparità di culto, favoriti e facilitati dall’odierno fenomeno migra­
torio come pure dal moderno clima di facile scambio culturale tra i popoli.

Non sottovalutino i giovani il ruolo che la fede è chiamata a svolgere nel 
processo di integrazione spirituale e affettiva, a cui ogni matrimonio per sua na­
tura tende.

La celebrazione consapevole e prudente di un matrimonio misto richiede la 
conoscenza degli elementi di fondo che definiscono la fisionomia dell’una e del­
l’altra Chiesa o Comunità ecclesiale, di quel che le unisce e di quanto le differenzia. 
Superati eventuali pregiudizi, ognuno porterà nel matrimonio la propria sensibilità 
umana ed ecclesiale, nell’intento di arricchire la vita comune, e la stessa educa­
zione dei figli, che sempre deve ispirarsi alla fede. Il coniuge cattolico si impegna 
a coltivare tali doveri nella linea della propria appartenenza ecclesiale (cfr. Ponti­
ficio Consiglio per la promozione dell’unità dei cristiani, Direttorio per l’applica­
zione dei principi e delle norme sull’ecumenismo, 150-151).

5. Si registra oggi un considerevole aumento di matrimoni tra cattolici e 
persone appartenenti a religioni non cristiane. Il rispetto che si deve a tali espe­
rienze religiose, sulla base dei princìpi indicati dalla Dichiarazione Nostra aetate 
del Concilio Ecumenico Vaticano II, mai deve far dimenticare che « per questi 
matrimoni è necessario che le Conferenze Episcopali e i singoli Vescovi prendano 
misure pastorali adeguate, dirette a garantire la difesa della fede del coniuge catto­
lico e la tutela del libero esercizio di essa, soprattutto per quanto concerne il 
dovere di fare quanto è in suo potere perché i figli siano battezzati ed educati 
cattolicamente. Il coniuge deve essere altresì sostenuto in ogni modo nel suo 
impegno di offrire all’interno della famiglia una genuina testimonianza di fede 
e di vita cattolica » (Familiaris consortio, 78). Richiamo tanto più urgente quanto 
più forte è l’eventualità che la parte cattolica debba seguire quella non cristiana 
in un Paese dove la religione dominante fa sentire il proprio influsso sull’intero 
tessuto sociale, restringendo, di fatto, ogni spazio di libertà ad altre professioni 
di fede.

6. Carissimi Fratelli e Sorelle migranti! È a voi, soprattutto, che si rivolge 
ora con affetto il mio pensiero. A voi che vivete lontani dalla famiglia, costretti 
a restare a lungo soli, sradicati dal contesto familiare e sociale. Il Signore vi 
è vicino!

Possa la Comunità cristiana, grazie allo spirito di accoglienza che deve ani­
marla, farvi sentire concretamente che « nessuno è senza famiglia in questo mondo; 
la Chiesa è casa e famiglia per tutti, specialmente per quanti sono "affaticati ed 
oppressi” » (Familiaris consortio, 85).

Rifulga dinanzi alle vostre famiglie il modello della Casa di Nazaret, provata 
anch’essa dalla povertà, dalla persecuzione e dall’esilio. Costretta dalla minaccia, 
che incombeva sulla vita del Redentore, la Santa Famiglia sperimentò la fuga im-



Atti del Santo Padre 771

provvisa, in un clima drammatico, denso di ansie ed angosce a voi ben note per 
diretta esperienza.

La Famiglia di Nazaret vi assista. Vi sostenga Gesù, nello sforzo di fedeltà 
alla vocazione cristiana e di serena adesione alla volontà divina. San Giuseppe, 
"uomo giusto” e lavoratore instancabile, vi illumini e vi guidi. Maria, Madre della 
Chiesa, sia madre premurosa anche di quelle "Chiese domestiche”, che sono le 
vostre famiglie: vegli su di voi, sulle vostre fatiche e speranze; vi aiuti a percorrere 
il cammino cristiano con coraggio, dignità e fede.

Con tali sentimenti ed auspici, rinnovo a tutti l’espressione della mia cordiale 
solidarietà, avvalorata da una particolare Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 6 agosto dell’anno 1993, Festa della Trasfigurazione del Signore, 
quindicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



772 Atti del Santo Padre

Messaggio alle Claustrali clarisse 
nell’VIII Centenario della nascita della Fondatrice

L’intera vita di Santa Chiara fu una eucaristia 
dedicata ad elevare un continuo ringraziamento a Dio

Carissime Sorelle Claustrali!

1. Ottocento anni fa nasceva dal nobile Favarone di Offreduccio Chiara 
d’Assisi.

Questa "donna nuova”, come hanno scritto di lei in una recente Lettera i 
Ministri Generali delle Famiglie Francescane, visse come "piccola pianta” all’om­
bra di San Francesco, che la condusse ai vertici della perfezione cristiana. La cele­
brazione di una simile creatura davvero evangelica vuole essere soprattutto un 
invito alla riscoperta della contemplazione, di quell’itinerario spirituale di cui solo 
i mistici hanno profonda esperienza. Leggere la sua antica biografia e i suoi scritti 
— la Forma di vita, il Testamento e le quattro Lettere rimasteci delle molte indi­
rizzate a Santa Agnese di Praga — significa immergersi talmente nel mistero di 
Dio Uno e Trino e di Cristo, Verbo incarnato, da restarne come abbagliati. Gli 
scritti sono talmente segnati dall’amore suscitato in lei dallo sguardo ardente e 
prolungato su Cristo Signore, che non è facile ridire quello che solo un cuore 
di donna ha potuto sperimentare.

2. L’itinerario contemplativo di Chiara, che si concluderà con la visione del 
”Re della gloria” (Proc. IV, 19: FF 3017), inizia proprio dal suo consegnarsi 
totalmente allo Spirito del Signore, alla maniera di Maria nell’Annunciazione: 
inizia cioè da quello spirito di povertà (cfr. Le 1, 48) che non lascia più nulla in 
lei se non la semplicità dello sguardo fisso in Dio.

Per Chiara la povertà — così amata e così citata nei suoi scritti — è la ric­
chezza dell’anima che, spogliata dei propri beni, si apre allo « Spirito del Signore 
e alla sua santa operazione » (cfr. Reg. S. Ch. X, 9: FF 2811), come conca vuota 
in cui Dio può riversare l’abbondanza dei suoi doni. Il parallelo Maria-Chiara 
compare nel primo scritto di San Francesco, nella "Forma vivendi" data a Chiara: 
« Per divina ispirazione vi siete fatte figlie e serve dell’altissimo sommo Re, il 
Padre celeste, e vi siete sposate allo Spirito Santo, scegliendo di vivere secondo 
la perfezione del santo Vangelo » (Forma vivendi, in Reg. S. Ch. VI, 3: FF 2788).

Chiara e le sue sorelle sono dette ”spose dello Spirito Santo”: termine inusi­
tato nella storia della Chiesa, dove la suora, la monaca è sempre qualificata come 
"sposa di Cristo”. Ma riecheggiano qui alcuni termini del racconto lucano dell’An­
nunciazione (cfr. Le 1, 26-38), che diventano parole-chiave per esprimere l’espe­
rienza di Chiara: 1’ "Altissimo”, lo "Spirito Santo”, il "Figlio di Dio”, la ”serva 
del Signore” e, infine, quella « adombrazione » che è per Chiara la velazione, 
allorché i suoi capelli, recisi, cadono ai piedi dell’altare della Vergine Maria nella 
Porziuncola, « quasi davanti al talamo nuziale » (cfr. Legg. S. Ch. 8: FF 3170-3172).



Atti del Santo Padre 773

3. L’« operazione dello Spirito del Signore », che ci è donato nel Battesimo, è 
quella di creare nel cristiano il volto del Figlio di Dio. Nella solitudine e nel 
silenzio, che Chiara sceglie come forma di vita per sé e per le sue consorelle tra 
le poverissime pareti del suo monastero, a mezza costa tra Assisi e la Porziuncola, 
si dissipa la cortina di fumo delle parole e delle cose terrene, e la comunione 
con Dio diviene realtà: amore che nasce e che si dona.

Chiara, chinata in contemplazione sul Bambino di Betlemme, così esorta: 
« Poiché questa visione di lui è splendore dell’eterna gloria, chiarore della luce 
perenne e specchio senza macchia, ogni giorno porta l’anima tua... in questo spec­
chio... Mira la povertà di Colui che fu deposto nel presepe e avvolto in poveri 
pannicelli. O mirabile umiltà e povertà che dà stupore! Il Re degli angeli, il 
Signore del cielo e della terra, è adagiato in una mangiatoia! » (Lett. IV, 14.19-21: 
FF 2902-2904).

Ella neppure s’accorge che anche il suo grembo di vergine consacrata e di 
"vergine poverella” attaccata a "Cristo povero” (cfr. Lett. II, 18: FF 2878) di­
viene, per via di contemplazione e di trasformazione, una culla del Figlio di Dio 
(Proc. IX, 4: FF 3062). È la voce di questo Bambino che dall’Eucaristia, in un 
momento di grande pericolo — quando il monastero sta per cadere in mano a 
truppe saracene al soldo dell’imperatore Federico II —, la rassicura: « Io vi 
custodirò sempre! » (Legg. S. Ch. 22: FF 3202).

Nella notte di Natale del 1252, Gesù Bambino trasporta Chiara lontano dal 
suo lettuccio di inferma e l’amore, che non ha luogo né tempo, la avvolge in una 
esperienza mistica che la immerge nell’abisso infinito di Dio.

4. Se Caterina da Siena è la Santa piena di passione per il Sangue di Cristo, 
Teresa la Grande è la donna che si spinge di "mansione” in "mansione” fino alla 
soglia del Gran Re nel Castello interiore e Teresa di Gesù Bambino è colei che 
percorre con semplicità evangelica la piccola via, Chiara è l'amante appassionata 
del Crocifisso povero, con cui vuole assolutamente identificarsi.

In una sua lettera così si esprime: « Vedi che Egli per te si è fatto oggetto 
di disprezzo, e segui il suo esempio rendendoti, per amor suo, spregevole in que­
sto mondo. Mira... lo Sposo tuo, il più bello tra i figli degli uomini, divenuto 
per la tua salvezza il più vile degli uomini, disprezzato, percosso e in tutto il 
corpo ripetutamente flagellato, e morente perfino tra i più struggenti dolori sulla 
croce. Medita e contempla e brama di imitarlo. Se con Lui soffrirai, con Lui 
regnerai; se con Lui piangerai, con Lui godrai; se con Lui morirai sulla croce 
della tribolazione, possederai con Lui le celesti dimore nello splendore dei santi, 
e il tuo nome sarà scritto nel Libro della vita... » (Lett. II, 19-22: FF 2879-2880).

Chiara, entrata in monastero a 18 anni appena, vi muore a 59, dopo una vita 
di sofferenze, di preghiera mai allentata, di strettezza e di penitenza. Per questo 
« ardente desiderio del Crocifisso povero » nulla le peserà mai, al punto da dire 
in fin di vita a frate Rainaldo, che l’assisteva « nel lungo martirio di così gravi 
infermità...: "Da quando ho conosciuto la grazia del Signore mio Gesù Cristo 
per mezzo di quel suo servo Francesco, nessuna pena mi è stata molesta, nessuna 
penitenza gravosa, nessuna infermità mi è stata dura, fratello carissimo!” » (Legg. 
S. Ch. 44: FF 3247).



774 Atti del Santo Padre

5, Ma Colui che soffre sulla croce è anche Colui che riflette la gloria del 
Padre e trascina con sé nella sua Pasqua chi lo ha amato fino a condividerne per 
amore le sofferenze.

La fragile diciottenne che, fuggendo di casa la notte della domenica delle Palme 
dell’anno 1212, si avventura nella nuova esperienza senza titubanze, credendo al 
Vangelo indicatole da Francesco e a nient’altro, tutta immersa con gli occhi del 
viso e con quelli del cuore nel Cristo povero e crocifisso, fa esperienza di questa 
unione che la trasforma: « Colloca i tuoi occhi — scrive ad Agnese di Praga — 
davanti allo specchio dell’eternità, colloca la tua anima nello splendore della gloria, 
colloca il tuo cuore in Colui che è figura della divina sostanza, e trasformati inte­
ramente, per mezzo della contemplazione, nell’immagine della divinità di Lui. 
Allora anche tu proverai ciò che è riservato ai soli suoi amici, e gusterai la segreta 
dolcezza che Dio medesimo ha riservato fin dall’inizio per coloro che lo amano. 
Senza concedere neppure uno sguardo alle seduzioni, che in questo mondo fallace 
ed irrequieto tendono lacci ai ciechi che vi attaccano il loro cuore, con tutta te 
stessa ama Colui che per amor tuo tutto si è donato» (Lett. Ili, 12-15: FF 
2888-2889).

Allora il duro talamo della croce diventa il dolce talamo di nozze e la « reclusa 
a vita per amore » trova gli accenti più appassionati della Sposa del Cantico: 
«Attirami a Te, o celeste Sposo!... Correrò senza stancarmi mai, finché tu mi 
introduca nella tua cella» (Lett. IV, 30.31: FF 2906).

Chiusa nel monastero di San Damiano, in una vita segnata dalla povertà, dalla 
fatica, dalla tribolazione, dalla malattia, ma anche da una comunione fraterna così 
intensa da essere qualificata nel linguaggio della "Forma di vita” col nome di 
”santa unità” (Bolla iniziale, 16: FF 2749), Chiara conosce la gioia più pura che 
sia mai data a creatura di sperimentare: quella di vivere nel Cristo la perfetta 
unione delle Tre divine Persone, entrando quasi nell’ineffabile circuito dell’amore 
trinitario.

6. La vita di Chiara, sotto la guida di Francesco, non fu una vita eremitica, 
anche se contemplativa e claustrale. Intorno a lei, che voleva vivere come gli 
uccelli del cielo e i gigli del campo (Mt 6,26.28), si radunò un primo nucleo di 
sorelle, contente di Dio solo. Questo "piccolo gregge”, che rapidamente si andò 
ampliando — nell’agosto del 1228 i monasteri delle Clarisse erano almeno 25 
(cfr. Lett. del Cardinale Rainaldo: AFH 5, 1912, pp. 444-446) — non nutriva 
alcun timore (cfr. Le 12, 32): la fede era per esse motivo di tranquilla sicurezza 
in mezzo ad ogni pericolo. Chiara e le Sorelle avevano un cuore grande come il 
mondo: da contemplative intercedevano per l’intera umanità. Quali anime sensi­
bili ai problemi quotidiani di ciascuno, sapevano farsi carico di ogni pena: non 
c’era preoccupazione altrui, sofferenza, angoscia, disperazione che non trovasse eco 
nel loro cuore di donne oranti. Chiara pianse e supplicò il Signore per l’amata 
città di Assisi, assediata dalle truppe di Vitale di Aversa, ottenendo la liberazione 
della città dalla guerra; ella pregava ogni giorno per gli ammalati e molte volte 
li risanava con un segno di croce. Persuasa che non c’è vita apostolica, se non 
ci si immerge nel petto squarciato di Cristo crocifisso, scriveva ad Agnese di Praga 
con le parole di San Paolo: « Ti stimo collaboratrice di Dio stesso (Rm 16, 3) e



Atti del Santo Padre 775

sostegno delle membra deboli e vacillanti del suo ineffabile Corpo » (Lett. Ili, 
8: FF 2886).

7. Chiara d’Assisi, anche per un tipo di iconografia che ha avuto ampio 
successo a partire dal ’600, è spesso rappresentata con l’ostensorio in mano. Il 
gesto ricorda, seppure in un atteggiamento più solenne, l’umile realtà di questa 
donna, che, già molto malata, si prostrava, sorretta da due sorelle, davanti al 
ciborio d’argento contenente l’Eucaristia (cfr. Legg. S. Ch. 21: FF 3201), posto 
davanti alla porta del refettorio, dove stava per abbattersi la furia delle truppe 
dell’Imperatore. Chiara viveva di quel Pane, che pure, secondo l’uso del tempo, 
poteva ricevere solo sette volte all’anno. Sul letto della sua malattia ricamava 
corporali e li mandava alle chiese povere della vallata Spoletina.

In realtà, l’intera vita di Chiara era una eucaristia, perché — al pari di Fran­
cesco — ella elevava dalla sua clausura un continuo "ringraziamento” a Dio con 
la preghiera, la lode, la supplica, l’intercessione, il pianto, l’offerta e il sacrificio. 
Tutto era da lei accolto ed offerto al Padre in unione col "grazie” infinito del 
Figlio unigenito, bambino, crocifisso, risorto, vivo alla destra del Padre.

In questa ricorrenza giubilare, carissime Sorelle, l’attenzione di tutta la Chiesa 
si volge con accresciuto interesse alla luminosa figura della vostra Madre amatis­
sima. Con quanto maggior fervore deve su di lei convergere il vostro sguardo per 
trarre dai suoi esempi stimolo ad intensificare lo slancio nel corrispondere alle 
grazie del Signore, con quotidiana dedizione a quell’impegno di vita contemplativa 
da cui la Chiesa tanta forza attinge per la sua azione missionaria nel mondo odierno.

Il Cristo, nostro Signore, sia la vostra luce e la gioia dei vostri cuori.
Con questi voti, in segno di profondo affetto, a tutte imparto una speciale 

Benedizione Apostolica.

Dal Vaticano, 1’11 agosto, memoria liturgica di Santa Chiara d’Assisi, dell’anno 
1993, quindicesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. Il



776 Atti del Santo Padre

Alla VIII Giornata Mondiale della Gioventù a Denver

Contro tutte le forze della morte, Gesù Cristo 
continua a rappresentare l’unica speranza di vita

Un momento centrale della Vili Giornata Mondiale della Gioventù, celebrata 
negli U.S.A. a Denver, è stata la grande Veglia di preghiera sabato 14 agosto, 
vigilia della solennità dell’Assunzione della Beata Vergine Maria. Il Santo 
Padre ha rivolto ai circa cinquecentomila giovani presenti — tra loro vi era la 
delegazione torinese guidata dal Cardinale Arcivescovo — il seguente discorso, 
che pubblichiamo in traduzione italiana:

PARTE PRIMA

Giovani del mondo: ascoltate la voce del Buon Pastore e seguitelo verso la Verità

Cari giovani!
Giovani pellegrini sul sentiero della Vita!
«Sono venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza» (Gv 10,10).

1. Questa sera queste parole di Cristo sono rivolte a voi, giovani riuniti per 
la Giornata Mondiale della Gioventù.

Gesù dice queste parole nella parabola del Buon Pastore. Il Buon Pastore: che 
splendida immagine di Dio! Trasmette qualcosa di profondo e di personale sul modo 
in cui Dio si preoccupa di tutto ciò che ha fatto. Nella moderna metropoli è impro­
babile che voi vediate un pastore che cura il suo gregge. Ma possiamo riferirci alle 
tradizioni del Vecchio Testamento, in cui la parabola è profondamente radicata, al 
fine di comprendere la sollecitudine amorevole del Pastore verso il suo gregge.

Il Salmo dice: « Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla » (Sai 23, 1). 
Il Signore, il Pastore è Dio-Yahweh. Colui che ha liberato il suo popolo dall’oppres­
sione nella terra del suo esilio. Colui che si è rivelato sul Monte Sinai come il Dio 
dell’Alleanza: « Se vorrete ascoltare la mia voce e custodire la mia alleanza, voi 
sarete per me la proprietà tra tutti i popoli, perché mia è tutta la terra » (Es 19, 5).

Dio è il Creatore di tutto ciò che esiste. Sulla terra che ha creato ha posto l’uomo 
e la donna: «maschio e femmina li creò» (Gen 1, 27). «Dio li benedisse e disse 
loro: "Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra; soggiogatela e dominate... 
su ogni essere vivente che striscia sulla terra” » (Ibid., 28).

2. Il posto speciale degli esseri umani tra tutto ciò che Dio ha creato sta nel 
fatto che a loro è stata data la partecipazione alla stessa sollecitudine e provvidenza 
di Dio verso tutto il creato. Il Creatore ha affidato il mondo a noi, come un dono 
e una responsabilità. Egli, che è Provvidenza eterna, Colui che guida tutto l’universo 
verso il suo destino finale, ci ha fatti a sua immagine e somiglianza, cosicché anche 
noi potessimo diventare "provvidenza” — una provvidenza saggia e intelligente, che 
guida lo sviluppo umano e lo sviluppo del mondo lungo il sentiero dell’armonia 
con la volontà del Creatore, per il benessere della famiglia umana e il compimento 
della vocazione trascendente di ciascun individuo.



Atti del Santo Padre 111

3. Ciononostante, milioni di uomini e di donne vivono senza rendersi conto 
di quello che fanno né di quello che succede. Qui, questo pomeriggio, nello Cherry 
Creek State Park di Denver, rappresentate la gioventù del mondo, con tutti i quesiti 
di cui hanno bisogno e che hanno diritto a porsi i giovani della fine del XX secolo.

Il nostro tempa è la vita, e la vita è piena di mistero. La scienza e la tecnologia 
hanno fatto progressi enormi per scoprire i segreti della nostra vita naturale, ma 
un esame superficiale della nostra esperienza personale indica che ci sono molte altre 
dimensioni per la nostra esistenza individuale e collettiva su questo pianeta. Il nostro 
cuore inquieto cerca al di là dei nostri limiti, ai confini della nostra capacità di pen­
sare e amare: pensare e amare l’incommensurabile, l’infinito, la forma assoluta e 
suprema dell’Essere. Il nostro sguardo interiore si estende verso l’orizzonte illimitato 
delle nostre speranze ed aspirazioni. E in mezzo a tutte le contraddizioni della vita, 
cerchiamo il vero significato della vita. Ci meravigliamo e ci chiediamo, perché?

Perché sono qui?
Perché esisto?
Che cosa devo fare?
Tutti ci poniamo queste domande. L’umanità nella sua totalità avverte l’urgente 

necessità di dare un senso e uno scopo ad un mondo in cui aumenta la complessità 
e la difficoltà di essere felici. Tutti i Vescovi del mondo riuniti nel Concilio Vati­
cano II si sono espressi in questo modo: «...Di fronte all’evoluzione attuale del 
mondo, diventano sempre più numerosi quelli che si pongono o sentono con nuova 
acutezza gli interrogativi più fondamentali (...). Che apporta l’uomo alla società, e 
cosa può attendersi da essa? Cosa ci sarà dopo questa vita? » (Gaudium et spes, 10).

Smettere di porsi queste domande significa rinunciare alla grande avventura di 
cercare la verità della vita.

4. Sapete quanto sia facile evitare le questioni fondamentali. Ma la vostra pre­
senza qui manifesta che voi non vi sottrarrete alla realtà e alla responsabilità!

Vi preoccupate per il dono della vita che Dio vi ha dato. Confidate in Cristo 
quando dice: « Sono venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza » 
(Gv 10, 10).

La nostra Veglia inizia con un atto di fiducia nelle parole del Buon Pastore. In 
Gesù Cristo il Padre esprime l’intera verità riguardo alla creazione. Crediamo che 
nella vita, nella morte e risurrezione di Gesù, il Padre riveli tutto il suo amore per 
l’umanità. Ecco perché Cristo parla di sé come « la porta delle pecore » (Gv 10, 7). 
In quanto porta, egli veglia sulle creature a lui affidate. Ci conduce verso i buoni 
pascoli: « Io sono la porta: se uno entra attraverso di me sarà salvo; entrerà e uscirà 
e troverà pascolo» (Gv 10,9).

Gesù Cristo è veramente il Pastore del mondo. I nostri cuori devono essere aperti 
alle sue parole. Per questo siamo venuti a questo Incontro Mondiale della Gioventù: 
da ogni Stato e Diocesi degli Stati Uniti, da tutte le Americhe, da ogni Continente: 
tutti qui rappresentati dalle bandiere che i vostri delegati hanno innalzato per mani­
festare che nessuno qui stasera è uno straniero. Siamo tutti una sola cosa in Cristo. 
Il Signore ci ha condotti come conduce il gregge:

Il Signore è il nostro Pastore: non manchiamo di nulla.
Su pascoli erbosi ci fa riposare.
Ad acque tranquille ci conduce; rinfresca le nostre anime.
Se dovessimo camminare in una valle oscura
non temeremo alcun male, perché lui è al nostro fianco.
Egli ci dà coraggio (cfr. Sai 23).



778 Atti del Santo Padre

Mentre meditiamo insieme sulla Vita che Gesù offre, vi chiedo di avere il corag­
gio di impegnarvi nella verità. Abbiate il coraggio di credere alla Buona Novella 
sulla Vita che Gesù insegna nel Vangelo. Aprite le vostre menti e i vostri cuori alla 
bellezza di tutto ciò che Dio ha fatto e al suo amore speciale, personale per cia­
scuno di voi.

Giovani del mondo, ascoltate la sua voce!
Ascoltate la sua voce e seguitelo!
Solo il Buon Pastore vi condurrà alla piena verità sulla Vita.

PARTE SECONDA

La strage degli innocenti non è meno distruttiva perché compiuta legalmente

I
1. A questo punto i giovani riuniti a Denver potrebbero chiedersi: che cosa 

sta per dire il Papa sulla Vita? ‘
Le mie parole saranno una professione della fede di Pietro, il primo Papa. Il mio 

messaggio non sarà diverso da quanto è stato tramandato fin dall’inizio, perché non 
è mio, ma è la Buona Novella di Gesù Cristo stesso.

Il Nuovo Testamento presenta Simone — che Gesù ha chiamato Pietro, la roc­
cia — come un vigoroso appassionato discepolo di Cristo. Ma egli ha anche dubitato 
e, in un momento decisivo, ha perfino negato di essere un seguace di Gesù. Eppure, 
nonostante queste debolezze umane, Pietro è stato il primo discepolo a fare pubblica 
professione di fede nel Maestro. Un giorno Gesù ha chiesto: « Voi chi dite che io 
sia?» e Pietro rispose: « Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente» (Mt 16.16).

A cominciare da Pietro, il primo testimone apostolico, innumerevoli testimoni, 
uomini e donne, giovani e vecchi, di ogni Nazione della terra, hanno proclamato 
la loro fede in Gesù Cristo, vero Dio e vero uomo, il Redentore dell’uomo, il Signore 
della storia, il Principe della Pace. Come Pietro, essi hanno chiesto: « Signore, da 
chi andremo? Tu hai parole di vita eterna» (Gv 6,68).

Questa sera noi professiamo la stessa fede di Pietro. Noi crediamo che Gesù 
Cristo ha parole di Vita, e che egli dice queste parole alla Chiesa, a tutti coloro 
che aprono le loro menti e i loro cuori a lui con fede e fiducia.

2. « Io sono il buon Pastore. Il buon pastore offre la vita per le pecore » (Gv 
10, 11). La nostra prima riflessione è ispirata da queste parole di Gesù nel Vangelo 
di San Giovanni

Il Buon Pastore offre la vita. La morte attacca la Vita.
A livello della nostra esperienza umana, la morte è il nemico della vita. È un 

intruso che frustra il nostro naturale desiderio di vivere. Ciò è particolarmente evi­
dente nel caso di una morte prematura o violenta, e soprattutto nel caso dell’ucci­
sione di innocenti.

Non sorprende quindi che tra i Dieci Comandamenti il Signore della Vita, il Dio 
dell’Alleanza, abbia detto sul Monte Sinai «Non uccidere» (Es 20, 13; cfr. Mt 5,21).

Le parole « non uccidere » furono scolpite sulle tavole dell’Alleanza — sulle 
tavole di pietra della Legge. Ma, ancor prima, questa legge era scolpita nel cuore 
umano, nel santuario di ciascuna coscienza individuale. Nella Bibbia, il primo a 
sperimentare la forza di questa legge fu Caino, che uccise suo fratello Abele. Imme-



Atti del Santo Padre 779

diatamente dopo questo terribile crimine, egli avvertì tutto il fardello dell’aver infranto 
il comandamento di non uccidere. Anche se cercò di sfuggire alla verità dicendo: 
« Sono forse il guardiano di mio fratello? » (Gen 4, 9), la voce interiore continuava 
a ripetergli: « Sei un assassino ». La voce era la sua coscienza, e non poteva essere 
messa a tacere.

3. Con il tempo, le minacce contro la vita non vengon meno. Esse, al contrario, 
assumono delle dimensioni enormi. Non si tratta soltanto di minacce provenienti 
dall’esterno, di forze della natura o dei "Caino” che assassinano gli "Abele”; no, 
si tratta di minacce programmate in maniera scientifica e sistematica. Il ventesimo 
secolo verrà considerato un’epoca di attacchi massicci contro la vita, un’intermi­
nabile serie di guerre e un massacro permanente di vite umane innocenti. I falsi 
profeti e i falsi maestri hanno conosciuto il maggior successo possibile.

Allo stesso modo, dei falsi modelli di progresso hanno portato a mettere in peri­
colo l’equilibrio ecologico della terra. L’uomo, fatto a immagine e somiglianza del 
Creatore, era chiamato ad essere il buon pastore dell’ambiente, contesto della sua 
esistenza e della sua vita. È il compito che ha ricevuto da molto tempo e che la 
famiglia umana ha assunto non senza successo lungo tutta la sua storia, fino a 
un’epoca recente, in cui l’uomo è divenuto egli stesso il distruttore del suo ambiente 
naturale. Questo è già avvenuto in alcuni luoghi, dove si sta compiendo.

Ma c’è dell’altro. Assistiamo anche alla diffusione di una mentalità di lotta contro 
la vita — un atteggiamento di ostilità verso la vita nel seno materno e verso la vita 
nelle sue ultime fasi. È nel momento in cui la scienza e la medicina riescono ad 
avere una maggiore capacità di vegliare sulla salute e sulla vita, che. per l’appunto, 
le minacce contro la vita si fanno più insidiose. L’aborto e l’eutanasia — omicidio 
vero e proprio di un autentico essere umano — vengono rivendicati come dei "di­
ritti” e delle soluzioni a dei "problemi”, problemi individuali o problemi della società. 
La strage degli innocenti non è un atto meno peccaminoso o meno distruttivo solo 
perché viene compiuto in modo legale o scientifico. Nelle metropoli moderne, la 
vita — primo dono di Dio e diritto fondamentale di ogni individuo, base di tutti 
gli altri diritti — è spesso trattata tutt’al più come una merce da organizzare, da 
commercializzare e da manipolare a proprio piacimento.

Tutto questo avviene mentre Cristo, il Buon Pastore, vuole che noi abbiamo la 
vita. Egli conosce ciò che minaccia la vita; sa riconoscere il lupo che arriva per 
rapire e disperdere le pecore. Egli sa individuare quanti tentano di entrare nel gregge, 
ma sono ladri e mercenari (cfr. Gv 10,1.13). Si accorge di quanti giovani dissipano 
la loro esistenza fuggendo nell’irresponsabilità e nella falsità. Droga, abuso di so­
stanze alcooliche, pornografia e disordine sessuale, violenza: ecco alcuni gravi pro­
blemi che richiedono una seria risposta dalla società intera, in ogni Paese e a livello 
internazionale. Ma essi sono anche tragedie personali da affrontare con atti concreti 
interpersonali di amore e di solidarietà, grazie ad un grande rinnovamento della 
propria responsabilità personale davanti a Dio, davanti agli altri e davanti alla nostra 
stessa coscienza. Siamo i custodi dei nostri fratelli! (cfr. Gen 4,9).

II
4. Perché le coscienze dei giovani non si ribellano a questa situazione, soprat­

tutto al male morale che deriva dalle scelte personali? Perché tanti si adagiano in 
atteggiamenti e comportamenti che offendono la dignità umana e deturpano l’imma­
gine di Dio in noi? Sarebbe normale che la coscienza individuasse il pericolo mortale 
per l’individuo e per l’umanità racchiuso nella facile accettazione del male e del



780 Atti del Santo Padre

peccato. Eppure non è sempre così. È forse perché la stessa coscienza sta perdendo 
la facoltà di distinguere il bene dal male?

In una cultura tecnologica in cui i popoli sono abituati a dominare la materia, 
scoprendo le sue leggi e i suoi meccanismi al fine di trasformarla secondo la propria 
volontà, sorge il pericolo di voler anche manipolare la coscienza e le sue esigenze. 
In una cultura che sostiene che nessuna verità universalmente valida è possibile, 
nulla è assoluto. Perciò, alla fine — dicono — la bontà oggettiva e il male non hanno 
più importanza. Bene significa ciò che è piacevole o utile in un momento particolare. 
Male significa ciò che contraddice i nostri desideri soggettivi. Ogni persona può 
costruirsi un sistema privato di valori.

5. Cari giovani, non cedete a questa diffusa falsa moralità. Non soffocate la 
vostra coscienza! La coscienza è il nucleo più segreto e il sacrario dell’uomo, dove 
egli si trova solo con Dio (cfr. Gaudium et spes, 16). « Nell’intimo della coscienza 
l’uomo scopre una legge che non è lui a darsi, ma alla quale invece deve obbedire » 
(Ibid.). Questa legge non è una legge umana esteriore, bensì la voce di Dio, che 
ci chiama a liberarci dalla morsa di desideri malvagi e dal peccato, e ci stimola a 
cercare ciò che è buono e vero. Solo ascoltando la voce di Dio nel nostro intimo, 
e agendo in conformità alle sue direttive, raggiungerete la libertà a cui anelate. Come 
ha detto Gesù, solo la verità vi farà liberi (cfr. Gv 8, 32). E la verità non è il frutto 
dell’immaginazione di ciascun individuo. Dio vi ha dato l’intelligenza per conoscere 
la verità, e la volontà di raggiungere ciò che è moralmente buono. Vi ha dato la luce 
della coscienza per guidare le vostre decisioni morali, per amare il bene ed evitare 
il male. La verità morale è oggettiva, e una coscienza adeguatamente formata può 
percepirla.

Ma se la stessa coscienza è stata corrotta, come può sanarsi? Se la coscienza 
— che è luce — non illumina più, come possiamo vincere il buio morale? Gesù dice: 
« La lucerna del corpo è l’occhio; se dunque il tuo occhio è chiaro tutto il tuo corpo 
sarà nella luce; ma se il tuo occhio è malato, tutto il tuo corpo sarà tenebroso. 
Se dunque la luce che è in te è tenebra, quanto grande sarà la tenebra! » (Mt 6,22-23).

Ma Gesù dice anche: « Io sono la luce del mondo; chi segue me non camminerà 
nelle tenebre, ma avrà la luce della vita » (Gv 8, 12). Se seguite Cristo restituirete 
alla coscienza il suo giusto posto e il ruolo che le è proprio, e sarete la luce del 
mondo, il sale della terra (cfr. Mt 5, 13).

Una rinascita della coscienza deve venire da due sorgenti: innanzi tutto, lo sforzo 
di conoscere con certezza la verità oggettiva, compresa la verità su Dio; e, in secondo 
luogo, la luce della fede in Gesù Cristo, che solo ha parole di vita.

6. Con lo splendido scenario delle montagne del Colorado, con la sua aria pura 
che infonde pace e serenità alla natura, l’anima si innalza spontaneamente per cantare 
la lode del Creatore: « O Signore, nostro Dio, quanto grande è il tuo nome su tutta 
la terra » (Sai 8, 2).

Giovani pellegrini, il mondo visibile è come una mappa che mostra il cielo, la 
dimora eterna del Dio vivente. Impariamo a vedere il Creatore contemplando la 
bellezza delle sue creature. In questo mondo risplendono la bontà, la saggezza e il 
potere onnipotente di Dio. E l’intelligenza umana — che non è stata offuscata dal­
l’errore o dalla passione —, anche dopo il peccato originale, può scoprire la mano 
dell’Artista nelle opere meravigliose che ha compiuto. La ragione può conoscere Dio 
per mezzo del libro della natura: un Dio personale, infinitamente buono, saggio, 
potente ed eterno, che trascende il mondo e, nello stesso tempo, è presente nel più 
intimo delle sue creature. San Paolo scrive: « Infatti, dalla creazione del mondo



Atti del Santo Padre 781

in poi, le sue perfezioni invisibili possono essere contemplate con l’intelletto nelle 
opere da lui compiute, come la sua eterna potenza e divinità» (Rm 1,20).

Gesù ci ha insegnato a vedere la mano del Padre nella bellezza dei gigli del 
campo, negli uccelli del cielo, nella notte stellata, nei campi pronti per il raccolto, 
nei visi dei bambini e nelle necessità del povero e dell’umile. Se osservate l’universo 
con cuore puro, anche voi vedrete il volto di Dio (cfr. Mt 5,8), perché rivela il 
mistero dell’amore provvidenziale del Padre.

I giovani sono particolarmente sensibili alla bellezza della natura e la sua con­
templazione li ispira spiritualmente. Tuttavia deve essere una contemplazione auten­
tica. Una contemplazione che non riveli il volto di un Padre personale, intelligente, 
libero e amoroso, ma che giunga solamente alla figura oscura di una divinità imper­
sonale o di una forza cosmica, non è sufficiente. Non dobbiamo confondere il Crea­
tore con la sua creazione.

La creatura non ha vita per se stessa ma per mezzo di Dio. Nello scoprire la 
grandezza di Dio, l’uomo scopre la posizione unica che occupa nel mondo visibile: 
« Eppure l’hai fatto poco meno degli angeli, di gloria e di onore lo hai coronato: 
gli hai dato potere sulle opere delle tue mani, tutto hai posto sotto i suoi piedi » 
(Sai 8,6-7). Sì, la contemplazione della natura non solo rivela il Creatore, ma anche 
il ruolo dell’essere umano nel mondo che ha creato. Con fede, rivela la grandezza 
della nostra dignità come esseri creati a sua immagine.

Per avere la vita e averla in abbondanza, per ristabilire l’armonia originale della 
creazione, dobbiamo rispettare questa immagine divina in tutta la creazione e, in 
modo particolare, nella stessa vita umana.

7. Quando la luce della fede penetra questa consapevolezza naturale, noi rag­
giungiamo una nuova certezza. Le parole di Cristo risuonano in piena verità: « Sono 
venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza ».

Contro tutte le forze della morte, nonostante tutti i falsi maestri, Gesù Cristo 
continua a offrire all’umanità l’unica vera e realistica speranza. Egli è il vero Pa­
store del mondo. E questo perché lui e il Padre sono una cosa sola (cfr. Gv 17,22). 
Nella sua divinità egli è una cosa sola col Padre; nella sua umanità egli è una cosa 
sola con noi.

Poiché ha assunto su di sé la nostra condizione umana, Gesù Cristo può trasmet­
tere a tutti coloro che sono uniti a lui nel Battesimo la Vita che ha in sé. E poiché 
nella Trinità Vita è Amore, il vero amore di Dio è stato effuso nei nostri cuori 
attraverso lo Spirito Santo che ci è stato donato (cfr. Rm 5, 5). La Vita e l’amore 
sono inseparabili: l’amore di Dio per noi, e l’amore che noi offriamo a nostra volta 
— amore di Dio e amore per ogni fratello e sorella. Questo sarà il tema dell’ultima 
parte della nostra riflessione più tardi questa sera.

PARTE TERZA

Cristo sulla Croce, segno di contraddizione per tutti i crimini contro la vita umana

Cari giovani pellegrini.
1. Lo Spirito vi ha condotti a Denver per riempirvi di nuova Vita: per darvi 

una fede, una speranza e un amore più forti. Tutto in voi — mente e cuore, volontà 
e libertà, doni e talenti — tutto è stato preso dallo Spirito Santo al fine di far di voi 
"pietre vive” della "casa spirituale” che è la Chiesa (cfr. 1 Pt 2,5). Questa Chiesa



782 Atti del Santo Padre

è inseparabile da Gesù; egli la ama come lo sposo ama la sposa. Questa Chiesa oggi, 
negli Stati Uniti e in tutti i Paesi da cui provenite, ha bisogno dell’affetto e della 
cooperazione del suo giovane popolo, la speranza del suo futuro. Nella Chiesa cia­
scuno ha un ruolo da svolgere, e tutti insieme noi costruiamo l’unico Corpo di Cristo, 
l’unico Popolo di Dio.

Mentre si avvicina il terzo Millennio, la Chiesa sa che il Buon Pastore continua, 
come sempre, ad essere la sicura speranza di umanità. Gesù Cristo non cessa mai 
di essere la "porta delle pecore”. E nonostante la storia dell’umanità pecchi contro 
la vita, egli non cessa mai di ripetere con la stessa forza e lo stesso amore: « Sono 
venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza » (Gv 10, 10).

2. Come è possibile? Come può Cristo darci la Vita, se la morte fa parte della 
nostra esistenza terrena? Come è possibile se « è stabilito che gli uomini muoiano 
una sola volta, dopo di che viene il giudizio » (Eb 9,27)?

Gesù stesso fornisce la risposta — e la risposta è una dichiarazione suprema 
di Amore Divino, un culmine della rivelazione del Vangelo riguardante l’amore di 
Dio Padre per tutta la creazione. La risposta è già presente nella parabola del Buon 
Pastore. Cristo dice: «11 buon pastore offre la vita per le pecore» (Gv 10,11).

Cristo — il Buon Pastore è presente in mezzo a noi, in mezzo ai popoli, alle 
Nazioni, alle generazioni e alle razze, come Colui che « offre la sua vita per le 
pecore ». Cos’è questo se non l’amore più grande? Era la morte dell’Innocente: « Il 
Figlio dell’uomo se ne va, come è scritto di lui, ma guai a colui dal quale il Figlio 
dell’uomo viene tradito » (Mt 26, 24). Cristo sulla croce è un segno di contraddizione 
per tutti i crimini contro il comandamento di non uccidere. Egli ha offerto la propria 
vita in sacrificio per la salvezza del mondo. Nessuno può togliergli quella vita umana, 
ma egli la offre di sua volontà. Egli ha il potere di offrirla e il potere di riprendersela 
(cfr. Gv 10, 18). È stato un autentico dono di sé. È stato un atto sublime di libertà.

Sì, il Buon Pastore offre la sua vita. Ma solo per riprendersela (cfr. Gv 10, 17). 
E nella nuova vita della Risurrezione egli è diventato — nelle parole di San Paolo — 
uno «spirito datore di vita» (1 Cor 15,45), che può ora concedere il dono della 
Vita a quanti credono in lui.

Vita offerta — Vita ripresa — Vita concessa. In lui abbiamo quella Vita che lui 
ha nell’unità del Padre e dello Spirito Santo. Se noi crediamo in lui. Se noi siamo 
una cosa sola con lui attraverso l’amore, ricordando che « chi ama Dio, ami anche 
suo fratello» (/ Gv 4,21).

3. Buon Pastore, il Padre ti ama perché offri la tua vita. 11 Padre ti ama come 
il Figlio crocifisso, perché vai verso la morte offrendo la tua vita per noi. E il Padre 
ti ama, quando vinci la morte con la tua risurrezione, rivelando una vita indistrutti­
bile. Tu sei la vita e, quindi, il cammino e la verità della nostra vita (cfr. Gv 14, 6).

Hai detto: « Io sono il buon pastore, conosco le mie pecore e le mie pecore 
conoscono me, come il Padre conosce me e io conosco il Padre» (Gv 10,14-15). 
Tu che conosci il Padre (cfr. Gv 10. 15) — l’unico Padre comune di tutti — sai 
perché il Padre ti ama (cfr. Gv 10, 17). Ti ama perché offri la tua vita per ciascuno. 
Quando dici: « Offro la vita per le mie pecore », non escludi nessuno. Sei venuto al 
mondo per abbracciare tutti gli uomini e riunire in una sola cosa i figli di tutta 
la famiglia umana che erano dispersi (cfr. Gv 11,52). Ci sono ancora molti che non 
ti conoscono: « E ho altre pecore che non sono di questo ovile; anche queste io 
devo condurre » (Gv 10, 16).

4. Buon Pastore, insegna ai giovani qui riuniti, insegna ai giovani del mondo, 
il significato dell’ "offrire” le loro vite attraverso la vocazione e la missione. Così



Atti del Santo Padre 783

come hai mandato gli Apostoli a predicare il Vangelo fino agli estremi confini della 
terra, sfida ora la gioventù della Chiesa ad adempiere alla grande missione di farti 
conoscere a quanti non hanno ancora sentito parlare di te! Dai a questi giovani il 
coraggio e la generosità dei grandi missionari del passato, cosicché, attraverso la 
testimonianza della loro fede e della loro solidarietà con ogni fratello e sorella biso­
gnosi, il mondo possa scoprire la Verità, la Bontà e la Bellezza della Vita che sol­
tanto tu puoi dare.

Insegna ai giovani riuniti a Denver a portare il tuo messaggio di vita e di verità, 
di amore e solidarietà, nel cuore della moderna metropoli — al centro di tutti i 
problemi che affliggono la famiglia umana al termine del ventesimo secolo.

Insegna a questi giovani il corretto uso della loro libertà. Insegna loro che la 
massima libertà è il pieno dono di sé. Insegna loro il significato delle parole del 
Vangelo: «Chi avrà perduto la sua vita per causa mia, la troverà» (Mt 10,39).

5. Per tutto questo, o Buon Pastore, noi ti amiamo.
1 giovani riuniti a Denver ti amano perché amano la vita, il dono del Creatore. 

Essi amano la loro vita umana come il sentiero attraverso questo mondo creato. 
Essi amano la vita come un compito e una vocazione.

Ed essi amano quell’altra Vita che, attraverso di te, l’Eterno Padre ci ha dato: 
la Vita di Dio in noi, il dono più grande che ci hai fatto.

Tu sei il Buon Pastore! E non c’è nessun altro.
Sei venuto perché noi abbiamo la Vita — e l’abbiamo in abbondanza. La Vita, 

non soltanto a livello umano, ma nella misura del Figlio — il Figlio in cui il Padre 
eternamente si compiace.

Signore Gesù Cristo, ti ringraziamo per aver detto: « Sono venuto perché abbiano 
la vita e l’abbiano in abbondanza » (Gv 10. 10). I giovani dell’Ottava Giornata Mon­
diale della Gioventù ti ringraziano dal profondo del cuore.

Maranotha!
Qui. dallo Cherry Creek State Park di Denver, in questa riunione di giovani di 

tutte le parti del mondo, noi gridiamo: Maranatha! « Vieni, Signore Gesù » (Ap 
22,20).



784 Atti del Santo Padre

Catechesi dedicate al Presbiterato e ai Presbiteri (5)

MERCOLEDÌ 7 LUGLIO

Il Presbitero uomo della carità

1. Nelle precedenti catechesi dedicate ai Presbiteri, abbiamo già più volte accen­
nato all’importanza che la carità verso i fratelli ha nella loro vita. Vogliamo ora
trattarne più espressamente partendo dalla radice stessa di tale carità nella vita del
Sacerdote. Tale radice sta nella sua identità di « uomo di Dio ». La prima Lettera 
di Giovanni ci insegna che «Dio è amore» (4,8). In quanto «uomo di Dio», il 
Presbitero non può essere, dunque, che l’uomo della carità. Non ci sarebbe in lui
un vero amore di Dio — e nemmeno una vera pietà, un vero zelo apostolico —
senza l’amore del prossimo.

Gesù stesso ha mostrato il legame fra l’amore verso Dio e l’amore verso il pros­
simo, sicché l’« amare il Signore Dio con tutto il cuore » non può essere separato 
dall’« amare il prossimo » (cfr. Mt 22, 36-40). Coerentemente, perciò, l’autore della 
Lettera citata argomenta: « Questo è il comandamento che abbiamo da lui: chi ama 
Dio, ami anche il suo fratello » (1 Gv 4, 21).

2. Parlando di sé, Gesù descrive questo amore come quello di un ”buon pastore”, 
che non cerca i suoi interessi, il suo profitto, come il mercenario. Il buon Pastore, 
egli osserva, ama talmente le sue pecore da offrire per esse la propria vita (cfr. Gv 10, 
11.15). È dunque un amore che arriva fino all’eroismo.

Sappiamo con quanto realismo tutto questo abbia trovato attuazione nella vita 
e nella morte di Gesù. Coloro che ricevono da Cristo, in forza dell’Ordinazione 
sacerdotale, la missione di pastori sono chiamati a riproporre nella loro vita e a 
testimoniare nella loro azione l’amore eroico del buon pastore.

3. Nella vita di Gesù sono ben visibili le note essenziali della « carità pastorale » 
che egli ha per i suoi fratelli "uomini”, e che chiede ai suoi fratelli "pastori” di 
imitare. Il suo è, anzitutto, un amore umile: « Io sono mite e umile di cuore » (Mt 11, 
29). Significativamente ai suoi Apostoli raccomanda di rinunciare alle loro ambizioni 
personali e ad ogni spirito di dominio per imitare l’esempio del "Figlio dell’uomo”, 
che « non è venuto per essere servito ma per servire e dare la sua vita in riscatto 
dei molti» (Me 10, 45; Mt 20, 28; cfr. Pastores dabo vobis, 21-22).

Ne consegue che la missione di pastore non può essere esercitata con un atteg­
giamento di superiorità o di autoritarismo (cfr. 1 Pt 5, 3), che irriterebbe i fedeli 
e forse li allontanerebbe dall’ovile. Sulle orme di Cristo buon Pastore, ci si deve 
formare ad uno spirito di umile esercizio (cfr. CCC, n. 876).

Gesù inoltre ci dà l’esempio di un amore pieno di compassione, ossia di parte­
cipazione sincera e fattiva alle sofferenze e difficoltà dei fratelli. Egli sente compas­
sione per le folle senza pastore (cfr. Mt 9, 36), perciò si preoccupa di guidarle con 
le sue parole di vita e si mette a « insegnar loro molte cose » (Me 6, 34). In virtù 
di questa stessa compassione, guarisce molti malati (Mt 14, 14), offrendo il segno di 
una intenzione di guarigione spirituale; moltiplica i pani per gli affamati (Mt 15, 32;

I



Atti del Santo Padre 785

Me 8, 2), eloquente simbolo dell’Eucaristia; si commuove dinanzi alle miserie umane 
(Mt 20, 34; Me 1, 41), e vuole portarvi rimedio; partecipa al dolore di coloro che 
piangono la perdita di un caro congiunto (Le 7, 13; Gv 11, 33-35); anche per i 
peccatori prova misericordia (cfr. Le 15, 1-2), in unione con il Padre, che è pieno 
di compassione per il figlio prodigo (cfr. Le 15, 20) e preferisce la misericordia al 
sacrificio rituale (cfr. Mt 9, 10-13); e non mancano casi in cui rimprovera i suoi 
avversari di non comprendere la sua misericordia (Mt 12, 7).

4. A questo proposito è significativo che la Lettera agli Ebrei, alla luce della 
vita e della morte di Gesù, riponga nella solidarietà e nella compassione un tratto 
essenziale dell’autentico sacerdozio. Essa riafferma, infatti, che il sommo Sacerdote, 
« preso fra gli uomini, viene costituito per il bene degli uomini, [ed è] in grado 
di sentire giusta compassione per quelli che sono nell’ignoranza e nell’errore » (Eb 5, 
1-2). Per questo anche l’eterno Figlio di Dio « doveva rendersi in tutto simile ai 
fratelli, per diventare un sommo Sacerdote misericordioso e fedele nelle cose che 
riguardano Dio, allo scopo di espiare i peccati del popolo » (Eb 2, 17). Perciò è no­
stra grande consolazione di cristiani sapere che « non abbiamo un sommo Sacerdote 
che non sappia compatire le nostre infermità, essendo stato lui stesso provato in 
ogni cosa, come noi, escluso il peccato» (Eb 4, 15).

Il Presbitero trova dunque in Cristo il modello di un vero amore per i sofferenti, 
i poveri, gli afflitti, e soprattutto per i peccatori, in quanto Gesù è vicino agli uomini 
con una vita simile alla nostra; ha subito prove e tribolazioni come le nostre; è 
pieno quindi di compassione per noi ed « è in grado di sentire giusta compassione 
per quelli che sono nell’ignoranza e nell’errore » (Eb 5, 2). E infine egli aiuta effica­
cemente i provati, « proprio per esser stato messo alla prova ed aver sofferto perso­
nalmente è in grado di venire in aiuto a quelli che subiscono la prova » (Eb 2, 18).

5. Sempre in questa luce di amore divino, il Concilio Vaticano II presenta la 
consacrazione sacerdotale come fonte di carità pastorale: « I Presbiteri del Nuovo 
Testamento, in forza della propria chiamata e della propria Ordinazione, sono in 
certo modo segregati in seno al Popolo di Dio: ma non per rimanere separati da 
questo stesso Popolo o da qualsiasi uomo, bensì per consacrarsi interamente all’opera 
per la quale li ha assunti il Signore. Da una parte, essi non potrebbero essere mi­
nistri di Cristo, se non fossero testimoni e dispensatori di una vita diversa da quella 
terrena; ma d’altra parte, non potrebbero nemmeno servire gli uomini se si estra­
niassero dalla loro vita e dal loro ambiente » (Presbyterorum Ordinis, 3). Si tratta 
di due esigenze che fondano i due aspetti del comportamento sacerdotale: i Presbiteri, 
« per il loro stesso ministero, sono tenuti con speciale motivo a non conformarsi 
col secolo presente; ma nello stesso tempo sono tenuti a vivere in questo secolo 
in mezzo agli uomini, a conoscere bene — come buoni pastori — le proprie peco­
relle, e a cercare di ricondurre anche quelle che non sono di questo ovile, affinché 
anch’esse sentano la voce di Cristo, e ci sia un solo ovile e un solo pastore» (Ivi). 
In questo senso si spiega l’intensa attività di Paolo nella raccolta di aiuti per le 
comunità più povere (cfr. 1 Cor 16, 1-4), e la raccomandazione che l’autore della 
Lettera agli Ebrei fa di praticare la comunicazione dei beni (koinonìa) col sostegno 
reciproco, come veri seguaci di Cristo (cfr. Eb 13, 16).

6. Secondo il Concilio, il Presbitero che voglia conformarsi al buon Pastore e 
riprodurne in se stesso la carità verso i fratelli dovrà impegnarsi su alcuni punti 
di grande importanza oggi, come e più che in altri tempi: conoscere le proprie peco­
relle (Presbyterorum Ordinis, 3), specialmente con i contatti, le visite, i rapporti di 
amicizia, gli incontri programmati o occasionali ecc., sempre con finalità e con spirito



786 Atti del Santo Padre

di buon pastore; riservare un’accoglienza simile a quella di Gesù per la gente che 
si rivolge a lui, mantenendosi pronto e capace di ascolto, desideroso di capire, aperto 
e schietto nella benevolenza, impegnandosi nelle opere e nelle iniziative di soccorso 
ai poveri e agli infortunati; coltivare e praticare quelle « virtù che giustamente sono 
molto apprezzate nella società umana... [come] la bontà, la sincerità, la fermezza 
d’animo e la costanza, la continua cura per la giustizia, la gentilezza ecc. » (Ivi), e 
anche la pazienza, la facilità a perdonare con prontezza e generosità, l’affabilità, 
la socievolezza, la capacità di essere disponibili e servizievoli senza posare a bene­
fattore. È tutto un ventaglio di virtù umane e pastorali che la fragranza della carità 
di Cristo può e deve portare nella condotta del Presbitero (cfr. Pastores dabo vo­
bis, 23).

7. Sorretto dalla carità il Presbitero può seguire, nello svolgimento del suo 
ministero, l’esempio di Cristo, il cui cibo era il compimento della volontà del Padre. 
Nell’amorosa adesione a questa volontà il Presbitero troverà il principio e la fonte 
di unità della sua vita. Lo afferma il Concilio: i Presbiteri dovranno « unirsi a 
Cristo nella scoperta della volontà del Padre... Così, rappresentando il buon Pastore, 
nell’esercizio stesso dell’attività pastorale troveranno il vincolo della perfezione sacer­
dotale che realizzerà l’unità nella loro vita e attività» (Presbyterorum Ordinis, 14). 
La sorgente a cui attingere tale carità resta sempre l’Eucaristia, che costituisce « il 
centro e la radice di tutta la vita del Presbitero », la cui anima dovrà perciò stu­
diarsi di « rispecchiare ciò che viene realizzato sull’altare » (Ivi).

La grazia e la carità dell’altare si dilata così all’ambone, al confessionale, all’ar­
chivio parrocchiale, alla scuola, all’oratorio, alle case e alle strade, agli ospedali, 
ai mezzi di trasporto e a quelli di comunicazione sociale, dovunque il Presbitero 
ha la possibilità di adempiere il suo compito di pastore: in ogni caso è la sua Messa 
che si espande, è la sua unione spirituale con Cristo Sacerdote e Ostia che lo porta 
ad essere — come diceva Sant’Ignazio d’Antiochia — « frumento di Dio per esser 
trovato pane mondo di Cristo » (cfr. Epist. ad Romanos, IV, 1), per il bene dei fratelli.

SABATO 17 LUGLIO

La logica della consacrazione nel celibato sacerdotale

1. Nei Vangeli, quando Gesù chiamò i suoi primi Apostoli per fare di essi 
dei "pescatori di uomini” (Mt 4, 19; Me 1, 17; cfr. Le 5, 10), essi «lasciarono tutto 
e lo seguirono» (Le 5, 11; cfr. Mt 4, 20.22; Me 1, 18.20). Un giorno fu lo stesso 
Pietro a ricordare questo aspetto della vocazione apostolica, dicendo a Gesù: « Ecco, 
noi abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo seguito» (Mt 19, 27; Me 10, 28; cfr. Le 18, 
28). Gesù allora elencò tutti i distacchi necessari « a causa mia — disse — e a causa 
del Vangelo » (Me 10, 29). Non si trattava soltanto di rinunciare a dei beni materiali, 
come la "casa” o i "campi”, ma anche di separarsi dalle persone più care: « fratelli 
o sorelle o padre o madre o figli », — così dicono Matteo e Marco, — « moglie o 
fratelli o genitori o figli », — così dice Luca (18, 29).



Atti del Santo Padre 787

Osserviamo qui la diversità delle vocazioni. Non da tutti i suoi discepoli Gesù 
esigeva la rinuncia radicale alla vita in famiglia, benché da tutti esigesse il primo 
posto nel cuore quando diceva: « Chi ama il padre o la madre più di me non è 
degno di me; chi ama il figlio o la figlia più di me non è degno di me » (Mt 10, 37). 
L’esigenza di rinuncia effettiva, è propria della vita apostolica oppure della vita di 
consacrazione speciale. Chiamati da Gesù, « Giacomo di Zebedeo e Giovanni suo 
fratello » non lasciarono solo la barca in cui « riassettavano le reti », ma anche il 
loro padre, con il quale si trovavano (Mt 4, 22; cfr. Me 1, 20).

Queste constatazioni ci aiutano a capire il perché della legislazione ecclesiastica 
circa il celibato sacerdotale. La Chiesa, infatti, ha ritenuto e ritiene che esso rientri 
nella logica della consacrazione sacerdotale e della conseguente appartenenza totale 
a Cristo in vista dell’attuazione consapevole del suo mandato di vita spirituale e 
di evangelizzazione.

2. Infatti, nel Vangelo secondo Matteo, un po’ prima del brano sulla separa­
zione dalle persone care, che abbiamo appena citato, Gesù esprime in forte linguag­
gio semitico un’altra rinuncia richiesta « a causa del Regno dei cieli », la rinuncia, 
cioè, al matrimonio. « Vi sono, dice, degli eunuchi che si sono resi tali a causa del 
Regno dei cieli» (Mt 19, 12). Essi si sono, cioè, impegnati al celibato per mettersi 
interamente al servizio del « Vangelo del Regno » (cfr. Mt 4, 23; 9, 35; 24, 34).

Nella sua Prima Lettera ai Corinzi, l’Apostolo Paolo afferma di aver preso riso­
lutamente questo cammino e dimostra la coerenza della propria decisione dichia­
rando: « Chi non è sposato si preoccupa delle cose del Signore, come possa piacere 
al Signore. Chi è sposato, invece, si preoccupa delle cose del mondo, come possa 
piacere alla moglie, e si trova diviso! » (1 Cor 7, 32-34). Certo, non conviene che 
«si trovi diviso» colui che è stato chiamato a occuparsi, come Sacerdote, delle cose 
del Signore. Come dice il Concilio, l’impegno del celibato, derivante da una tradi­
zione che si ricollega a Cristo, è « particolarmente confacente alla vita sacerdotale. 
È infatti segno e allo stesso tempo stimolo della carità pastorale, e fonte di fecondità 
spirituale nel mondo » (Presbyterorum Ordinis, 16).

È ben vero che nelle Chiese Orientali molti Presbiteri sono legittimamente coniu­
gati secondo il diritto canonico che li concerne. Anche in quelle Chiese, tuttavia, 
i Vescovi vivono nel celibato, e così pure un certo numero di Sacerdoti. La differenza 
di disciplina, legata a condizioni di tempo e di luogo valutate dalla Chiesa, si spiega 
col fatto che la perfetta continenza, come dice il Concilio, « non è richiesta dalla 
natura stessa del sacerdozio » (Ibid-). Essa non appartiene all’essenza del sacerdozio 
come Ordine, e quindi non è imposta in modo assoluto in tutte le Chiese. Non sussi­
stono, tuttavia, dubbi circa la sua convenienza e anzi congruenza con le esigenze 
dell’Ordine sacro. Rientra, come s’è detto, nella logica della consacrazione.

3. L’ideale concreto di questa condizione di vita consacrata è Gesù, modello 
di tutti, ma specialmente dei Sacerdoti. Egli visse da celibe, e per questo potè dedi­
care tutte le sue forze alla predicazione del Regno di Dio e al servizio degli uomini, 
con un cuore aperto all’intera umanità, come capostipite di una nuova generazione 
spirituale. La sua scelta fu veramente « per il Regno dei Cielo » (cfr. Mt 19, 12).

Con il suo esempio, Gesù indicava un orientamento, che è stato seguito. Stando 
ai Vangeli, sembra che i Dodici, destinati ad essere i primi partecipi del suo sacer­
dozio, abbiano rinunciato, per seguirlo, a vivere in famiglia. I Vangeli non parlano 
mai di mogli o di figli a proposito dei Dodici, anche se ci lasciano sapere che Pietro, 
prima di essere chiamato da Gesù era un uomo sposato (cfr. Mt 8, 14; Me 1, 30; 
Le 4, 38).



788 Atti del Santo Padre

4. Gesù non ha promulgato una legge, ma proposto un ideale del celibato, per 
il nuovo sacerdozio che istituiva. Questo ideale si è affermato sempre più nella 
Chiesa. Si può capire che nella prima fase di propagazione e di sviluppo del Cri­
stianesimo un gran numero di Sacerdoti fosse composto da uomini sposati, scelti e 
ordinati sulla scia della tradizione giudaica. Sappiamo che nelle Lettere a Timoteo 
(1 Tm 3, 2-3) e a Tito (1, 6) viene richiesto che, tra le qualità degli uomini prescelti 
come Presbiteri, ci sia quella di essere buoni padri di famiglia, sposati a una sola 
donna (cioè fedeli alle loro mogli). È una fase di Chiesa in via di organizzazione 
e, si può dire, di sperimentazione di ciò che, come disciplina degli stati di vita, 
corrisponda meglio all’ideale e ai "consigli” proposti dal Signore. In base all’espe­
rienza e alla riflessione si è progressivamente affermata la disciplina del celibato 
fino a generalizzarsi nella Chiesa Occidentale in forza della legislazione canonica. 
Non era solo la conseguenza di un fatto giuridico e disciplinare: era la maturazione 
di una coscienza ecclesiale sulla opportunità del celibato sacerdotale per ragioni non 
solo storiche e pratiche, ma anche derivanti dalla congruenza sempre meglio scoperta 
tra il celibato e le esigenze del sacerdozio.

5. Il Concilio Vaticano II enuncia i motivi di tale « intima convenienza » del 
celibato con il sacerdozio: « Con la verginità o il celibato osservato per il Regno 
dei cieli, i Presbiteri si consacrano a Cristo con un nuovo ed eccelso titolo, aderi­
scono più facilmente a Lui con un amore non diviso, si dedicano più liberamente 
in Lui e per Lui al servizio di Dio e degli uomini, servono con maggiore efficacia 
il suo Regno e la sua opera di rigenerazione divina, e in tal modo si dispongono 
meglio a ricevere una più ampia paternità in Cristo ». Essi « evocando così quell’ar­
cano sposalizio istituito da Dio, e che si manifesterà pienamente nel futuro, per 
il quale la Chiesa ha come suo unico Sposo Cristo... diventano segno vivente di 
quel mondo futuro, presente già attraverso la fede e la carità, nel quale i figli della 
risurrezione non si uniscono in matrimonio » (Presbyterorum Ordinis, 16; cfr. Pa­
stores dabo vobis, 29; 50; CCC, n. 1579).

Sono ragioni di nobile elevatezza spirituale, che possiamo riassumere nei seguenti 
elementi essenziali: l’adesione più piena a Cristo, amato e servito con un cuore non 
diviso (cfr. 1 Cor 7,32-33); la disponibilità più ampia al servizio del Regno di Cristo, 
e all’adempimento dei propri compiti nella Chiesa; la scelta più esclusiva di una 
fecondità spirituale (cfr. 1 Cor 4, 15); la pratica di una vita più simile a quella defini­
tiva nell’al di là, e perciò più esemplare per la vita nell’al di qua. Ciò vale per tutti 
i tempi, anche per il nostro, come ragione e criterio supremo di ogni giudizio e 
di ogni scelta in armonia con l’invito di « lasciare tutto », rivolto da Gesù ai disce­
poli e specialmente agli Apostoli. Per questo il Sinodo dei Vescovi del 1971 ha 
confermato: « La legge del celibato sacerdotale, vigente nella Chiesa latina, deve 
essere integralmente conservata ».

6. È vero che oggi la pratica del celibato trova ostacoli, a volte anche gravi, 
nelle condizioni soggettive e oggettive in cui i Sacerdoti vengono a trovarsi. Il Si- 
nodo dei Vescovi le ha considerate, ma ha ritenuto che anche le odierne difficoltà 
siano superabili, se si promuovono « le condizioni opportune, e cioè: l’incremento 
della vita interiore con l’aiuto della preghiera, dell’abnegazione, dell’ardente carità 
verso Dio e verso il prossimo, e con gli altri sussidi della vita spirituale; l’equilibrio 
umano attraverso un ordinato inserimento nella compagine delle relazioni sociali; 
i fraterni rapporti e i contatti con gli altri Presbiteri e col Vescovo, adattando meglio, 
a tale scopo, le strutture pastorali, e anche con l’aiuto della comunità dei fedeli ».

È una sorta di sfida che la Chiesa lancia alla mentalità, alle tendenze, alle malìe



Atti del Santo Padre 789

del secolo, con una sempre nuova volontà di coerenza e di fedeltà all’ideale evangelico. 
Per questo, pur ammettendo che il Sommo Pontefice possa valutare e disporre il da farsi 
in taluni casi, il Sinodo ha riaffermato che nella Chiesa latina « l’Ordinazione pre­
sbiterale di uomini sposati non è ammessa neppure in casi particolari ». La Chiesa 
ritiene che la coscienza di consacrazione totale, maturata nei secoli, abbia tuttora 
ragione di sussistere e di perfezionarsi sempre più.

La Chiesa sa pure, e lo ricorda ai Presbiteri e a tutti i fedeli col Concilio, che 
« il dono del celibato, così confacente al sacerdozio della Nuova Legge, viene con­
cesso in grande misura dal Padre, a condizione che tutti coloro che partecipano 
del Sacerdozio di Cristo col sacramento dell’Ordine, anzi la Chiesa intera, lo richie­
dano con umiltà e insistenza » (Presbyterorum Ordinis, 16).

Ma forse, ancor prima, è necessario chiedere la grazia di capire il celibato sacer­
dotale, che senza dubbio include un certo mistero: quello della richiesta di audacia 
e di fiducia nell’attàccamento assoluto alla persona e all’opera redentiva di Cristo, 
con un radicalismo di rinunce che agli occhi umani può apparire sconvolgente. Gesù 
stesso, nel suggerirlo, avverte che non tutti possono capirlo (cfr. Mt 19,10-12). Beati 
coloro che ricevono la grazia di capirlo, e rimangono fedeli su questa via!

MERCOLEDÌ 21 LUGLIO

Il Presbitero e i beni terreni

1. Tra le richieste di rinunzia, fatte da Gesù ai suoi discepoli, vi è quella che 
riguarda i beni terreni, ed in particolare la ricchezza (cfr. Mt 19, 21; Me 10, 21; 
Le 12, 33; 18, 22). È una richiesta rivolta a tutti i cristiani per ciò che riguarda 
lo spirito di povertà, cioè il distacco interiore dai beni terreni, distacco che rende 
generosi nel condividerli con altri. La povertà è un impegno di vita ispirato dalla 
fede in Cristo e dall’amore per Lui. È uno spirito, che esige anche una pratica, in 
una misura di rinuncia ai beni corrispondente alla condizione di ciascuno sia nella 
vita civile, sia nello stato in cui viene a trovarsi nella Chiesa in forza della voca­
zione cristiana, sia come singolo che come membro di un determinato ceto di per­
sone. Per tutti vale lo spirito di povertà; per ciascuno è necessaria una certa pratica 
conforme al Vangelo.

2. La povertà richiesta da Gesù agli Apostoli è un filone di spiritualità che 
non poteva esaurirsi con loro, né ridursi a gruppi particolari: lo spirito di povertà 
è necessario per tutti, in ogni luogo e in ogni tempo; venirvi meno sarebbe tradire 
il Vangelo. La fedeltà allo spirito non comporta però, né per i cristiani in generale 
né per i sacerdoti, la pratica di una povertà radicale con la rinuncia ad ogni pro­
prietà, o addirittura con l’abolizione di questo diritto dell’uomo. Il Magistero della 
Chiesa ha più volte condannato coloro che sostenevano questa necessità (cfr. DS 760; 
930s.; 1097), cercando di condurre su una via di moderazione il pensiero e la prassi. 
È però confortante constatare che, nella evoluzione dei tempi e sotto l’influsso di



790 Atti del Santo Padre

tanti Santi antichi e moderni, è maturata sempre più nel clero la coscienza di una 
chiamata alla povertà evangelica, sia come spirito sia come pratica, in correlazione 
con le esigenze della consacrazione sacerdotale. Le situazioni sociali ed economiche 
in cui è venuto a trovarsi il clero in quasi tutti i Paesi del mondo hanno contribuito 
a rendere effettiva la condizione di povertà reale delle persone e delle istituzioni, 
anche quando queste per la loro stessa natura hanno bisogno di molti mezzi per 
poter adempiere i loro compiti. In molti casi è una condizione difficile e affliggente, 
che la Chiesa cerca di superare in vari modi, e principalmente appellandosi alla 
carità dei fedeli per avere da loro il contributo necessario per provvedere al culto, 
alle opere di carità, al mantenimento dei pastori d’anime, alle iniziative missionarie. 
Ma l’acquisizione di un nuovo senso della povertà è una benedizione per la vita 
sacerdotale, come per quella di tutti i cristiani, perché permette di meglio adeguarsi 
ai consigli e alle proposte di Gesù.

3. La povertà evangelica — è opportuno chiarirlo — non comporta disprezzo 
per i beni terreni, messi da Dio a disposizione dell’uomo per la sua vita e per la 
sua collaborazione al disegno della creazione. Secondo il Concilio Vaticano II, il 
Presbitero — come ogni altro cristiano —, avendo una missione di lode e di azione 
di grazie, deve riconoscere e magnificare la generosità del Padre celeste che si rivela 
nei beni creati (Presbyterorum Ordinis, 17).

Tuttavia, aggiunge il Concilio, i Presbiteri, pur vivendo in mezzo al mondo, de­
vono avere sempre presente che, come ha detto il Signore, non appartengono al 
mondo (cfr. Gv 17, 14-16), e devono perciò liberarsi da ogni disordinato attacca­
mento, per acquistare « la discrezione spirituale che consente di mettersi nel giusto 
rapporto con il mondo e le realtà terrestri » (Ibid.; cfr. Pastores dabo vobis, 30). 
Occorre riconoscere che si tratta di un problema delicato. Da una parte, « la mis­
sione della Chiesa si svolge in mezzo al mondo, e i beni creati sono del tutto neces­
sari per lo sviluppo personale dell’uomo ». Gesù non ha vietato ai suoi Apostoli 
di accettare i beni necessari per la loro esistenza terrena. Anzi egli ha affermato 
il loro diritto in proposito quando ha detto in un discorso di missione: « Mangiate 
e bevete di quello che hanno, perché l’operaio è degno della sua mercede » (Le 10, 
7; cfr. Mt 10, 10). San Paolo rammenta ai Corinzi che « il Signore ha disposto che 
quelli che annunziano il Vangelo vivano del Vangelo » (1 Cor 9, 14). Egli stesso 
prescrive con insistenza che « chi viene istruito nella dottrina faccia parte di quanto 
possiede a chi lo istruisce » (Gal 6, 6). È giusto dunque che i Presbiteri abbiano 
dei beni terreni e ne usino « per quei fini ai quali possono essere destinati, d’accordo 
con la dottrina di Cristo Signore e gli orientamenti della Chiesa » (Presbyterorum 
Ordinis, 17). Il Concilio non ha mancato di proporre, al riguardo, concrete indicazioni.

Anzitutto, l’amministrazione dei beni ecclesiastici propriamente detti deve essere 
assicurata « a norma de'le leggi ecclesiastiche, e possibilmente con l’aiuto di esperti 
laici ». Tali beni devono essere sempre impiegati per « l’ordinamento del culto divino, 
il dignitoso mantenimento del clero, il sostenimento delle opere di apostolato e di 
carità, specialmente per i poveri » (Ibid.).

I beni procurati dall’esercizio di qualche ufficio ecclesiastico devono essere impie­
gati prima di tutto « per il proprio onesto mantenimento e per l’assolvimento dei 
doveri del proprio stato; il rimanente sarà bene destinarlo per il bene della Chiesa 
e per le opere di carità ». Questo va particolarmente sottolineato: l’ufficio ecclesia­
stico non può essere per i Presbiteri — e neppure per i Vescovi — occasione di arric­
chimento personale né di profitti per la propria famiglia. « I sacerdoti, quindi, senza 
affezionarsi in modo alcuno alle ricchezze, debbono evitare ogni bramosia e astenersi



Atti del Santo Padre 791

da qualsiasi tipo di commercio » (Ibid.). In ogni caso si dovrà tener presente che 
tutto, nell’uso dei beni, deve svolgersi alla luce del Vangelo.

4. Lo stesso si deve dire circa l’impegno del Presbitero nelle attività profane, 
ossia attinenti la trattazione di affari terreni fuori dell’ambito religioso e sacro. Il Si- 
nodo dei Vescovi del 1971 ha dichiarato che, «come norma ordinaria, si deve attri­
buire tempo pieno al ministero sacerdotale... Per nulla, infatti, è da considerare quale 
fine principale la partecipazione alle attività secolari degli uomini, né può essa 
bastare ad esprimere la specifica responsabilità dei Presbiteri ». Era una presa di 
posizione di fronte alla tendenza, apparsa qua e là, alla secolarizzazione dell’attività 
del Sacerdote, nel senso che egli potesse impegnarsi, come i laici, nell’esercizio d’un 
mestiere o d’una professione secolare.

È vero che ci sono circostanze in cui il solo modo efficace di ricollegare con la 
Chiesa un ambiente di lavoro che ignora Cristo può essere la presenza di Sacerdoti 
che esercitano un mestiere in tale ambiente, facendosi, ad esempio, operai con gli 
operai. La generosità di questi Sacerdoti è degna di elogio. Occorre tuttavia osser­
vare che, assumendo compiti e posti profani e laicali, il Sacerdote rischia di ridurre 
ad un ruolo secondario o addirittura di elidere il proprio ministero sacro. In ragione 
di questo rischio, che aveva avuto riscontro nell’esperienza, già il Concilio aveva 
sottolineato la necessità dell’approvazione dell’autorità competente per esercitare un 
mestiere manuale, condividendo le condizioni di vita degli operai (cfr. Presbyterorum 
Ordinis, 8). Il Sinodo del 1971 diede, come regola da seguire, la convenienza, o 
meno, di un certo impegno di lavoro profano con le finalità del sacerdozio « a giu­
dizio del Vescovo locale col suo Presbiterio, e dopo aver consultato — in quanto 
è necessario — la Conferenza Episcopale ».

D’altronde è chiaro che si possono dare oggi, come in passato, casi speciali nei 
quali qualche Presbitero, particolarmente dotato e preparato, può svolgere un’atti­
vità in campi di lavoro o di cultura non direttamente ecclesiali. Si dovrà tuttavia 
fare il possibile perché restino casi eccezionali. Ed anche allora il criterio fissato 
dal Sinodo sarà sempre da applicare se si vorrà essere fedeli al Vangelo e alla Chiesa.

5. Concluderemo questa catechesi col rivolgerci ancora una volta alla figura 
di Gesù Cristo, Sacerdote Sommo, Pastore buono e supremo esemplare dei Sacerdoti. 
Egli è il modello della spogliazione dei beni terreni per il Presbitero che vuole 
conformarsi all’esigenza della povertà evangelica. Gesù infatti è nato e vissuto nella 
povertà. Ammoniva San Paolo: « Da ricco che era, si è fatto povero per voi » (2 Cor 
8, 9). Gesù stesso, ad uno che voleva seguirlo, disse di sé: « Le volpi hanno le loro 
tane e gli uccelli dell’aria i loro nidi, ma il Figlio dell’uomo non ha dove posare 
il capo » (Le 9, 57). Queste parole manifestano un distacco completo da tutte le 
comodità terrene. Non se ne deve concludere, tuttavia, che Gesù vivesse nella mi­
seria. Altri passi dei Vangeli riferiscono che egli riceveva ed accettava inviti a casa 
di gente ricca (cfr. Mt 9, 10-11; Me 2, 15-16: Le 5, 29; 7, 36; 19, 5-6), aveva colla­
boratrici che lo sostenevano nelle necessità economiche (Le 8, 2-3; cfr. Mt 27, 55; 
Me 15, 40; Le 23, 55-56) ed era in grado di fare l’elemosina ai poveri (cfr. Gv 13, 
29). Non vi è dubbio tuttavia sulla vita e sullo spirito di povertà che lo contraddi­
stinguevano.

Lo stesso spirito di povertà dovrà animare il comportamento del Sacerdote, con­
notandone l’atteggiamento, la vita e la stessa figura di pastore e uomo di Dio. Esso 
si tradurrà in disinteresse e distacco nei riguardi del denaro, nella rinuncia ad ogni 
avidità di possesso dei beni terreni, in uno stile di vita semplice, nella scelta di 
un’abitazione modesta e accessibile a tutti, nel rifiuto di tutto quello che è o anche



792 Atti del Santo Padre

solo appare come lussuoso, in una tendenza crescente alla gratuità della dedizione 
al servizio di Dio e dei fedeli.

6. Aggiungiamo infine che, essendo chiamati da Gesù e secondo il suo esempio, 
ad "evangelizzare i poveri”, « i Presbiteri — come pure i Vescovi — cercheranno 
di evitare tutto ciò che possa in qualsiasi modo indurre i poveri ad allontanarsi » 
(Presbyterorum Ordinis, 17). Nutrendo invece in loro stessi lo spirito evangelico 
di povertà, essi si troveranno in condizione di mostrare la propria opzione prefe­
renziale per i poveri, traducendola in condivisione, in opere personali e comunitarie 
di aiuto anche materiale ai bisognosi. È una testimonianza al Cristo Povero che 
viene oggi da tanti sacerdoti, poveri e amici dei poveri. È una grande fiamma d’a­
more accesa nella vita del clero e della Chiesa. Se mai il clero potè apparire talvolta 
in alcuni luoghi tra le categorie dei ricchi, oggi esso si sente onorato, con tutta la 
Chiesa, di trovarsi in prima fila tra i "nuovi poveri”. È un grande progresso nella 
sequela di Cristo sulla via del Vangelo.

MERCOLEDÌ 28 LUGLIO

Il Presbitero e la società civile

1. Il discorso sul distacco del Presbitero dai beni terreni si collega con quello 
del suo rapporto con la questione politica. Oggi più che mai si assiste a un intreccio 
continuo dell’economia e della politica, sia nell’ambito vasto dei problemi di inte­
resse nazionale, sia nei campi più ristretti della vita familiare e personale. Così 
avviene nelle votazioni per eleggere i propri rappresentanti al Parlamento e i pub­
blici amministratori, nelle adesioni alle liste di candidati proposte ai cittadini, nelle 
scelte dei Partiti, negli stessi pronunciamenti su persone, programmi e bilanci relativi 
alla gestione della cosa pubblica. Sarebbe un errore far dipendere la politica esclu­
sivamente o principalmente dal suo contesto economico. Ma gli stessi superiori pro­
getti di servizio alla persona umana e al bene comune ne sono condizionati e non 
possono non comprendere nei loro contenuti anche le questioni riguardanti il pos­
sesso, l’uso, la distribuzione, la circolazione dei beni terreni.

2. Sono tutti punti che includono una dimensione etica, alla quale sono inte­
ressati anche i Presbiteri proprio in vista del servizio da rendere all’uomo e alla 
società, secondo la missione ricevuta da Cristo. Egli infatti ha enunciato una dottrina 
e formulato dei precetti che rischiarano la vita non solo delle singole persone, ma 
anche della società. In particolare, Gesù ha formulato il precetto del mutuo amore. 
Esso implica il rispetto di ogni persona e dei suoi diritti; implica le regole della 
giustizia sociale che mirano a riconoscere ad ogni persona ciò che le spetta e a ripar­
tire armoniosamente tra le persone, le famiglie, i gruppi, i beni terreni. Gesù, inoltre, 
ha sottolineato l’universalismo dell’amore, al di sopra delle differenze tra le razze 
e le Nazioni che compongono l’umanità. Si direbbe che, definendo se stesso "Figlio 
dell’uomo”, abbia voluto dichiarare, anche con questa presentazione della propria



Atti del Santo Padre 793

identità messianica, la destinazione della sua opera ad ogni uomo, senza discrimi­
nazioni tra categorie, lingue, culture, gruppi etnici e sociali. Annunciando la pace 
per i suoi discepoli e per tutti gli uomini, Gesù ne ha posto il fondamento nel pre­
cetto dell’amore fraterno, della solidarietà, dell’aiuto reciproco a raggio universale. 
È chiaro che per lui era ed è questo lo scopo e il principio di una buona politica.

Tuttavia, Gesù non ha mai voluto impegnarsi in un movimento politico, sfug­
gendo ad ogni tentativo fatto per coinvolgerlo in questioni e affari terreni (cfr. Gv 
6, 15). Il Regno che è venuto a fondare non è di questo mondo (cfr. Gv 18, 36). 
Per questo, a coloro che avrebbero voluto fargli prendere posizione nei riguardi del 
potere civile, Egli ha detto: « Rendete a Cesare quello che è di Cesare, e a Dio 
quello che è di Dio» (Mt 22, 21). Egli non ha mai promesso alla nazione ebraica, 
alla quale apparteneva e che amava, la liberazione politica, che molti attendevano 
dal Messia. Gesù asseriva di essere venuto come Figlio di Dio per offrire all’umanità, 
sottoposta alla schiavitù del peccato, la liberazione spirituale e la vocazione al Regno 
di Dio (cfr. Gv 8, 34-36); e di essere venuto per servire, non per essere servito (cfr. Mt 
20, 28); e che anche i suoi seguaci, specialmente gli Apostoli, non dovevano pensare 
al potere terreno e al dominio sui popoli, come i principi della terra, ma essere 
umili servi di tutti (cfr. Mt 20, 20-28), come il loro « Signore e Maestro » (Gv 
13, 13-14).

Certamente, questa liberazione spirituale portata da Gesù doveva avere delle 
decisive conseguenze in tutti i settori della vita individuale e sociale, aprendo un'èra 
di nuova valutazione dell’uomo-persona e dei rapporti tra gli uomini secondo giu­
stizia.. Ma l’impegno diretto del Figlio di Dio non era in questo senso.

3. È facile capire che questo stato di povertà e di libertà conviene massima- 
mente al Sacerdote, che è il portavoce di Cristo nel proclamare la redenzione umana 
e il suo ministro nell’applicarne i frutti in ogni campo e ad ogni livello della vita. 
Come diceva il Sinodo dei Vescovi del 1971, « i Presbiteri, unitamente a tutta quanta 
la Chiesa, sono obbligati a scegliere, nella misura massima delle loro forze, una ben 
determinata linea di azione, quando si tratta di difendere i diritti fondamentali del­
l’uomo, di promuovere integralmente lo sviluppo delle persone, di favorire la causa 
della pace e della giustizia, con mezzi — beninteso — che siano sempre in accordo 
col Vangelo. Tutto ciò ha valore nell’ambito non soltanto individuale, ma anche 
sociale; di conseguenza, i Presbiteri aiutino i laici nello sforzo di formare rettamente 
la loro coscienza ».

Questo testo del Sinodo, che esprime l’unione dei Presbiteri a tutti i membri 
della Chiesa nel servizio della giustizia e della pace, lascia percepire che la posizione 
dei Presbiteri in ordine all’azione sociale e politica non è identica a quella del laico. 
Questo viene detto più chiaramente nel Catechismo della Chiesa Cattolica, dove leg­
giamo: « Non spetta ai Pastori della Chiesa intervenire direttamente nell’azione poli­
tica e nell’organizzazione sociale. Questo compito fa farte della vocazione dei fedeli 
laici, i quali operano di propria iniziativa insieme con i loro concittadini » n. 2442).

Il laico cristiano è chiamato a impegnarsi direttamente in questa azione, per con­
tribuire a far sì che nella società regnino sempre di più i princìpi del Vangelo. Il 
Sacerdote è più direttamente impegnato, al seguito di Cristo, allo sviluppo del Regno 
di Dio. Come Gesù, egli deve rinunciare ad impegnarsi in forme di politica attiva, 
specialmente quando essa è di parte, come quasi inevitabilmente avviene, per rima­
nere l’uomo di tutti in chiave di fraternità e — per quanto è accettato — di pater­
nità spirituale.

Naturalmente si possono dare casi eccezionali di persone, gruppi e situazioni in 
cui può apparire opportuno o addirittura necessario svolgere una funzione di aiuto



794 Atti del Santo Padre

e di supplenza in rapporto alle istituzioni pubbliche carenti e disorientate, per soste­
nere la causa della giustizia e della pace. Le stesse istituzioni ecclesiastiche, anche 
di vertice, hanno svolto nella storia questa funzione, con tutti i vantaggi, ma anche 
con tutti gli oneri e le difficoltà che ne derivano. Provvidenzialmente lo sviluppo 
politico, costituzionale e dottrinale moderno va in un altro senso. La società civile 
si è data progressivamente istituzioni e mezzi per adempiere i propri compiti in 
modo autonomo (cfr. Gaudium et spes, 40 e 76).

Alla Chiesa resta perciò il compito che è propriamente suo: annunciare il Vangelo, 
limitandosi ad offrire la propria collaborazione in tutto ciò che porta al bene comune, 
senza ambire né accettare di assumere funzioni di ordine politico.

4. In questa luce si può meglio capire quanto venne determinato dal Sinodo 
dei Vescovi del 1971 circa il comportamento del Sacerdote in relazione alla vita 
politica. Egli conserva certamente il diritto di avere un’opinione politica personale 
e di esercitare secondo coscienza il suo diritto di voto. Come dice il Sinodo, « in 
quelle circostanze nelle quali siano legittime diverse scelte politiche o sociali, i Pre­
sbiteri — come tutti i cittadini — hanno il diritto di fare le proprie scelte. Dato 
però che le scelte politiche, di per sé, sono contingenti e non interpretano mai in 
forma del tutto adeguata e perenne il Vangelo, il Presbitero, che è testimone delle 
realtà future, deve mantenere una certa distanza da qualsiasi incarico o passione 
politica ». In particolare, terrà presente che un Partito politico non può mai essere 
identificato con la verità del Vangelo, né può — dunque — formare oggetto di un’a­
desione assoluta, a differenza del Vangelo. Il Presbitero terrà, quindi, conto di questa 
relatività anche qualora dei cittadini di fede cristiana costituissero lodevolmente 
partiti espressamente ispirati al Vangelo e non mancherà di impegnarsi a far sì che 
la luce di Cristo illumini anche gli altri Partiti e gruppi sociali.

Occorre aggiungere che il diritto del Presbitero a manifestare le proprie scelte 
personali è limitato dalle esigenze del suo ministero sacerdotale. Anche questa limi­
tazione può essere una dimensione deila povertà che è chiamato a praticare sull’e­
sempio di Cristo. Egli infatti può talvolta essere obbligato ad astenersi dall’esercizio 
del proprio diritto per poter essere segno valido di unità e quindi annunciare il Van­
gelo nella sua pienezza. Ancor più dovrà evitare di presentare la propria scelta come 
la sola legittima e, nell’ambito della comunità cristiana, dovrà avere rispetto per 
la maturità dei laici, e anzi impegnarsi nell’aiutarli a raggiungerla, con la forma­
zione della loro coscienza. Farà il possibile per evitare di crearsi dei nemici con 
prese di posizione in campo politico che gli alienino la fiducia e provochino l’allon­
tanamento dei fedeli affidati alla sua missione pastorale.

5. Il Sinodo dei Vescovi del 1971 sottolinea soprattutto la necessità per il Pre­
sbitero di astenersi da ogni impegno di militante nella politica: « L’assumere una 
funzione direttiva (leadership) o il militare attivamente in favore di qualche Partito 
politico dev’essere escluso da ogni Presbitero, a meno che, in circostanze concrete 
eccezionali, ciò non sia realmente richiesto dal bene della comunità, [agendo] comun­
que col consenso del Vescovo, dopo aver consultato il Consiglio presbiterale, e 
— se necessario — la Conferenza Episcopale ». Dunque vi è la possibilità di deroghe 
alla norma comune; esse però si possono giustificare solo in circostanze di fatto 
eccezionali e devono avere la debita autorizzazione.

Ai Presbiteri che, nella generosità del loro servizio all’ideale evangelico, sentono 
la tendenza a impegnarsi nell’attività politica per contribuire più efficacemente a 
risanare la vita politica, eliminando le ingiustizie, gli sfruttamenti, le oppressioni 
di ogni specie, la Chiesa ricorda che, su tale strada, è facile essere coinvolti in lotte



Atti del Santo Padre 795

partigiane, col rischio di collaborare non all’avvento del mondo più giusto a cui aspi­
rano, ma a forme nuove e peggiori di sfruttamento della povera gente. Essi devono 
in ogni caso sapere che per tale impegno di azione e militanza politica non hanno 
né la missione né il carisma dall’alto.

Prego pertanto, ed invito a pregare perché cresca sempre più nei Presbiteri la 
fede nella propria missione pastorale anche per il bene della società nella quale 
essi vivono. Sappiano essi riconoscerne l’importanza anche nel nostro tempo, e capire 
quella dichiarazione del Sinodo dei Vescovi del 1971, secondo cui « dev’essere tenuta 
sempre presente la priorità della missione specifica, che impegna l’intera esistenza 
dei Presbiteri, in modo che essi — facendo, con grande fiducia, la rinnovata espe­
rienza delle cose che sono di Dio — possano efficacemente e giosamente annun­
ciarle agli uomini, che appunto le aspettano ».

Sì, mi auguro e prego perché sia dato sempre più ai miei fratelli Sacerdoti, di 
oggi e di domani, questo dono di intelligenza spirituale, che li porti a capire e a 
seguire anche nella dimensione politica la via della povertà insegnata da Gesù.

MERCOLEDÌ 4 AGOSTO

La comunione sacerdotale

1. Nelle precedenti catechesi abbiamo riflettuto sulla importanza che le propo­
ste, o consigli evangelici, della verginità e della povertà hanno nella vita sacerdotale, 
e sulla misura e i modi di praticarle secondo la tradizione spirituale e ascetica cri­
stiana e secondo la legge della Chiesa. Oggi è bene ricordare che, a coloro che vole­
vano seguirlo mentre svolgeva il suo ministero messianico, Gesù non esitò a dire 
che, per essere veramente suoi discepoli, bisogna « rinnegare se stessi e prendere la 
propria croce » (Mt 16, 24; Le 9, 23). È una grande massima di perfezione, univer­
salmente valida per la vita cristiana come criterio definitivo circa l’eroicità che 
caratterizza la virtù dei santi. Essa vale soprattutto per la vita sacerdotale, nella 
quale prende forme più rigorose, giustificate dalla particolare vocazione e dallo spe­
ciale carisma dei ministri di Cristo.

Un primo aspetto di tale « rinnegamento di sé » si manifesta nelle rinunce con­
nesse con l’impegno della comunione che i Sacerdoti sono chiamati ad attuare fra 
loro e con il Vescovo (cfr. Lumen gentium, 28; Pastores dabo vobis, 74). L’istitu­
zione del Sacerdozio ministeriale è avvenuta nel quadro di una comunità e comu­
nione sacerdotale Gesù raccolse un primo gruppo, quello dei Dodici, chiamandoli 
a formare un’unità nel mutuo amore. A questa prima comunità "sacerdotale”, volle 
che si aggregassero dei cooperatori. Inviando in missione i settantadue discepoli, 
come pure i dodici Apostoli, li mandò a due a due (cfr. Le 10, 1; Me 6, 7), sia per 
un reciproco aiuto nella vita e nel lavoro, sia perché si creasse l’abitudine dell’azione 
comune e nessuno agisse come fosse solo, indipendente dalla comunità-Chiesa, e 
dalla comunità-Apostoli.



796 Atti del Santo Padre

2. Ciò viene confermato dalla riflessione sulla chiamata di Cristo che dà origine 
alla vita e al ministero sacerdotale di ciascuno. Ogni sacerdozio nella Chiesa ha 
origine da una vocazione. Questa è rivolta a una persona particolare, ma è legata 
alle chiamate che sono rivolte agli altri, nel contesto di un medesimo disegno di 
evangelizzazione e di santificazione del mondo. Come gli Apostoli, anche i Vescovi 
e i Sacerdoti sono chiamati insieme, pur nella molteplicità delle vocazioni personali, 
da Colui che vuole impegnarli tutti a fondo nel mistero della Redenzione. Questa 
comunità di vocazione comporta senza dubbio un’apertura degli uni agli altri e di 
ciascuno a tutti, per vivere e operare nella comunione.

Ciò non avviene senza rinuncia all’individualismo sempre vivo e insorgente, senza 
un’attuazione del « rinneghi se stesso » (Mt 16, 24) nella vittoria della carità sull’e­
goismo. Il pensiero della comunità di vocazione, tradotta in comunione, deve tuttavia 
incoraggiare tutti e ciascuno al lavoro concorde, al riconoscimento della grazia con­
cessa singolarmente e collettivamente a Vescovi e Presbiteri: grazia accordata a cia­
scuno non perché dovuta a meriti e qualità personali, e non solo per la santificazione 
personale, ma in vista della « edificazione del Corpo » (Ef 4, 12.16).

La comunione sacerdotale si radica profondamente ancora nel sacramento del­
l’Ordine, nel quale il rinnegamento di se stessi diventa una partecipazione spirituale 
ancor più intima al sacrificio della Croce. Il sacramento dell’Ordine implica la libera 
risposta di ciascuno alla chiamata che gli è stata rivolta personalmente. La risposta 
è altrettanto personale. Ma nella consacrazione, l’azione sovrana di Cristo, operante 
nell’Ordinazione mediante lo Spirito Santo, crea quasi una nuova personalità, tra­
sferendo nella comunità sacerdotale, oltre la sfera della finalità individuale, men­
talità, coscienza, interessi di chi riceve il sacramento. È un fatto psicologico deri­
vante dal riconoscimento del legame ontologico di ogni Presbitero con tutti gli altri. 
Il Sacerdozio conferito a ciascuno dovrà esercitarsi nell’ambito ontologico, psicolo­
gico e spirituale di questa comunità. Allora si avrà veramente la comunione sacerdo­
tale. Dono dello Spirito Santo: ma anche frutto della risposta generosa del Presbitero.

In particolare, la grazia dell’Ordine stabilisce uno speciale legame tra i Vescovi 
e i Sacerdoti, perché è dal Vescovo che si riceve l’Ordinazione sacerdotale, è da lui 
che si propaga il Sacerdozio, è lui che fa entrare i nuovi ordinati nella comunità 
sacerdotale, di cui egli stesso è membro.

3. La comunione sacerdotale suppone e comporta l’attaccamento di tutti, Ve­
scovi e Presbiteri, alla persona di Cristo. Quando Gesù volle partecipare ai Dodici 
la sua missione messianica, dice il Vangelo di Marco che li chiamò e costituì « perché 
stessero con lui » (Me 3, 14). Nell’ultima Cena, egli si rivolse ad essi come a coloro 
che avevano perseverato con lui nelle prove (cfr. Le 22, 28), e raccomandò loro e 
chiese al Padre per loro l’unità. Rimanendo tutti uniti in Cristo, rimanevano uniti 
tra loro (cfr. Gv 15, 4-11). La coscienza di questa unità e comunione in Cristo rimase 
viva negli Apostoli, durante la predicazione che da Gerusalemme li portò nelle varie 
regioni del mondo allora conosciuto, sotto l’azione impellente e nello stesso tempo 
unificante dello Spirito della Pentecoste. Tale coscienza traspare dalle loro Lettere, 
dai Vangeli e dagli Atti.

Anche nel chiamare i nuovi Presbiteri al Sacerdozio, Gesù Cristo chiede loro 
l’offerta della vita alla sua persona, intendendo così unirli tra loro grazie ad uno 
speciale raporto di comunione con Lui. Questa è la vera fonte dell’accordo profondo 
della mente e del cuore che unisce i Presbiteri e i Vescovi nella comunione sa­
cerdotale.

Questa comunione si nutre della collaborazione a una stessa opera: l’edificazione 
spirituale della comunità di salvezza. Certo, ogni Presbitero ha un campo personale



Atti del Santo Padre 797

d’attività, in cui può impegnare tutte le sue facoltà e qualità, ma tale campo rientra 
nel quadro dell’opera più vasta con cui ogni Chiesa locale tende a sviluppare il 
Regno di Cristo. L’opera è essenzialmente comunitaria, sicché ciascuno deve agire 
in cooperazione con gli altri operai dello stesso Regno.

Si sa quanto la volontà di lavorare a una stessa opera possa sostenere e stimo­
lare lo sforzo comune di ciascuno. Essa crea un sentimento di solidarietà e fa accettare 
i sacrifici che richiede la cooperazione, nel rispetto dell’altro e con l’accoglimento 
della sua differenza. È importante osservare fin d’ora che questa cooperazione si 
articola intorno al rapporto tra il Vescovo e i Presbiteri, la subordinazione dei quali 
al primo è essenziale per la vita della comunità cristiana. L’opera per il Regno di 
Cristo può svolgersi e svilupparsi solo secondo la struttura da lui stesso stabilita.

4. Ora mi è caro sottolineare il ruolo che in questa comunione ha l’Eucaristia. 
Nell’ultima Cena, Gesù ha voluto instaurare — nella maniera più completa — l’unità 
del gruppo degli Apostoli, ai quali per primi affidava il ministero sacerdotale. Di 
fronte alle loro dispute per il primo posto, Egli, con la lavanda dei piedi (cfr. Gv 
13, 2-15), dà l’esempio dell’umile servizio che risolve i conflitti suscitati dall’ambi­
zione, e insegna ai suoi primi Sacerdoti a cercare l’ultimo posto piuttosto che il 
primo. Sempre durante la Cena, Gesù enuncia il precetto del mutuo amore (cfr. Gv 
13, 34; 15, 12), e apre la fonte della forza di osservarlo: da soli, infatti, gli Apostoli 
non sarebbero stati capaci di amarsi gli uni gli altri come il Maestro li aveva amati; 
ma con la comunione eucaristica essi ricevono la capacità di vivere la comunione 
ecclesiale e, in questa, la loro specifica comunione sacerdotale. Offrendo loro, col 
sacramento, questa superiore capacità d’amore, Gesù poteva rivolgere al Padre una 
supplica audace, quella di realizzare nei suoi discepoli una unità simile a quella che 
regna tra il Padre e il Figlio (Gv 17, 21-23). Nella Cena, infine, Gesù investe soli­
dalmente gli Apostoli della missione e del potere di fare l’Eucaristia in sua memoria, 
approfondendo così ancor più il legame che li univa. La comunione del potere di 
celebrare l’unica Eucaristia non poteva non essere per gli Apostoli — e per i loro 
successori e collaboratori — segno e sorgente di unità.

5. È significativo che, nella preghiera sacerdotale dell’ultima Cena, Gesù preghi 
non solamente per la consacrazione (dei suoi Apostoli) nella verità (cfr. Gv 17, 17), 
ma per la loro unità, rispecchiante la stessa comunione delle divine Persone (cfr. 
Gv 17, 11). Quella preghiera, pur riguardando prima di tutto gli Apostoli che Gesù 
ha voluto particolarmente riunire intorno a sé, si estende anche ai Vescovi e ai 
Presbiteri, oltre che ai credenti, di tutti i tempi. Gesù chiede che la comunità sacer­
dotale sia riflesso e partecipazione della comunione trinitaria: quale sublime ideale! 
Tuttavia le circostanze in cui Gesù ha elevato la sua preghiera lasciano capire che 
questo ideale, per essere realizzato, esige dei sacrifìci. Gesù chiede l’unità dei suoi 
Apostoli e dei suoi seguaci nel momento in cui offre la sua vita al Padre. È a prezzo 
del suo sacrificio che egli instaura la comunione sacerdotale nella sua Chiesa. Perciò 
i Presbiteri non possono stupirsi dei sacrifìci che la comunione sacerdotale richiede 
loro. Edotti dalla parola di Cristo, essi scoprono in tali rinunce una concreta parte­
cipazione spirituale ed ecclesiale al Sacrificio redentore del Maestro divino.



798 Atti del Santo Padre

MERCOLEDÌ 25 AGOSTO

Relazioni dei Presbiteri con i loro Vescovi

1. La comunione, voluta da Gesù tra quanti partecipano del sacramento del­
l'Ordine, deve manifestarsi in modo tutto particolare nelle relazioni dei Presbiteri 
con i loro Vescovi. Il Concilio Vaticano II parla a questo proposito di una « comu­
nione gerarchica », derivante dall’unità di consacrazione e di missione. Leggiamo: 
« Tutti i Presbiteri, assieme ai Vescovi, partecipano in tal grado del medesimo e 
unico Sacerdozio e ministero di Cristo, che la stessa unità di consacrazione e di mis­
sione esige la comunione gerarchica dei Presbiteri con l’Ordine dei Vescovi, che 
viene a volte ottimamente espressa nella concelebrazione liturgica, quando (Vescovi 
e Presbiteri) uniti professano di celebrare la Sinassi eucaristica » (Presbyterorum Or­
dinis, 7). Come si vede, anche qui si riaffaccia il mistero dell’Eucaristia come segno 
e fonte di unità. Con l’Eucaristia è collegato il sacramento dell’Ordine, che determina 
la comunione gerarchica fra tutti coloro che partecipano del sacerdozio di Cristo: 
« Per ragione dell’Ordine e del ministero, — aggiunge il Concilio, — tutti i Sacer­
doti, sia diocesani che religiosi, sono associati al corpo episcopale » (Lumen gen­
tium, 28).

2. Questo legame tra i Sacerdoti di qualsiasi qualifica e grado e i Vescovi è 
essenziale nell’esercizio del ministero presbiterale. I Sacerdoti ricevono dal Vescovo 
la potestà sacramentale e l’autorizzazione gerarchica per tale ministero. Anche i 
Religiosi ricevono tale potestà e tale autorizzazione dal Vescovo che li ordina Sacer­
doti e da colui che governa la diocesi dove essi svolgono il ministero. Anche quando 
appartengono a Ordini esenti dalla giurisdizione dei Vescovi diocesani per il loro 
regime interno, ricevono dal Vescovo, a norma delle leggi canoniche, il mandato 
e il consenso per l’inserimento e l’attività nell’ambito della diocesi, salva sempre 
l’autorità con cui il Pontefice Romano, come capo della Chiesa, può conferire agli 
Ordini religiosi o ad altri Istituti il potere di reggersi secondo le loro costituzioni 
e di operare a raggio universale. A loro volta, i Vescovi hanno nei Presbiteri dei 
« necessari collaboratori e consiglieri nel ministero e nella funzione di istruire, san­
tificare e governare il Popolo di Dio » (Presbyterorum Ordinis, 7).

3. Per questo legame tra Sacerdoti e Vescovi nella comunione sacramentale, 
i Presbiteri sono « aiuto e strumento » dell’Ordine episcopale, come scrive la Costi­
tuzione Lumen gentium (n. 28). Essi prolungano in ogni comunità l’azione del Ve­
scovo, del quale in certo modo rendono presente la figura di Pastore nei diversi luoghi.

È chiaro che, in forza della sua stessa identità pastorale e della sua origine sacra­
mentale, il ministero dei Presbiteri si esercita « sotto l’autorità del Vescovo ». Sempre 
secondo la Lumen gentium, è sotto questa autorità che essi portano « il loro con­
tributo al lavoro pastorale di tutta la diocesi », santificando e governando la porzione 
del gregge del Signore loro affidata (Ibid.).

È vero che i Presbiteri rappresentano Cristo e agiscono in suo nome, parteci­
pando, nel loro grado di ministero, al suo ufficio di unico Mediatore. Ma essi possono 
agire solo come collaboratori del Vescovo, estendendo così il ministero del Pastore 
diocesano nelle comunità locali.

4. Su questo principio teologico di partecipazione, nell’ambito della comunione 
gerarchica, si fondano relazioni tra Vescovi e Presbiteri cariche di spiritualità. La



Atti del Santo Padre 799

Lumen gentium le enuncia così: « A ragione di questa loro partecipazione nel sacer­
dozio e nel lavoro apostolico, i Sacerdoti riconoscono nel Vescovo il loro padre e 
gli obbediscono con rispettoso amore. Il Vescovo, poi, consideri i Sacerdoti suoi 
cooperatori come figli e amici, al pari di Cristo che chiama i suoi discepoli non 
servi, ma amici (cfr. Gv 15, 15) » (Ibid.).

L’esempio di Cristo è anche qui la regola del comportamento, sia per i Vescovi 
che per i Presbiteri. Se Colui che aveva un’autorità divina non ha voluto trattare 
i suoi discepoli da servi ma da amici, il Vescovo non può considerare i suoi Sacer­
doti come persone al suo servizio. Con Lui, essi servono il Popolo di Dio. E da 
parte loro i Presbiteri devono rispondere al Vescovo come richiede la legge della 
reciprocità dell’amore nella comunione ecclesiale e sacerdotale: cioè da amici e da 
"figli” spirituali. L’autorità del Vescovo e l’obbedienza dei suoi collaboratori, i Pre­
sbiteri, devono dunque esercitarsi nel quadro della vera e sincera amicizia.

Questo impegno si basa non solo sulla fraternità che esiste in virtù del Battesimo 
fra tutti i cristiani e su quella che deriva dal sacramento dell’Ordine, ma sulla parola 
e l’esempio di Gesù, che anche nel suo trionfo di Risorto, si chinò da quell’incom- 
mensurabile altezza sui suoi discepoli chiamandoli "miei fratelli” e dichiarando il 
Padre suo anche il "loro” (cfr. Gv 20, 17; Mt 28, 10). Così, sull’esempio e l’inse­
gnamento di Gesù, il Vescovo deve trattare come fratelli e amici i Sacerdoti suoi 
collaboratori, senza che la sua autorità di Pastore e di superiore ecclesiastico ne sia 
diminuita. Un clima di fraternità e di amicizia favorisce la fiducia dei Presbiteri e 
la loro volontà di cooperazione e di corrispondenza nell’amicizia e nella carità fra­
terna e filiale verso i loro Vescovi.

5. 11 Concilio scende anche ad alcuni particolari sui doveri dei Vescovi verso 
i Presbiteri. Basti qui rammentarli: i Vescovi devono aver a cuore, in tutto ciò che 
possono, il benessere materiale e soprattutto spirituale dei loro Sacerdoti; promuo­
verne la santificazione curandone la continua formazione, esaminando con loro i pro­
blemi riguardanti le necessità del lavoro pastorale e il bene della diocesi (cfr. Pre­
sbyterorum Ordinis, 7).

Ugualmente i doveri dei Presbiteri verso i loro Vescovi sono riassunti in questi 
termini: « I Presbiteri, avendo presente la pienezza del sacramento dell’Ordine di 
cui godono i Vescovi, venerino in essi l’autorità di Cristo, supremo Pastore. Siano 
dunque uniti al loro Vescovo con sincera carità e obbedienza » (Ibid.).

Carità e obbedienza: il binomio essenziale dello spirito con cui comportarsi col 
proprio Vescovo. Si tratta di un’obbedienza animata dalla carità. L’intenzione fonda­
mentale del Presbitero, nel suo ministero, non può che essere quella di cooperare 
col suo Vescovo. Se egli ha spirito di fede, riconosce la volontà di Cristo nelle deci­
sioni del Vescovo.

È comprensibile che talora, particolarmente nei momenti di confronto tra pareri 
diversi, l’obbedienza possa essere più difficile. Ma l’obbedienza è stata la disposi­
zione fondamentale di Gesù nel suo sacrificio e ha prodotto il frutto di salvezza 
che tutto il mondo ha ricevuto. Anche il Presbitero che vive di fede sa di essere 
chiamato a un’obbedienza che, attuando la massima di Gesù sull’abnegazione, gli 
dà il potere e la gloria di condividere la fecondità redentiva del Sacrificio della Croce.

6. Si deve infine aggiungere che, come a tutti è noto, oggi più che in altri tempi, 
il ministero pastorale richiede la cooperazione dei Presbiteri e quindi la loro unione 
coi Vescovi, in ragione della sua complessità e vastità. Come scrive il Concilio, « l’u­
nione tra i Presbiteri e i Vescovi è particolarmente necessaria ai nostri giorni, dato 
che oggi, per diversi motivi, le imprese apostoliche debbono non solo rivestire forme



800 Atti del Santo Padre

molteplici, ma anche trascendere i limiti di una parrocchia o di una diocesi. Nessun 
Presbitero è quindi in condizione di realizzare a fondo la propria missione se agisce 
da solo e per proprio conto, senza unire le proprie forze a quelle degli altri Presbi­
teri, sotto la guida di coloro che governano la Chiesa » (Ibid.).

Per questo anche i « Consigli presbiterali » hanno cercato di rendere sistematica 
e organica la consultazione dei Presbiteri da parte dei Vescovi (cfr. Sinodo dei Ve­
scovi del 1971). Da parte loro, i Presbiteri parteciperanno a questi Consigli con spi­
rito di collaborazione illuminata e leale, nell’intento di cooperare alla edificazione 
dell’« unico Corpo ». E anche singolarmente, nei loro rapporti personali col proprio 
Vescovo, ricorderanno e avranno a cuore soprattutto una cosa: la crescita di cia­
scuno e di tutti nella carità, che è frutto dell’oblazione di sé nella luce della Croce.



Atti della Santa Sede

PONTIFICIO CONSIGLIO 
PER LA FAMIGLIA

ANNO INTERNAZIONALE DELLA FAMIGLIA - 1994

Criteri e orientamenti

Il 1994 è stato proclamato dalle Na­
zioni Unite "Anno Internazionale della 
Famiglia" [= AIF], Con i presenti "cri­
teri e orientamenti", il Pontificio Consi­
glio per la Famiglia intende far cono­
scere l’iniziativa ed offrire alle Confe­
renze Episcopali delle "piste di lavoro”, 
per un fattivo contributo all’Anno. Cia­
scuna Conferenza Episcopale potrà poi 
scegliere e adattare alla situazione del 
proprio Paese i suggerimenti che riter­
rà più opportuni. Il Consiglio, per poter 
far circolare informazioni e notizie in 
tutto il mondo, chiede cortesemente di 

essere informato con tempestività delle 
attività ed iniziative intraprese o in 
programma nei singoli Paesi.

Dopo una "Premessa”, il presente 
documento si articola in tre parti:

la prima illustra gli scopi dell’AIF 
e il ruolo del Pontificio Consiglio per 
la Famiglia nella sua preparazione;

la seconda tratta alcuni aspetti di 
contenuto riguardanti il messaggio sul­
la famiglia e i concetti da chiarificare;

la terza offre suggerimenti ed indica­
zioni concrete di possibili iniziative da 
intraprendere.

PREMESSA

La Chiesa ha il compito di « annun­
ciare con gioia e convinzione la "buona 
novella” sulla famiglia » (Familiaris 
consortio, 86), attraverso la parola e 
le opere. Il suo contributo all’umanità 
proviene sia dal messaggio da essa 
proposto, sia dalla sua esperienza se­
colare. Alle soglie del terzo Millennio, 
la Chiesa annuncia al mondo che « L’av­
venire dell’umanità passa attraverso la 
famiglia » (Ibid.).

D’altro canto la Chiesa considera con 
grande rispetto tutto ciò che di vero, 
di buono e di giusto si trova nelle 
istituzioni umane. Essa vuole soste­
nere e promuovere tutte queste istitu­
zioni, per quanto ciò dipende da lei ed 
è in armonia con la sua missione. 
Niente le sta più a cuore che di ser­
vire al bene di tutti, e di potersi libe­
ramente sviluppare sotto qualsiasi re­
gime che rispetti i diritti fondamentali

801



802 Atti della Santa Sede

della persona e della famiglia e rico­
nosca le esigenze del bene comune (cfr. 
Gaudium et spes, 42).

Con questo spirito, la Chiesa guarda 
con favore tutte le iniziative finaliz­

zate al bene della persona e della fami­
glia, e si pone in dialogo con le isti­
tuzioni che le promuovono, per poter 
camminare e costruire insieme.

PRIMA PARTE

Proclamazione dell’Anno Internazionale della Famiglia 1994

Si rileva oggi nel mondo una rinno­
vata attenzione ad una realtà fonda­
mentale della società umana: la fami­
glia. Espressione di tale attenzione è 
sicuramente anche l'Anno Internazio­
nale della Famiglia, proclamato dalle 
Nazioni Unite per il 1994, con il tema: 
"Famiglia: risorse e responsabilità in 
un mondo che cambia".

L’Assemblea delle Nazioni Unite, con 
questa proclamazione, intende raggiun­
gere una serie di obiettivi, tra cui una 
maggiore consapevolezza dei temi fami­
liari presso i Governi e nel settore pri­
vato e l’attuazione di politiche e pro­
grammi specifici per le famiglie da 
parte delle Istituzioni internazionali, 
nazionali e locali.

Le Nazioni Unite hanno dunque ri­
volto un invito ai Governi, alle agenzie 
specializzate, alle Organizzazioni inter­
governative e non governative, perché 
facciano il possibile per la preparazione 
e la celebrazione dell’Anno. A Vienna 
è stato creato un apposito Segretariato 
per l’Anno Internazionale della Fami­
glia, nell’ambito dell’Ufficio delle Na­
zioni Unite.

Le Organizzazioni Non Governative 
rivestono un importante ruolo per la

Contesto internazionale
In rapporto al 1994, sarà importante 

tenere presenti alcuni avvenimenti in­
temazionali. Si possono ricordare: l’ap­
provazione della Convenzione dei Diritti 
del Bambino delle Nazioni Unite (1989) 
ed il Vertice Mondiale sull’Infanzia 

preparazione e programmazione del­
l’Anno, in particolare attraverso i loro 
Comitati di Vienna, Parigi (UNESCO), 
New York, Ginevra. Le ONG si rifanno 
a diverse ispirazioni; fra di esse vi sono 
numerose Organizzazioni Intemazionali 
Cattoliche, fortemente impegnate nella 
preparazione dell’Anno.

L’AIF rappresenta un’importante op­
portunità per la promozione della fa­
miglia quale unità di base della so­
cietà e intende suscitare un amiche­
vole movimento familiare, ”per” e 
"con” le famiglie. È molto importante 
in questo senso tutto il periodo prepa­
ratorio; l’Anno 1994 non dovrebbe rima­
nere un evento chiuso ed esaurito in 
una semplice celebrazione. Deve essere 
invece il punto di partenza di un pro­
cesso dinamico ed aperto alla speranza 
per la famiglia e la società in generale.

Per facilitare la preparazione e la 
celebrazione, le Nazioni Unite chiedono 
che in ogni Paese si stabilisca un "Co­
mitato Nazionale”, che sia punto di ri­
ferimento, in collegamento con il Se­
gretariato di Vienna. Sarà molto im­
portante assicurare la presenza dei 
cattolici nei Comitati Nazionali così 
costituiti.

(1990), la Conferenza Mondiale sull’Am­
biente e lo Sviluppo (Rio de Janeiro, 
giugno 1992), la Conferenza Mondiale 
sulla Popolazione che si terrà nello 
stesso 1994 e la Conferenza Mondiale 
sulla Donna (1995).

Il Pontifìcio Consiglio per la Famiglia e
Il Pontificio Consiglio per la Fami­

glia è stato designato dalla Segreteria 
di Stato come punto di riferimento

l’Anno Internazionale della Famiglia
della Santa Sede per la preparazione 
dell’AIF e, come tale, ne sta seguendo 
le fasi preparatorie.



Atti della Santa Sede 803

ANCHE LA CHIESA CELEBRA
L’ANNO INTERNAZIONALE DELLA FAMIGLIA

Domenica 6 giugno 1993, celebrando la S. Messa per un incontro Interna­
zionale del Movimento "Famiglie nuove”, il Santo Padre ha dato il seguente 
annuncio:

(...) Vorrei annunciare ... una convocazione speciale per l'intero 
popolo cristiano. Dalla Festa della Sacra Famiglia di quest’anno, 
fino alla stessa Festa del 1994 celebreremo ancne all’interno della 
Chiesa cattolica l'Anno Internazionale della Famiglia.

Il Pontmcio Consiglio per la Famiglia, in rapporto con gli altri 
Organismi competenti, seguirà le iniziative delie Nazioni Unite in 
spinto di dialogo e collaborazione, preparando e coordinando le 
celebrazioni e le manifestazioni che saranno promosse all interno 
della Chiesa cattolica.

L’Anno Internazionale della Famiglia offrirà senz’altro un’oppor­
tunità provvidenziale per approfondire i valori costitutivi di questa 
istituzione naturale. Sono certo che una loro migliore conoscenza 
e valorizzazione aiuterà a costruire un mondo piu fraterno e soli­
dale, riconoscendo la famiglia come cellula fondamentale della 
società.

Invito pertanto le Conferenze Episcopali, i Vescovi, le Comunità 
diocesane e parrocchiali, i Movimenti, i Gruppi e le Associazioni, 
specialmente quelli quotidianamente impegnati nella pastorale fami­
liare, ad accogliere questo singolare momento di grazia per un 
lavoro che si spinga ancor più in profondità.

La famiglia, istituzione naturale, comunione di vita e di amore 
è oggi al centro dell’interesse dei credenti. I valori di donazione, 
comunione, generosità, amore e i compiti sublimi della procreazione 
e dell’educazione, che nascono e si alimentano nella famiglia, costi­
tuiscono motivo di riflessione per quanti hanno a cuore il destino 
dell’uomo e dell’umana convivenza.

Ai cristiani è domandato di offrire ”un di più” che scaturisce 
dalla fede e dalla dignità del Sacramento conferita da Cristo a 
questa istituzione naturale. Si tratta di testimoniare la verità e la 
fedeltà deH’amore nel matrimonio e nella sincera apertura al 
dono della vita.

Un’apertura ed un’attenzione speciale dovranno essere riservate 
alle famiglie che vivono nella povertà, in mezzo alle guerre, che 
sono costrette ad uscire dal proprio Paese o sono visitate dal 
dolore e da sofferenze di vario genere. Ciascuno si impegni nel- 
l’assicurare solidarietà e vicinanza alle famiglie che attraversano 
momenti di crisi ed abbisognano della preghiera e del sostegno 
della Comunità cristiana. (...)



804 Atti della Santa Sede

Già nel 1990 inviò alle Conferenze 
Episcopali una prima informazione in 
merito all’AIF. Successivamente, il Con­
siglio ha stabilito una serie di con­
tatti operativi e di lavoro con le Orga­
nizzazioni cattoliche impegnate nel 
campo ed ha preso parte a Convegni 
e riunioni in merito. Ha inoltre aperto 
una apposita rubrica sull’AIF nel pro­
prio bollettino "Familia et Vita", con

lo scopo di diffondere informazioni e 
promuovere iniziative.

Ora il Consiglio si rivolge a tutte 
le Conferenze Episcopali, invitandole 
ad uno sforzo rinnovato in favore del­
la famiglia, perché la Chiesa sia pre­
senza viva nel cuore del mondo, anche 
attraverso il suo impegno ed il suo 
contributo alla promozione della fa­
miglia.

SECONDA PARTE

Il messaggio sulla famiglia
Il Santo Padre Giovanni Paolo II, 

con l’appello alla Nuova Evangelizza­
zione, interpella oggi tutta la comunità 
ecclesiale all’urgente impegno a favore 
della famiglia. Egli insistentemente ri­
corda che la famiglia, fondata sul ma­
trimonio, è la « prima e fondamentale 
struttura a favore dell' "ecologia uma­
na" » (Centesimus annus, 39) e con il 
suo insegnamento offre un patrimonio 
inesauribile di verità e valori da risco­
prire e da annunciare.

Nel proclamare tale annuncio, la 
Chiesa si unisce a tutti coloro che — 
pur non condividendo la stessa fede — 
si riconoscono tuttavia nei valori del­
la famiglia. Questi toccano in profon­
dità tutto l’essere della persona uma­
na, nella sua dimensione corporea e 
spirituale, relazionale, culturale, mo­
rale e religiosa. La famiglia è presente 
nel momento dell’inizio e della fine 
della vita dell’uomo e nelle circostanze 
più significative. L’esperienza, i senti­
menti e i ricordi della famiglia, se non 
sempre le sue premure materiali e spi­
rituali, lo accompagnano per tutto il 
cammino dal suo nascere al suo mo­
rire.

L’atteggiamento della Chiesa è di ser­
vire l’umanità, aiutandola a scoprire 
maggiormente la verità sulla persona 
e sulla famiglia, e non quello di im-

Diritti della famiglia

« La famiglia, società naturale, esi­
ste anteriormente allo Stato e a qual­
siasi altra comunità e possiede diritti 
propri, che sono inalienabili » (Carta

porre una ideologia. La Chiesa sa cosa 
Dio ha iscritto nel cuore dell'uomo. È 
anche consapevole delle difficoltà che 
offuscano il riconoscimento di queste 
realtà e degli ostacoli che intralciano 
il concreto cammino quotidiano delle 
famiglie. Ma proprio per ciò continua 
a proclamare la verità che rende liberi, 
e nello stesso tempo viene incontro ai 
problemi delle famiglie e dei loro mem­
bri in difficoltà, attraverso le molte­
plici opere che sorgono dalla sua vi­
talità.

In questo cammino di servizio al­
l’uomo ed alla società, la Chiesa si 
incontra con la pluralità delle culture. 
E, conformemente alla sua costante 
tradizione, accoglie da esse tutto ciò 
che è in grado di meglio esprimere le 
inesauribili ricchezze di Cristo (cfr. Fa­
miliaris consortio, 10).

Certamente il riferimento al Vangelo 
e al Magistero (particolarmente alla 
Familiaris consortio, alla Gaudium et 
spes, alla Humanae vitae, alla Donum 
vitae, alla Centesimus annus e alie va­
rie Encicliche della dottrina sociale) 
offre un aiuto ulteriore ai cristiani 
nella conoscenza della verità della fa­
miglia. Questo è un significativo con­
tributo che la Chiesa può dare alla 
società umana.

dei diritti della famiglia [pubblicata 
dalla Santa Sede nel 1983], Preambolo, 
D.). La preparazione dell’AIF costituisce 
un momento privilegiato per impegnar-



Atti della Santa Sede 805

si a far riconoscere e tutelare i diritti 
della famiglia nelle legislazioni e nelle 
politiche degli Stati. Questo impegno 
può essere aiutato da una conoscenza 
dei contenuti della Carta dei Diritti 
della Famiglia della Santa Sede *.

Per questa finalità, sarà conveniente 
promuoverne nuove edizioni, ed anche 
traduzioni nelle lingue in cui ancora 
non è disponibile e diffonderla con 
tutti i mezzi opportuni. Il 1993 sarà 
un anno da privilegiare in tal senso,

in quanto Decimo Anniversario della 
sua pubblicazione.

Le comunità ecclesiali non manchino 
di sviluppare un’ottica di solidarietà 
universale, considerando il bene delle 
famiglie di tutto il mondo. Nel far 
questo, cooperino anche con le altre 
confessioni cristiane, con le altre reli­
gioni e con tutti coloro (persone, isti­
tuzioni, organizzazioni) che si impegna­
no a favore del bene della famiglia.

Una campagna a favore della famiglia
L’AIF costituisce un momento privi­

legiato per promuovere una vasta cam­
pagna di opinione pubblica in favore 
del matrimonio e della famiglia. Que­
sta campagna deve essere una causa 
comune e non affare di specialisti. La 
famiglia infatti è luogo di accoglienza 
e sviluppo integrale della persona uma­
na, di trasmissione dei valori e di edu­
cazione della coscienza morale. Occorre 
perciò riscoprirla nella sua dimensione 
di cellula di base della comunità uma­
na. In essa la comunione e l’amore 
dei coniugi si aprono al dono della 
vita, ed essa diventa così seno ma­
terno della società. In questo clima 
di amore, nell’intreccio delle relazioni 
e del dialogo tra le persone, ciascun 
membro riscopre se stesso, in tutte le 
sue dimensione umane, spirituali e re­
ligiose. Ciascuno apprende il rispetto 
dell’altro, si educa all’accoglienza del­
la vita, all'amore fedele, al perdono, 
alla pace.

« Occorre tornare a considerare la 
famiglia come il santuario della vita. 
Essa, infatti, è sacra: è il luogo in 
cui la vita, dono di Dio, può essere 
adeguatamente accolta e protetta con­
tro i molteplici attacchi a cui è espo­
sta, e può svilupparsi secondo le esi­
genze di un’autentica crescita umana. 
Contro la cosiddetta cultura della mor­

te, la famiglia costituisce la sede della 
cultura della vita » (Centesimus annus, 
39).

È necessario dar fiducia alle fami­
glie, far loro prendere coscienza della 
propria dignità e del proprio valore, 
del loro essere soggetti sociali, prota­
gonisti nella difesa e promozione dei 
propri diritti. La famiglia infatti « pos­
siede e sprigiona ancora oggi energie 
formidabili » (Familiaris consortio, 43).

Una possibile azione concertata — 
attraverso Associazioni ed Organizza­
zioni di famiglie — permetterà di rag­
giungere un duplice obiettivo:

- far sì che nella società maturino 
una cultura e un consenso più favore­
voli ai valori della vita, del matrimo­
nio e della famiglia;

- e che i Governi promuovano leggi 
e istituzioni di essi più rispettosi.

In particolare, poi, la « famiglia cri­
stiana, poiché nasce dal matrimonio, 
che è l’immagine e la partecipazione 
del patto d’amore del Cristo e della 
Chiesa, renderà manifesta a tutti la 
viva presenza del Salvatore nel mondo 
e la genuina natura della Chiesa, sia 
con l’amore, la fecondità generosa, 
l’unità e la fedeltà degli sposi, sia 
con l’amorevole cooperazione di tutti 
i suoi membri » (Gaudium et spes, 48).

ta famiglia e i suoi membri

Prendere in considerazione la fami­
glia in quanto tale, cosa veramente ne­
cessaria, non significa diminuire il va-

lore dei singoli membri. Ogni interven­
to specifico a favore di uno di essi va 
quindi considerato nel quadro globale

* RDTo 60 (1983), 959-968 [N.d.R.].



806 Atti della Santa Sede

della vita familiare.
I membri più deboli, quali i bam­

bini, gli anziani, i malati e i disabili, 
hanno bisogno di maggior tutela; la 
dignità della donna va promossa so­
prattutto là dove la mentalità corrente 
e la cultura non la rispettano. L’uomo

va maggiormente responsabilizzato ri­
guardo ai suoi compiti familiari. In 
molti luoghi, e soprattutto nei Paesi 
sviluppati, la longevità impone di con­
siderare problemi nuovi e richiede di 
preparare a nuove relazioni intergene­
razionali.

I bambini

Una speciale attenzione va riservata 
ai bambini e ai loro diritti. Essi sono 
il futuro dell’umanità. Ogni bambino è 
una persona fin dal concepimento e 
come tale va tutelato nei suoi inviola­
bili diritti: alla vita, ad essere conce­
pito in modo naturale e rispettato nel­
la sua identità, ad avere una famiglia 
e a ricevere un’educazione integrale.

Le Nazioni Unite hanno promulgato 
nel 1989 la Convenzione dei Diritti del 
Bambino, già ratificata da molti Paesi. 
La Santa Sede ha aderito alla Conven­
zione, esprimendo tuttavia in una "Di­
chiarazione" la speranza che il para­
grafo 9 del Preambolo serva da quadro 
di interpretazione della stessa Conven­
zione, in modo da salvaguardare i di­
ritti dei bambini anche prima della 
nascita.

La prospettiva familiare richiede che 
il rispetto dei diritti dell’infanzia sia 
collegato a quello globale dei diritti e 
delle responsabilità delle famiglie. I ge­
nitori vanno rispettati come primi e 
principali educatori dei loro figli, anche 
nel loro diritto ad educarli secondo le 
proprie convinzioni morali e religiose. 
Le altre strutture educative e le isti­
tuzioni sociali non devono sostituirsi 
ad essi, ma collaborare con loro e so­
stenerli affinché siano messi in grado

Concetti da chiarificare

In una materia talmente importante 
come quella della vita familiare, è ne­
cessario un criterio di discernimento 
per distinguere ciò che costituisce il 
bene delle famiglie. A tal proposito 
vanno anzitutto chiariti alcuni concetti 
di fondo, necessari per non contrad­
dire l’identità del messaggio cristiano.

1. Concetto di famiglia: nella docu­
mentazione dell’AIF, in genere non si 
precisa cosa sia la famiglia, cioè non

di adempiere le proprie responsabilità 
educative. In particolare la scuola deve 
collaborare armonicamente con le fa­
miglie per la crescita globale dei bam­
bini.

Temi educativi molto importanti so­
no certamente quelli riguardanti l’edu­
cazione alla sessualità, all’amore ed al­
l’accoglienza defila vita. Gli stessi ge­
nitori devono essere aiutati ad affron­
tare compiti educativi così delicati e 
complessi. Gli insegnanti cristiani e le 
scuole cattoliche, insieme alle associa­
zioni familiari, possono offrire un va­
lido contributo.

Nel rapporto educativo, i bambini e 
i giovani hanno molto da dare, come 
soggetti attivi della comunità fami­
liare. Dice il Papa nella Familiaris con­
sortio: « Nella famiglia, comunità di 
persone, deve essere riservata una spe­
cialissima attenzione al bambino, svi­
luppando una profonda stima per la 
sua dignità personale, come pure un 
grande rispetto ed un generoso servi­
zio per i suoi diritti » (n. 26). I figli 
sono quindi come il centro della vita 
familiare e come tali vanno ascoltati 
ed aiutati a riflettere. Questa condi­
visione sarà inoltre per loro di grande 
aiuto per prepararsi a costituire, in 
futuro, la loro propria famiglia.

se ne dà una definizione. Davanti alla 
diversità di modelli della famiglia, co­
me vengono presentati da diverse 
culture, religioni, ecc., dobbiamo sotto­
lineare che la famiglia possiede una 
sua identità, una sua natura, inscritta 
in essa dal Creatore. La famiglia è 
fondata sul matrimonio, che unisce in 
comunione permanente di vita e di 
amore un uomo e una donna. Da que­
sta comunione vengono generati i figli-



Atti della Santa Sede 807

Questo nucleo fondamentale di geni­
tori e figli, fratelli e sorelle, si allarga 
a parenti ed altri consanguinei ed affi­
ni. Come dice la Familiaris consortio, 
« la comunione coniugale costituisce il 
fondamento sul quale si viene edifi­
cando la più ampia comunione della fa­
miglia, dei genitori e dei figli, dei fra­
telli e delle sorelle tra loro, dei pa­
renti e di altri familiari » (n. 21). Altre 
forme di unione o legami transitori 
non possono essere considerati come 
equivalenti al matrimonio.

2. Concetto di "family planning" (= 
pianificazione familiare): ricorrente nei 
documenti internazionali, si ritrova an­
che in quelli riguardanti l’AIF. Il con­
cetto di "family planning” di fatto ha 
oggi significati equivoci. Mentre per 
alcune istituzioni, soprattutto di ispira­
zione cristiana, significherebbe l’eserci­
zio della paternità responsabile, con 
una chiara impostazione etica (piani­
ficazione familiare naturale, naturai fa­
mily planning), per altre invece, so­
prattutto per quelle che hanno una po­
litica antinatalista, il termine com­
prende anche la contraccezione e alle 
volte persino l'aborto e la sterilizza­
zione.

Per quanto riguarda la contraccezio­
ne, oltre al problema del suo disordine 
etico oggettivo, a differenza della rego­
lazione naturale della fertilità, occorre 
fare due costatazioni:

a) la prima è che molti metodi "con­
traccettivi”, in realtà, per il loro stesso 
meccanismo di azione, hanno o pos­
sono avere effetti abortivi (come spi­

rali o I.U.D., pillole, impianti sottocu­
tanei, ecc.);

b) la seconda è che la stessa men­
talità che orienta alla contraccezione 
può condurre pure all’aborto, qualora 
non sia stato impedito il concepimento.

Va messa dunque in rilievo la pro­
fonda differenza etica ed antropologica 
tra la contraccezione e la regolazione 
naturale della fertilità (cfr. Familiaris 
consortio, 32). Quest’ultima, in un con­
testo di valori, favorisce davvero il 
bene della famiglia, la responsabilità 
condivisa dagli sposi ed un’autentica 
ecologia umana.

La coincidenza dell’AIF con l’anno in 
cui si terrà la Conferenza Mondiale sul­
la Popolazione (1994) non deve costi­
tuire un motivo per introdurre e so­
stenere programmi di controllo demo­
grafico attraverso contraccezione, ste­
rilizzazione e aborto.

Anche il tema della difesa dell’am­
biente (che spesso viene utilizzato in 
chiave antidemografica) sia collegato 
con il tema della famiglia in modo tale 
da favorirla e non da contrastarla (ri­
cordare 1’ "ecologia umana” che il San­
to Padre ci presenta nella Centesimus 
annus, 38).

3. Concetto di diritti della famiglia: 
la Carta dei Diritti della Famiglia del­
la Santa Sede può essere un punto di 
riferimento per definire il contenuto 
dei diritti. Non si può accogliere fra 
gli autentici diritti della famiglia dei 
falsi diritti o addirittura dei delitti co­
me il cosiddetto diritto all’aborto.

TERZA PARTE

Desideriamo ora offrire alle Confe­
renze Episcopali una serie di spunti e 
suggerimenti per possibili iniziative da 

attuare durante la preparazione del- 
l’Anr.o Intemazionale della Famiglia.

1) Visione della situazione: dossiers informativi

L’AIF offre l'occasione per appro­
fondire la conoscenza della situazione 
di ogni Paese riguardo alla famiglia 
e al rispetto della vita.

Suggeriamo dunque che ogni Confe­

renza Episcopale realizzi un dossier 
informativo, che offra possibilmente 
una visione complessiva della situa­
zione attuale nel Paese al riguardo 
della problematica della famiglia e del-



808 Atti della Santa Sede

la difesa della vita dal concepimento 
alla morte naturale.

Tale dossier potrebbe comprendere 
una presentazione della situazione legi­
slativa (leggi e progetti di legge), sta­
tistica e culturale dei problemi, con 
una ricerca sulle loro cause.

Nel dossier potrebbero anche essere 
raccolti elenchi di Organizzazioni cat­
toliche operanti nei vari settori riguar­
danti la famiglia, la difesa della vita, 
la regolazione naturale della fertilità, 
possibilmente completi di indirizzo, te­
lefono e fax.

La compilazione di un tale dossier 
potrebbe rappresentare l’occasione per

riunire e collegare a livello nazionale 
tutte le realtà cattoliche impegnate 
per la famiglia e attivarle maggior­
mente.

Tali dossiers potranno essere utili, 
sia ”in loco”, sia a livello universale, 
soprattutto per individuare i principali 
bisogni e gli obiettivi da raggiungere, 
e così contribuire all’elaborazione di 
piani pastorali specifici.

Il Pontificio Consiglio per la Fami­
glia chiede cortesemente alle Conferen­
ze Episcopali di volergli inviare l’even­
tuale dossier entro il mese di aprile 
1993.

2) Collegamento: strutture ecclesiali per la famiglia e per la vita

L’AIF rappresenta uno stimolo ulte­
riore per rafforzare o avviare strutture 
specifiche (a livello diocesano, naziona­
le, ed eventualmente regionale o con­
tinentale) per la famiglia e per la vita 
(Commissioni, Uffici, ecc.). Esse per­

mettono di realizzare un collegamento 
più stretto con le varie realtà ope­
ranti nel campo e rendono quindi un 
servizio alla comunione con il Vescovo 
o con i Vescovi.

3) Promozione: spiegazione e approfondimento 
dell’insegnamento della Chiesa sulla famiglia

La rinnovata attenzione alla famiglia 
suscitata dall’AIF offre un terreno pro­
pizio alla diffusione, alla spiegazione e 
all'approfondimento del Magistero del­
la Chiesa relativo alla famiglia e alla 
difesa della vita.

In tal senso, potranno essere realiz­
zati strumenti di catechesi semplici ma 
completi, per arrivare anche ai "lon­
tani” della Chiesa.

Alcuni suggerimenti di iniziative da 
intraprendere:

a) parrocchie e zone pastorali: evan­
gelizzare la famiglia attraverso la litur­
gia, la predicazione (omelia domeni­
cale, missioni popolari, ...), le celebra­
zioni specifiche sulla famiglia, le gior­
nate e le feste per le famiglie, la ca­
techesi (specie sacramentale), la forma­
zione degli adolescenti alle loro future 
responsabilità familiari, i corsi di pre­
parazione al matrimonio, i gruppi di 
famiglie (soprattutto giovani), l’opera 
di sostegno e di aiuto alle famiglie in 
crisi, o in situazioni irregolari, o in 
difficoltà, povertà, disagio, il servizio 
alla maternità, all’infanzia, agli anzia­

ni, malati, handicappati, stranieri, al­
le coppie con problemi di sterilità, ...

b) associazioni e movimenti fami­
liari: sostenere e aiutare la loro azio­
ne, ai diversi livelli, in favore delle 
famiglie e dei loro diritti;

c) la promozione di Centri e ser­
vizi a livello diocesano, come Consul­
tori familiari, Centri di aiuto ed acco­
glienza della vita, Centri per la rego­
lazione naturale della fertilità, Centri 
assistenziali, Centri di prevenzione e 
recupero per tossicodipendenti, inizia­
tive per 1’ "accompagnamento” dei mo­
renti e per il sostegno dei malati ter­
minali, ecc.

d) la costituzione di Istituti di stu­
dio sul matrimonio e la famiglia, come 
il Pontificio Istituto "Giovanni Paolo 
II” (Università Lateranense - Roma) ed 
altri simili sorti in diversi Paesi;

e) l’organizzazione di incontri, con­
vegni, tavole rotonde, seminari, ... sui 
diversi temi del matrimonio e della fa­
miglia, alla luce del Magistero Eccle­
siale ed in particolare sulla Carta dei 
Diritti della Famiglia della Santa Sede;



Atti della Santa Sede 809

f) la diffusione di libri, opuscoli, 
studi e ricerche, audiovisivi, stampa, 
trasmissioni radio-televisive, sui temi 
familiari;

g) la promozione della spiritualità 
coniugale e familiare;

h) sensibilizzare i cattolici che lavo­
rano nel campo della comunicazione 
sociale perché dedichino attenzione al­
la famiglia e alle sue esigenze; pro­
muovere la costituzione di Associazioni 
di radio e teleutenti, per il rispetto dei 
diritti educativi delle famiglie e dei 
criteri etici nelle trasmissioni; interes­
sare i mass media gestiti da cattolici,

perché si impegnino attivamente in fa­
vore della famiglia;

i) stimolare i cattolici operanti in 
campo politico a promuovere il bene 
della famiglia nella legislazione e nelle 
prassi amministrative;

1) incrementare la preparazione de­
gli ecclesiastici.

Attività come quelle proposte e so­
prattutto quelle di rilievo potrebbero 
essere inserite nella "cornice” dell’Anno 
Internazionale. A tal proposito, si può 
utilizzare il simbolo dell’Anno nel mate­
riale divulgativo delle iniziative stesse.

4) Legislazioni e politiche familiari

Le politiche sociali ed economiche 
come anche l’organizzazione del lavoro 
hanno sempre un impatto sulla stabi­
lità della vita familiare, ed in tal senso 
andrebbero costantemente valutate, in­
quadrando ogni legge e proposta nel­
la prospettiva dei diritti della fami­
glia. Occorre sia evitare di danneggiare 
la famiglia, sia promuovere ed inco­
raggiare la sua crescita, eliminando 
eventuali situazioni di dipendenza.

Occorre una politica favorevole alla 
famiglia: le varie politiche riguardanti 
l’economia, il lavoro e l’occupazione, le 
tasse, l’educazione, il benessere, le 
minoranze etniche e religiose, le mi­
grazioni, i rifugiati, i servizi sociali e 
santari devono sostenere le famiglie, 
soprattutto quelle più svantaggiate e 
quelle numerose. Una giusta retribu­
zione, il "salario familiare", il ricono­
scimento del lavoro domestico della 
donna che vuole dedicarsi esclusiva- 
mente alla famiglia, quello dei diritti 
della lavoratrice madre, la possibilità 
di conciliare il lavoro fuori casa con 
gli impegni verso i figli (anche adotti­
vi) o verso i membri anziani, malati o 
handicappati della famiglia, sono tutti 
esempi di politiche familiari.

Per quanto riguarda le politiche del­
lo "sviluppo”, siano indirizzate al bene 
delle famiglie e alla promozione vera 
della donna, anche attraverso la garan­
zia dell’accesso all’educazione e all’alfa­
betizzazione, ad un sano nutrimento e 
alle cure sanitarie, all’abitazione, al la­
voro, ad una buona possibilità di cu­
rare ed educare i figli, ecc. Particolare

attenzione sia riservata alle famiglie 
vittime di disastri ambientali, della 
guerra, dello sfruttamento, alle fami­
glie dei detenuti, dei rifugiati e dei 
senza tetto, come a tutte le forme di 
emarginazione e privazione che hanno 
incidenza sulla famiglia.

Tutto ciò sia inserito in una visione 
generale di giustizia e solidarietà delle 
famiglie e per le famiglie.

Ecco alcuni punti importanti da te­
nere presenti nell’evolversi della legi­
slazione e delle politiche familiari:

- il rispetto del diritto alla vita di 
ogni persona dal concepimento alla 
morte naturale, e della dignità della 
procreazione;

- il diritto dei coniugi a decidere il 
numero dei loro figli nel rispetto delle 
leggi morali e il diritto dei popoli a 
che gli aiuti allo sviluppo non vengano 
condizionati dall’accettazione di politi­
che demografiche da parte dei Governi;

- l’attuazione di misure a favore del­
l’accoglienza della vita nascente e di 
sostegno alla maternità, con particola­
re riguardo per la madre sola;

- il rispetto della pari dignità tra 
donna e uomo, complementari nella lo­
ro naturale diversità;

- il rispetto delle culture e tradizioni 
di ogni popolo, riguardo alla famiglia, 
anche dal punto di vista dei valori spi­
rituali e religiosi;

- siano assicurati i diritti delle fami­
glie dal punto di vista abitativo, lavo­
rativo, sanitario, scolastico-educativo, 
sociale, fiscale, culturale, ...



810 Atti della Santa Sede

- siano sostenute le famiglie che ver­
sano in situazioni di disagio, di diffi­
coltà, di crisi, di sofferenza, di sepa­
razione e lontananza, di povertà, di 
guerra, di fame, ...

- sia rispettata, sostenuta e promossa 
l’attività di volontariato;

- sia attuata l’assistenza e la prote­
zione dei bambini soli, abbandonati, or­
fani, handicappati (con particolare at­
tenzione ai "bambini della strada”); di 
quelli sfruttati nel lavoro; soggetti al­
la violenza, alla prostituzione, alla ven­
dita, alla pornografia; avviati sulla stra­
da della droga e della delinquenza; 
minacciati dalla fame, dalla guerra, 
dalle malattie. Sia realizzata, special- 
mente nei Paesi in via di sviluppo, una 
politica sanitaria che garantisca le cure 
adeguate e la nutrizione necessaria al­
le gestanti e successivamente alle don­
ne e ai bambini dopo la nascita; sia 
attuata una legislazione ed una pratica 
dell’adozione e dell’affidamento fami­

liare che facilitino le famiglie capaci 
di accogliere nelle loro case bambini 
che hanno bisogno di un’assistenza per­
manente o temporanea e che, in pari 
tempo, abbia in considerazione i diritti 
dei genitori;

- siano garantiti i diritti degli an­
ziani a poter continuare a vivere con 
le loro famiglie o, se questo è impos­
sibile, ad avere le necessarie cure e 
l’assistenza sotto tutti i punti di vista, 
in un clima di rapporto umano e con 
la continuità dei rapporti familiari;

- siano messe in atto tutte le forme 
di assistenza per le famiglie che han­
no un membro handicappato, disabile, 
malato fisicamente o psichicamente;

- siano attuate tutte le forme di as­
sistenza per le famiglie colpite dal­
l’AIDS e si attui una vera prevenzione 
della malattia (basata sui criteri etici, 
che soli possono davvero impedirne il 
contagio e frenarne la diffusione).

CONCLUSIONE

La fase preparatoria dell'AIF servirà 
alle Conferenze Episcopali anche per 
programmare iniziative specifiche per 
la celebrazione dell’AIF nel 1994, a li­
vello dei singoli Paesi.

Il Pontificio Consiglio per la Famiglia 
comunicherà a suo tempo eventuali ini­
ziative a livello internazionale.

Alfonso Card. Lopez Trujillo
Presidente

Jean-François Arrighi
Vescovo tit. di Vico Equense 

Vice Presidente



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Nuovo Vescovo di Alba
Su L’Osservatore Romano datato 4 luglio 1993, nella rubrica Nostre Infor­

mazioni, è stato pubbicato il seguente comunicato:

Il Santo Padre ha nominato Vescovo di Alba (Italia) 
Sua Eccellenza Reverendissima Monsignor Sebastiano 
Dho, finora Vescovo di Saluzzo.

Nota. Mons. Sebastiano Dho come Vescovo di Alba succede a Sua Eccellenza 
Reverendissima Monsignor Giulio Nicolini, trasferito in data 16 febbraio 1993 
alla sede di Cremona [N.d.R.J.

811





Atti del Cardinale Arcivescovo

Lettera pastorale 1993-1994

IERI E OGGI

La forte testimonianza di chi ha visto

1. Introduzione

Carissimi uomini e donne che vivete in questa diocesi di Torino, cattolici 
impegnati, credenti praticanti, non praticanti, meno credenti o non credenti, 
con questa mia quinta Lettera pastorale intendo rivolgermi a tutti, secondo 
l’accoglienza che ciascuno vorrà darle a misura del proprio ascolto.

Non è soltanto la "quinta” Lettera dopo le quattro di Episcopato a vostro 
servizio, secondo la missione che gratuitamente il Signore mi ha affidato 
e di cui sento tutta la grande responsabilità. Ho ben vivo nel cuore il severo 
ammonimento che si legge nella Lettera di S. Giacomo: « Fratelli miei, non 
vi fate maestri in molti, sapendo che noi riceveremo un giudizio più severo, 
poiché tutti quanti manchiamo in molte cose. Se uno non manca nel parlare, 
è un uomo perfetto, capace di tenere a freno anche tutto il corpo » (Gc 
3, 1-2).

Sento, piuttosto, il dovere di inviare un messaggio che oserei definire 
per un lato riassuntivo di questo primo periodo, ma soprattutto più dram­
matico, più tra me Vescovo e tutti voi, come per un appello e un dialogo 
che ci avvicinano e ci affratellano nella comune considerazione della nostra 
condizione generale che interpella più che mai la nostra fede, speranza e 
carità.

2. Le prime quattro Lettere
Nelle mie prime quattro Lettere, come vi è noto, è il tema della esistenza 

come vocazione che mi ha sollecitato; vocazione che dà un senso radical­
mente diverso e del tutto decisivo alla vita, la quale viene a sapere di 
essere chiamata daH'amore perfetto di Dio all’amore perfetto verso di Lui,

813



814 Atti del Cardinale Arcivescovo

reso realmente possibile per essere stati tutti chiamati e predestinati nel 
progetto eterno di Dio < ad essere conformi all'immagine del Figlio suo, 
perché Egli sia il primogenito tra molti fratelli » (cfr. Rm 8, 28-29).

Ho poi applicato a diverse condizioni questa stessa verità, allo scopo 
di dire a me e a voi come sia onnipresente la chiamata di Dio. Da molti 
riscontri, sia attraverso le Visite pastorali finora compiute, che in tante 
altre occasioni, mi è risultato che questa presentazione ed esaltazione del 
vivere come vocazione è stata capita e gradita, della qual cosa non posso 
che rallegrarmi ringraziandone il Signore.

La vicenda del nostro "rispondere insieme” alla chiamata che forma la 
nostra Chiesa — (il termine "Chiesa” significa appunto "chiamata da") — 
ha poi certamente insegnato di più a me (anche se a tutt’oggi mi sento 
sempre discepolo nel mio ministero) a essere Vescovo, e vostro Vescovo, 
e a voi, io lo spero, ad essere sempre più diocesani della nostra Chiesa 
particolare, la Chiesa che vive in Torino.

3. Il senso di questa Lettera

Proprio tale cammino graduale mi induce questa volta a parlarvi con 
ancora più immediatezza e non riguardo a questo o a quel particolare 
aspetto vocazionale della vita, ma piuttosto a riferirmi a noi cristiani in 
tempi difficili — (se mai siano esistiti tempi facili) —, a noi uniti nel 
Signore per testimoniare una sola fede nella carità.

Quanto più rifletto sulla nostra esistenza di cristiani, tanto più mi rendo 
conto — senza pessimismo ma con realismo — che le nostre comunità 
sono chiamate, ed è ancora vocazione, a vivere con grande chiarezza e forza 
la loro fedeltà a Dio, perché sono quotidianamente messe alla prova dalla 
tentazione del cedimento, del compromesso, e di un certo stile di rapporto 
con lo spirito del mondo che non le sprona all'evangelizzazione. È tenta­
zione, e alla tentazione si può resistere; ma mi pare opportuno parlarne, 
per riconoscere anche in queste circostanze la occasione che Dio ci dona 
per "santificarci ancora" (cfr. Ap 22, 11).

Ho dunque pensato a noi, diocesi che vive nel ventesimo secolo, come 
a una delle comunità cristiane che fin dalle origini hanno dovuto conoscere 
e superare tutti i principali ostacoli nella perseveranza della fede.

I documenti che ci sono stati lasciati dagli Apostoli, a cominciare dagli 
stessi Vangeli, alle Lettere di Paolo, di Pietro, di Giacomo, di Giuda e di 
Giovanni, sono tutte testimonianze sincere di un cammino delle prime 
comunità cristiane che ha conosciuto prove, tentazioni, errori, deviazioni, 
incomprensioni. Tra tutti scelgo le Lettere dell’Apostolo Giovanni; sono tre, 
la prima più lunga, quasi una enciclica destinata alle comunità dell'Asia 
minore, in particolare a quella di Efeso; la seconda e la terza brevissime, 
semplici biglietti per situazioni specifiche.

Sono, queste Lettere, grande documento di un cristianesimo in sofferta 
crisi, che mi fanno in qualche modo da guida mentre vi parlo, e questo 
perché anche oggi i temi irrinunciabili della Luce e dell Amore a cui Dio 
chiama sembrano ridiventare per noi urgenti e risolutivi.



Atti del Cardinale Arcivescovo 815

Il tono delle Lettere, e particolarmente della prima, è indubbiamente 
forte: oggi non si parla con tanta facilità di Anticristo e di anticristi 
(1 Gv 2, 18.22; 4, 3; 2 Gv 7), di falsi profeti (1 Gv 4, 1.4), di mentitori, di 
seduttori (1 Gv 2, 22; 2 Gv 7); ma, sebbene la situazione della testimo­
nianza cristiana non sia di molto mutata, non è tanto su questo panorama 
negativo che intendo insistere, bensì sulla nostra fedeltà comunitaria e 
individuale al nostro restare nella luce e nella fraternità (cfr. 1 Gv 2, 9). 
È la positiva e sovrabbondante ricchezza della nostra vocazione santa che 
mi sta a cuore, perché essa costituisce la vita stessa della nostra Chiesa 
particolare davanti a Dio.

4. Ieri il discepolo Giovanni, oggi noi

Come collocarci dunque in quel contesto e in quella autentica passione 
ecclesiale? Alla stessa maniera come vi si è collocato Giovanni, da "disce­
polo”.

Discepolo è la parola più usata da lui per indicare i legami del credente 
con Gesù, (la si riscontra ben 78 volte). La missione di Gesù è orientata 
a raggruppare i discepoli in vista della glorificazione del Padre: « In questo 
è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei disce­
poli • (Gv 15, 8). Discepolo è il titolo che fa da ponte tra le due tappe 
della storia della salvezza, quella precedente la passione e quella succes­
siva alla risurrezione. Dopo la partenza di Gesù, il "Maestro”, il mondo 
continuerà ad essere confrontato con i discepoli; difatti al momento del­
l’addio (dopo l’uscita di Giuda, il traditore), Gesù dice: « Da questo tutti 
sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri * (Gv 
13, 35). Tutto ciò continua: anche oggi il mondo si confronta con coloro 
che si dicono e sono diventati discepoli, in un legame a Gesù Maestro a 
livello dell’essere.

Essere discepoli significa passare in un essere nuovo a livello della 
esistenza secondo lo Spirito, comunicando alla vita divina di Gesù, così da 
"vedere” Gesù con gli occhi dello spirito e non soltanto con quelli della 
carne, come invece è accaduto all’Apostolo Filippo, che si è sentito dire da 
Gesù: « Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? 
Chi ha visto me ha visto il Padre » (Gv 14, 9). Perciò S. Giovanni usa conti­
nuamente il verbo "rimanere” (40 volte nel Vangelo, 24 volte nella prima 
Lettera). È il verbo che caratterizza la relazione di Dio a Gesù e ai cristiani, 
di Cristo ai suoi discepoli e dei discepoli a Cristo, tanto che "colui che 
rimane in Cristo" è la definizione stessa del discepolo.

Questa relazione del discepolo Giovanni a Cristo si manifesta in con­
creto in due caratteristiche: I' "esperienza dell'amore" e il "gusto del­
l'unità”.

— Innanzi tutto l’esperienza dell’amore. San Giovanni ha amato 
appassionatamente Gesù, ma soprattutto è stato appassionata­
mente amato. Se egli può dire e scrivere qualcosa di Dio, il Padre, 
è perché ha amato Gesù e perciò ha "sentito” l'amore del Padre



816 Atti del Cardinale Arcivescovo

di Gesù e ha ricevuto, comprendendola, la rivelazione di Gesù sul 
suo Padre, e si è lasciato condurre da Gesù al Padre, I’ ”Abbà”.
Il discepolo mira a rendere partecipi i suoi lettori di questa pie­
nezza di esperienza d’amore da lui vissuta. Perciò la sua è una 
testimonianza, (altra parola preferita di Giovanni), su "chi” Gesù fu 
per i "suoi”, e quindi anche per lui, e può essere ancora adesso 
per quelli che credono oggi attraverso le parole dei "suoi” di allora. 
E come ogni esperienza d’amore, la testimonianza di Giovanni ha 
un carattere altamente drammatico. Nessuno che ami riesce a non 
soffrire vedendo che non è amato colui che si ama. Così è, se si è 
discepoli, anche per noi oggi.

— Poi il gusto dell’unità. Un discepolo come Giovanni ha un 
unico "centro" per il suo pensare e il suo vivere, e a quel centro 
riconduce agilmente, quasi senza fatica, tutti quegli infiniti raggi 
in cui si spezzetta il cerchio dell'esistenza concreta. E quel centro 
è Gesù, il Verbo di Dio fatto carne. In quella carne umana egli ha 
visto la gloria del Figlio Unigenito, che essendo « rivolto a Dio », 
vivente « verso il seno del Padre », ce lo può « rivelare » (cfr. Gv 
1, 1.18). In tutta la sua opera non parla d’altro, e quando questa 
realtà viene contestata separando Gesù dal Padre, in quanto suo 
Verbo e Figlio, o il Cristo Dio daH’uomo storico Gesù, egli reagisce 
con estrema fermezza. Giovanni ha fissato lungamente gli occhi 
sulla persona di Gesù e vi ha visto la vita del Verbo del Padre e 
non può fare a meno di comunicare globalmente la sua visione.

Leggere e rileggere, lavorare e pregare sulle pagine di S. Giovanni è 
il modo dato a noi oggi di fissare i nostri occhi su Gesù e riuscire a nostra 
volta a vedervi la vita del Verbo Figlio del Padre e sentire che non pos­
siamo tenere per noi soli tale dono.

Prima che per la propria missione i discepoli sono costituiti dai legami 
spirituali che li uniscono a Cristo. Ciò che conta è la fedeltà spirituale a 
Gesù, piuttosto che un accompagnamento fisico. Discepolo è colui che 
accetta la dipendenza spirituale da Gesù (cfr. Gv 8, 31.32; 9, 28). Gesù, e 
solo Gesù, come centro che ci aspira.

5. La comunità cristiana delle Lettere giovannee

Le Lettere inviate dall'Apostolo Giovanni alle comunità cristiane che 
vivevano nella grande metropoli di Efeso e nelle città della provincia fanno 
intravedere una situazione di grave crisi sia dottrinale che morale. L’inter­
vento dell'Apostolo mira a rassicurare e incoraggiare chi è rimasto fedele, 
a ridare fiducia nella verità e nella bellezza della rivelazione ricevuta dal- 
I’ "inizio", attraverso la testimonianza e l'annuncio di chi « ha udito... visto... 
e toccato » (1 Gv 1, 1 ss.).

Perciò riannuncia il kerigma, esorta e avverte, mettendo a confronto 
i casi di fedeltà e di infedeltà. Lo scopo non è tanto polemico, ma pastorale. 
Giovanni non discute, insegna e offre i criteri per il discernimento spirituale



Atti del Cardinale Arcivescovo 817

tra il vero e il falso discepolo. Per far fronte alla crisi riformula per i suoi 
lettori il messaggio apostolico nei suoi elementi fondamentali, per ridare 
fiducia all’insegnamento ricevuto "fin dall'Inizio" L È il grande problema 
della appartenenza alla Chiesa, che fa questione anche oggi.

Sempre nella Chiesa, ora come allora, si è tentati di dividere: Gesù da 
Cristo, l’unico Messia inviato da Dio e vero Figlio di Dio, la fede dalla 
morale e viceversa, l’anima dal corpo, il visibile dall'invisibile, la terra dal 
cielo, l’orizzontale dal verticale, l’azione dalla contemplazione, il credere 
dal vivere, il sapere dall'obbedire, la luce dall'amore. Per questo S. Gio­
vanni prima di dire che Dio è Amore, afferma che Dio è "Luce”. L’unico Dio 
è luce e agàpe, cioè verità e carità. Senza una luminosa ortodossia non ci 
può essere una ortoprassi autenticamente cristiana e senza una prassi di 
carità non si salva neppure l’ortodossia. Gesù è il Cristo che comunica 
nella sua carne questa rivelazione della verità di Dio che è amore, per cui 
la fede conduce all’amore fraterno e l'amore verifica la fede e la vivifica.

Il punto critico sul quale si è consumata la spaccatura nella comunità 
è, alla fine, la persona di Gesù. Chi è Gesù? Questa è la domanda di fondo 
e la risposta che vi si dà discrimina il cristiano dal non cristiano.

6. Chi sono i cristiani

Chi è Gesù Cristo per i cristiani? Giovanni è l'autore del Nuovo Testa­
mento che più di tutti gli altri ha concentrato tutta la sua testimonianza 
e la sua comprensione teologica intorno al mistero dell'Incarnazione. I cri­
stiani per lui sono coloro che sono stati resi partecipi dell’esperienza dei 
primi testimoni, lo sono dalle origini e lo saranno fino alla parusia finale di 
Gesù che concluderà la storia e ne rivelerà il giudizio definitivo.

I due poli iniziali del Vangelo e della Lettera si richiamano: l’esperienza 
storica inebriante dell’inizio del Vangelo, « Noi vedemmo la sua gloria, come 
di unigenito dal Padre » (Gv 1, 14), Giovanni la ripropone nella Lettera alla 
seconda generazione: « Ciò che era fin da principio, ciò che noi abbiamo 
udito, ciò che noi abbiamo veduto con i nostri occhi, ciò che noi abbiamo 
contemplato e ciò che le nostre mani hanno toccato, ossia il Verbo della 
vita... noi lo annunziamo anche a voi... » (1 Gv 1, 1-3).

Come possiamo partecipare oggi a una simile esperienza? Il prologo 
della Lettera è il testo più ricco sulla attualizzazione della verità cristiana. 
Il punto di partenza è quel "ciò che era fin da principio": è la "viva tradi­
zione della Chiesa”. È l’esperienza dei Dodici (i "noi” della Lettera) attua­
lizzata nei credenti.

L' "inizio” del prologo del Vangelo (« In principio era il Verbo ») non è 
lo stesso di qui: là è l’assoluto di Dio, qui è l’inizio del Cristianesimo, da 
quando i discepoli sentirono e accolsero l’annunzio. Ed è un ritornello che 
ritorna per altre quattro volte:

1 Per la prima Lettera di Giovanni seguo lo schema e le interpretazioni di Ignace de la 
Potterie, S.I.



818 Atti del Cardinale Arcivescovo

vale per i comandamenti (1 Gv 2, 7: « Carissimi, non vi scrivo un nuovo 
comandamento, ma un comandamento antico, che avete ricevuto fin da 
principio »);

vale per la conoscenza di Gesù (1 Gv 2, 13: « Scrivo a voi, padri, perché 
avete conosciuto colui che è fin dal principio »);

vale per la perseveranza nella fede (1 Gv 2, 24: « Guanto a voi, tutto 
ciò che avete udito da principio rimanga in voi. Se rimane in voi quel che 
avete udito da principio, anche voi rimarrete nel Figlio e nel Padre »);

e vale per la morale della carità (/ Gv 3, 11: « Poiché questo è il messag­
gio che avete udito fin da principio: che ci amiamo gli uni gli altri »).

Vi è, dunque, comunione esistenziale tra ciò che fu dall'Inizio per i 
testimoni e ciò che è per tutti i credenti successivi. Questa è la coscienza 
che dovremmo avere noi e che dovremmo formare in chi vuol essere e 
rimanere cristiano.

Bisognerebbe insistere un po' di più sulla "traditio apostolica", su quel­
l’inizio con il quale siamo collegati, senza del quale non arriveremmo a 
Cristo. È il valore indispensabile e insostituibile della "successione apo­
stolica”, che appunto fonda la certezza di essere cristiani, poiché diamo la 
mano a Cristo attraverso la catena ininterrotta che di anello in anello ci 
unisce a quei "noi”, Pietro, Giovanni, Giacomo, Andrea, ... che hanno visto, 
udito, toccato, e ... creduto in Gesù Cristo Figlio di Dio incarnato, crocifisso 
e risorto, Signore, Salvatore e Redentore.

In questi giorni, leggendo le memorie del Cardinale di Nitra Jan Korec, 
ho trovato questo passaggio, di quando era in prigione a Valdice, che non 
poteva non colpirmi: « Con P. Dieska parlavo molto, insieme discutevamo 
a lungo. Era buon filosofo e un teologo coraggioso, e un colloquio con lui 
mi faceva sempre bene... Più volte mi spiegò che cosa pensasse della mia 
missione: "Successio apostolica" — la successione degli Apostoli —, era 
una gran cosa, e specialmente al giorno d'oggi, e immensamente grande! 
Un Vescovo, successore degli Apostoli, ha una missione poiché ha l’auto­
rità su cui è costruita la Chiesa. Da noi, in queste circostanze, era qual­
cosa di straordinariamente serio » (La notte dei barbari, Piemme, pag. 187).

La Chiesa attuale ha tanta forza quanto quella dell’inizio.
La Chiesa non invecchia.

7. Qual è la fede cristiana
Qual è il contenuto della "traditio apostolica", della trasmissione di chi 

ha visto quella rivelazione? Giovanni non dice: ho visto, ho toccato la vita 
eterna. Non sarebbe vero. Dice: « Ciò che abbiamo visto riguardo al Verbo 
della vita ». Non si vede, non si tocca il Verbo della vita, perché si salte­
rebbe l’incarnazione, ma attraverso Gesù uomo, mediante la "carne”, si 
ode, si vede, si osserva, si tocca il Verbo. « Chi vede me vede il Padre * 
(cfr. Gv 14, 9): vedono l’uomo Gesù scoprendovi il Figlio, e così vedono 
il Padre. Il Verbo è l’invisibile di Gesù uomo. È ciò che hanno cercato di fare 
trasparire le stupende icone bizantine e russe, e che invece così poco tra­
spare nelle immagini moderne.



Atti del Cardinale Arcivescovo 819

L’Apostolo lascia trasparire il fremito di emozione quando ha capito di 
aver visto nell'uomo Gesù la manifestazione della vita divina del Verbo di 
Dio, « poiché la vita si è fatta visibile, noi l'abbiamo veduta e di ciò ren­
diamo testimonianza e vi annunziamo la vita eterna, che era presso il Padre 
e si è resa visibile a noi » (1 Gv 1, 2). Ed usa nell’originale greco il tempo 
del verbo storico (l’aoristo) che designa l’evento avvenuto una volta per 
sempre. È un fatto ed è lì indistruttibile come ogni fatto.

La rivelazione è storica e la fede cristiana crede questa storia, il fatto 
di Gesù di Nazaret, il figlio di Maria che è il Figlio Unigenito di Dio, un 
avvenimento che manifesta delle realtà e delle verità non conosciute prima, 
mai sentite né viste prima. Uno può dire che a Lui quel fatto non interessa, 
ma quel fatto rimane. Per coloro, invece, che si lasciano raggiungere da 
quel fatto tutto cambia, in loro e attorno a loro.

Coloro che l’hanno visto, come Giovanni, non possono tacere. È la 
comunicazione della notizia: sai che cose capitato? ed è capitato a me, ho 
visto la vita eterna che si è manifestata, quella vita che era da sempre 
"presso il Padre”, più esattamente "in dialogo col Padre”. Si tratta del 
dinamismo interno della vita divina, la vita trinitaria, ora manifestata, 
qualcosa di inaudito, assolutamente impensabile per un monoteista come 
l’uomo dell’Antico Testamento. I "noi”, Giovanni e gli altri discepoli testi­
moni, si sono lasciati afferrare da questa esperienza stando con Gesù. Essi 
hanno capito, udendo e vedendo, perché sono stati insieme, anch’essi 
"fino alla fine".

Bisogna stare insieme per vedere e capire, e poi poter annunziare, non 
idee astratte, ma una esperienza vissuta. Poter dire: sai che cosa è capi­
tato? e io ho visto questo e quello... L'annuncio dipende dall’aver visto. 
È l’evangelizzazione, quella sempre nuova, poiché l’evento Gesù Cristo è 
la novità assoluta e perenne. La vita eterna divina potrebbe non interes­
sarci, ma l’Incarnazione cambia tutto. L’Incarnazione ha fatto vedere una 
vita umana che è la vita eterna.

Questa vita umana può interessarmi. Può essere la "via" anche per me, 
per avere la stessa "vita umana” di Gesù che è la vita del Figlio di Dio 
fatto carne in cammino verso il suo "Abbà" (papà!), che in Lui anch’io ora 
posso chiamare "papà".

Dice molto chiaramente il Card. Ruini in una sua relazione: « La fede 
cristiana ... non fa riferimento anzitutto a un bisogno che è in noi, ma 
pretende di fare riferimento a un intervento di Dio verso di noi. Quanto poco 
questo aspetto sia percepito e familiare nel nostro mondo — e in certo 
senso anche nella Chiesa — lo dimostra la scomparsa pratica dal nostro 
vocabolario della parola "rivelazione". Ma di per sé la parola "rivelazione" 
è centrale nel Cristianesimo e indica la struttura stessa dell'evento ebraico­
cristiano come rivelazione di Dio all'uomo, cioè come iniziativa gratuita e 
imprevedibile per cui Dio rivela all'uomo il suo volto, il suo atteggiamento; 
quel volto che altrimenti rimane imperscrutabile ... Da qui parte natural­
mente una pretesa di assolutezza, di verità, che non può essere sul piano 
delle altre verità, ma che si pone come l'intervento dell'Assoluto nella 
storia, la manifestazione, la rivelazione di sé dell'Assoluto, che entra nel



820 Atti del Cardinale Arcivescovo

contingente umano e naturalmente lo cambia, domandando una risposta 
libera che sia un’adesione totale della nostra libertà, un'obbedienza totale. 
Questo è di per sé la fede... La fede così intesa... è il punto centrale della 
missione della Chiesa, e anche il punto di nascita della Chiesa stessa, 
perché la Chiesa nasce appunto sulla base dell’adesione di fede e la sua 
missione centrale è la comunicazione della fede agli uomini, in ogni spazio 
del mondo e attraverso tutti i tempi » (C. Ruini, Le ragioni della fede, Ed. 
Paoline, p. 16-17).

« Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia perfetta » (1 Gv 
1, 4), conclude S. Giovanni. È la gioia dei testimoni che tramandano l’espe­
rienza vissuta perché altri vi possano fare "comunione”: « Lo annunziamo 
anche a voi, perché anche voi siate in comunione con noi. La nostra comu­
nione è col Padre e col Figlio suo Gesù Cristo « (1 Gv L 3). Chi accoglie 
la fede degli Apostoli entra in comunione con loro, entra nella Chiesa, e 
attraverso di essa entra in comunione con il Padre e il Figlio Gesù Cristo. 
Partecipiamo alla generazione divina, nasciamo da Dio, diventiamo figli di 
Dio (1 Gv 3, 1-2): rimaniamo nel Padre {1 Gv 2, 5), dimoriamo in Lui e Lui 
in noi (1 Gv 4, 15). E la gioia della Chiesa diventa la nostra gioia.

Come può un cristiano credente non commuoversi, non emozionarsi, 
sorpreso e incantato, di questa immensità della verità cristiana, di questa 
ineguagliabile fortuna della fede cristiana?

8. Questa è la contemplazione cristiana

Vi è una ulteriore annotazione da non trascurare: l’Apostolo Giovanni 
usa continuamente un linguaggio sensoriale per esprimere l’esperienza 
della fede nella comunione con Dio in Cristo e la spiritualità giovannea è 
caratterizzata da quello che P. Mollat chiama « il risveglio dei sensi spi­
rituali ». Forse abbiamo troppo intellettualizzato l’annuncio! Anche noi nella 
fede possiamo continuare a udire, vedere, toccare attraverso il racconto 
dei testimoni. Vi è qui la base biblica della "composizione di luogo”, cioè 
del nostro poter ricollocarci nei luoghi della storia di Gesù, in tutti i 
momenti della sua vita umana, in ogni cosa che ha fatto e ha detto. Cioè 
leggere e insegnare a leggere i Vangeli e le testimonianze apostoliche come 
se fossero presenti.

Questa è propriamente la "contemplazione cristiana”.
E una contemplazione « senza precedenti nella storia della spiritualità, 

anche a causa dell'assoluta novità del mistero dell’Incarnazione » (P. Mollat). 
Proprio qui sta la differenza radicale con le mistiche indù o tibetane o 
altre. A noi il Verbo si è dato per essere toccato, guardato, ascoltato nella 
sua vita umana di ogni giorno, compresi gli anni silenziosi di Nazaret, per 
arrivare attraverso di Lui a gustare « l’infinita soavità della Divinità che 
traspare nell'umanità di Cristo » (S. Ignazio di Loyola).

Questa vita che si è manifestata, di cui la Lettera cercherà di indicarci 
i segni attraverso la vita di ogni giorno, ci fa camminare nella luce, poiché 
”Dio è luce”, e ci fa riconoscere di essere peccatori e di poter ricevere 
il perdono, che ci dà di poter sempre ricominciare, grazie al « ParaclitO



Atti del Cardinale Arcivescovo 821

presso il Padre: Gesù Cristo giusto» (1 Gv 2, 1). La contemplazione cri­
stiana non può fare a meno della coscienza del peccato, poiché è contem­
plazione di Colui che « è vittima di espiazione per i nostri peccati; non sol­
tanto per i nostri, ma anche per quelli di tutto il mondo * (1 Gv 2, 2). E nello 
stesso tempo è contemplazione del fratello fino al fremito del proprio 
cuore. < Se camminiamo nella luce, come egli è nella luce, siamo in 
comunione gli uni con gli altri, e il sangue di Gesù, suo Figlio, ci purifica 
da ogni peccato » (1 Gv 1, 7). La contemplazione cristiana non può fare a 
meno della carità reciproca nella comunione ecclesiale. La contemplazione 
cristiana vive il rapporto tra fede e morale.

Per S. Giovanni il peccato è sempre mancanza di fede. < La morale è 
sempre la morale della fede », diceva Paolo VI. « Ama e fa’ quello che vuoi », 
insegnava S. Agostino. Giovanni avrebbe scritto « Credi e fa’ quello che 
vuoi », perché l'amore dipende dalla fede. L’agire viene dopo il credere.

La morale pagana metteva l’agire prima del credere. È un pericolo 
questo non del tutto assente nel nostro tempo. Al tempo di Giovanni era 
il grande tema della "gnosi”: il peccato non c'è, l'unico vero peccato 
è l'ignoranza. Un mondo senza peccato, un cristianesimo senza peccato, 
una mistica senza peccato, è la grande tentazione anche di oggi (cfr. 
Nietzsche, Al di là del bene e del male).

Il peccato è, invece, il dramma dell’umanità, e Gesù Cristo, che ci ha 
rivelato Dio come Luce e Amore, è l'unica speranza. « Chiunque ha questa 
speranza in lui, diventa puro come egli è puro» (1 Gv 3, 3). Cristo è la 
morale cristiana.

Quando viene proposto un modo di agire, subito Giovanni pone il mo­
dello Cristo da contemplare, come è detto anche nel Vangelo: « Mentre 
avete la luce credete nella luce, per diventare figli della luce » (Gv 12, 36); 
luce Lui, luce noi; Lui è verità, noi dalla verità; Lui Figlio Unigenito di Dio, 
noi figli nel Figlio; Egli è puro, anche noi diventiamo puri.

9. L'amore cristiano

Il Vangelo e le Lettere di Giovanni hanno una specie di "solenne mono­
tonia", ma in realtà egli da una parte scende in profondità e nello stesso 
tempo sale verso l’alto: è la via dell’interiorità che fa andare in alto. Il 
grande messaggio dell’India all’Occidente è l'interiorità, ma il messaggio 
di S. Giovanni è molto di più. Viene da chiedersi perché non pochi giovani 
sentono il fascino dell'India e non quello di Giovanni!

In questo secondo movimento della Lettera si parla di "comandamento”, 
ma è il "comandamento dell’amore”, e di "comandamenti” al plurale: < Da 
questo sappiamo di averlo consciuto [Gesù Cristo]: se osserviamo i suoi 
comandamenti. Chi dice: "Lo conosco" e non osserva i suoi comandamenti, 
è bugiardo e la verità non è in lui; ma chi osserva la sua parola, in lui 
l'amore di Dio è veramente perfetto » (1 Gv 2, 3-5)... « Carissimi, non vi 
scrivo un comandamento nuovo, ma un comandamento antico, che avete 
ricevuto fin da principio... Chi ama suo fratello, dimora nella luce, e non



822 Atti del Cardinale Arcivescovo

v'è in lui occasione di inciampo. Ma chi odia suo fratello è nelle tenebre... » 
(1 Gv 2, 7.10-11).

Sono qui precisati i criteri per la conoscenza della comunione con Dio 
nell'osservanza dei comandamenti (2, 3.6), nella sintesi del comandamento 
dell'amore (2, 7-11). È la prospettiva pastorale. Poi nel passo parallelo di 
3, 11-24 si chiariscono la natura, le esigenze e le caratteristiche dell’amore, 
sempre nella luce del modello Gesù Cristo (3, 16-18) e nell’inscindibile 
rapporto tra fede e amore (3, 23-24).

L'amore cristiano non è una virtù morale, ma teologale, viene dall’alto 
non dal basso, viene da Dio, e proprio per questo « chi non ama non ha 
conosciuto Dio... • (4. 8).

Il movimento dell’amore è la prima scoperta di Dio. Perciò riassume 
tutti i comandamenti, ciascuno dei quali non è che una forma dell’amore.

Ed è un comandamento "nuovo”, perché solo Gesù poteva rivelarcelo, 
poiché è assolutamente nuovo il modo con cui Gesù ha rivelato l’amore, 
amando di vero amore umano ma da Dio, fino a dare la vita per i peccatori: 
« Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi 
ho amato, così amatevi anche voi gli uni gli altri » (Gv 13, 34). Anche qui 
vi è tutta la novità e la forza di quel "come”.

È nuovo anche "in noi” poiché, essendo una realtà divina, è sempre 
nuova da riscoprire: « nuovo... il che è vero in lui e in voi, perché le tenebre 
stanno diradandosi e la vera luce già risplende * (1 Gv 2, 8). L’odio domina 
il mondo, ma nella misura in cui l’amore cristiano vive, già questo è 
l'aurora della "vera luce". L’amore cristiano è dunque una realtà escatolo­
gica. Qui adesso è aurorale, ma già reale anticipazione del mondo futuro, 
il mondo totalmente nuovo.

I cristiani che si amano fanno vedere già qui come sarà Veschaton, cioè 
il compimento ultimo della storia di salvezza, e lo renderanno credibile 
come cosa vera e non utopistica.

È importante rilevare che Giovanni non parla né di amore al prossimo 
né ai nemici, ma "ai fratelli”, a coloro cioè che conoscono e seguono nella 
fede il Figlio di Dio Gesù, non perché ignori che l’amore cristiano, essendo 
comunicazione dell’amore di Dio rivelato in Cristo, non può non essere 
universale, ma perché intende ricordare ai cristiani che se si vuole che gli 
altri, il mondo, possano credere che davvero i discepoli di Cristo amano 
tutti, nemici compresi, è indispensabile che vedano che essi per primi 
si amano tra loro come fratelli.

« Chi odia suo fratello... non sa dove va, perché le tenebre hanno acce­
cato i suoi occhi » (1 Gv 2, 11). L’amore tra i fratelli di Cristo nella Chiesa 
è la ”luce” che orienta tutta la vita ed evangelizza facendo "vedere” la 
novità della lieta notizia di Cristo.

Giovanni è un realista, e sa che il "mondo" essendo nelle tenebre, 
come Caino, odia e compie opere malvage, e perciò scrive: < Non vi mera­
vigliate, fratelli, se il mondo vi odia» (1 Gv 3, 11-13). Gesù lo aveva già 
detto: « Il mondo ha odiato me, odierà anche voi » (cfr. Gv 15, 18-21). E il 
motivo è il medesimo: il mondo che non conosce Dio che ha mandato 
il Figlio, non può conoscere i figli di Dio, e quindi non li accetta, non li



Atti del Cardinale Arcivescovo 823

tollera. Le Comunità cristiane di Giovanni sono assediate, aggredite, perciò 
l'Apostolo sente la necessità di rafforzarne la fede, di spiegare loro perché 
sono odiati. Ma i cristiani non devono mai odiare, anzi devono amare per­
donando e fino a dare la vita per coloro che li crocifiggono, come ha fatto 
Gesù: «Da questo abbiamo conosciuto l'amore: Egli ha dato la sua vita 
per noi; quindi anche noi dobbiamo dare la vita per i fratelli » (1 Gv 3, 16).

Questo amore è il criterio per sapere se siamo "vivi": * Chi non ama 
rimane nella morte • (1 Gv 3, 14). Queste parole ci introducono nel cuore 
dei misteri della croce e della Trinità, nella loro stretta connessione: 
proprio sulla croce dando la vita Gesù rivela che Dio è Padre, che dà la 
vita nel Figlio che ha mandato nello Spirito. Gesù a sua volta dà la vita 
rivelandosi come Figlio e la fa arrivare a noi fatti figli nel suo stesso Spirito, 
figli nel Figlio, perché poi a nostra volta la passiamo agli altri amandoli 
fino al dono della vita. Questo è l'amore cristiano! Non opera deH'uomo, 
ma di Dio in Cristo: grazia da accogliere per viverla.

10. Dio è amore
« Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore... Dio è 

amore; chi sta nell'amore dimora in Dio e Dio dimora in lui • [1 Gv 4, 8 16). 
È il grande kerigma, l’annuncio primo e ultimo. L’origine e il fine.

Bisognerebbe precisare tutta la ricchezza della parola greca "agàpe”, 
che Giovanni usa, e che non è riducibile semplicemente alla nostra parola 
"amore". Il greco ha ben cinque verbi per designare l’amore; l’agape è 
l’amore gratuito di pura benevolenza.

Anche se l’agape divina è una realtà unica, irriducibile a quelle che si 
vivono nell'esperienza umana dell’amore — dire "Dio è amore" è pur 
sempre un dire analogico —, non è inutile un confronto. Gli psicologi ci 
mettono in guardia di fronte alle sempre possibili illusioni dell’amore, anche 
nelle espressioni più disinteressate, magari vissute in nome di Dio. Peraltro 
è stato detto giustamente che « chiunque non ha una esperienza personale 
dell'annore autentico, non ha neanche una conoscenza personale di Dio » 
(A. Feuillet, Le mystère de l'amour, p. 194). E Giovanni sa che l'amore 
umano costituisce la prima esperienza che facciamo dell’amore di Dio: 
« Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l’amore è da Dio: chiunque 
ama è generato da Dio e conosce Dio » (1 Gv 4, 7).

Si può ritenere che quel "chiunque ama" si riferisca anche a chi non 
è cristiano? P. Spicq, che ha dedicato al tema dell’agape ben tre volumi, 
crede di poter rispondere affermativamente: • L'universalità e l'individualità 
dell’affermazione "chiunque ama" suggeriscono non solo che vi è compresa 
ogni forma di amore, affettiva o effettiva, che si tratti di persone vicine o 
estranee... ma che ogni uomo, anche non cristiano, può dare prova di appar­
tenere a Dio con un amore autentico. Pensate all'anima di buona volontà, 
estranea al cristianesimo, che manifesta che le sue opere sono fatte in 
unione con Dio e per Dio » (Agàpe. Ili, p. 272, nota 1).

Se così è, questo potrebbe essere il punto in cui cominciare in ogni 
persona l’esperienza della conoscenza di Dio, che peraltro non si attuerà



824 Atti del Cardinale Arcivescovo

pienamente se non in coloro che conoscono e confessano Gesù Cristo Figlio 
di Dio venuto nella carne.

La misura della scoperta di Dio dipende dalla misura della nostra 
crescita nell’agàpe. Siccome Dio è agape bisogna muoversi nella direzione 
dell'agàpe. Il mondo non riesce a capire chi è un cristiano perché non fa 
quel primo passo per conoscere Dio, amare di amore di agape.

Si sa che in Giovanni ci sono diverse affermazioni su Dio: "Dio è 
spirito” (Gv 4, 24 nel dialogo con la Samaritana), "Dio è luce” (1 Gv 1, 5), 
e qui "Dio è agape". Soltanto di Dio Giovanni dice che "è amore", non lo 
dice del Figlio né dello Spirito. Del Figlio dice che "è verità" e anche dello 
Spirito.

Ora questo si riferisce alla vita trinitaria. Il Padre, che è amore, è la 
fonte di tutta la divinità sia per il Figlio che per lo Spirito; il Figlio e lo 
Spirito sono i rivelatori dell’amore del Padre, e per questo sono "verità". 
La radice di tutti i misteri è la Trinità. Diceva il Card. Daniélou: « Il Cristia­
nesimo è l’unica religione al mondo che sia monoteismo, unico ma non 
solitario»; e d’altro canto l’ultima chiave di lettura di certe formule di S. 
Paolo e di S. Giovanni sono le due nature, divina e umana, nella sola 
persona di Gesù. Sono i due misteri principali della fede, di venerata me­
moria: "unità e trinità di Dio; incarnazione passione morte e risurrezione 
di Gesù Cristo". È necessario parlare un po’ di più dei Tre che sono Uno, 
proprio perché l’unico Dio vivente è Amore, non solitudine. È necessario 
educarsi ed educare a intrattenere relazioni personali con le tre Persone. 
Il Dio cristiano non è un anonimo, non è un ente supremo senza volto e 
senza cuore, è il Padre, il Figlio e lo Spirito: è Amore.

Il mistero del Dio Trinità Amore è stato manifestato ”in noi" (non "per 
noi" come nella traduzione C.E.I.) attraverso la missione del Figlio incar­
nato, vittima di espiazione per i nostri peccati, così che si sappia chiara­
mente che « non siamo stati noi ad amare Dio, ma è lui che ha amato 
noi » (1 Gv 4, 9-10). Non è che Dio ci vuol bene perché noi Gli vogliamo 
bene, ma è Lui che ci ha amati mentre eravamo peccatori ed è Lui che ci 
dà di poterlo amare.

Di qui la inevitabile consequenza: « Carissimi, se Dio ci ha amato, anche 
noi dobbiamo amarci gli uni gli altri. Nessuno mai ha visto Dio: se ci 
amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l'amore di lui è perfetto in 
noi » (1 Gv 4, 11-12). La possibilità della visione di Dio è legata alla carità 
reciproca, in opposizione a tutti gli spiritualisti di allora e di oggi che si 
illudono di raggiungere Dio con una intuizione diretta, senza l'esercizio 
della carità. Ed è la professione di fede che porta alla reciprocità dell’amore: 
«Noi che abbiamo creduto all'amore — (non come nella traduzione C.E.I.: 
"Noi abbiamo creduto all’amore”) — siamo arrivati a conoscere l'amore’ 
[1 Gv 4, 16).

La fede è la condizione per arrivare a conoscere questo amore.
È Dio che ama in me e perciò io amo; è Lui che ama attraverso il mio 

amore. Questa è la chiave dell’amore secondo S. Giovanni ed è questo 
amore rivelato in Cristo e venuto a dimorare in noi che ha fatto la cultura 
cristiana e ha operato la trasformazione dei popoli nella "civiltà dell'amore"-



Atti del Cardinale Arcivescovo 825

Ora se Dio è amore, e se noi ci lasciamo amare e amiamo, siamo 
liberati dalla schiavitù della paura, anche di fronte al « giorno del giudizio » 
(1 Gv 4, 17-21). La carità è la grande rivelazione nella pienezza del tempo. 
« La carità è la forza del mondo futuro che fa irruzione nel nostro. Essa fa 
il legame tra il mondo presente e quello futuro. Là dove manca la carità vi 
è solo il mondo presente con la sua morte e senza speranza, e vi domina la 
paura » (Mons. Cerfaux).

Ma per essere certi di stare nell’amore, che è Dio, e quindi certi di 
"amare Dio" (è la prima ed unica volta che Giovanni parla di "amore per 
Dio"}, subito ne precisa il criterio: « ami anche il fratello ». « Chi infatti 
non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio che non vede » 
(1 Gv 4, 20-21). Ma non è questione di facilità, poiché è tutto da dimostrare 
che sia più facile amare uno che si vede di uno che non si vede. L’espe­
rienza sembra provare il contrario. È anche per questo che Giovanni insiste 
suH’amarci innanzi tutto tra noi fratelli cristiani che ci vediamo, poiché è 
fin troppo facile amare, per dire, gli abitanti del Basutoland meridionale, 
sconosciuti che mai ci pestano i calli. Chissà, forse può non essere super­
flua una domanda su un certo grande amore per i cosiddetti lontani, 
mentre non si amano i vicini, quelli della propria casa.

Non avremmo mai avuto questa rivelazione sulla verità di Dio come 
carità se non avessimo avuto il Cristo crocifisso e i "noi" che hanno 
« veduto e attestato che il Padre ha mandato il suo Figlio come salvatore 
del mondo» (1 Gv 4, 14). La nostra fede in Gesù, vero Dio: uomo, nato, 
crocifisso e risorto, ci dà l'assoluta certezza che Dio-Amore ci ama e 
nessuno ci toglierà dal suo amore se non siamo noi a toglierci da Lui.

11. Gli avversari

Fin dal principio la comunità cristiana ha conosciuto delle forze anta­
goniste. I cristiani devono sapere che saranno sempre aggrediti dalle forze 
del male.
« Scrivo a voi, figlioli,
perché vi sono stati rimessi i peccati in virtù del suo nome.
Scrivo a voi, padri,
perché avete conosciuto colui che è fin dal principio.
Scrivo a voi, giovani,
perché avete vinto il maligno » (1 Gv 2, 12-13).

— Figli, padri, giovani indicano l'insieme dei credenti, ed essi hanno 
già dovuto lottare contro un primo avversario « il maligno » (/ Gv 2, 13-14). 
Ma la vittoria è già avvenuta, perché Cristo vittima di espiazione ha già 
gettato fuori « il principe di questo mondo » (cfr. Gv 12, 31), i peccati già 
sono stati espiati grazie appunto alla fede in « colui che è fin dal principio ».

— La seconda forza antagonista è il mondo [1 Gv 2, 15-17): « Non 
amate né il mondo, né le cose del mondo » (1 Gv 2, 15). Vi è un mondo che 
« Dio ha tanto amato da dare il Figlio unigenito » (Gv 3, 16), tutta l'umanità



826 Atti del Cardinale Arcivescovo

che Gesù è venuto a redimere, e vi è un mondo per il quale Gesù non ha 
pregato (Gv 17, 9), tutto ciò che è contro Cristo.

Un tempo si diceva ai cristiani: guardatevi dal mondo e si considerava 
perfetto chi si ritirava dal mondo. Poi si è detto: andiamo al mondo e si 
considera perfezione il restarvi. In realtà dire "mondo" significa indicare 
un modo di essere, di pensare, di amare, e si può trovare dappertutto nel­
l’umanità e in ciascuno di noi. A costituire il "mondo" è l’inclinazione della 
mente e del cuore. O l’amore del mondo o l’amore del Padre, sono due 
modi di essere inconciliabili, come le due città di S. Agostino: « Due amori 
hanno dato luogo a due città ».

Tutto quello che è nel mondo è l'antitesi dell’agàpe, è "concupiscenza”, 
cioè cupidigia, il desiderio insaziabile della "carne”, degli "occhi”, della 
"superbia della vita".

"La carne”, non tanto il peccato della carne, ma la carne come cosa, 
l’ordine delle cose della terra opposte a quelle dello Spirito. Gli "occhi”, 
come adorazione della ricchezza, che S. Paolo presenta come la radice 
di tutti i mali (cfr. 1 Tm 6, 10). La "superbia della vita”, l’io che si costi­
tuisce in assoluto, per cui ci si centra su se stessi, l'uomo che « cerca la 
propria gloria » (Gv 7, 18). E il risultato è il finire nel nulla: « Il mondo passa 
con la sua concupiscenza » (/ Gv 2, 17). L’uomo che si chiude in sé e in 
questo mondo a-cristiano non può che dare ciò che ha: un essere che passa.

— Il terzo grande avversario è l’anticristo e gli anticristi (1 Gv 2, 18- 
28), parole inventate da S. Giovanni: « Figlioli, questa è l'ultima ora. Come 
avete udito che deve venire l'anticristo, di fatto ora molti anticristi sono 
apparsi ».

Scrive S. Agostino: « L’ultima ora è di lunga durata, ma è l'ultima ». 
Il tempo cristiano è l’ultima ora. Dopo Cristo, infatti, non c’è altro da 
aspettare.

Con la morte, risurrezione e ascensione di Gesù si conclude il "tempo". 
Avendo mandato Colui che è il suo Verbo, Dio ha detto tutto; lo Spirito 
Santo avendo fatto Gesù Cristo ha fatto tutto. Gesù crocifisso e risorto è 
il giudizio universale che sarà manifestato alla sua venuta da Signore alla 
fine dei "tempi". Questo è il primo "novissimo" da cui dipendono tutti gli 
altri novissimi: morte, giudizio, risurrezione della carne, paradiso, inferno. 
Purtroppo quel primo novissimo viene predicato così poco! Forse è anche 
per questo che gli altri novissimi sono poco creduti.

C’è I’ "anticristo", satana il « menzognero e padre della menzogna e 
omicida fin da principio » (cfr. Gv 8, 44), all’opera anche oggi: è l’avver­
sario che si oppone (è il significato del termine ebraico Satàn), è il "dia­
volo", colui che divide (è il significato del termine greco). Divide tutto ciò 
che dovrebbe essere unito, il Padre dal Figlio, il Figlio dal Padre, Gesù da 
Cristo e Cristo da Gesù, Cristo dai cristiani e i cristiani da Cristo. Non si 
può prendere sottogamba questo terribile menzognero, omicida e divisore. 
Non è così difficile riconoscerlo in questo nostro tempo dove sì ha l'im­
pressione che sia riuscito a imporre il dominio della menzogna, il governo 
della morte, la lebbra della divisione nei singoli, nelle famiglie, nella



Atti del Cardinale Arcivescovo 827

società. Poi ci sono gli "anticristi", coloro che si sono appunto lasciati irre­
tire dall’anticristo. Sono, per S. Giovanni, delle persone concrete, dei cri­
stiani che non riconoscono più che Gesù sia vero Figlio di Dio e Verbo 
incarnato. « Chi è il menzognero se non colui che nega che Gesù è il 
Cristo? L'anticristo è colui che nega il Padre e il Figlio » (1 Gv 2, 22). 
È la cosiddetta "Gesuologia", si riconosce il Gesù storico, ma lo si separa 
dal Cristo di Dio e si finisce per negare la Trinità, il Padre e il Figlio. Sono 
sempre i due misteri principali della fede cattolica. E Giovanni con il suo 
linguaggio senza chiaroscuri usa una espressione forte: « Chiungue nega 
il Figlio, non possiede nemmeno il Padre; chi professa la sua fede nel 
Figlio possiede anche il Padre » (1 Gv 2, 23). L’Apostolo testimone parla 
come se si trattasse di un tesoro posseduto. E in realtà è così. I cristiani 
veri godono questo tesoro. Qualche volta mi viene la nostalgia di questo 
linguaggio giovanneo.

Questi cristiani anticristi se ne sono andati, poiché in realtà già non 
credevano. Allora è meglio che se ne siano andati [1 Gv 2, 19).

I cristiani autentici hanno il "crisma"; « Ora voi avete l'olio di unzione 
ricevuta dal Santo e tutti avete la scienza » (1 Gv 2, 20), cioè la Parola di 
Dio che agisce dal di dentro, interiorizzata e attualizzata dallo Spirito Santo. 
Il cristiano è uno che sa, conosce la verità, quella unica rivelata dal Figlio 
di Dio fatto carne, Gesù, che ha detto di se stesso: « lo sono la verità ». 
I cristiani sono quelli che conoscono Gesù Cristo e sanno bene chi sia, non 
una delle tante verità, ma la verità.

Gli anticristi cercheranno sempre di ingannarli, perciò « vi ho scritto 
questo riguardo a coloro che cercano di traviarvi » (1 Gv 2, 26), ma essi 
hanno il "maestro interiore" che fa sentire vera dal di dentro la predica­
zione degli Apostoli: « Quanto a voi, tutto ciò che avete udito da principio 
rimanga in voi » (1 Gv 2, 24). Il cristiano maturo è uno che ha assimilato 
il Cristo predicato dalla Chiesa, grazie allo Spirito di Cristo.

12. Le sicurezze dei cristiani
« Questo vi ho scritto perché sappiate che possedete la vita eterna, voi 

che credete nel nome del Figlio di Dio » (1 Gv 5, 13), così S. Giovanni inizia 
la conclusione della sua Lettera.

La vita eterna è lo scopo da raggiungere, è tutto il senso della vita 
umana, secondo l’unico progetto di Dio che ci ha creati in Cristo per essere 
sempre vivi con Lui, uomo-Dio, morto e risorto, Signore e Redentore. Se 
siamo nella fede vera in Lui quella vita eterna è già posseduta.

Questo perché la vita eterna è nel Figlio incarnato, Gesù; ora, se gli 
crediamo, la sua vita è anche già nostra. Attraverso un cammino anche 
faticoso, attraverso le crisi e le lotte, la comunità cristiana arriva a questa 
visione serena.

Ed è sostenuta da una preghiera che è sicura di essere esaudita perché 
è fatta « secondo la volontà » di Colui che viene pregato (1 Gv 5, 14).

La preghiera è cristiana quando esprime la comunione che si ha in



828 Atti del Cardinale Arcivescovo

ogni momento con Cristo, quando il nostro desiderio corrisponde al desi­
derio di Cristo per il nostro bene e non si allea mai con il « peccato che 
conduce alla morte » (1 Gv 5, 16), cioè con il rifiuto cosciente della verità 
conosciuta. Non è possibile avere la vita eterna di Cristo quando consape­
volmente e in tutta conoscenza si esclude Cristo. Naturalmente questo vale 
sul piano oggettivo, quello su cui si pone S. Giovanni; sul piano soggettivo 
solo Dio conosce i cuori. Resta però ugualmente tutta la serietà di questo 
discorso ed esso spinge noi una volta di più a far conoscere Cristo come 
unica salvezza. Alla fine risuonano tre gridi trionfali che ricapitolano per i 
cristiani la loro grande speranza, scanditi tre volte con il verbo "sappiamo".

— Il primo grido: « Sappiamo che chiunque è nato da Dio non pecca: 
chi è nato da Dio preserva se stesso e il maligno non lo tocca » (1 Gv 5, 18). 

Il commento di un Padre della Chiesa è molto bello: « Colui che è nato 
da Dio una volta che si è dato a Cristo totalmente, il Verbo che abita in 
lui, non pecca più come Cristo, in cui non c'è peccato, perché è figlio nel 
Figlio ».

Ecco l’aspetto cristologico della vita cristiana. Questa è la prima sicu­
rezza dell’essere cristiano. Il peccato è come privato di diritto, anche se 
non di fatto, per colui che è divenuto figlio di Dio e ripone tutta la sua 
fede-fiducia in Gesù Cristo. Per chi crede in Gesù e ama come Gesù, il 
peccato è realmente evitabile, anche se per fragilità o malizia lo com­
mettiamo.

— Il secondo grido: « Noi sappiamo che siamo da Dio, mentre tutto 
il mondo giace sotto il potere del maligno » (v. 19).

È la seconda sicurezza: il cristiano sa di non essere in potere di satana. 
Di fronte alle potenze del male che invadono e dominano il mondo, il 
cristiano sa che esse non riusciranno a prevalere su di lui, perché egli è 
dalla parte di Dio e ha il Figlio-Gesù, che ha detto: « Voi avrete tribola­
zione nel mondo, ma abbiate fiducia; lo ho vinto il mondo! » (Gv 16, 33).

— Il terzo grido: « Sappiamo anche che il Figlio di Dio è venuto e 
ci ha dato l’intelligenza per conoscere il vero Dio. E noi siamo nel vero Dio 
e nel Figlio suo Gesù Cristo: egli è il vero Dio e la vita eterna » (v. 20). 
È la terza sicurezza. Il Figlio è arrivato e ci ha dato la capacità di "com­
prendere" tutto il mistero cristiano, riconoscendo Dio quello vero, Dio 
come Padre del Figlio e il Figlio suo Gesù Cristo e la vita eterna. Tutti i 
segreti di Dio, i suoi eterni progetti compiuti in Gesù, e quindi la nostra 
identità vera e il nostro destino vero, noi li conosciamo. Niente di ciò che 
ci riguarda dell’adesso e del dopo ci è stato nascosto. Tutto in Gesù ci è 
stato svelato. Siamo nella luce e nell’amore e la vita eterna già gorgoglia 
in questa vita transitoria.

Poi, ultimo e inatteso, arriva un avvertimento apparentemente strano: 
«Figlioli, guardatevi dai falsi dèi!» (v. 21). In realtà la parola greca è 
"idoli”, e ci si riferisce non tanto all'idolatria pagana, ma agli "idoli del 
cuore", cioè le deviazioni dottrinali degli anticristi.



Atti del Cardinale Arcivescovo 829

L'Apostolo Giovanni, responsabile di queste sue Chiese dell’Asia Minore, 
vive tutte le sicurezze della fede e le comunica, ma rimane realistico: 
state attenti — ripete con l’amore dello stesso pastore Gesù, da Lui così 
tanto amato — alle sempre possibili deviazioni dottrinali.

Il nostro mondo crede di non avere certezze, Giovanni le ha e le comu­
nica, ma sa che il cammino della vita cristana è lungo e perciò mette in 
guardia. La via regale è la fede in Cristo come è stata trasmessa dai "noi". 
Le mani dei "noi" che hanno toccato sono a nostra disposizione nelle loro 
testimonianze scritte — il Nuovo Testamento — lette oggi nella Chiesa 
fondata su quei "noi”.

Quella di Giovanni è l’ammonizione decisiva contro il peccato dell'ini­
quità, della defezione anti-Cristo e anti-cristiana. Non si può abbassare 
la guardia. « Gli idoli sono le novità affascinanti dei "maitre à penser" di 
tutte le Scuole, che possono annidarsi in ogni persona ». Che in noi resti 
annidato solo Gesù Cristo, il vero, il giusto, il Figlio del Padre, il Verbo 
che si è fatto carne.

13. Vocazione alla santità
I cristiani di Efeso, di Smirne, di Pergamo, di Tiàtira, di Sardi, di Fila­

delfia, di Laodicea, loro e noi, possiamo ritenerci simili e vicini. Essi non 
potevano prevederci, ma noi siamo in grado — grazie a Giovanni — di con­
siderarli e assumerli come modelli di una fede, di una carità, e di una 
speranza, molto provate e che sono esortate a perseverare.

Giovanni sembra aver avuto una sicurezza riassuntiva: che la certezza 
nella luce del Dio di Gesù Cristo e la comunione nel suo amore sarebbero 
stati garanzia e criterio — unici e decisivi — della interiore incorruttibilità 
spirituale.

Possiamo anche andare a ritrovare in questo profondo tesoro nascosto 
la nostra vittoria morale come ci è richiesta oggi?

È proprio questo l'interrogativo che mi permetto di porre, ma lo pongo 
non come domanda dubbiosa, bensì per sollecitare subito la risposta che 
fede e speranza ci autorizzano a dare: sì, noi possiamo trovare ancora, anzi 
una volta di più, nelle profondità di Dio (cfr. 1 Cor 2, 10) a cui lo Spirito 
ci conduce, tutte le risorse per affrontare la chiamata non solo a perse­
verare in mezzo al mondo « conservando la fede » (cfr. 2 Tm 4, 7) ma anche 
ad evangelizzarlo con energia nuova.

Lasciate dunque, amati cattolici di questa Chiesa che è a Torino, che 
io esorti voi come esorto me stesso alla santità che consegue alla nostra 
vocazione: è ben questa la volontà di Dio per ognuno dì noi e per tutti 
noi insieme, la santificazione (cfr. 1 Ts 4, 3)!

E mentre dico, a tutti gli uomini e a tutte le donne di buona volontà di 
questa diocesi, anche se fino ad oggi non avete considerato Gesù Cristo 
termine e senso della vostra esistenza: scegliete la serietà responsabile 
come stile per la vostra esistenza, per il bene comune, così a voi in 
Particolare, a voi che siete credenti in Gesù Cristo, inviato dal Padre, io



830 Atti del Cardinale Arcivescovo

dico: ricordate che la serietà, ossia lo stimare ed amare con onestà, 
rispetto e impegno la realtà, per noi si chiama appunto santità, perché la 
realtà più alta alla quale noi ci riferiamo è Dio stesso, e in Lui e con Lui 
tutte le persone e tutte le cose, « perché Dio sia tutto in tutti » (1 Cor 15, 
28). Fare dei santi è lo scopo della Chiesa ed essi sono più tra il popolo 
che tra i cosiddetti grandi della terra.

14. Conclusione
Carissimi diocesani, vi ricordo che "luce" e "amore", i grandi nomi 

di Dio nelle Lettere a cui ci stiamo riferendo, sono anche parole compren­
sibili a tutti. Fanno parte dell’esperienza, dell'aspirazione e della poesia 
umana, sono scritte nel desiderio del cuore e non le possiamo dimenticare.

Se la nostra santità cresce in luce e amore, noi saremo più capaci di 
illuminare e consolare, i due grandi compiti che oggi si impongono alla 
nostra responsabilità. Cresciamo sempre di più nella intelligenza spirituale 
(Col 1, 9) e non solo grazie alle esperienze interiori, ma anche con la sola 
istruzione religiosa, perché i nostri tempi richiamano quelli in cui anche 
S. Paolo scriveva a Timoteo: « Verrà giorno in cui non si sopporterà più una 
sana dottrina e gli uomini si circonderanno di maestri secondo le proprie 
voglie » (2 Tm 4, 3).

Come è consolante sapere che le nostre comunità si formano mediante 
la seria catechesi, e che cresce il numero dei fedeli forniti di una cono­
scenza della dottrina adeguata alla loro età e condizione!

Cresciamo nella corresponsabilità deH’amore, che ci inclina a colla­
borare sempre più attivamente alla comune vita ecclesiale, mediante Orga­
nismi pastorali di vario genere, e che rinforza il tessuto della comunione 
attraverso una struttura animata dalla cordialità. È la chiamata a essere 
molte membra per formare un corpo solo (1 Cor 12, 12) e anche questo 
non soltanto per la disposizione degli animi ma per l’armonia operativa 
dei tanti nuclei parrocchiali, zonali, settoriali, di associazioni e movi­
menti, e di tutte quelle iniziative originali che distinguono il fervore della 
nostra diocesi.

Queste mie parole, tutte volte a intensificare tra noi la gioia di servire 
l’unico Signore e di ringraziarlo insieme per i suoi benefici grandi, non 
possono certo dimenticare le molte cose fatte e ben fatte.

Anch'io desidero, carissimi diocesani, congratularmi con voi, come ha 
fatto Giovanni nella sua terza Lettera indirizzata a un certo Gaio: « Molto 
infatti mi sono rallegrato quando sono giunti alcuni fratelli e hanno reso 
testimonianza che tu sei verace in quanto tu cammini nella verità. Non ho 
gioia più grande di questa, sapere che i miei figli camminano nella verità * 
(3 Gv 3-4).

Così ancora desidero rendere grazie a Dio in voi per ogni volta che. 
particolarmente nelle ore di vita comunitaria e nelle occasioni di incontro. 
« avete conosciuto colui che è fin dal principio » (1 Gv 2, 13), e « avete 
conosciuto il Padre » (1 Gv 2, 14) non solo nella preghiera ma nella testi-



Atti del Cardinale Arcivescovo 831

monianza della fede condivisa con franchezza e gioia; e per ogni volta 
che « avete vinto il maligno », manifestando a vicenda tra voi il frutto dello 
Spirito, che è amore, gioia, pace, dominio di sé, benevolenza (cfr. Gal 5, 22).

Quante volte me ne sono reso conto ritrovandomi in diverse circostanze 
con voi! In questi casi abbiamo respirato insieme la vocazione a crescere 
verso la piena maturità di Cristo (Ef 4, 13), percependo quasi fisicamente 
di essere un corpo « ben compaginato e connesso... secondo l'energia pro­
pria di ogni membro » (Ef 4, 16) e imparando, per bontà del Signore, che 
cosa significhi edificare se stessi nella carità.

Voglio che il mio ringraziamento giunga poi in modo esplicito ai due 
Consigli diocesani, il Presbiterale e il Pastorale, ai quali compete in modo 
diverso di coadiuvarmi nel compito di Vescovo; la loro attività mi è stata 
e continuerà ad essermi preziosa.

Dopo la Curia, che esprime con forza strutturale tutta l’efficienza ope­
rativa del Vescovo, e perciò ne estende in qualche modo la personalità 
pastorale, essi costituiscono il valido tramite fra me e tutta la diocesi.

E con loro ringrazio il folto gruppo degli Operatori pastorali, che comin­
ciano ad animare a loro volta l’evangelizzazione, le varie Consulte dioce­
sane, che mi offrono contributi indispensabili al discernimento di tante 
realtà locali, e quant’altri spendono tempo ed energie per la nostra Chiesa, 
con generosità che solo Dio conosce. Soprattutto intendo ringraziare 
l'amato Presbiterio, tutti i Parroci, i Vicari parrocchiali, purtroppo così 
pochi, e tutti gli altri sacerdoti che si spendono in settori particolari, il 
Seminario spazio spirituale del futuro della nostra Chiesa con i Superiori 
e i Docenti, e tutti i diaconi, e i tanti religiosi e religiose e tutte le belle 
famiglie cristane. E ciascuno è un grande dono.

Mi piace qui citare un pensiero di G. Pouget, che mi sembra in piena 
sintonia con l'insegnamento di Giovanni ed è un pensiero che ci rende 
forti: « Le cose religiose non si misurano, come le cose scientifiche, nel 
tempo e nello spazio. Nel campo religioso — (e certamente ancor più in 
quello della fede) — quello che importa, non è la quantità, ma la qualità; 
la qualità dei fatti, dei gesti e delle parole di Cristo ».

Fare il punto, spronarci al bene, animarci di fronte aH’impegno, solle­
citare come fa Giovanni a ritrovare l’essenziale della fede, confortare i 
credenti perché abbiano sempre più coscienza della meraviglia di « quale 
grande amore ci ha dato il Padre per essere chiamati figli di Dio, e lo 
siamo realmente » (1 Gv 3, 1), e quindi sentire la gioia di essere "di Cristo” 
e la voglia di contagiarla a tutti i fratelli e sorelle che vivono con noi, 
ecco ciò che volevo comunicarvi.

Perciò, prendendo il coraggio a due mani, oso far mie, condividendole 
col cuore, le parole stesse di Giovanni l'Apostolo, il "diletto” di Cristo:

« Ho scritto a voi, figlioli,
perché avete conosciuto il Padre.
Ho scritto a voi, padri,
perché avete conosciuto colui che è fin dal principio.



832 Atti del Cardinale Arcivescovo

Ho scritto a voi, giovani,
perché siete forti,
e la parola di Dio dimora in voi
e avete vinto il maligno » (1 Gv 2, 14).

Torino, 6 agosto 1993 - Festa della Trasfigurazione del Signore

* Giovanni Card. Saldarini 
Arcivescovo di Torino

Per favorirne la diffusione, il testo di questa Lettera pastorale è pubblicato 
anche a parte in fascicolo per i tipi di:

Edizioni San Massimo - Torino (a cura dell’Ufficio diocesano Comu­
nicazioni Sociali).



Atti del Cardinale Arcivescovo 833

Guida alla riflessione

La Lettera pastorale "Ieri e oggi" vuole aiutarci a capire meglio che cosa 
significhi essere discepoli di Gesù Cristo e come si debba rispondere "insieme” 
alla sua chiamata. Il cammino è segnato da tre "parole chiave” tratte dalle 
Lettere dell’Apostolo Giovanni: Mondo - Luce - Amore.

SCHEDA PRIMA

1. IL MONDO
Come essere cristiani in tempi diffìcili

VERIFICA
Il mondo, inteso come la realtà in cui si vive, è il luogo dove si compie il 

cammino della santità tipico del cristiano; ed è anche il luogo in cui l’avversario 
(e gli avversari) manifestano la loro azione. È il luogo dell’attività e della testi­
monianza.

Il cammino da compiere è quello che va dalla scoperta della vocazione fonda­
mentale e di quella specifica, fino alla santità.

DISCERNIMENTO DELLA LETTERA PASTORALE
« Le nostre comunità sono chiamate, ed è ancora vocazione, a vivere con grande 

chiarezza e forza la loro fedeltà a Dio, perché sono quotidianamente messe alla 
prova dalla tentazione del cedimento, del compromesso, e di un certo stile di rap­
porto con lo spirito del mondo che non le sprona all’evangelizzazione. È tentazione, 
e alla tentazione si può resistere» [n. 3].

« Fin dal principio la comunità cristiana ha conosciuto delle forze antagoniste. 
I cristiani devono sapere che saranno sempre aggrediti dalle forze del male » [n. 11].

« C’è "l’anticristo”, satana il "menzognero e padre della menzogna e omicida 
fin dal principio” (cfr. Gv 8, 44), all’opera anche oggi: è l’avversario che si oppone, 
è il "diavolo”, colui che divide » [n. 1l],

« La seconda forza antagonista è il mondo... Dire "mondo” significa indicare 
un modo di essere, di pensare, di amare, e si può trovare dappertutto nell’umanità 
e in ciascuno di noi. A costituire il "mondo” è l’inclinazione della mente e del 
cuore. O l’amore del mondo o l’amore del Padre, sono due modi di essere incon­
ciliabili » [n. Il],

SPUNTI PER LA RIFLESSIONE
— Quali sussidi culturali e strumenti di conoscenza della realtà utilizziamo, 

singolarmente e comunitariamente, per individuare criticamente correnti di pensiero, 
mode culturali, comportamenti morali in contraddizione con il Vangelo? Siamo 
consci dell’enorme influenza dei mass media nella formazione delle opinioni e dei 
comportamenti che ne derivano?



834 Atti del Cardinale Arcivescovo

— Quali sono le strade per recuperare la realtà della vocazione di persone, 
credenti, cristiani? Per i giovani è stato proposto l’Oratorio; per gli adulti: asso­
ciazioni, movimenti. Vengono valorizzati?

— Quali ostacoli più gravi troviamo oggi, come cristiani, per vivere il nostro 
essere comunità e il nostro impegno di evangelizzazione? Stanchezza? Cedimento? 
Compromesso con lo spirito del mondo?

— Che significa per noi, nel campo pratico della vita e della mentalità abituale, 
la parola di Gesù: « Voi non siete del mondo »? Come si rivela, in concreto, questa 
diversità dal mondo, a casa nostra, in parrocchia, sul lavoro, nel tempo libero?

— C’è coerenza tra ciò che si crede e ciò che si fa evidente nelle nostre scelte 
quotidiane, come singoli e come comunità?

— Catechisti, operatori pastorali, genitori, educatori in genere come vengono 
aiutati nella comunità ad individuare le caratteristiche positive e negative della 
situazione locale?

— Giovanni Paolo II ha detto ai giovani convenuti a Denver: « Non è tempo 
di vergognarsi del Vangelo!... Il Vangelo non è stato concepito per essere custodito 
in privato ». Come possiamo trasmettere questo messaggio?

• La preparazione, la effettuazione, le valutazioni successive alla Visita pasto­
rale delle nostre comunità hanno messo in evidenza gli aspetti "critici” delle nostre 
comunità. Quali impegni concreti abbiamo assunto? Come li stiamo portando avanti?

TESTI DA RICHIAMARE

— Lettera pastorale Chiamati a guardare in alto (19 agosto 1989): La vita come 
vocazione, n. 4 - La logica del mondo, nn. 9-11.

— C.E.I., Nota pastorale La Chiesa in Italia dopo Loreto (9 giugno 1985): 
Educare al discernimento, nn. 14.17.32.44.

— Giovanni Paolo II, Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis (25 marzo 
1992): Il discernimento evangelico, n. 10.



Atti del Cardinale Arcivescovo 835

SCHEDA SECONDA

2. LA LUCE
Come essere fedeli ad una storia sacra e responsabili di trasmettere nella storia 
la Rivelazione

VERIFICA
La luce è il risultato della libera adesione a Cristo come discepoli, nella cono­

scenza, nella fede e nell’amore. Il rischio è di intendere l’adesione come cosa da 
"sentire” psicologicamente. Se si "crede” soltanto quando si "sente”, allora non 
si ha una vita cristiana, ma dei "segmenti” e dei "momenti occasionali”.

DISCERNIMENTO DELLA LETTERA PASTORALE

A) Chi è il discepolo
« Essere discepoli significa passare in un essere nuovo a livello della esistenza 

secondo lo Spirito, comunicando alla vita di Gesù» [n. 4].
« "Colui che rimane in Cristo" è la definizione stessa del discepolo. Questa 

relazione ... a Cristo si manifesta in concreto in due caratteristiche: I’ "esperienza 
dell’amore" e il "gusto dell’unità" » [n. 4].

« Prima che per la propria missione i discepoli sono costituiti dai legami spiri­
tuali che li uniscono a Cristo. Ciò che conta è la fedeltà spirituale a Gesù » [n. 4].

B) Il gusto dell’unità
« I cristiani ... sono coloro che sono stati resi partecipi dell’esperienza dei 

primi testimoni... Il punto di partenza è quel "ciò che era fin da principio": è la 
"viva tradizione della Chiesa" » [n. 6].

« Bisognerebbe insistere un po’ di più sulla "traditio apostolica”, su quell’inizio 
con il quale siamo collegati, senza del quale non arriveremmo a Cristo. È il valore 
indispensabile e insostituibile della "successione apostolica" » [n. 6].

« La rivelazione è storica e la fede cristiana crede questa storia, il fatto di Gesù 
di Nazaret, il figlio di Maria che è il Piglio Unigenito di Dio » [n. 7].

« Chi accoglie la fede degli Apostoli entra in comunione con loro, entra nella 
Chiesa, e attraverso di essa entra in comunione con il Padre e il Figlio» [n. 7].

 SPUNTI PER LA RIFLESSIONE

— Quanto e come la centralità di Cristo, in cui « messaggio e messaggero si 
identificano » (Redemptoris missio, 13), è il patrimonio comune della nostra fede e 
come viene esplicitata nella catechesi, nella predicazione, nelle scelte pastorali 
della comunità?

— Quali occasioni (es. Consiglio pastorale, Consulte diocesane, zonali, par­
rocchiali) costituiscono momenti di verifica, personale e comunitaria, in questo 
senso?



836 Atti del Cardinale Arcivescovo

— Quali sono le iniziative (personali, familiari, associative, ...) per approfon­
dire la Parola di Dio proposta nella Liturgia? Quale è la valorizzazione della 
"Lectio biblica” guidata dall’Arcivescovo o proposta in altre occasioni, per la for­
mazione delle varie categorie del Popolo di Dio?

— Quale attenzione è posta alla parola del Papa, del Vescovo e quanto questa 
parola accompagna la vita quotidiana della comunità in un riferimento leale e reali­
stico alla "successione apostolica” di cui il Vescovo è chiamato a garantire la 
continuità?

— Conosciamo e usiamo gli aiuti (in particolare i sussidi dei vari Uffici pastorali 
diocesani) che ci vengono dati per vivere questa incidenza della fede? I progetti 
pastorali ai quali ci dedichiamo cercano veramente di costruire delle personalità 
cristiane?

— Se la fede in Gesù Cristo non è soltanto sentimento, spontaneismo, a quale 
disciplina spirituale facciamo riferimento nel nostro cammino di credenti? Vita di 
preghiera, revisione, confronto comunitario, direzione spirituale, sono termini fami­
liari per la nostra esistenza cristiana?

— La cura dell’interiorità e della spiritualità come si manifesta nel cammino 
della comunità? Valorizziamo la vita liturgica? Curiamo le celebrazioni? Sappiamo 
utilizzare i corsi di Esercizi spirituali, le giornate di ritiro e forme similari promosse 
dalle varie istituzioni diocesane?

— Un progetto di formazione per diventare discepoli di Gesù va premesso 
a qualsiasi altro progetto in una comunità: i nostri Consigli, sia zonali che parroc­
chiali, se ne interessano? Siamo convinti che cristiani non ci si fa da sé, né ci si 
improvvisa, e che una seria educazione alla fede è il primissimo compito di una 
comunità?

— Abbiamo esperienze felici in questo campo? perché non comunicarle e dif­
fonderle? I Movimenti e le Associazioni come possono contribuire a questo arric­
chimento formativo generale?

— A che punto sono le proposte e la ”cura” delle vocazioni al sacerdozio, alla 
speciale consacrazione, al matrimonio, a particolari presenze laicali?

— Esistono inziative per conoscere le numerose presenze di "vita religiosa” 
maschile e femminile nella nostra Chiesa locale? Siamo disposti a valorizzare gli 
specifici carismi nei vari settori pastorali?

• Le Comunità che hanno già vissuto l’esperienza della Visita pastorale, ne 
hanno tratto fattivo impulso per la liturgia, la catechesi, le altre attività?

TESTI DA RICHIAMARE

— Lettera pastorale Riempite d’acqua le anfore (15 agosto 1991): Ministero 
sacerdotale e vita coniugale-familiare secondo lo Spirito Santo, nn. 15-18.

— Lettera pastorale Destatevi, preparate le lucerne! (15 agosto 1990): Ora­
torio e proposta cristiana, nn. 16-18.



Atti del Cardinale Arcivescovo 837

SCHEDA TERZA

3. L’AMORE
La strada della santità

VERIFICA
L’esperienza dell’amore è contraddistinta dalla fraternità/comunione e dalla 

vita morale. La mancanza di amore coincide con la perdita del senso del peccato: 
si manifesta nel senso di non conoscenza, incapacità a comprendere, indifferenza 
a quanto accade intorno a noi e nel mondo e, dunque, sul piano dei comportamenti 
individuali si traduce in egoismo e individualismo.

DISCERNIMENTO DELLA LETTERA PASTORALE

« La contemplazione cristiana non può fare a meno della coscienza del peccato, 
poiché è contemplazione di Colui che ”è vittima di espiazione per i nostri peccati”... 
è contemplazione del fratello fino al fremito del proprio cuore... Cristo è la morale 
cristiana» [n. 8].

« L’amore cristiano non è una virtù morale, ma teologale, viene dall’alto non 
dal basso, viene da Dio » [n. 9].

« È necessario parlare un po’ di più dei Tre che sono Uno, proprio perché 
l’unico Dio vivente è Amore, non solitudine » [n. 10].

« La possibilità della visione di Dio è legata alla carità reciproca... Ed è la 
professione di fede che porta alla reciprocità dell’amore » [n. 10].

SPUNTI PER LA RIFLESSIONE

— Quale spazio ha, nell’organizzazione della nostra vita quotidiana, un tempo 
per la contemplazione di Dio-carità? La nostra spiritualità è veramente coinvolta 
e compromessa nel mistero della vita divina, mistero inteso non come enigma 
incomprensibile bensì come ricchezza mai esaurita?

— Come ricuperare il "senso del peccato” che è all’inizio stesso del discerni­
mento cristiano, e che è modo di vedere e giudicare prima di agire?

— Quale spazio viene dato alla formazione delle coscienze nella catechesi? 
Come genitori aiutiamo i figli a scoprire il senso della conversione quotidiana 
ai valori essenziali?

— Siamo proprio convinti che il peccato, non generico, ma il nostro, è il vero 
ostacolo alla piena unione dei cuori, essendo completamente incompatibile con Dio 
che è carità? Questo orientamento ispira le nostre famiglie, comunità, associazioni, 
iniziative di corresponsabilità?

— Il nostro "volerci bene” di cristiani è un fatto evidente e di per sé eloquente, 
o rimane un sublime sottinteso che nessuno coltiva seriamente, pensando che sia 
un’utopia o una ingenuità?

— I nostri Consigli di parrocchia e di zona sono celebrazione dell’agàpe tra noi, 
palestra di carità, di dialogo confortante per umile chiarezza, o sono soltanto 
momenti di equilibrio precario fra sensibilità diverse e facilmente aggressive?



838 Atti del Cardinale Arcivescovo

— Il dovere della testimonianza cristiana nella carità come viene vissuto nel­
l’ambito delle scelte fatte dalla comunità su come impiegare le risorse e le forze 
di cui dispone?

— Abbiamo compreso che la Caritas diocesana e parrocchiale non si esaurisce 
in una serie di iniziative, ma è uno "spirito” che coinvolge tutti nelle proprie 
condizioni di vita?

— Come ricordare che la solidarietà cristiana non nasce dalla necessità di 
rispondere alle ''emergenze”, ma dal dovere di testimoniare la fraternità con 
coerenza evangelica?

— Come ricordare che la "partecipazione” non è solo valore civico, ma pri­
mariamente testimonianza della propria fede e carità, all’interno della comunità 
cristiana e di quella civile, anche attraverso l’impegno politico?

— Come collegare il disagio di molti, l’indifferenza di tantissimi, con la chia­
mata alla santità, che resta l’obiettivo primario di ogni credente e dell’intera 
comunità cristiana?

— È possibile affermare che nella nostra mentalità, e allora anche nei nostri 
progetti, usi e costumi, l’idea della santità è ovvia e determinante?

— Siamo convinti che solo una "cultura della santità”, o una "civiltà di santi”, 
risolverà i problemi dell’umanità? O siamo ancora succubi dello spirito del mondo 
che estrania del tutto da sé tale concezione della vita?

• La valorizzazione della Comunità e della partecipazione attiva alla sua vita 
è stata rafforzata dalla Visita pastorale e dagli impegni che ne sono seguiti?

TESTI DA RICHIAMARE

— Giovanni Paolo II, Esortazione Apostolica Reconciliatio et paenitentia 
(2 dicembre 1984): Il peccato sociale, n. 16.

— Lettera pastorale Riempite d’acqua le anfore (15 agosto 1991): Vocazione 
della famiglia alla santità, nn. 19-22.

— Lettera pastorale Voi siete il sale della terra (20 agosto 1992): Chiamati 
ad evangelizzare la vita sociale, nn. 5-7 - Il servizio nel politico, nn. 14-16.

— C.E.I., Orientamenti pastorali Evangelizzazione e testimonianza della carità 
(8 dicembre 1990): passim.



Atti del Cardinale Arcivescovo 839

A Casale Monferrato per il Congresso Eucaristico DiocesanoL’Eucaristia, nostro pane per evangelizzare il mondo
Mercoledì 16 giugno, a Casale Monferrato, il Cardinale Arcivescovo ha parte­
cipato alla giornata per il clero in occasione del V Congresso Eucaristico 
Diocesano.
Pubblichiamo il testo della relazione tenuta nel Seminario e dell’omelia nella 
successiva Concelebrazione Eucaristica nella cappella di S. Evasio in Cattedrale.

RELAZIONE
NELLA GIORNATA 
PER IL CLERO

All’interno del tema generale del vostro Congresso Eucaristico in ideale colle­
gamento con quello del Congresso Eucaristico Internazionale di Siviglia: ”L’Eucari­
stia culmine e fonte dell’evangelizzazione’’, avete chiesto qualche riflessione sulla 
connessione tra i concetti di "Pane eucaristico”, "forza", "evangelizzazione”, con 
riferimento alla vita presbiterale. È certamente un tema di grande interesse perché 
collega il dono del Pane eucaristico con quello dell’azione (forza) di Gesù Cristo 
nel cristiano e nel presbitero in particolare. Ecco qualche considerazione per quanto 
mi riesce.

1.
a) Il rapporto tra pane e azione compare nel Salmo 104, 5, il grande Cantico 

del Creatore e delle creature dell’Antico Testamento: « Dio fa crescere l’erba al 
servizio dell’uomo perché tragga l’alimento dalla terra... il pane che dà vigore al 
cuore dell’uomo », cioè alla sua esistenza quotidiana, alle sue forze psichiche e 
fisiche. Il pane è già qui simbolo privilegiato del rapporto tra Dio donatore della 
vita e l’uomo e del nutrimento essenziale.

A questo riguardo è molto suggestivo il ritorno di un moderno (Maurice 
Blondel) sulla relazione tra Eucaristia e azione (è stato pubblicato recentemente 
un saggio di Mario Antonelli, dal titolo: « L’Eucaristia nella "Action” di Blondel », 
Roma, 1991, nel quale viene evidenziata una «precomprensione eucaristica della 
azione » in quanto per Blondel « ogni atto tende a essere una comunione di cui la 
Comunione sacramentale è il tipo »).

b) Ancora più confacente è la storia di Elia (1 Re 19, 4-8) in cammino 
verso l’Oreb, quando « si sedette sotto un ginepro, desideroso di morire... » e passa 
da questo senso di resa e di morte al rinvigorimento ricevuto grazie ad un pane, 
inviato direttamente da Dio: « Ecco un angelo lo toccò e gli disse: "Alzati e mangia!”. 
Egli guardò e vide vicino alla sua testa una focaccia cotta su pietre roventi... ». 
Tale rinvigorimento lo fa giungere ad una mèta non umana (l’Oreb e la teofania 
"nel mormorio di un vento leggero”, con le istruzioni divine).



840 Atti del Cardinale Arcivescovo

Anche il cibo di Elia è divenuto, nel commento patristico, nel Concilio di 
Trento (DS 1649), nel Catechismo Romano (II, 4, 54) e nella predicazione, facile 
richiamo all’Eucaristia in quanto sorgente della forza che Dio solo può dare in vista 
delle sue imprese. In tale contesto assume piena significatività la scelta del pane 
da parte di Gesù per il sacramento dell’Eucaristia.

Del resto questo contesto assume già quello del significato naturalmente meta­
forico del "pane” come possibilità di vivere e agire: "guadagnarsi il pane", "man­
giare il pane a ufo”, "vivere di pane duro”, ecc., fino al ”pane” del "Padre 
nostro”, molto commentato dai Padri e ben spiegato dal "Catechismo della Chiesa 
Cattolica” (nn. 2828 - 2837), dove si spiega la domanda: « Dacci oggi il nostro 
pane quotidiano ». In particolare ai nn. 2835 e 2836 ci si riferisce al « Corpo di 
Cristo ricevuto nell’Eucaristia » e si cita S. Agostino: « L’Eucaristia è il nostro 
pane quotidiano... » (n. 2837).

2.
La scelta del pane da parte di Gesù non è dunque casuale.

a) In verità Egli innanzi tutto si propone come "soggetto in più" rispetto al 
nostro, e svela apertamente la sua intenzione di interagire con noi istituendo una 
relazione interpersonale del tutto inedita, grazie alla quale siamo abilitati alla sua 
azione. La pericope che va considerata essenziale per comprendere l’istituto euca­
ristico dell’antropologia cristiana è quella, ben nota, di Gv 6, 53-58:

« In verità, in verità vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell’uomo 
e non bevete il suo sangue, non avrete in voi la vita. Chi mangia la mia 
carne e beve il mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterò nell’ultimo 
giorno. Perché la mia carne è vero cibo e il mio sangue vera bevanda. Chi 
mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora in me e io in lui. Come 
il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, così anche 
colui che mangia di me vivrà per me. Questo è il pane disceso dal cielo, 
non come quello che mangiarono i vostri padri e morirono. Chi mangia 
questo pane vivrà in eterno ».

Poco prima aveva detto: « Io sono il pane della vita » (v. 35) e poi: « Io sono 
il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivrà in eterno e il 
pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo » (v. 51).

In questo testo sono date alcune chiarificazioni fondamentali. Gesù insiste sul 
concetto e sulla realtà del pane, con evidente intenzione di sottolineare l’idea di 
nutrimento-sostentamento e quindi di corroborazione-abilitazione. Centrale è la 
determinazione del rapporto fra questo "pane" e la "vita”, espresso prima con un 
genitivo soggettivo (Egó eimi o àrtos tès zoès), un genitivo quindi di origine e di 
causalità, (come "popolo di Dio”, quello che viene da Dio, fatto da Lui), e poi 
con un participio aggettivale, tipico di Giovanni (Egó eimi o àrtos o zòn: « Io 
sono il pane, quello vivo »; come quando dice « Io sono la luce, quella vera »; « Io 
sono il pastore, quello buono... »). Ambedue definiscono la funzione simbolico-reale 
del (futuro) sacramento.

b) Questa soggettività, aggiunta alla nostra, porta con sé tutta la potenza 
personale dell’« Io sono », che possiede ovviamente una originalità netta di pro­
getto e di intenzioni, addirittura di essere. In realtà « Io sono » è il nome di Dio



Atti del Cardinale Arcivescovo 841

che questo uomo, Gesù di Nazaret, può veramente appropriarsi, come si ripete nel 
capitolo 8 dove egli rende testimonianza su se stesso ed è la ragione per cui 
viene respinto: « Vi ho detto che morirete nei vostri peccati; se infatti non credete 
che Io sono (e andrebbe scritto in maiuscolo, come è fatto dopo), morirete nei 
vostri peccati » (y. 24).

« Disse allora Gesù: Quando avrete innalzato il Figlio dell’uomo, allora saprete 
che Io Sono e non faccio nulla da me stesso, ma come mi ha insegnato il Padre, 
così io parlo » (v. 27).

«Rispose loro Gesù (all’obiezione: ...non hai ancora 50 anni...): "In verità, 
in verità vi dico: prima che Abramo fosse, Io Sono”. Allora raccolsero pietre... » 
(y. 58), e si può capire!

Dunque con l’Eucaristia siamo attratti niente di meno che in una interazione 
la quale ci porta in quella che Gesù ha col Padre, nel mistero nell’intersoggettività 
e interazione trinitaria.

Gesù dichiara di essere di "lassù”: « Voi siete di quaggiù, io sono di lassù » 
(Gv 8, 23) e di essere "venuto" (Gv 10, 10; 16, 28: « Sono uscito dal Padre e sono 
venuto nel mondo... », ecc.).

Mi pare per questo bellissimo che il Catechismo commentando l’oggi del 
"Padre nostro”: «Dacci oggi il nostro pane...» commenti: «Ce la insegna il 
Signore; non poteva inventarla la nostra presunzione. Poiché si tratta soprattutto 
della sua Parola e del Corpo del Figlio suo, questo "oggi" non è soltanto quello 
del nostro tempo mortale: è l’Oggi di Dio » e cita S. Ambrogio (De Sacramentis, 
5 , 26: PL 16, 453 A): « Se ricevi il Pane ogni giorno, per te ogni giorno è oggi. 
Se oggi Cristo è tuo, egli risorge per te ogni giorno. In che modo? "Tu sei mio 
Figlio, oggi Io ti ho generato” (Sai 2, 7). L’oggi è quando Cristo risorge » (n. 2836).

Accettare, quindi, Lui, Gesù Cristo, come "pane” significa allora non soltanto 
accoglierlo in una forma di intimità spirituale, peraltro necessaria, ma anche lasciarsi 
trarre nei suoi dinamismi del tutto trascendenti rispetto ai nostri e per questo 
salvifici.

In questa successione di funzioni il ”pane” conferisce:
* la vivificazione come nuovo status dell’uomo: « Chi mangia la mia carne 

e beve il mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterò nell’ultimo giorno » 
(Gv 6, 54);

♦ la immanenza amicale e mistica (appartenente al mistero di Dio Trinità: 
« Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora in me e io in lui » 
(Gv 6, 56);

* la missione dinamico-storica: « Come il Padre, che ha la vita, ha mandato 
me e io vivo per il Padre, così anche colui che mangia di me vivrà per me » (Gv 
6, 57), sottolineando il nostro essere coinvolto nel "kathòs apésteilen”-,

* e, infine perciò, la permanenza (di vita e di significato) nella partecipazione 
eucaristica così vissuta.

Va, poi, notato che i vari "momenti" qui ricordati sono inseparabili di fatto, 
pena il cadere nell’intimismo spirituale oppure nell’attivismo apostolico.

Vien da pensare, con una inevitabile sofferenza, quanto pochi forse percepi­
scano queste grandezze!



842 Atti del Cardinale Arcivescovo

3.
In questa lettura risulta evidente che il "pane” porta nell’uomo che lo accetta 

e se ne rende responsabile il dinamismo del Vangelo come unica forza mirata e 
dunque come vita decisiva.

Ora, il presbitero è colui che addirittura pone la presenza dell’Eucaristia, e 
quando la pone con la celebrazione non può mai non nutrirsene.

Personalmente sento forte il bisogno di insistere sull’attributo "unico”: Cristo 
è l’unico Messia, l’unico Salvatore e redentore.

Non sono sicuro che tutti i cristiani ne siano convinti che davvero « in nessun 
altro c’è salvezza; non vi è infatti altro nome dato agli uomini sotto il cielo (!) nel 
quale è stabilito che possiamo essere salvati », come Pietro, la roccia, ha aperta­
mente dichiarato davanti al Sinedrio riunito in seduta plenaria per giudicare Pietro 
e Giovanni (cfr. At 4, 12). E Luca prosegue: « Vedendo la franchezza (la famosa 
parresia) di Pietro e di Giovanni e considerando che erano senza istruzione (agràm- 
matoi) e popolani (idiòtai), rimanevano stupefatti riconoscendoli come coloro che 
erano stati con Gesù... » (v. 13).

Siamo, perciò, stimolati a riflettere.
* Innanzi tutto sulla nostra "assunzione” in Gesù Cristo: per Gesù Cristo 

evangelizzare è essere se stesso, egli non è "tirato via" da una situazione precedente 
(il suo essere stato carpentiere per oltre 30 anni non equivale, come interpretazione 
esistenziale, all’essere stati pescatori dei suoi primi chiamati); per noi il ruolo 
umano può anche contare molto, o troppo, fino a farci considerare l’impresa della 
evangelizzazione come collaterale a certi interessi terreni. Ora noi siamo stati 
"assunti" da Cristo nella sua stessa missione, poiché il sacerdote, come finalmente 
si insegna (nella "Pastores dabo vobis"), non è soltanto "nella” Chiesa, cristiano 
tra i cristiani, ma è posto « di fronte alla Chiesa come prolungamento visibile e 
segno sacramentale di Cristo nel suo stesso stare di fronte alla Chiesa e al mondo, 
come origine permanente e sempre nuova della salvezza, "lui che è il salvatore del 
suo corpo" (Ef 5, 23) » (n. 16) e perciò agisce "in persona Christi" presiedendo 
l’Eucaristia. È quella soggettività aggiunta di cui si diceva all’inizio.

La suprema evangelizzazione è l’offerta di sé che il Figlio incarnato Gesù fa 
al Padre, che appunto rivela e dona a tutti Dio come Padre, se stesso come Figlio- 
fratello, e morendo "tradidit spiritum", consegna lo Spirito Santo che ci dà di poter 
vivere la vita umana del Figlio di Dio. Presiedendo l’Eucaristia, ponendola in atto 
e comunicandola, il sacerdote dona questo vangelo, Gesù crocifisso e vivente da 
risorto che da parte del Padre "consegna" oggi il suo Spirito per la vita eterna.

Il sacerdote è assunto nel movimento del Figlio che, mandato dal Padre, discende 
dal cielo per portare la sua vita di Figlio all’umanità disobbediente perché torni 
ad essere come il Padre dell’eternità l’ha progettata, una umanità figlia.

L’Eucaristia ha l’esigenza di essere "attuale”, cioè di prendere l’uomo di oggi 
con tutta la sua realtà e portarlo alla comunione col Risorto, e di fare percepire 
la verità del Signore Gesù, sempre vivo, nostro "contemporaneo”, presente e ope­
rante in mezzo a noi per riconciliarci col Padre. Per questo «alitò su di loro e disse: 
"Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimetterete i peccati saranno rimessi e a chi non 
li rimetterete, resteranno non rimessi” » (Gv 20, 22-23).

Questo è il primo e fondamentale senso dell’evangelizzazione.



Atti del Cardinale Arcivescovo 843

* Poi siamo stimolati a riflettere sulle mete reali che il soggetto Gesù, nostro 
"pane” e "vivificazione”, trasferisce a noi affidandocele:

— dinanzi al Padre lo stile obbedienziale di riparazione, realizzando l’Adamo 
umile di FU 2, 6-8, « il quale pur essendo di natura divina non considerò un tesoro 
geloso la sua uguaglianza con Dio; ma spogliò se stesso assumendo la condizione 
di servo e divenendo simile agli uomini; apparso in forma umana umiliò se stesso 
facendosi obbediente fino alla morte e alla morte di croce»;

— dinanzi ai fratelli con il triplice impegno di annunziare a loro Lui, di servirli 
con la sua carità, di morire per loro con l’oblazione: ciò che si riassume in quella 
formula della "carità pastorale” usata nella "Pastores dabo vobis", "pastorale” 
appunto perché è quella stessa di Cristo capo e pastore in persona del quale noi 
presiediamo l’Eucaristia, della quale peraltro per primi ci nutriamo.

Conclusione
Il "pane” è simbolo e realtà di questo movimento totale che implica la nostra 

soggettività, condotta ad agire "in persona Christi”. Questo aspetto essenziale del 
mistero eucaristico deve essere fatto oggetto di riflessione perché può anche sfug­
girci o sbiadire nella nostra coscienza, data l’attività, la fretta, la tendenza a inter­
pretare l’Eucaristia come "cena”, il che è ovviamente correttissimo purché ciò non 
ci induca a ridurre il suo significato di implicazione nella soggettività, dominante, 
di Colui che chiamiamo il "Signore”.

Sempre S. Pietro, e a conclusione nel suo primo discorso, il primo discorso 
di un Apostolo dopo i discorsi di Cristo, dichiara subito dopo la Pentecoste 
cristiana « a voce alta » agli « Uomini di Giudea e voi tutti che vi trovate a Geru­
salemme »:

« Sappia dunque con certezza tutta la casa di Israele che Dio ha costituito 
Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso! » (At 2, 36).

Per noi presbiteri questo Gesù Crocifisso, che poniamo, come suoi ministri 
sacramentali, nell’Eucaristia è quel Signore, che domina e possiede la nostra sog­
gettività, e attraverso di noi si fa vedere oggi nella Chiesa per la salvezza di tutti.

Questo è il Vangelo che avviene oggi e che può essere guidato dalle libertà 
degli uomini.



844 Atti del Cardinale Arcivescovo

OMELIA NELLA
CONCELEBRAZIONE

L’Eucaristia è evidentemente un mistero, non nel senso di una verità al di 
sopra della capacità della ragione umana, ma nel senso evangelico di autocomu­
nicazione della Trinità in Gesù Cristo.

L’Eucaristia esiste perché l’ha voluta Gesù Cristo, questo ci dice la fede, e noi 
dobbiamo cercare di capire le ragioni per cui l’ha voluta.

Ora, l’Eucaristia in ultima analisi è la vita umana di Gesù. Arrivato alla 
conclusione della sua esistenza, "alla vigilia della sua morte...”, Gesù Cristo racco­
glie tutta la sua esistenza come in un sol punto, un "segno”, un simbolo reale e 
inventa l’Eucaristia perché la sua esistenza umana non cessi tra gli uomini, ma 
continui come principio di esistenza per i suoi, i credenti in Lui, e quindi per 
tutti gli uomini ai quali i suoi Apostoli prima e poi tutti i credenti sono mandati.

Evidentemente nessun uomo può pensare una cosa simile, per quanto presun­
tuoso possa essere, nessun uomo può pensare che il suo modo di vivere l’esistenza 
umana faccia testo per tutti gli uomini fino alla fine del mondo; nessun uomo 
tranne Gesù Cristo, il quale viceversa non può non pensarlo e non può non 
realizzarlo.

Per due ragioni.
Innanzi tutto perché Gesù è il rivelatore da parte di Dio, Trinità, di come 

deve essere l’uomo, e quindi di come deve vivere la persona umana.
Di fatto ogni persona ha libertà di viverla come vuole o come può e sa, ma 

Dio non ha lasciato gli uomini come pecore senza Pastore, ha mandato il Pastore 
grande (cfr. Eb 13, 20), Gesù Cristo, a mostrare e insegnare a tutti come si vive 
da uomini secondo il progetto di Dio, facendo la sua volontà e così rivelando il 
Padre, il Figlio e lo Spirito Santo, cioè Dio come Agape, come amore per tutti. 
Quell’Amore che vuole il Figlio incarnato, l’Amore più forte della morte, l’Amore 
che ama anche l’uomo figliol prodigo, l’uomo peccatore da perdonare.

La seconda ragione per cui Gesù Cristo doveva proporre la propria vita umana 
come modello e misura di ogni uomo è che in Lui l’esistenza umana ha raggiunto 
il suo vertice.

Il Calvario, atto conclusivo dell’esistenza umana di Gesù, segna il punto più 
alto della storia umana. È l’atto d’amore umano che non ha uguali. Tutto il pro­
gresso che si registra nella storia non riuscirà a portare l’umanità oltre e più avanti 
del Crocifisso Gesù. L’esperienza umana più piena è Lui, il Crocifisso. E difatti i 
Vangeli narrano la Crocifissione di Gesù coi colori della fine del mondo. Precisa- 
mente lì la storia degli uomini, in termini di valori, è arrivata alla fine, al suo 
vero fine (eis tò télos). Se continua è solo per consentire anche agli altri, oltre a 
Gesù Cristo, di arrivare al Calvario, per arrivare alla risurrezione.

In questa linea, senza soluzione di continuità, si pone l’Eucaristia, che è in 
se stessa il sacrificio di Cristo, la sua vita umana vissuta fin lì, fino al dono totale 
di sé, in un amore obbediente che dona il proprio corpo e sangue.

L’Eucaristia è il "mezzo” — secondo il linguaggio del Catechismo di una 
volta — escogitato da Gesù Cristo per metterci in comunione con Lui, così che



Atti del Cardinale Arcivescovo 845

la sua vita diventi anche la nostra vita, renderci cioè capaci di arrivare al Calvario, 
a questo amore totale senza riserve: amando fino alla fine, donando se stessi, per 
amore anche dei nemici perché anch’essi siano perdonati.

La Chiesa sono precisamente i discepoli di Gesù Cristo, cioè quelle persone 
concrete che, avendo creduto in Gesù Cristo, fanno memoria di Lui accettando di 
vivere come Lui e propongono, annunciano a tutti gli uomini il modo di vivere 
Gesù Cristo, con la precisazione iscritta nell’Eucaristia: il dono di sé per un amore 
a Dio senza riserve che non trattiene nulla per sé.

Non è la "memoria" soggettiva dei discepoli che fa l’Eucaristia, ma la memoria 
oggettiva di Gesù Cristo-Eucaristia a imprimersi nei discepoli, a fare la memoria 
soggettiva dei discepoli.

I Padri della Chiesa, proprio per far evitare il fraintendimento del gesto 
Eucaristico, sottolineano che col "mangiare” l’Eucaristia, non siamo noi ad appro­
priarci dell’Eucaristia ma al contrario è l’Eucaristia, cioè Gesù Cristo, che si 
appropria di noi, che da una parte siamo richiamati continuamente al modo di 
vivere di Gesù Cristo (è questo il senso della Messa quotidiana: la Memoria) e 
dall’altro siamo strutturalmente e continuamente mandati in mezzo agli uomini per 
portare la vita di Gesù Cristo, che è il Vangelo, la lieta e nuova notizia di un 
Dio che è Amore, essendo Trinità, e amore fino al perdono.

Coerentemente, in funzione dell’Eucaristia, la Chiesa non può che configu­
rarsi come Chiesa della carità (genitivo soggettivo): "Chiesa che è Carità".

Carità che è quindi un modo di vivere, quello di Cristo, che è quello di Dio, 
continuamente suggerito e animato dallo Spirito Santo.

La Chiesa è Chiesa della Carità, perché è il popolo di coloro che in comunione 
con Gesù Cristo, la comunione operata continuamente dall’Eucaristia, vivono l’esi­
stenza umana come l’ha vissuta Gesù: «Nessuno ha un amore più grande di chi 
dona la propria vita... », cioè nessuno ha una carità più grande di Gesù Cristo. 
Perciò si va a mangiare questa Carità nell’Eucaristia!

Non può sfuggire la fortissima valenza pratica insita in questa verità, se ripor­
tata alla sua evidenza originaria.

Purtroppo questa verità: « la Chiesa in funzione dell’Eucaristia e la carità 
nel senso di esistenza umana come l’ha vissuta Gesù » si è annebbiata e frantu­
mata in tanti dettagli.

E anche la Carità può e deve essere precisata sotto i suoi molteplici aspetti 
(virtù teologali, carità fatta ai poveri, ecc.), ma anche qui senza confonderne e 
cancellarne il senso originario: quello di vivere come ha vissuto Gesù Cristo, 
donare il proprio Corpo e Sangue. Per questo non si può fare a meno dell’Eucaristia!



846 Atti del Cardinale Arcivescovo

Alla Vili Giornata Mondiale della Gioventù a Denver«Chi è in Cristo è una creatura nuova»
Giovedì 12 agosto, il Cardinale Arcivescovo ha aperto il ciclo delle riflessioni 
per i partecipanti di lingua italiana alla Giornata Mondiale della Gioventù a 
Denver, a cui ha partecipato anche un consistente gruppo della nostra Arci- 
diocesi.
Pubblichiamo il testo dell’intervento di Sua Eminenza.

La Parola di Dio che abbiamo ascoltato ci provoca, e ci provoca su una 
categoria che continua a conservare il suo incanto anche in questo tempo di 
disincanto (Max Weber): la categoria della novità, non soltanto intesa come novità 
tecnica — (lo Stato nel quale ci troviamo ora è diventato emblematico nel secolo 
XX quanto a questa novità) — ma come novità umana e storica.

Basti pensare che si chiama New Age il movimento (anch’esso fermentato qui 
negli Stati Uniti intorno al ’70) oggi più diffuso nella cultura occidentale, il quale 
predica una nuova età dell’oro, una straordinaria "liberazione rinnovante" che 
dovrà trasformare l’umanità, basandosi su una quantità di idee e di tecniche le 
quali, in realtà, non vanno oltre l’umano e non hanno alcun potere di redenzione.

Lasciamoci dunque invitare alla novità, tanto adatta per di più alla vostra 
sensibilità giovanile e allo "slancio vitale" (come si esprimeva Henry Bergson) in 
essa nascosto. Consideriamo la novità nei suoi tre aspetti caratteristici, per assumere 
tutta la potenza cristiana con responsabilità:

novità come fascino, come utopia, come missione.

1. Novità come fascino
Noi siamo tutti creature scritte nel tempo, dobbiamo "diventare”-, perciò nella 

nostra natura c’è il prepotente bisogno di sapere, avere, sperimentare ciò che non 
è ancora accaduto, cioè ciò che è futuro.

Le cose "passate” non ci interessano più di tanto, abbiamo in noi la febbre 
del "compimento”. Il "Rapporto sulle strategie dell’educazione” a cura dell’Unesco 
(1974, a cura di Egar Faure) conclude a proposito dell’uomo: «L’incompiutezza 
lo distingue dagli altri esseri viventi ». Siamo sotto un certo aspetto "personaggi 
in cerca di autore” (Luigi Pirandello), e il nostro tormento può essere che "tutto 
continua a non continuare" (diceva con amarezza Albert Camus).

La novità come fascino è la forza segreta che ci spinge ad esistere e, se lasciata 
a se stessa, inventa il cambiamento, e produce la vita "sradicata", che è solo più una 
esplorazione”, che è stata definita molto lucidamente come "soggettività senza 
dimora" (Peter Berger). E la vita sradicata affonda poi nella ricerca ài" impressioni 
e sensazioni sempre nuove" che decadono nel "piccolo cabotaggio” della cultura 
della discoteca (nel suo significato deteriore).

Eppure la novità come intuizione della vita è grazia perché non si può essere 
persone umane senza possedere l’arte del ripensamento e gli slanci della progetta­
zione di sé.



Atti del Cardinale Arcivescovo 847

2. Novità come utopia
Questo secolo che sta finendo ha caratterizzato se stesso con macroscopici 

sogni di novità: novità scientifico-tecniche, novità sociali, novità estetiche (una 
corrente artistica si chiamò "futurismo”), novità politiche, ecc.

Nessun periodo della storia umana è stato caratterizzato da tanta "organizza­
zione per la novità” non solo individuale ma collettiva e planetaria.

Così la novità da fascino psicologico è diventata utopia culturale che ha 
invaso tutti i Continenti.

L’utopia ha un carattere ideale, vuole essere « una correzione d’una situazione 
esistente » (Nicola Abbagnano), obbliga a "sognare a occhi aperti" cose migliori 
(forse anche la nostra venuta qui ha avuto tra le altre questa spinta!): oggi la nostra 
società occidentale vive utopicamente i suoi desideri, che non hanno più limite e 
sono considerati « come se fossero sacri e in essi vi fosse la quintessenza della 
eternità» (l’espressione è di un serio biblista ebreo Abraham Heschel). Ma il 
secolo finisce purtroppo nell’affondamento delle speranze in tante novità che ci 
hanno deluso (non abbiamo realizzato la novità della pace, della giustizia, della 
libertà in troppi casi); ci rimane la "novità” dei piccoli appagamenti, dei bisogni 
soddisfatti, ma l’utopia si è rivelata illusoria e molti, specialmente i giovani, sentono 
la ricaduta del sogno sulla loro quotidianità divorata dalla noia.

3. Novità come missione
La novità come fascino e come utopia ci mettono di fronte alla verità della 

nostra incapacità a raggiungere da soli la nostra condizione di umanità integrale.
Constatiamo quello che dicono i filosofi dell’esistenza: alcune possibilità sono 

negate in partenza all’uomo e sono quelle che gli starebbero più a cuore; l’uomo 
è « l’essere che progetta di essere Dio » (J. Paule Sartre) e non ci riesce: questa 
novità fallita è il suo scacco.

* * *

Qui la Parola di Dio si presenta come soluzione.
La novità per l’uomo non consiste nelle cose che egli può inventare, produrre, 

mettere sul mercato, godere, ecc.; consiste nella novità di un uomo diverso da sé, 
e fatto come procedimento originale da Colui che ha fatto l’uomo stesso ed è Dio.

È il Verbo di Dio che era « in principio» (Gv 1, 1) "attraverso” il quale 
«tutto è stato fatto» (Gv 1, 3) compresa la creatura umana, la quale ora esiste 
”in Lui” e "grazie” a Lui in persona, poiché « Il Verbo si fece carne » (Gv 1, 14).

Dunque è esistito ed esiste un uomo che è Dio, morto e risorto, che ora è alla 
destra del Padre Signore del cielo e della terra, Gesù Cristo.

Gesù Cristo è veramente l’uomo nuovo nel significato più reale del termine, 
veramente "nuova creatura”, il progetto-uomo eterno pensato dall’eternità da Dio. 
Rispetto a questo uomo nuovo, l’uomo storico è diventato "antico”, tanto più che 
ha deciso dall’inizio di essere uomo "peccatore”; è la prima fase di un progetto 
che resterebbe incompiuto senza questo compimento: è una figura (una anticipa­
zione, una attesa, un preludio) dell’uomo definitivo che doveva venire, l’atteso



848 Atti del Cardinale Arcivescovo

dalle genti. « Adamo — scrive S. Paolo nella lettera ai Cristiani di Roma — è 
figura di Colui che doveva venire » (Rm 5, 14).

Grazie a Gesù Cristo, uomo nuovo, un fiume di realtà diverse scende fino a 
noi e in noi: «Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia» 
(Gv 1, 16); e questa realtà diversa è appunto la "grazia”, perché Gesù per natura 
sua è « pieno di grazia e di verità » (Gv 1, 14).

Per questo Gesù Cristo è entusiasmante, si pone veramente come altissimo e 
unico progetto per l’uomo "di prima”. In Lui e solo in Lui è possibilità reale 
rinnovare tutto e inventare una storia nuova, una nuovissima vicenda umana segnata 
dalla grazia.

È l’umanesimo dei Santi. I Santi, che non sono persone di un altro mondo, 
ma sono le donne e gli uomini "veri”\

Se Gesù è la novità, incontrarsi con Lui dà l’avvio alla rinnovante esperienza 
della vita, dell’essere persona nel mondo.

Per i giovani questa è l’esperienza fondante.
Troppi giovani di oggi, già "iniziati” a Gesù Cristo (con il Battesimo, la Con­

fermazione, e una educazione) si distolgono da Lui e mancano la più grande occa­
sione della vita: diventare adulti secondo Gesù.

È invece questa la missione: farsi sempre più "nuovi” in Lui, per diventare 
"rinnovanti” delle situazioni storiche (famiglia, cultura, lavoro, esistenza politica, 
comunicazione, ecc.) che altrimenti rimangono vecchie.

I giovani amano a sufficienza questa esaltante missione? Voi giovani la amate? 
Se siete qui è perché la amate!

Appropriarsi della novità del mondo, diventare protagonisti, essere creazione 
che si rinnova in voi per mandato di Dio. Per questo siete qui.

Il mondo «aspetta con impazienza questa rivelazione » (cfr. Rm 8, 19).
Ma il peccato — potremmo obiettare —, ci aggredisce ancora e spesso ne siamo 

vittime. Torniamo allora "uomini vecchi”. C’è ancora speranza? Noi sappiamo che 
sì. Ed è ciò che S. Paolo ci ha detto.

* * *

La creazione ammalata e invecchiata dal peccato, perché ha preferito distaccarsi 
da Dio il Creatore, il solo che poteva mantenerla bella e giovane, è stata rinnovata 
e riconciliata da Dio mediante Cristo. La novità è tale che S. Paolo deve inventare 
una parola nuova: "riconciliazione”. Ed è una riconciliazione universale e ha come 
protagonisti sempre Dio e Cristo.

Ma a loro sono stati associati, lungo la storia che continua, i ”noi” a cui è 
stata affidata la "diaconia della riconciliazione” agendo come "ambasciatori”. Sono 
gli Apostoli, e oggi i loro successori.

Così la "novità” per chi crede è sempre ricuperabile. I peccati possono ancora 
invecchiarci, ma in ogni momento la forza riconciliatrice di Dio mediante Cristo 
nella Chiesa ci può "rifare nuovi”. Il sacramento e la parola della riconciliazione 
sono sempre a nostra disposizione per ridiventare "creatura nuova”.

Chi crede in Cristo sa che non avrà mai un motivo sufficiente per dover dire: 
« Per me è finita ». Ma il Cristo, l’uomo nuovo, ci può sempre ”far ricominciare”. 
Come non avvertirne la bellezza, sentirne la gioia, goderne la speranza? Quanto



Atti del Cardinale Arcivescovo 849

facilmente si è tentati di correre dietro alle novità, alle cose originali, e si ignora 
o si dimentica di capire e accogliere ('originalità delle cose, la vera novità, l’unica 
in realtà, che non invecchia mai, Gesù Cristo e il suo amore che ci riconcilia 
con Dio, creatore di ogni vera vita nuova, che è addirittura eterna.

Una riconciliazione che ha una dimensione cosmica, va dal cuore dell’uomo 
all’arcobaleno. Non solo ricompone l’uomo, né solo ricostruisce i rapporti tra 
persona e persona, tra popolo e popolo, ma anche fra l’uomo e la creazione, fra 
l’uomo e le cose: l’uomo nuovamente in pace con la creazione e la creazione in 
pace con l’uomo. Questo significa che bisogna finalizzare la creazione dell’uomo 
e far ritrovare all’uomo il senso delle cose, il loro uso, la loro direzione.

E tutto questo è realmente possibile grazie a Cristo, « trattato da peccato in 
nostro favore pur non avendo conosciuto peccato, perché noi potessimo diventare 
per mezzo di lui giustizia di Dio » (cfr. 2 Cor 5, 21), egli « ha creato in se stesso 
un solo uomo nuovo, facendo la pace », come è detto nella lettera di S. Paolo ai 
cristiani di Efeso (Ef 2, 15).

È Gesù il prototipo della nuova umanità che Dio ha ricreato in Lui, risuscitato 
come un "secondo Adamo", dopo aver fatto morire sulla croce il vecchio Adamo 
corrotto dal peccato.

* * *

Il cammino penitenziale della conversione, mediante il sacramento della Peni­
tenza, ci rifà "nuova creatura", e la frequentazione all’Eucaristia ci farà crescere 
nella vita nuova, ci farà diventare uomini nuovi "adulti”.

Se i giovani accettano, se voi giovani accettate, Gesù Cristo vi chiama a formare 
in voi l’adulto secondo Dio che è molto differente dall’adulto secondo il mondo.

Ci sono due adulti, e bisogna scegliere.
Gesù ha riproposto la crescita secondo Dio dichiarando che dovevamo tornare 

"bambini" (Mt 18, 3), ossia educabili ex-novo, disposti a crescere all’interno di 
una nuova pedagogia, docili (docibili) rispetto al nuovo Maestro, Gesù. Ciò significa 
anche rinnegare ogni concezione dello stato adulto secondo il mondo: Gesù ha 
sistematicamente contestato questo stato adulto, letteralmente smontando l’imma­
gine adulta mondana.

Infatti, dato per adulto, chi è in grado di compiere sufficientemente tre opera­
zioni: 1) conoscere criticamente, 2) decidere con responsabilità, 3) socializzare nelle 
situazioni, e di conseguenza progettarsi, è evidente che queste operazioni di per sé 
neutre, buone a tutto, danno modelli molto differenti secondo i criteri e i movi­
menti che li mettono in moto. Adolf Hitler è stato adulto, San Massimiliano Maria 
Kolbe anche: ma quale differenza! (Ricordate due anni fa a Czestochowa).

Gesù ha distinto due tipi di criteri, di moventi; quelli da lui definiti: «lievito 
dei farisei e lievito di Erode » (Me 8, 15; cfr. Mt 16, 6) e da S. Paolo « Lievito 
di malizia e di perversità» (1 Cor 5, 8) e quelli definiti: «lievito del Regno dei 
cieli » (cfr Mt 13, 33) e da S. Paolo « azzimi di sincerità e di verità » (1 Cor 5, 8), 
ossia il dinamismo della grazia e del Vangelo.

I due "lieviti” (cioè insieme di forze, pulsioni, scelte che fanno muovere la 
persona e configura la personalità) sono incompatibili. Quello di malizia è "vecchio” 
(così lo chiama S. Paolo: 1 Cor 5, 7) e produce l’uomo adulto secondo il mondo,



850 Atti del Cardinale Arcivescovo

costruito sulle concupiscenze, sul possesso, sul successo, sull’appagamento e così 
via. È ('inalterabile uomo mondano da salvare da se stesso. Quello del Regno di 
Dio è « nascita dall’alto » (Gv 3, 3) e fa crescere l’uomo adulto mite e umile di 
cuore, capace di amore eroico, giusto e generoso, puro di cuore e operatore di pace, 
povero in spirito e misericordioso, che ha fame e sete solo di giustizia.

I due adulti convivono nel mondo e l’adulto mondano cerca di eliminare l’adulto 
secondo Dio se questi è troppo trasparente e dà fastidio. I veri discepoli di Cristo 
danno fastidio ma sono beati: « Beati i perseguitati per causa della giustizia... Beati 
voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno, e, mentendo, diranno ogni sorta 
di male contro di voi per causa mia» (Mt 5, 10.11).

* * *

Questa operazione antropologica di Gesù è il cristianesimo vissuto poi dalle 
generazioni. Ora tocca a noi, tocca a voi giovani.

• La società occidentale, e anche questa in mezzo alla quale ci troviamo in 
questi giorni, è molto bisognosa di novità secondo Gesù Cristo, di cambiamento 
e compimento dell’uomo, di adulti secondo Dio.

Abbiamo dinanzi a noi questa chiamata e questa scelta, e la dimensione peni­
tenziale di questa prima giornata di Denver, è un forte richiamo di Gesù rivolto 
a ciascuno perché con la sua grazia di rinnovamento interiore ci si disponga a 
rispondere a questa chiamata, decisi e contenti di fare questa scelta.

Si tratta di scegliere tra chi dice della nostra vita, come Camus: «Non esiste 
destino che non possa essere superato dal disprezzo », e chi crede con Claudel che la 
« vita eterna non è rimessa a dopo; comincia fin d’ora, proprio nell’istante in cui 
il divino Regno è tra noi ».

Siamo venuti qui a Denver, insieme col Papa, soprattutto per confermarci in 
questa fede. L’attuale Presidente degli Stati Uniti ha voluto far approvare subito 
dal Congresso un piano radicale per la "ricostruzione dell’America’’. Anche noi 
possiamo tacitamente pattuire — non con il Congresso — ma con Dio in Gesù 
Cristo un piano radicale ”per la ricostruzione dell’uomo”, sapendo appunto che è 
solo di Dio questa scienza delle scienze, "costruire l’uomo” secondo verità.

La Vergine dell’Avvento ci ottenga di voler essere tutti protagonisti di questa 
nuova costruzione per noi e per ogni fratello e sorella posti sulle nostre strade.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Capitolo Metropolitano di Torino

— Rinunce
Il Cardinale Arcivescovo in data 16 luglio 1993 ha accettato:
* la rinuncia del can. Valentino SCARASSO dall’ufficio di Presidente del 

Capitolo Metropolitano di Torino;
* la rinuncia del can. mons. Giuseppe RUATA dall’ufficio di Penitenziere 

della Basilica Cattedrale Metropolitana di Torino e da membro effettivo del 
Capitolo Metropolitano di Torino, dichiarando vacante il canonicato con il titolo 
di S. Giuseppe Cafasso.

A norma degli Statuti capitolari, mons. Giuseppe Ruata entra in pari data 
nel numero dei Canonici titolari.

— Nomina
SCARASSO can. Valentino, nato a Carignano il 16-1-1922, ordinato il 29-6- 

1944, canonico del Capitolo Metropolitano di Torino con il titolo di S. Francesco 
di Sales, è stato nominato in data 16 luglio 1993 penitenziere della Basilica Catte­
drale Metropolitana di Torino.

Collegiata S. Maria della Scala e di Testona in Moncalieri

GAMBINO don Pietro, nato a Poirino 1’11-6-1943, ordinato il 25-6-1967, 
nominato in data 11 luglio parroco della parrocchia S. Maria della Scala e 
S. Egidio in Moncalieri, contestualmente e "durante munere" è canonico effettivo 
e prevosto della Collegiata S. Maria della Scala e di Testona in Moncalieri, succe­
dendo nell’ufficio al can. Paolo Alesso, dimissionario.

Rinunce
ALESSO can. Paolo, nato a Torino il 7-4-1940, ordinato il 28-6-1964, ha 

presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Maria della Scala 
e S. Egidio in Moncalieri. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall'11 
luglio 1993.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

851



852 Curia Metropolitana - Cancelleria

ALLAMANDOLA don Ugo, nato a Torino il 19-11-1921, ordinato il 29-6- 
1944, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Giorgio 
Martire in Reano. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’11 luglio 1993.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

FIANDINO can. Guido, nato a Savigliano (CN) il 12-1-1941, ordinato il 
28-6-1964, ha presentato rinuncia all’ufficio di membro del Consiglio diocesano 
per gli affari economici. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 16 luglio 
1993. 

BAUDRACCO don Giovanni, nato a Barge (CN) il 2-2-1928, ordinato il 
29-6-1955, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia S. Lorenzo 
Martire in Pertusio. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 18 luglio 
1993.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

FERRERO don Luigi, nato a Cumiana il 4-1-1922, ordinato il 29-6-1945, ha 
presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Santi Gervasio e Pro- 
tasio in None. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’l settembre 1993.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

FISANOTTI don Giuseppe, nato a Torino il 23-9-1921, ordinato il 29-6-1944, 
ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Natività di Maria 
Vergine in Venaria Reale. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dall’l 
settembre 1993.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

STAVARENGO don Pierino, nato ad Asmara (Eritrea) il 19-9-1938, ordinato 
il 21-9-1968, ha presentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Santi 
Giovanni Battista e Remigio in Carignano. La rinuncia è stata accettata con 
decorrenza dall’l settembre 1993.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

Termine di ufficio

— di vicari parrocchiali
SIMONI don Lorenzo, F.D.P., nato a Shiroka (Albania) 1’8-4-1931, ordinato 

il 29-6-1961, ha terminato in data 31 luglio 1993 l’ufficio di vicario parrocchiale 
nella parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in Torino.

ROSSI don Nerino, F.D.P., nato a Ponso (PD) il 9-3-1947, ordinato il 17-12- 
1976, ha terminato in data 15 agosto 1993 l’ufficio di vicario parrocchiale nella 
parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in Torino.

SCUCCIMARRA don Teresio, nato a Torino il 24-3-1950, ordinato il 28-5- 
1982, ha terminato in data 1 settembre 1993 l’ufficio di vicario parrocchiale 
nella parrocchia S. Francesco d’Assisi in Piossasco.



Curia Metropolitana - Cancelleria 853

— di collaboratori parrocchiali
BRUNETTI don Marco, nato a Torino il 9-7-1962, ordinato il 7-6-1987, ha 

terminato in data 1 settembre 1993 l’ufTicio di collaboratore parrocchiale nella 
parrocchia S. Vincenzo de’ Paoli in Settimo Torinese.

NOTA don Giuseppe, nato a Torino 1’11-6-1961, ordinato il 7-6-1987, ha 
terminato in data 1 settembre 1993 l’ufficio di collaboratore parrocchiale nella 
parrocchia La Pentecoste in Torino.

PERUCCA don Enrico, nato a Savigliano (CN) il 24-8-1967, ordinato il 13-6- 
1992, ha terminato in data 1 settembre 1993 l’ufficio di collaboratore parrocchiale 
nella parrocchia S. Giuseppe Artigiano in Settimo Torinese.

Trasferimenti

— di parroci
GAMBINO don Pietro, nato a Poirino 1’11-6-1943, ordinato il 25-6-1967, 

è stato trasferito in data 11 luglio 1993 dalla parrocchia Natività di Maria 
Vergine in Torino alla parrocchia S. Maria della Scala e S. Egidio in 10024 
MONCALIERI, v. Principessa M. Clotilde n. 3, tei. 64 19 15.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia Natività di Maria Vergine in Torino.
 ODDENINO don Giovanni, nato a Piobesi Torinese il 2-11-1933, ordinato 

il 29-6-1957, è stato trasferito in data 11 luglio 1993 dalla parrocchia S. Ber­
nardo Abate in Rivoli alla parrocchia Natività di Maria Vergine in 10141 
TORINO, v. Bardonecchia n. 161, tei. 779 05 60.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia S. Bernardo Abate in Rivoli.
 ENRIETTO don Antonio, nato a Salassa il 13-12-1939, ordinato il 4-4-1970, 

è stato trasferito in data 11 luglio 1993 dalla parrocchia S. Michele Arcangelo 
in Rosta alla parrocchia S. Bernardo Abate in 10098 RIVOLI, v.le Beltramo n. 2, 
tei. 958 49 50.
 Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 

parrocchiale della parrocchia S. Michele Arcangelo in Rosta.
SIBONA don Giuseppe, nato a Luserna San Giovanni il 19-1-1938, ordinato 

il 29-6-1962, è stato trasferito in data 11 luglio 1993 dalla parrocchia Gesù 
Salvatore in Torino alla parrocchia Stimmate di S. Francesco d’Assisi in 10144 
Torino, v. Ascoli n. 32, tei. 48 58 25.
 Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
 Parrocchiale della parrocchia Gesù Salvatore in Torino.

BUNINO don Serafino, nato a Caselette il 23-10-1938, ordinato il 29-6-1963, 
è stato trasferito in data 16 luglio 1993 dalla parrocchia SS. Nome di Maria 
 in Torino alla parrocchia S. Michele Arcangelo in 10090 ROSTA, p. San Michele 

n. 7, tei. 954 01 33.
 Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
 Parrocchiale della parrocchia SS, Nome di Maria in Torino.



854 Curia Metropolitana - Cancelleria

CASETTA don Renato, nato a Montà (CN) il 16-7-1942, ordinato il 26-6- 
1966, è stato trasferito in data 16 luglio 1993 dalla parrocchia S. Francesco 
d’Assisi in San Francesco al Campo alla parrocchia S. Caterina da Siena in 
10151 TORINO, v. Sansovino n. 85, tei. 73 17 50.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia S. Francesco d’Assisi in San Francesco al Campo.

BUSSO don Antonio, nato a Bra (CN) il 22-6-1932, ordinato il 29-6-1956, 
è stato trasferito in data 16 luglio 1993 dalla parrocchia Nostra Signora del 
Sacro Cuore di Gesù in Caselle Torinese-Mappano alla parrocchia S. Francesco 
d’Assisi in 10070 SAN FRANCESCO AL CAMPO, v. Roma n. 88, tei. 927 83 42.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù in Caselle 
Torinese.

CAMISASSA don Gabriele, nato a Caramagna Piemonte (CN) 1’1-9-1940. 
ordinato il 28-6-1964, è stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia 
Santi Giacomo e Filippo Apostoli in Sommariva del Bosco (CN) alla parrocchia 
Santi Gervasio e Protasio in 10060 NONE, v. Roma n. 2, tei. 986 34 91.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia Santi Giacomo e Filippo Apostoli in Sommariva del 
Bosco (CN).

FASANO don Giuseppe, nato a Volvera il 14-5-1933, ordinato il 29-6-1956. 
è stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia Santi Pietro e Paolo 
Apostoli in Volpiano alla parrocchia Santi Giovanni Battista e Remigio in 10041 
CARIGNANO, v. Frichieri n. 10. tei. 969 71 73.

GIACOMINO don Guido, nato a Ciriè il 3-2-1944, ordinato il 4-4-1970, è 
stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia S. Grato Vescovo in 
Cafasse alla parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in 10088 VOLPIANO- 
p. Vittorio Emanuele II n. 2. tei. 988 20 76.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia S. Grato Vescovo in Cafasse.

VICENZA don Gerardo, nato a Pignola (PZ) il 22-8-1940. ordinato il 26-6- 
1966, è stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia Sacro Cuore 
di Gesù e S. Raffaele in San Raffaele Cimena alla parrocchia S. Grato Vescovo 
in 10070 CAFASSE, v. Monasterolo n. 4. tei. (0123) 4 12 71.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia Sacro Cuore di Gesù e S. Raffaele in San Raffaele 
Cimena.

FERRARA don Arcangelo Antonio, nato a Gela (CL) il 27-2-1946, ordinato 
il 30-11-1982, è stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia 
S. Grato Vescovo in Piscina alla parrocchia Gesù Salvatore in 10156 TORINO' 
v. degli Ulivi n. 25, tei. 262 36 45.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia S. Grato Vescovo in Piscina.

PRONELLO don Giuseppe, nato ad Airasca il 20-10-1937, ordinato il 29-6' 
1962, è stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia Assunzione



Curia Metropolitana - Cancelleria 855

di Maria Vergine e S. Caterina in Scalenghe alla parrocchia S. Grato Vescovo 
in 10060 PISCINA, v. Buniva n. 15, tei. (0121) 57 02 07.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia Assunzione di Maria Vergine e S. Caterina in 
Scalenghe.

GARRONE don Bernardo, nato a Chieri il 15-2-1949, ordinato il 23-10- 
1976, è stato trasferito in data 1 settembre 1993 dalla parrocchia Santi Lorenzo 
e Stefano in Grosso alla parrocchia Assunzione di Maria Vergine e S. Caterina 
in 10060 SCALENGHE, v. Umberto I n. 3, tei. 986 17 32.

Nella stessa data, il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della parrocchia Santi Lorenzo e Stefano in Grosso.

— di vicari parrocchiali

In data 11 luglio 1993 — con decorrenza dall’l settembre 1993 — sono stati 
trasferiti come vicari parrocchiali i seguenti sacerdoti:

BORLA don Ugo, nato a Lanzo Torinese 1’8-2-1961, ordinato il 22-5-1988, 
dalla parrocchia S. Giorgio Martire in Torino alla parrocchia S. Maria e S. 
Giovanni Evangelista in 10072 CASELLE TORINESE, v. Torino n. 13, tei. 
996 11 37;

BORTONE don Antonio, nato ad Aversa (CE) il 3-3-1964, ordinato il 22-5- 
1988, dalla parrocchia S. Teresa di Gesù Bambino in Torino alla parrocchia S. 
Martino Vescovo in 10091 ALPIGNANO, v. della Parrocchia n. 2, tei. 967 63 25;

BRUNETTI don Marco, nato a Torino il 9-7-1962, ordinato il 7-6-1987, dalla 
parrocchia S. Maria Madre della Chiesa in Settimo Torinese alla parrocchia 
S. Giuseppe Artigiano in 10036 SETTIMO TORINESE, v. Cuneo n. 2, tei. 
898 20 68;

CURCETTI don Claudio, nato a Foggia il 9-10-1959, ordinato 1’8-11-1986, 
dalla parrocchia Santi Bernardo e Brigida in Torino alla parrocchia SS. Trinità 
in 10042 NICHELINO, v. Stupinigi n. 16, tei. 680 90 89;

NOTA don Giuseppe, nato a Torino 1’11-6-1961, ordinato il 7-6-1987, dalla 
parrocchia Ascensione del Signore in Torino alla parrocchia S. Anna in 10143 
TORINO, v. Brione n. 40, tei. 749 61 03;

TONIOLO don Alessio, nato a Torino il 2-3-1962, ordinato il 22-5-1988, 
dalla parrocchia S. Luca Evangelista in Torino alla parrocchia S. Dalmazzo 
Martire in 10082 CUORGNE’, v. Tealdi n. 5, tei. (0124) 65 71 77.

— di collaboratore pastorale

SERIO diac. Francesco, nato a Vallefiorita (CZ) 1’11-10-1949, ordinato il 
15-11-1992, è stato trasferito in data 2 agosto 1993 — con decorrenza dall’l 
settembre 1993 — come collaboratore pastorale dalla parrocchia S. Anna in 
Torino alla parrocchia S. Giorgio Martire in Chieri.

Abitazione: 10023 CHIERI, v. Andezeno n. 62, tei. 942 38 75.



856 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine

— di parroci
DANNA don Valter, nato a Torino il 17-7-1954, ordinato il 6-10-1984, è stato 

nominato in data 11 luglio 1993 parroco della parrocchia S. Giorgio Martire in 
10090 REANO, v. Rivata n. 20, tei. 931 02 01.

VANONI don Bruno, nato ad Asigliano Veneto (VI) il 14-7-1936, ordinato 
il 6-3-1965, è stato nominato in data 15 luglio 1993 parroco della parrocchia 
S. Maria Goretti in 10024 MONCALIERI, fraz. Tetti Piatti n. 82, tei. 64 64 04.

RUGOLINO don Benito, nato a Sant’Eufemia d’Aspromonte (RC) il 2-1-1938, 
ordinato il 7-7-1963, è stato nominato in data 16 luglio 1993 parroco della 
parrocchia SS. Nome di Maria in 10136 TORINO, v. Guido Reni n. 96/140, 
tei. 309 02 58.

BUZZO don Giuseppe, nato a Torino 1’11-6-1930, ordinato il 27-6-1954, 
attuale parroco delle parrocchie S. Giuliano Martire in Barbania e S. Giacomo 
Apostolo in Levone, è stato nominato in data 18 luglio 1993 parroco della par­
rocchia Assunzione di Maria Vergine in Rocca Canavese.

Abitazione: 10070 BARBANIA., v. Barone Bianco n. 1, tei. 942 36 18.
NICOLA don Antonio, nato a Casalgrasso (CN) il 16-2-1928, ordinato il 28-6- 

1953, attuale parroco della parrocchia S. Genesio Martire in Corio, è stato nomi­
nato in data 2 agosto 1993 parroco della parrocchia S. Grato Vescovo in Corio- 
Benne.

Abitazione: 10070 CORIO, p. Chiesa n. 1, tei. 928 21 85.
BATTAGLIO don Luciano, S.D.B., nato a Torino 1-4-1935, ordinato il 

25-3-1963, è stato nominato in data 1 settembre 1993 parroco della parrocchia 
Immacolata Concezione di Maria Vergine in 10040 LOMBRIASCO, p. Losana 
n. 1, tei. 979 01 18.

COLOMBO don Giambattista, S.D.B., nato a Castellanza (VA) il 13-10-1928, 
ordinato il 15-12-1956, è stato nominato in data 1 settembre 1993 parroco 
della parrocchia S. Domenico Savio in 10154 TORINO, v. Paisiello n. 37, tei- 
248 11 19.

GARINO p. Giacomo, O.F.M.Cap., nato ad Albaretto Macra (CN) il 28-10- 
1941, ordinato il 15-9-1968, è stato nominato in data 1 settembre 1993 parroco 
della parrocchia Sacro Cuore di Gesù in 10126 TORINO, v. Brugnone n. 1, tei- 
669 86 50.

— di amministratori parrocchiali
BUZZO don Giuseppe, nato a Torino IT 1-6-1930, ordinato il 27-6-1954, 

è stato nominato in data 3 luglio 1993 amministratore parrocchiale della parroc­
chia Assunzione di Maria Vergine in Rocca Canavese, vacante per il trasferi­
mento del parroco don Domenico Catti.

GARRONE don Bernardo, nato a Chieri il 15-2-1949, ordinato il 23-10-1976, 
è stato nominato in data 3 luglio 1993 amministratore parrocchiale della parroc­
chia S. Grato Vescovo in Corio-Benne, vacante per il trasferimento del parroco 
don Domenico Catti.



Curia Metropolitana - Cancelleria 857

PALAZIOL don Luigi, nato a Valle d’Istria il 21-6-1943, ordinato il 29-6- 
1968, è stato nominato in data 11 luglio 1993 amministratore parrocchiale 
della parrocchia S. Maria Goretti in Moncalieri, vacante per il trasferimento 
del parroco don Antonio Appendino.

BONIFORTE don Elio, nato ad Osasio il 7-1-1951, ordinato il 18-9-1976, 
è stato nominato in data 2 agosto 1993 — con decorrenza dal 15 agosto 1993 — 
amministratore parrocchiale sede piena della parrocchia SS. Trinità in Osasio.

SALUSSOGLIA can. Aldo, nato a Rivoli il 16-8-1941, ordinato il 26-6-1966, 
è stato nominato in data 21 agosto 1993 amministratore parrocchia della par­
rocchia S. Lorenzo Martire in Pertusio, vacante per la rinuncia del parroco 
don Giovanni Baudracco.

ZEPPEGNO don Giuseppe, nato a Torino il 14-12-1957, ordinato il 4-10- 
1986, è stato nominato in data 1 settembre 1993 amministratore parrocchiale 
della parrocchia Santi Pietro e Paolo Apostoli in Volpiano, vacante per il tra­
sferimento del parroco don Giuseppe Fasano.

— di vicari parrocchiali
In data 11 luglio 1993 — con decorrenza dall’l settembre 1993 — i seguenti 

sacerdoti che hanno ricevuto l’Ordinazione presbiterale il 12 giugno 1993 sono 
stati nominati vicari parrocchiali:

CARAMAZZA don Salvatore, nato ad Aragona (AG) il 14-12-1947, nella 
parrocchia Santi Bernardo e Brigida in 10149 TORINO, v. Foglizzo n. 3, tei. 
73 16 15;

DEBERNARDI don Roberto, nato a Torino 1’1-11-1964, nella parrocchia S. 
Bartolomeo Apostolo in 10060 AIRASCA, p.ta Parrocchiale n. 3, tei. 990 94 12;

DI MATTEO don Marco, nato a Torino il 31-3-1968, nella parrocchia S. 
Luca Evangelista in 10135 TORINO, v. Negarville n. 14, tei. 347 13 00;

GALVAGNO don Germano, nato a Savigliano (CN) il 17-3-1968, nella par­
rocchia S. Benedetto Abate in 10141 TORINO, v. Monte Asolone n. 15, tei. 
38 93 76;

GIRAUDO don Alessandro, nato a Torino il 9-12-1968, nella parrocchia 
Nostra Signora delle Vittorie in 10021 Borgo San Pietro di MONCALIERI, v. 
Maroncelli n. 11, tei. 606 12 24;

GOTTERO don Roberto, nato a Carignano il 30-10-1959, nella parrocchia 
Santi Angeli Custodi in 10121 TORINO, v. San Quintino n. 37, tei. 54 57 37;

MARCHISIO don Antonio, nato a Saluzzo (CN) il 26-10-1963, nella parroc­
chia S. Maria della Motta in 10040 CUMIANA, v. Salita alla Parrocchia n. 6, 
tei. 905 90 08;

MOLINARI don Gianfranco, nato a Torino il 13-8-1964, nella parrocchia 
S. Ambrogio Vescovo in 10151 TORINO, c. Cincinnato n. 225, tei. 739 00 45;

PEROLINI don Paolo, nato a Torino il 21-3-1967, nella parrocchia S. Gio­
vanni Battista in 12038 SAVIGLIANO (CN), p. San Giovanni n. 1, tei. (0172) 
71 26 53;



858 Curia Metropolitana - Cancelleria

PIOLA don Alberto, nato a Savigliano (CN) il 16-2-1968, nella parrocchia 
Santi Pietro e Paolo Apostoli in 10044 PIANEZZA, v. al Borgo n. 9, tei. 
967 63 52;

ROSSI don Dario, nato a Torino il 30-4-1967, nella parrocchia S. Gaetano 
da Thiene in 10154 TORINO, v. San Gaetano da Thiene n. 2, tei. 20 23 49;

TOMATIS don Paolo, nato a Torino il 18-12-1968, nella parrocchia S. 
Teresa di Gesù Bambino in 10129 TORINO, v. Giovanni da Verrazzano n. 48. tei. 
59 66 98;

VOLATERRA don Roberto, nato a Torino il 29-8-1967, nella parrocchia S. 
Francesco d’Assisi in 10045 PIOSSASCO, p. L. Nicola n. 2, tei. 906 41 51.

— di vicari parrocchiali religiosi
BERTERO don Claudio, M.S.C., nato a Torino il 6-10-1967, ordinato il 17-4- 

1993, è stato nominato in data 11 luglio 1993 — con decorrenza dall’l settembre 
1993 — vicario parrocchiale nella parrocchia S. Giulia Vergine e Martire in 
10124 TORINO, p. Santa Giulia n. 7 bis, tei. 817 88 63.

CANAVOSO p. Adriano M., O.S.M., nato a Buttigliera Alta il 5-3-1920, 
ordinato il 7-11-1943, è stato nominato in data 2 agosto 1993 — con decorrenza 
dall’l settembre 1993 — vicario parrocchiale nella parrocchia S. Carlo Borromeo 
in 10121 TORINO, p. C.L.N. n. 236 bis, tei. 562 09 22.

CATTELAN don Moreno, F.D.P., nato a Padova il 12-3-1959, ordinato il 
20-6-1987, è stato nominato in data 1 settembre 1993 vicario parrocchiale nella 
parrocchia Santa Famiglia di Nazaret in 10151 TORINO, v.le dei Mughetti n. 18, 
tei. 73 11 85.

MIRANTI don Michelangelo, S.D.B., nato a Pecetto Torinese il 2-2-1948, 
ordinato il 18-9-1977, è stato nominato in data 1 settembre 1993 vicario parroc­
chiale nella parrocchia S. Lorenzo Martire in 10078 VENARIA REALE - fraz. 
Altessano, v. San Marchese n. 10, tei. 452 60 26.

— di collaboratori parrocchiali religiosi
PERROT p. Bruno, O.F.M.Cap., nato a Pinerolo il 30-9-1953, ordinato il 

12-6-1993, è stato nominato in data 1 settembre 1993 collaboratore parrocchiale 
nela parrocchia Sacro Cuore di Gesù in 10126 TORINO, v. Brugnone n. 1, tei- 
669 86 50.

ZIMBARDI p. Mario, M.S., nato a Napoli il 30-8-1935, ordinato il 29-6- 
1958, è stato nominato in data 1 settembre 1993 collaboratore parrocchiale nella 
parrocchia S. Giorgio Martire in 10134 TORINO, v. Spallanzani n. 7, tei- 
318 14 60.

— altre
REVIGLIO don Rodolfo, nato a Torino il 21-9-1926, ordinato il 29-6-1949, 

è stato nominato in data 8 luglio 1993 assistente ecclesiastico dell’Arciconfra- 
temita della SS. Trinità in Torino. In quanto tale è anche rettore della chiesa 
arciconfraternale.



Curia Metropolitana - Cancelleria 859

SCUCCIMARRA don Teresio, nato a Torino il 24-3-1950, ordinato il 28-3- 
1982, è stato nominato in data 11 luglio 1993 — con decorrenza dall’l settembre 
1993 — assistente ecclesiastico della Federazione di Torino della Gioventù 
Operaia Cattolica (Gi.O.C.); a lui è affidato uno speciale incarico per la promo­
zione di gruppi di giovani lavoratori. Egli sostituisce don Mario Operti, chiamato 
alla assistenza spirituale della Gi.O.C. italiana.

Abitazione: 10121 TORINO, v. Vittorio Amedeo II n. 16, tei. 562 62 53.
BAUDRACCO don Giovanni, nato a Barge (CN) il 2-2-1928, ordinato il 

29-6-1955, è stato nominato in data 18 luglio 1993 rettore del Santuario Madonna 
del Buon Rimedio in 10068 VILLAFRANCA PIEMONTE, fraz. Cantogno n. 11, 
tei. 980 09 89.

BAGNA don Giuseppe, nato a Torino il 30-11-1959, ordinato 1’8-9-1984, è 
stato nominato in data 2 agosto 1993 — per il triennio 1993 - 31 luglio 1996 — 
assistente ecclesiastico delle cinque zone scouts comprese nell’Arcidiocesi di 
Torino dell’Associazione Guide e Scout Cattolici Italiani (AGESCI). Egli suben­
tra nell’incarico a don Riccardo Grassi, S.D.B.

Parrocchia S. Maria della Motta in Cumiana

Il Cardinale Arcivescovo, in seguito alle dimissioni del sacerdote Menis don 
Alberto, ha decretato in data 1 settembre 1993 che la cura pastorale della par­
rocchia S. Maria della Motta in Cumiana, già affidata in solido a due sacerdoti, 
resti affidata al solo sacerdote MOTTA don Flavio, nato a Chivasso il 16-6-1943, 
ordinato il 29-6-1968, che ne è parroco a tutti gli effetti.

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

FASSINO don Giovanni Battista.
È deceduto nell’Ospedale Civile di Pinerolo il 25 agosto 1993, all’età di 89 

anni, dopo 67 di ministero sacerdotale.
Nato a Vigone 1’8 gennaio 1904, aveva ricevuto l’Ordinazione presbiterale 

in Cattedrale il 27 giugno 1926 dall’Arcivescovo Mons. Giuseppe Gamba.
Dopo il biennio al Convitto della Consolata, fu nominato vicario cooperatore 

nella parrocchia di Leinì per quasi un decennio.
Nel gennaio 1938 divenne prevosto della parrocchia Santi Benedetto e Donato 

in Garzigliana, dove rimase ininterrottamente per quarantasei anni, esempio di 
generoso servizio pastorale svolto con intenso senso di cordiale e sorridente 
comunione.

A motivo dell’età, nel 1984 lasciò la guida della parrocchia e rimase a Garzi­
gliana presso il locale santuario di Montebruno fino a quando le sue condizioni 
di salute non consigliarono una diversa sistemazione. Nel 1991 si trasferì a 
Pinerolo, nella parrocchia Madonna di Fatima, accolto dal parroco a lui legato 
da antichi vincoli di filiale devozione.

La sua salma riposa nel cimitero di Garzigliana.



CAILQI SAILSI SAILSI
C

A
IL

O
IC

A
1L

O
I C

A
1L

Q
I C

A
1L

Q
I S

A
I

CAILOI \ >
Susegana (Treviso) - Zona Industriale 
telefoni 0438/73314-73355

Casella Postale 164 - CONEGLIANO (TV)

Per eventualmente visionare la produzione che più vi inte­
ressa è a vostra disposizione il nostro ufficio esposizione

GIORCELLI CLAUDIO - Via delle Viole 12 - PINO TORINESE 
Tel.: 011/840458

um
w

s i
q

ìiw
q

 is
ìi w

a i
s

î w
s

SAILSI SAIkSI CAILSI



Costruiamo e realizziamo

— 1 migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite.
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Covone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173)58677-58812

10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198-766897



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO
È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA 
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni "piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI 
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpi- 
gnano, S Margherita dei colli, S. Fami­
glia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Mon- 
calieri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, Parr. 
Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Val- 
docco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. 
Varisel a, Ist. La Salle, Parr. B.ta Para­
diso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO - CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a
(Oli) 473.24.55 / 437.47.84

FAX (Oli) 48.23.29



“La Ditta di fiducia preferita dal Clero ”

PANCHE CHIESA

spinelli fabio
Via A. Volta, 19 - 20048 - Carato Brianza (MI) - Tel. (0362) 900124 - 903686

SEDIE SOVRAPPONIBILI 
E AGGANCIABILI 

POLTRONCINE CINEMA

CONFESSIONALI
ARMADI SACRESTIA 

ALTARI - CORI

Per tutti i vostri fabbisogni telefonateci in Sede, 
vi invieremo immediatamente il nostro Agente di Zona.



“dibo
Lavorazione Artistica 
del vetro
Via Monte Cimone, 5
37057 S. Giovanni Lupatoto 
(Verona)
Tel. 045/549055

VETRATE ISTORIATE
RESTAURI
MOSAICI

PREVENTIVI
SENZA IMPEGNO

Alcune referenze:
— Basilica di S. Antonio di Padova 
— Basilica di S. Marco - Venezia
— Cattedrale di Treviso
— Cattedrale di Vicenza
— Concattedrale S. Andrea - Mantova
— Cattedrale di Verona
— Basilica S. Zeno Magg. - Verona 
— Basilica S. Fermo Magg. - Verona 
— Duomo di Legnago - Verona 
— Duomo di Villafranca - Verona 
— Basilica Ss. Giovanni e Paolo -

Venezia

Santuario N. Signora d. Salute - TORINO
Vetrata istoriata mq. 150
Artista O. Piattello



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Telef. (0185) 91.158
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L'Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824 
PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE
- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE
- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. E l'unica in 

Italia a costruire il « CENTRAL - TELE STARTER », la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI
PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE - CEPPI ■ CUSCINETTI
- REVISIONI - ASSISTENZE ■ MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
— Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
I numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

CARMAGNOLA
V. Gruassa, 8 - B. Salsasio la ALPESTRE srl

DISTILLERIA LIQUORI

SPECIALITÀ’

ALPESTRE
RICCO ASSORTIMENTO

CONFEZIONI REGALO
Con i famosi Prodotti dei 
REV. FRATELLI MARISTI

VISITATECI

offre per i 
Banchi di Beneficenza, 

Pozzi, Pesca, ecc... 
campioni di liquori, 

e oggetti pubblicitari 
da ritirare presso il 
NEGOZIO-VENDITA 

dello stabilimento di
V. Gruassa, 8 

B.go SALSASIO 
CARMAGNOLA

Tel. 97.23.132

k

1 F



Cinque secoli di campane sono
più che buoni argomenti i 1

Ditta Capanni Cav. Uff. Paolo 
del Dr. Ing. Comm. Enrico Capanni 
42035 CASTELNOVO NE’ MONTI 
Reggio Emilia ITALIA
Tel. 0522/812302 Fax 0522/810781

Mastri fonditori che da Castelnovo ne’ Monti già nel 1565 
si recavano al domicilio di pievi e cattedrali e sul luogo 
stipulavano, progettavano ed eseguivano il loro lavoro, sono 
i progenitori che ci hanno tramandato il sapere di cui ancora 
oggi siamo gelosi ed orgogliosi custodi e che ci consente 
di dare alle Vostre campane la stessa voce di sempre. 
Fondiamo campane con sistemi che rispettano una 
tradizione plurisecolare; progettiamo e costruiamo 
campanili; allestiamo impianti di elettrificazione 
a norma; costruiamo, ristrutturiamo e instal­
liamo i quadranti degli orologi da torre 
secondo i canoni dello stile richiesto; 
eseguiamo un intero progetto 
chiavi in mano; forniamo 
l’assistenza e la manutenzione 
su tutta l’impiantistica 
meccanica, elettrica ed 
elettronica installata.
Trattandosi di campane, 
siatene certi, da noi potete 
avere impeccabilmente tutto 
per passare dall'idea al suono.

Capanni
dall’idea al suono

Filiali: Capanni Milano srl
Via Kennedy, 15 
20090 SEGRATE 
(Milano)
Tel. e Fax 02/2137218

Capanni Piemonte
Via Regione S. Stefano, 23-25 
15019 STREVI 
(Alessandria)
Tel. e Fax 0144/372790

Capanni Sicilia srl
Via Terzora, 6
95027 SAN GREGORIO 
DI CATANIA (Catania)
Tel. 095/524400 - Fax 7211594



ORGANI A CANNE

Faia Franco
25 anni di servizio 

come organista liturgico

Borgata San Luigi, 17 
12063 DOGLIANI (Cuneo) 

Tel. 0173/70067

— Riparazione, manutenzione e accordatura

— Puliture e ripristini

— Costruzione di organi nuovi a trasmissione elettrica, di qualunque dimensione



LEGGE 818 del 7-12-1984
(nulla osta provvisorio)

VI RICORDIAMO CHE ENTRO I TERMINI STABILITI 
DALLA SUDDETTA LEGGE, DOVETE PROVVEDERE 
AD ADEGUARE IL VS. IMPIANTO DI RISCALDA­
MENTO ALLE NORME IN ESSA CONTENUTE.

La ns. Azienda specializzata nel riscalda­
mento delle chiese con l’esperienza accu­
mulata in oltre vent'anni di attività, potrà 
risolvere il Vs. caso nel modo migliore.

Per i lavori di adeguamento e di aggiorna­
mento Vi propone i suoi NUOVI GENERA­
TORI D'ARIA CALDA ad alto rendimento 
e lunga durata con serrande tagliafuoco, 
funzionanti a gasolio e a metano.

Serranda tagliafuoco

Per il riscaldamento autonomo di piccoli locali: 

cappelle invernali, aule, palestre, bar. ecc. 

Nuovi aerotermi a gas /I/IODUI!
ZIIR

Per studi e preventivi, INTERPELLATECI !!!

Omais termo air strada Fomacino 87/C - 10040 LE1NI’ (Torino) ITALY
Fax 998 13 72 - Tel. (011) 998 99 21



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98

ore 9-12 (l’Archivio Arcivescovile è chiuso al sabato)
Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98 

ore 9,30-12 (escluso mercoledì) su appuntamento
Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 54 33 70 (ab. 314 14 90)

martedì e venerdì ore 9-11 (su appuntamento)
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 54 76 03

ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)
Assicurazioni Clero • tei. 54 33 70: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici
tei. 54 59 23 - 53 24 59 - 53 53 21: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98
— Sezione canonistica: ore 9-12 (escluso sabato)
— Sezione civilistica: ore 9-12

Ufficio per le Confraternite - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 53 05 33
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Missionario - tei. 562 86 25 - 562 00 44 - fax 562 85 44

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90 

ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 53 71 87 - 53 06 26

ore 9-12 - 15,30-17,30 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 53 09 81

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 53 09 81 

ore 9-12
Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 562 52 11 - 562 58 13 

via Vittorio Amedeo II n. 16 - ore 9-12,30 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 

dell’Università - tei. 53 53 76 - 53 83 66 - 53 98 16 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 53 05 33
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 54 70 45 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



Indirizzi e numeri telefonici utili

Azione Cattolica Italiana ■ Associazione Diocesana di Torino
corso Matteotti n. 11 - tei. 562 32 85 - fax 562 48 95

Centro Diocesano Vocazioni
viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 55 - fax 660 11 86

Centro Giornali Cattolici
corso Matteotti n. 11 - tei. 562 18 73 - 54 57 68 - fax 53 35 56

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino
- Sede: via Lanfranchi n. 10 - tei. 819 31 34 - fax 819 38 80
- Biblioteca: via XX Settembre n. 83 - tei. 436 06 12

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
corso Siccardi n. 6 - tei. 53 72 66 - 54 84 18 - fax 54 51 51

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 49

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 54 97

Opera Diocesana della preservazione della fede in Torino (ufficio tecnico diocesano) 
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 53 53 21 - 53 24 59

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 - tei. 561 35 01 - 561 70 73 - fax 54 89 90

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 205 13 04 - 205 12 67

Seminari Diocesani:
- Maggiore - via Lanfranchi n. 10 - tei. 819 45 55 - fax 819 38 80
- Minore - viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 66 - fax 660 11 86
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 436 10 19 - 521 51 90

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 84 98 - 54 75 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 09 03

Rivista
Diocesana
Torinese (= rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti dell'Arcivescovo e oena Curia
Abbonamento annuale per il 1993 L. 50.000 - Una copia L. 5.000

N. 7-8 - Anno LXX - Luglio-Agosto 1993

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - via dell'Arcivescovado n. 12. 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 54 54 97

Spedizione in abbonamento postale mensile - Gruppo 3°/70
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edigraph Coop. - via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)

Spedito: Dicembre 1993


