
RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE

4
Anno LXXIII
Aprile 1996
Spedizione abbonamento postale 
mensile - Torino - Pubblicità 40%



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l'orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
— »7 sabato pomeriggio;
— nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
— il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
— nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria dell’Arcivescovo - tei. 54 71 72: ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei, 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98 - fax 54 65 38

Segreteria ore 9-12
Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12

Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 436 16 10)
Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12

Peradotto mons. Francesco (ab. tei. 436 62 94)
Segretario del Moderatore: Cerino can. Giuseppe (ab. tei. 696 53 61)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città:
Berruto mons. Dario (tei. uff. 561 72 32 - ab. 0335/600 73 69)
lunedì ore 9-11; mercoledì e giovedì ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Chiarie mons. Vincenzo (ab. Vallo Torinese tei. 924 93 76)
martedì ore 9-12; venerdì ore 9-11
To-Sud Est: Favaro mons. Oreste (ab. Torino tei. 54 95 84)
martedì ore 9-12; venerdì ore 9-11
To-Ovest: Candellone mons. Piergiacomo (ab. La Cassa tei. 0330/713051 -9842934) 
mercoledì ore 9-12; venerdì ore 9-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 58 111)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18
Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI______________________________________________
Baravalle don Sergio (tei. uff. 53 71 87 - ab. 248 24 20):

per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale della 
sanità.

Marengo don Aldo (tei. uff. 54 26 69 - ab. 436 20 25):
per la pastorale missionaria - catechistica - liturgica, il patrimonio artistico e storico,
la pastorale delle comunicazioni sociali. 1

Pollano mons. Giuseppe (tei. uff. 53 53 76 - ab. 436 27 65):
per la formazione permanente dei fedeli: laici ■ diaconi permanenti - presbiteri, 
la pastorale dell'educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell'Università.

Viilata don Giovanni (tei. uff. 54 70 45 - ab. 992 19 41):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani 
e pensionati, la pastorale del turismo - tempo libero - sport.

ECONOMO DIOCESANO_________________________
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 53 53 21 . ab. 74 02 72)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELL'ARCIVESCOVO E DELLA CURIA

Anno LXXIII Aprile 1996

SOMMARIO

pag.

Atti del Santo Padre
Lettera Apostolica per i 350 anni dell’Unione di Uzhorod 475
Messaggio pasquale 1996 480
Lettera del Cardinale Segretario di Stato per la Giornata dell’Università

Cattolica del Sacro Cuore 482

Atti della Santa Sede
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti: 

Modifiche nel Calendario Romano generale 485

Atti della Conferenza Episcopale Italiana
Messaggio della Presidenza per la Giornata dell’Università Cattolica 487

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese
Messaggio dei Vescovi per il pellegrinaggio regionale ad Assisi 489

Atti del Cardinale Arcivescovo
Messaggio alla diocesi per la Pasqua 493
Messaggio per la Giornata dell’Università Cattolica 495
Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo 496
Omelie del Triduo Pasquale:

— Giovedì Santo - Cena del Signore 500
— Venerdì Santo - Passione del Signore 503
— Domenica di Pasqua - Veglia pasquale 506

- Messa del Giorno 508
Alla chiusura del Processo diocesano della Serva di Dio Margherita 

Occhiena Bosco 511
Omelia nella Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni 515
Saluto inaugurale alle "Giornate Patristiche Torinesi” 518
Relazione alla Plenaria di "Propaganda Fide”: Il ruolo delle Chiese parti­

colari verso le Chiese sorelle più bisognose 521



474

Curia Metropolitana
Cancelleria: Comunicazione — Rinuncia — Nomine — Tribunale Eccle­

siastico Regionale Piemontese — Nomine o conferme in Istituzioni 
varie — Parrocchia Beato Bernardo di Baden in Moncalieri — Atti 
riguardanti confini parrocchiali 529

Sinodo Diocesano Torinese
Sintesi dei contributi emersi dalla Consultazione Sinodale: 

Presentazione del Cardinale Arcivescovo
I. Annunciare il Dio di Gesù Cristo
IL Diventare cristiani oggi
III. Per scrutare i segni dei tempi
IV. Comunicazione della fede e suoi linguaggi
V. Mondi cattolici

Il Sinodo in dirittura d’arrivo (can. Giovanni Carrù)
La funzione legislativa del Sinodo Diocesano (don Mauro Rivella)
Classificazione dei contributi nella Consultazione Sinodale

533
534
536
544
562
572
588
594
598
601

Atti dell'VIII Consiglio Presbiterale
Verbale della XIV Sessione (Torino ■ 13-14 febbraio 1996) 607

Documentazione
In preparazione alla Conferenza Inter-governativa di Torino: / cattolici 

italiani e la nuova Europa (Stefano tamagni) 619

RIVISTA DIOCESANA TORINESE

La Cancelleria della Curia Metropolitana:
ricorda che l’abbonamento a Rivista Diocesana Torinese è obbliga­

torio per i parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche modo affidata 
la cura d’anime;

invita tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, gli operatori pastorali, le 
comunità di vita consacrata, le associazioni, i movimenti e le aggregazioni 
laicali che ancora non la ricevono, ad abbonarsi a Rivista Diocesana 
Torinese, tenendo conto della particolare fisionomia della pubblicazione, 
che la rende strumento necessario per la vita dell’Arcidiocesi.

Abbonamento annuale per il 1996: Lire 60.000, da versarsi sul 
Conto Corrente Postale 10532109, intestato a "Opera Diocesana Buona 
Stampa”, 10121 Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Lettera Apostolica

DEL SANTO PADRE

GIOVANNI PAOLO II

PER 1 350 ANNI 

DELL’UNIONE DI UZHOROD

Carissimi Fratelli e Sorelle!
1. « Anzitutto rendo grazie al mio 

Dio per mezzo di Gesù Cristo riguar­
do a tutti voi, perché la fama della 
vostra fede si espande in tutto il mon­
do. Quel Dio, al quale rendo culto nel 
mio spirito annunziando il vangelo 
del Figlio suo, mi è testimone che io 
mi ricordo sempre di voi» (Rm 1,8-9).

La lieta ricorrenza dei 350 anni del­
l’Unione di Uzhorod costituisce un mo­
mento importante nel cammino di una 
Chiesa che con quell'atto ha voluto 
ristabilire l’unità piena col Vescovo 
di Roma. E quindi ben comprensibile 
che anch’io partecipi al rendimento di 
grazie a Dio di quanti gioiscono nel 
ricordo di quell’evento significativo. 
I fatti sono noti: il 24 aprile 1646, 63 
sacerdoti bizantini dell'Eparchia di 
Mukacevo, sotto la guida del monaco 
basiliano Partenio Petrovyc, nella chie­
sa del castello di Uzhorod, alla pre­
senza del Vescovo di Eger, Giorgio 
Jakusics, furono ricevuti nella comu­
nione piena con la Sede di Pietro.

Non fu un gesto isolato. Esso si in­
seriva in quel cammino di riunifica­

zione tra le Chiese che aveva avuto il 
suo momento culminante nel Concilio 
di Firenze (1439), quando furono sot­
toscritti i decreti della ristabilita pie­
na comunione delle Chiese dell'Oriente 
con la Chiesa di Roma. Fu infatti il 
glorioso Metropolita Isidoro di Kyiv, 
al suo ritorno dal Concilio di Firenze, 
a farsi araldo nelle regioni dei Car­
pazi, della ritrovata unità piena.

Nel 1595 i rappresentanti del Me­
tropolita di Kyiv si incontrarono col 
Papa Clemente VIII; e l’anno succes­
sivo, il 1596, quell'unione fu procla­
mata a Brest, con l'intenzione di dare 
compimento all'accordo raggiunto a 
Firenze. Ben presto la spinta prove­
niente dal Concilio ecumenico fioren­
tino giunse ai Carpazi e, superate al­
cune iniziali difficoltà, si concretizzò 
nell’Unione di Uzhorod. Era l’evange­
lico granello di senapa che, seminato 
nel fertile suolo di Mukacevo, si svi­
luppò col tempo in un albero alla cui 
ombra si radunò un vasto gruppo di 
fedeli di tradizione bizantina. Pren­
dendo atto di tale realtà, il 19 settem­
bre 1771 Papa Clemente XIV, con la

475



476 Atti del Santo Padre

Costituzione Apostolica Eximia rega­
lium principum  stabiliva l’Eparchia 
greco-cattolica di Mukacevo, la cui 
sede sarebbe stata trasferita pochi 
anni dopo nella vicina Uzhorod.

Dall’albero vigoroso nacquero suc­
cessivamente, quasi fiorenti polloni, 
nuove circoscrizioni ecclesiastiche: le 
Eparchie di Krizevci (1777), di Presov 
(1818) e di Hajdùdorog (1912). Nel 
frattempo si era fatto consistente ol­
tremare il flusso migratorio di fedeli, 
figli di quell’Unione. La Santa Sede, 
sempre attenta nel cogliere i disegni 
provvidenziali di Dio e nell’assecon- 
darli, eresse per loro negli Stati Uniti 
d’America la Metropolia bizantina di 
Pittsburgh (1969), con le Eparchie suf- 
fraganee di Passaic (1963), Parma (1969) 
e Van Nuys (1981).

La comune esultanza delle varie 
Eparchie, nate dall’Unione di Uzhorod, 
nel celebrare l’evento che è alla base 
della loro identità ecclesiale, è occa­
sione preziosa per rinnovare la con­
sapevolezza dei legami derivanti dalla 
comune origine e per rafforzare quel­
lo scambio di fraternità e quella col­
laborazione che la drammaticità degli 
eventi storici ha per lungo tempo 
ostacolato.

2. Se l’Unione di Uzhorod si colloca 
nella scia delle deliberazioni del Con­
cilio di Firenze, non è certo arbitra­
rio porla anche in stretto collegamento 
spirituale con il contesto nel quale si 
svolse la missione degli Apostoli de­
gli Slavi, i Santi Cirillo e Metodio, la 
cui predicazione si diffuse dalla Gran­
de Moravia fino alle montagne dei Car­
pazi. Legittimamente, pertanto, i fedeli 
delle Chiese che fanno capo all'Unione 
di Uzhorod si sentono con fierezza par­
tecipi dell’eredità cirillo-metodiana.

Ho già richiamato lo straordinario 
valore dell’opera evangelizzatrice com­
piuta da Cirillo e Metodio in unione 
sia con la Chiesa di Costantinopoli 
che con la Sede Romana ’, sottolinean­
do inoltre che « la fervente sollecitu­
dine dimostrata da entrambi i Fratelli

(...) nel conservare l’unità della fede 
e dell’amore tra le Chiese, delle quali 
erano membri, e cioè la Chiesa di Co­
stantinopoli e la Chiesa Romana, da 
una parte, e le Chiese nascenti nelle 
terre slave, dall’altra, fu e resterà sem­
pre il loro grande merito » '. La pre­
dicazione del Vangelo nella piena co­
munione fra i cristiani costituisce dun­
que l’aspirazione mai sopita che segna, 
sia pur con modalità diverse, la sto­
ria delle Chiese formatesi nelle terre 
slave, sin dai tempi dei due Santi 
Fratelli.

Le vicende che seguirono l’Unione 
furono cariche di sofferenze e di do­
lore. Cionostante, l’Eparchia, rinvigo­
rita dapprima dall’opera del Vescovo 
Giorgio G. Bizancij, conobbe poi un 
notevole sviluppo nel periodo inaugu­
rato dal grande Vescovo Andrea Ba- 
cynskyj. In tempi recenti, purtroppo, 
essa è stata nuovamente chiamata, in 
non pochi suoi membri, a percorrere 
con Cristo la via dolorosa del Calva­
rio nella persecuzione, nel carcere ed 
anche nel sacrificio supremo della 
vita. Questa testimonianza, sigillata 
col sangue, è stata data dallo stesso 
pastore dell’Eparchia, il Vescovo Teo­
doro Romza, che non ha esitato ad 
offrire la vita per le pecore del suo 
gregge (cfr. Gv 10,11).

Non possiamo dimenticare queste 
fulgide testimonianze di fedeltà a Cri­
sto e al suo Vangelo: esse costitui­
scono il patrimonio prezioso della 
Chiesa greco-cattolica che si riconosce 
nell’Unione di Uzhorod. I figli dell’in­
tera Chiesa cattolica accolgono, anzi, 
con venerazione questo esempio e fan­
no tesoro di una simile meravigliosa 
lezione di fedeltà alla verità di Cristo. 
Per essa, con cuore commosso, ringra­
ziano i cristiani di Mukacevo e quanti 
hanno mostrato di essere pronti a ven­
dere tutti i propri averi per la perla 
preziosa della fede (cfr. Mt 13,46).

3. La gioiosa commemorazione del­
l’Unione di Uzhorod offre una occa­
sione propizia per rendere grazie al

1 Cfr. Bullarium Romanum, IV/3 (1769-1774), 373-376.
2 Cfr. Lctt. Ap. Egregiae virtutis (31 dicembre 1980), 1: AAS 73 (1981), 258.
3 Lett. Enc. Slavorum Apostoli (2 giugno 1985), 14: /1/15 77 (1985), 796; cfr. Lett. Ap. 

Orientale lumen (2 giugno 1995), 3: AAS Kl (1995), 747.



Atti del Santo Padre 477

Signore che ha voluto asciugare le 
lacrime dei suoi figli al termine di un 
drammatico periodo di dura persecu­
zione. Egli li ha sostenuti in un tratto 
così difficile della loro storia, consen­
tendo loro di conservare la ricchezza 
della loro tradizione orientale e di 
ri manere al tempo stesso in piena co­
munione col Vescovo di Roma. Essi 
rendono così testimonianza di quella 
universalità che fa della Chiesa una 
realtà multiforme, capace di compren­
dere, sotto il carisma di Pietro, quella 
legittima varietà di tradizioni e di riti 
che, lungi dal nuocere alla sua unità, 
ne manifesta tutta la ricchezza e Vj 
splendore4. E quanto già riconosce a 
il Papa Leone XIII quando, sottoli­
neando il prezioso scambio di doni 
tra la tradizione latina e quella orien­
tale, affermava che la varietà della 
liturgia e della disciplina orientale è 
di ornamento per l’intera Chiesa, ne 
illustra la cattolicità e mostra chiara­
mente « la divina unità della fede cat­
tolica » ’.

L’auspicio è pertanto che l'eletta 
porzione del Popolo di Dio, collegata 
in vario modo con l'evento compiutosi 
a Uzhorod, possa rifiorire in nuova 
prosperità, vivendo un presente sereno 
e impegnandosi per un futuro carat­
terizzato dalla piena libertà religiosa, 
dalla ricerca della riconciliazione fra 
cattolici ed ortodossi e dall'instanca­
bile impegno per l'edificazione della 
pace.

Gioverà a tal fine un atteggiamento 
di docile ascolto nei confronti degli 
insegnamenti del Concilio Vaticano II. 
I Padri raccolti nell’Assise ecumenica 
hanno offerto, sotto la guida dello 
Spirito, preziose indicazioni sul modo 
di promuovere il dialogo della carità 
c la ricerca dell’« unità dello spirito 
per mezzo del vincolo della pace » (Ef 
4,3). La prospettiva a cui guardavano 
è bene espressa in queste solenni pa­
role: « Tutti gli uomini sono chiamati

a questa unità del Popolo di Dio, che 
prefigura e promuove la pace univer­
sale, e alla quale in vario modo ap­
partengono o sono ordinati sia i fedeli 
cattolici, sia gli altri credenti in Cri­
sto, sia, infine, tutti gli uomini, dalla 
grazia di Dio chiamati alla salvezza»4.

4. Lo stesso Concilio ha ricordato 
che « da Cristo Signore la Chiesa è 
stata fondata una e unica, eppure 
molte Comunioni cristiane propongono 
se stesse agli uomini come la vera 
eredità di Gesù Cristo; tutte asseri­
scono di essere discepole del Signore, 
ma la pensano diversamente e cammi­
nano per vie diverse, come se Cristo 
stesso fosse diviso (cfr. 1 Cor 1,13). 
Tale divisione contraddice apertamen­
te alla volontà di Cristo ed è di scan­
dalo al mondo e danneggia la santis­
sima causa della predicazione del Van­
gelo ad ogni creatura » In questi 
ultimi tempi, tuttavia, Dio, « ricco di 
misericordia» (Ef 2,4), ha toccato i 
cuori di tanti cristiani tra loro divisi, 
ispirando loro un sincero desiderio di 
trovare la via della piena koinonia. 
« Anche oggi Cristo chiede che uno 
slancio nuovo ravvivi l'impegno di 
ciascuno per la comunione piena e 
visibile » *. I Padri conciliari hanno in­
sistito sul fatto che « la cura di rista­
bilire l’unione riguarda tutta la Chie­
sa, sia i fedeli che i Pastori, e ognuno 
secondo la propria capacità » Per 
rispondere a questa chiamata divina 
hanno proposto a tutti i cattolici effi­
caci aiuti e mezzi per promuovere il 
movimento ecumenico, nell’attesa di 
raggiungere la piena comunione nella 
Chiesa « una, santa, cattolica e apo­
stolica ».

Le Chiese Orientali cattoliche pos­
sono arrecare un grande contributo a 
questa causa, che è ispirata dalla gra­
zia divina. Ad esse infatti « compete 
lo speciale ufficio di promuovere l’uni­
tà di tutti i cristiani, specialmente

4 Cfr. Concilio Vaticano II, Decr. sulle Chiese orientali Orientalium Ecclesiarum, 2.
5 Leone XIII, Lett. Ap. Orientalium dignitas (30 novembre 1894): Leonis XIII Acta, 14 

(1894), 360.
4 Concilio Vaticano II, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 13.
’ Concilio Vaticano II, Decr. sullecumenismo Unitatis redintegratio, 1.
* Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Ut unum sint (25 maggio 1995), 100: AAS 87 (1995), 981.
’ Unitatis redintegratio, 5; cfr. Lett. Enc. Ut unum sint, 101: l.c., 981.



478 Atti del Santo Padre

orientali, secondo i principi del de­
creto sull’ecumenismo [...] in primo 
luogo con la preghiera, l’esempio del­
la vita, la scrupolosa fedeltà alle anti­
che tradizioni orientali, la mutua e 
più profonda conoscenza, la collabora­
zione e la stima fraterna delle cose 
e degli animi »

A questo proposito, nell’Enciclica Ut 
unum sint ho sottolineato che « il me­
todo da seguire verso la piena comu­
nione è il dialogo della verità, nutrito 
e sostenuto dal dialogo della carità. Il 
diritto riconosciuto alle Chiese Orien­
tali cattoliche ad organizzarsi e svol­
gere il loro apostolato, così come l’ef­
fettivo coinvolgimento di queste Chie­
se nel dialogo della carità e in quello 
teologico, favoriranno non soltanto un 
reale e fraterno rispetto reciproco tra 
gli ortodossi e i cattolici che vivono 
in uno stesso territorio, ma anche il 
loro comune impegno nella ricerca 
dell’unità »

5. L’efficace perseguimento di un 
così nobile compito suppone da parte 
delle Chiese Orientali un rinnovato, 
generoso slancio nella formazione dei 
futuri Pastori, nella celebrazione del­
la Santa Liturgia quale centro vitale 
della comunità, nell’attenzione costan­
te alle necessità dei fratelli mediante 
gesti di carità concreta, nella proposta 
di una catechesi che, ripercorrendo i 
fondamenti della fede cristiana, tra­
smetta la "buona notizia” quale lievito 
della vita quotidiana, in comunione 
con la Chiesa universale, impegnata 
nella nuova evangelizzazione, alle so­
glie di un nuovo Millennio cristiano.

Il mondo in cui viviamo « ha subito 
tali e tante trasformazioni culturali, 
politiche, sociali ed economiche, da 
porre il problema dell’evangelizzazione

in termini totalmente nuovi »l!. E per­
ciò necessario studiare una « nuova 
qualità di evangelizzazione che sappia 
riproporre in termini convincenti al­
l’uomo d’oggi il perenne messaggio 
della salvezza » Soprattutto è neces­
sario accelerare il passo verso la ri­
conciliazione piena tra le Chiese e al­
l’interno stesso delle comunità eccle­
siali “. Se la Chiesa è « in Cristo co­
me sacramento, cioè segno e strumen­
to dell’intima unione con Dio e del­
l’unità di tutto il genere umano » ” ed 
ha un compito da svolgere a favore 
della riconciliazione di tutta l’umani­
tà, questa vocazione non può essere 
realizzata con piena efficacia finché 
esistono divisioni tra i credenti in 
Cristo.

La prospettiva dell’ormai prossimo 
Giubileo dell’Anno 2000 possa far na­
scere in tutti un atteggiamento di 
umiltà, capace di operare la « neces­
saria purificazione della memoria sto­
rica »16 attraverso la conversione del 
cuore e la preghiera, così da favo­
rire la domanda e l’offerta reciproca 
di perdono per le incomprensioni dei 
secoli passati.

Lo sguardo proteso verso il futuro 
che vede « 1’avvicinarsi della fine del 
Secondo Millennio sollecita tutti ad 
un esame di coscienza e a opportune 
iniziative ecumeniche, così che al 
Grande Giubileo ci si possa presen­
tare, se non del tutto uniti, almeno 
molto più prossimi a superare le di­
visioni del Secondo Millennio » ”.

6. Un fervido ringraziamento si levi 
dal profondo del cuore dei figli del­
l’intera Chiesa cattolica per il cammi­
no di fedeltà e di coraggio nel quale 
il Padre ha condotto le Chiese nate 
dall'Unione di Uzhorod. E un segno

10 Orientalium Ecclesiarum, 24.
11 N. 60: l.c., 957-958.
“ Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti al VI Simposio del Consiglio delle Confe­

renze Episcopali d’Europa (11 ottobre 1985), 1: AAS 78 (1986), 179.
11 Giovanni Paolo II, Messaggio ai Presidenti delle Conferenze Episcopali del Continente 

Europeo (2 gennaio 1986), 6: AAS 78 (1986), 457.
14 Cfr. Lett. Enc. Ut unum sint, 78: l.c., 968.
15 Lumen gentium, 8.
16 Cfr. Lett. Enc. Ut unum sint, 2: l.c., 922.
17 Cfr. Giovanni Paolo II, Lett. Ap. Tertio Millennio adveniente (10 novembre 1994), 

34: AAS 87 (1995), 26-27.



Atti del Santo Padre 479

del suo amore se la celebrazione in 
programma può avvenire con la do­
vuta solennità e libertà. Un’ardente 
supplica salga, al tempo stesso, ver­
so lo Spirito Santo per implorare che 
s'affretti il momento in cui tutti i 
credenti in Cristo giungano a rendere 
gloria alla Trinità « con un solo ani­
mo e una voce sola» (Rm 15,6). Con­
dizione indispensabile per tale gioioso 
evento è che nel cuore di ciascuno 
maturi il coraggio del perdono: gra­
zia anche questa da invocare con in­
faticabile perseveranza.

All'approssimarsi del Terzo Millen­
nio cristiano, il Vescovo di Roma ce­
lebra con animo grato questo Giubi­
leo e, nel ricordo commosso di quanti 
hanno sofferto fino all'eroismo per non 
venir meno ai loro impegni di fede, 
offre ora a Dio le loro pene, in comu­
nione con tutta la Chiesa, quale sa-

Dal Vaticano, il 18 aprile dell’anno

crificio gradito, per l'unità dei cristia­
ni e la salvezza del mondo.

La Madre di Dio, che ai piedi della 
Croce ricevette dal Figlio il compito 
di seguire con sollecitudine materna 
il cammino della Chiesa; la Regina 
della pace, che consentì al Verbo eter­
no di porre la sua dimora in mezzo 
a noi per riconciliarci col Padre; la 
Vergine della Pentecoste, dalla cui im­
petrazione attendiamo una rinnovata 
effusione dello Spirito di santità; Ma­
ria Santissima faccia sentire la sua 
presenza amorevole accanto a questi 
nostri fratelli e sorelle che s'accingo­
no a celebrare nella gioia un così si­
gnificativo anniversario.

Nell'affìdare a Lei, Madre dell’unità 
e della pace, quelle amate Comunità 
ecclesiali, a tutti imparto di cuore 
l’Apostolica Benedizione.

1996, diciottesimo di Pontificato.

IOANNES PAULUS PP. II



480 A tti del Santo Padre

Messaggio pasquale 1996

«Cristo risorto, Redentore dell’uomo, 
illumina e guida quanti costruiscono la pace 
ogni giorno e in ogni angolo della terra!»

Nella Domenica della Risurrezione del Signore, 7 aprile, Giovanni Paolo II 
ha rivolto a tutta l’umanità il seguente Messaggio:

1. Surrexit Dominus de sepulchro qui pro nobis pependit in ligno.
È risorto Colui che fu inchiodato in Croce per noi; il Signore ha lasciato il 

sepolcro. Sono queste le ultime e definitive parole dei giorni del Triduum Sacrum: 
dopo quelle dell’Ultima Cena, della preghiera nel Getsemani, e quelle del Venerdì 
Santo. — « Ecce lignum Crucis, in quo salus mundi pependit » —.

Dopo il profondo silenzio del Sabato Santo, all’alba del mattino di Pasqua 
risuona l’annuncio: «Surrexit, non est hic » (Me 16.6). «Dio lo ha risuscitato il 
terzo giorno e volle che apparisse» (At 10,40) a coloro che sarebbero stati testi­
moni della sua Risurrezione (cfr. At 3, 15). Colui che morì appeso alla Croce, vive: 
« Il Signore è risorto ed è apparso a Simone » (Le 24, 34).

Oggi, il successore di Pietro rende rinnovata testimonianza alla risurrezione del 
Signore. Pascha Domini nostri lesu Christi: Fratelli, è la Pasqua del Signore del­
l’anno 1996, alle porte, ormai, del Terzo Millennio.

2. « La pietra scartata dai costruttori è divenuta testata d'angolo » (Sai 117 11181, 
22; cfr. Mt 21,42).

« Pietra scartata », pietra rifiutata! Come meglio si potrebbe esprimere ciò che 
accadde il Venerdì Santo? « Via, via, crocifiggilo! », aveva gridato la folla. « Met­
terò in croce il vostro re? », aveva domandato Pilato. « Non abbiamo altro re 
all’infuori di Cesare», insistettero i sommi sacerdoti (Gv 19,15).

« Deve morire, perché si è fatto Figlio di Dio» (Gv 19,7). Ed è morto, il Figlio 
di Dio! Abbiamo contemplato l’agonia dell'« Autore della vita» (At 3,15). Ne 
abbiamo costatato la fine ignominiosa sulla croce.

3. E oggi? Se la tomba è vuota, se Egli vive, non si è forse dimostrato vero 
quanto il centurione romano, vedendo come Cristo era morto, aveva dichiarato: 
« Davvero costui era Figlio di Dio » (Mt 27, 54)?

E se è risuscitato, non è Egli davvero, nella storia dell’umanità, la pietra angolare 
e la chiave di volta della divina costruzione?

Sì! È Dio stesso a costruire su di Lui la Nuova Alleanza di fede, speranza e 
carità. Alleanza di vita e di immortalità: perché « non conosce la corruzione della 
morte il Signore della vita... ».

4. « Ciò avvenne per opera del Signore ed è un miracolo ai nostri occhi » 
(cfr Sai 117,23).

Sì! Siamo testimoni del miracolo; testimoni della potenza di Dio.
Potenza divina, che è Vita manifestata e comunicata per dare volto nuovo alla 

esistenza e alle attese degli uomini anche del nostro tempo.



Atti del Santo Padre 481

Potenza che rivela il bene, denuncia il male e le sue drammatiche conseguenze.
Potenza divina, che è sorgente di nuove energie, capace di scuotere anche i cuori 

induriti e ridestare il coraggio in quanti, smarrita la strada, vagano senza meta, 
pellegrini del nulla.

Potenza divina, che è condizione di vera libertà per l'uomo, al quale proclama, 
oggi e sempre: l’Amore ha vinto l'odio.

5. Cristo risorto, Redentore dell'uomo, illumina e guida quanti costruiscono 
la pace, ogni giorno e in ogni angolo della terra, a prezzo di grandi sacrifici.

Trionfatore della morte, sostieni gli artefici di giustizia e di pace in Bosnia ed 
Erzegovina, in Irlanda e in Medio-Oriente, specialmente in Terra Santa, dove le 
speranze di una convivenza pacifica sono tuttora turbate dal ricorso alla forza e 
alla violenza.

Conforta chi rifiuta il fatalismo delle rivalità etniche in Burundi e in Rwanda. 
Lenisci le sofferenze di quanti sono sottoposti alla violenza delle armi nel Caucaso, 
nell’Afghanistan, in Algeria, in Sudan, e in tante altre regioni del mondo.

Non venga meno la speranza in coloro che — in Africa, in America Latina, in 
Asia e in Europa — confidano di vedere finalmente esaudite le legittime aspirazioni 
al lavoro, alla casa, ad una maggiore giustizia sociale e ad una reale libertà di 
coscienza e di religione, ostacolata talora dall’intransigenza proprio dei seguaci di 
altre religioni.

6. Surrexit Dominus: il Signore è risorto e comunica a quanti partecipano 
alla sua vittoria sulla morte il coraggio e la forza di continuare a edificare una 
umanità nuova attraverso il rifiuto d’ogni forma di violenza, di settarismo e di 
ingiustizia.

È risorto con potenza il Signore della vita recando con sé amore e giustizia, 
rispetto, perdono e riconciliazione. Colui che dal nulla aveva chiamato all’esistenza 
il mondo, solo Lui poteva rompere i sigilli della tomba, soltanto Lui poteva diven­
tare germe di Vita Nuova, per noi, soggetti alla legge universale della morte.

« Chi ci rotolerà via il masso dall’ingresso del sepolcro? » (Me 16, 3), si chiede­
vano le donne, mentre di buon mattino andavano verso la tomba dove era stato 
deposto il Signore. A simile domanda, riproposta dall'uomo di ogni tempo, di ogni 
Paese, cultura e Continente, il Vescovo di Roma risponde, anche quest’anno, con il 
messaggio "Urbi et Orbi”: « Scimus Christum surrexisse a mortuis vere... ».

Sì, sappiamo con certezza che Cristo è veramente risorto dai morti: Tu, Re 
vittorioso, abbi pietà di noi. Amen! Alleluia!



482 Atti del Santo Padre

Lettera del Cardinale Segretario di Stato 
per la Giornata dell’Università Cattolica del Sacro Cuore

I cattolici italiani sono chiamati a non disperdere 
l’importante patrimonio ideale 

che ha segnato la storia della Nazione.
E’ oggi l’ora della testimonianza e della missione

In occasione della Giornata dell’Università Cattolica del Sacro Cuore — dome­
nica 21 aprile — sul tema "Investire in cultura. Una scelta per aiutare la 
società”, il Santo Padre ha fatto pervenire al Rettore Magnifico, prof. Adriano 
Bausola, il seguente messaggio a firma del Cardinale Segretario di Stato.

Signor Rettore,
in occasione della Giornata per l'Università Cattolica del Sacro Cuore, il Sommo 

Pontefice mi incarica di rinnovarLe l'attestazione del Suo vivo interesse e apprez­
zamento per l’opera che codesta Istituzione va compiendo, alla luce del salvifico 
Messaggio di Cristo, nel campo della cultura e della ricerca scientifica.

Il tema scelto quest’anno per la Giornata — "Investire in cultura. Una scelta 
per aiutare la società" — intende sottolineare il ruolo che codesta Università ha 
svolto, con tenacia e lungimiranza, nell'arco dei trascorsi decenni e, allo stesso tempo, 
vuole far rimarcare il compito impegnativo che l'attende all'interno del progetto 
pastorale della Chiesa in Italia, alle porte ormai del Terzo Millennio.

Come non vedere, poi, in tale tema un'eco del III Convegno ecclesiale, svoltosi 
a Palermo nel novembre dello scorso anno? In quell'occasione il Santo Padre ha 
offerto, con i suoi significativi interventi, alcune essenziali e programmatiche indi­
cazioni, ponendo in evidenza l’attenzione prioritaria che la Comunità cattolica ita­
liana dovrà dedicare all’approfondimento del rapporto tra fede e cultura. Egli ha 
voluto insistere particolarmente sull’esigenza della « messa in opera di un progetto 
o prospettiva culturale orientato in senso cristiano » (Discorso al Convegno di 
Palermo, 3: L’Osservatore Romano, 24 novembre 1995, p. 4).

È questa una strada che i cattolici italiani sono chiamati a percorrere con co­
raggio, al fine di non disperdere l'importante patrimonio ideale che ha segnato la 
storia della Nazione, grazie all’incontro fecondo tra la fede cristiana e le espressioni 
del pensiero, dell’arte, della scienza, della vita sociale ed economica, fiorite nel Paese.

Nell'attuale momento storico caratterizzato, anche in Italia, « da correnti culturali 
che mettono in pericolo il fondamento stesso di questa eredità cristiana » (Ihid., 2), 
diviene urgente comprendere sempre di più — ha ricordato Sua Santità ai parteci­
panti al citato Convegno ecclesiale — « che il nucleo generatore di ogni autentica 
cultura è costituito dal suo approccio al mistero di Dio » (Ibid., 4).

In realtà, il Signore Gesù Cristo « rivelando il mistero del Padre e del suo 
amore svela anche pienamente l'uomo all’uomo e gli fa nota la sua altissima voca­
zione » (Gaudium et spes, 21). È, dunque, a partire da Cristo, secondo l'insegna­
mento del Concilio Vaticano II, che è possibile e doveroso divenire artefici di una 
nuova cultura. Essa, per sua natura, non solo testimonia l'inesauribile fecondità



Atti del Santo Padre 483

del Vangelo, sorgente di autentico umanesimo, incarnato nella storia e aperto ad 
accogliere la pienezza definitiva di vita che ci viene da Dio, ma costituisce altresì 
il principale apporto che, come cristiani, possiamo dare al rinnovamento della 
società italiana (cfr. Discorso al Convegno di Palermo, 4).

In questa prospettiva, si comprende ancor meglio il servizio che l’Università 
Cattolica è chiamata a svolgere in favore della Chiesa e della società italiana, me­
diante il suo vasto programma di ricerca, di insegnamento e di formazione. È un 
ricco patrimonio spirituale che l’Università mette a disposizione dell’intera Comunità 
nazionale, diffondendolo attraverso pubblicazioni scientifiche, corsi di aggiornamento 
e una rete di Centri di cultura e gruppi di operatori culturali, presenti su quasi 
tutto il territorio nazionale.

Il Sommo Pontefice incoraggia ad intensificare gli sforzi in tale campo, non solo 
per salvaguardare una grande eredità di fede e di cultura, ma più ancora per con­
tribuire a rinnovarla profondamente e creativamente, in conformità con la storia 
di una Nazione come l’Italia, attivamente inserita nel contesto delle altre Nazioni 
europee. Ciò suppone un confronto assiduo con la verità rivelata in Gesù Cristo e, 
insieme, un sincero dialogo con quanti non condividono la medesima fede, testi­
moniando con intrepido fervore 1’« assoluta signoria di Dio su tutte le cose », pur 
senza venir meno al rispetto per 1’« autentica autonomia delle realtà temporali » 
(lbid„ 9).

Non è questo il tempo in cui possa bastare, in fatto di cultura d’ispirazione 
cristiana, l’impegno volto a conservare ciò che esiste. È oggi l’ora della testimo­
nianza e della missione. La preparazione al Grande Giubileo del 2000 invita i 
credenti a guardare con fiducia verso più ampi orizzonti di speranza e di autentico 
servizio all’uomo, secondo le indicazioni espresse dal Sommo Pontefice nell’Esorta­
zione Apostolica Tertio Millennio adveniente.

Signor Rettore, in così arduo ma entusiasmante cammino sia lo Spirito Santo, 
anima della Chiesa, a guidare i passi di codesta Università. Mai venga meno la 
convinzione che « noi possiamo essere cooperatori nell’evangelizzazione solo lascian­
doci abitare e plasmare dallo Spirito, vivendo secondo lo Spirito e rivolgendoci 
nello Spirito al Padre » (Discorso al Convegno di Palermo, 2).

Con questi sentimenti il Santo Padre, nel riaffermare la Sua benevolenza verso 
l’Università Cattolica del Sacro Cuore, imparte volentieri a Lei, Signor Rettore, 
al Corpo Docente, ai Collaboratori e a tutti gli Studenti la propiziatrice Benedi­
zione Apostolica.

Mentre Le trasmetto l’accluso dono che Sua Santità, quale segno del proprio 
affetto, destina a codesta Università, unisco di cuore il mio cordiale saluto e profitto 
della circostanza per confermarmi con sensi di distinta stima.

Suo dev.mo nel Signore
Angelo Card. Sodano

Segretario di Stato di Sua Santità





Atti della Santa Sede

CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO 
E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI

MODIFICHE NEL CALENDARIO ROMANO GENERALE

Con decreto in data 1 gennaio 1996, la celebrazione del Cuore Immacolato 
della Beata Vergine Maria nel Calendario Romano generale acquista il grado di 
memoria obbligatoria.

Con distinti decreti, vengono inserite nel Calendario Romano generale tre 
nuove celebrazioni di Santi, con il grado di memoria facoltativa:

— 23 aprile S. Adalberto, Vescovo e martire (956-999);
— 2 agosto S. Pietro Giuliano Eymard, sacerdote (1811-1868);
— 9 settembre S. Pietro Claver, sacerdote (1580-1654).

N.B. - Le nuove memorie facoltative verranno inserite nei libri liturgici della 
Messa e dell'Ufficio Divino con i testi propri tradotti in italiano, una volta che 
questi abbiano ricevuto la conferma della Santa Sede.

* * *

Nella riunione del 23-26 gennaio 1995, il Consiglio Episcopale Permanente 
della C.E.I. — su richiesta della Federazione Italiana Cuochi, a cui aderiscono 
circa 25.000 iscritti — aveva dichiarato S. Francesco Caracciolo Patrono dei 
Cuochi d’Italia, decidendo di chiedere conferma alla Santa Sede.

Con decreto in data 26 marzo 1996 la Congregazione ha concesso quanto 
richiesto.

485





Atti della 
Conferenza Episcopale Italiana

MESSAGGIO DELLA PRESIDENZA
PER LA GIORNATA DELL’UNIVERSITÀ CATTOLICA

La ricorrenza del 75° anniversario di fondazione dell’Università Cattolica del 
Sacro Cuore, offre a noi Vescovi italiani l’opportunità di esprimere viva grati­
tudine verso una Istituzione così altamente qualificata sotto il profilo accademico, 
pedagogico e formativo. L’Università Cattolica, infatti, nel corso di questi decenni, 
ha svolto un compito singolare per la ricerca scientifica nei vari ambiti dello 
scibile umano, maturando migliaia di laureati, i quali hanno dato e danno un 
apprezzato servizio alla comunità italiana.

In questo orizzonte si iscrive il tema della Giornata Universitaria che viene 
celebrata il prossimo 21 aprile: "Investire in cultura. Una scelta per aiutare la 
società”. Nel momento storico attuale, così delicato e pur aperto a sviluppi pro­
mettenti, avvertiamo l’estrema urgenza di vivere più intensamente la fede cri­
stiana in modo che possa esprimere la sua forza e fecondità anche sul piano 
culturale. Siamo, infatti, convinti che il nostro Paese conoscerà una stagione 
nuova nella sua storia, se sapremo accogliere il messaggio evangelico, in tutta la 
sua genuina purezza, per calarlo nel tessuto civile e sociale italiano. È una sfida 
che nessuno di noi, Pastori e fedeli, può disattendere.

L’Università Cattolica del Sacro Cuore è chiamata in prima persona a riespri­
mere, anche oggi, l’originale carisma culturale che riteniamo un dono speciale del 
Signore a beneficio dell’intera comunità nazionale.

Per questo, noi Vescovi chiediamo all’Università Cattolica di farsi "luogo” di 
ricezione delle nuove domande di senso che salgono dalla situazione socio-culturale 
del nostro Paese, e strumento di interpretazione delle medesime, per contribuire 
a sviluppare quel processo di inculturazione della fede cristiana che oggi è neces­
sario perché il Vangelo fermenti la vita concreta dei singoli e della società.

Il nostro invito, tuttavia, non si rivolge solo all’Università Cattolica in quanto 
Istituzione, e neppure solo a coloro che in essa operano a diverso titolo, ma a 
tutti i fedeli cristiani che, per dono di natura e di grazia, sono in grado di soste­
nere il comune sforzo di investire in cultura tante energie spirituali, rimaste spesso

487



488 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

sopite e nascoste. Nella missione dell’Università Cattolica vediamo un’ispirazione 
che raggiunge e provoca tutto il Popolo di Dio, affinché ogni cristiano condivida 
gioiosamente il proprio carisma con i fratelli e le sorelle nella fede e ricerchi, 
con piena convinzione, modalità e forme espressive che lascino trasparire la comu­
nione ecclesiale più genuina. Anzi ne deriva una sollecitazione a superare lo 
stesso orizzonte nazionale con l’apertura alla realtà europea e mondiale. È verso 
questi ampi orizzonti che Giovanni Paolo II ci invita a proiettare l’attività 
pastorale delle nostre Chiese e la nostra passione missionaria.

Il futuro dell’umanità dipende molto dalla responsabile apertura di ogni uomo 
verso il suo fratello, di ogni popolo verso gli altri popoli, di ogni cultura verso 
le altre culture, di ogni religione verso le altre religioni. Riconosciamo volentieri 
che molti di questi valori sono già il patrimonio della nostra Università Cattolica. 
Auguriamo che tale prezioso patrimonio, accumulato in questi 75 anni di storia, 
possa svilupparsi per un servizio autentico alla Chiesa e al Paese.

Invitiamo tutti i fedeli delle Chiese che sono in Italia a elevare, insieme a 
noi, preghiere a Dio Padre, sorgente di ogni dono e di ogni luce, e a sostenere 
con ogni forma di aiuto e collaborazione il cammino dell’Università Cattolica.

La Presidenza 
della Conferenza Episcopale Italiana



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Messaggio dei Vescovi per il pellegrinaggio regionale ad Assisi

«San Francesco ha amato molto, ha amato tutti, 
e perciò ha annunciato insistentemente Gesù Cristo 

a tutti»

« Vi supplico, con rispetto quanto posso, di non dimenticare il Signore, presi 
come siete dalle cure e dalle preoccupazioni del mondo ».

Con queste parole, tratte dalla Lettera di San Francesco d’Assisi ai Reggitori 
dei popoli, ci piace iniziare un messaggio al quale noi Vescovi del Piemonte 
intendiamo dare grande significato.

Il gesto di recarci regionalmente, e ufficialmente, alla tomba del Patrono d’Italia, 
e recarvi l’olio che alimenterà quest’anno la lampada là sempre ardente, è già 
di per sé suggestivo: esso sta ad indicare la convinzione di fede che ci anima, 
l’ossequio al Poverello assunto ad esemplare di vita cristiana, il desiderio di fruire 
della sua intercessione efficace per le nostre vicende private e pubbliche.

Ci sembra tuttavia che significati ulteriori si aggiungono, nello scorcio di 
secolo e di Millennio che stiamo vivendo, e vorremmo che non sfuggissero all’at­
tenzione dei nostri fedeli.

Intanto consideriamo l’altezza singolare che San Francesco ha raggiunto nel 
realizzare il destino cristiano, che sta nel « conformarsi all’immagine di Gesù 
Cristo» (Rm 8,29); la sua figura spirituale così evangelica non ci obbliga a 
riflettere sul nostro modo di essere cristiani, con la forza di un fascino a cui 
nessuno, sia laico, religioso, diacono, sacerdote, Vescovo può sottrarsi?

Noi andremo dunque ad Assisi per riconoscere la grandezza del cristianesimo 
quando esso è veramente incisivo, e per arrossire, se è necessario, dei nostri pos­
sibili compromessi dottrinali o morali a cui è tanto facile indulgere oggi.

Questo sarà omaggio convinto e sincero alla memoria del Santo.

Ma v’è di più: il primato indiscusso di Gesù Cristo nella pratica della vita, 
come San Francesco Io attuò con crescente passione di amore, si deve necessa- 

489



490 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

riamente riflettere attorno a noi, e penetrare nella trama sociale dell’esistenza 
comune. La Chiesa non ha preso coscienza nel Convegno di Palermo, ancora una 
volta e con maggiore forza, che il tempo attuale « non è di semplice conservazione 
dell’esistente, ma della missione. È il tempo di proporre di nuovo, e prima di 
tutto, Gesù Cristo » (Discorso di Giovanni Paolo II)?

Si tratta dunque di uscire sulle strade del vivere che condividiamo con tutti, 
e riproporre con l’audacia e l’umiltà del Santo di Assisi la salvezza che viene 
dal Signore.

« Ben sapete, egli scrisse a tutti i Guardiani dei Frati Minori, che ci sono 
delle realtà che, davanti al Signore sono altissime e sublimi, ma agli occhi degli 
uomini sembrano vili e spregevoli », e quanto più oggi ancora lo ripeterebbe. E 
contro tale rovesciamento dei valori insorse con una vita tutta sua, che non a 
caso incominciò dalla penitenza « troppo amara », di vedere i lebbrosi e di 
« usare con essi misericordia ».

La carità comunitaria e sociale, il bisogno di perdonarci e perdonare, il pro­
getto di rendere chiare e vivibili, grazie al Vangelo, tutte quelle realtà che 
nell’attuale cultura possono apparire « vili e spregevoli » a cominciare dal con­
cetto stesso di persona, d’immortalità, di salvezza etica ed esistenziale in Gesù 
Cristo, fino a quelli della povertà, verginità, umiltà, gratuità, ...

Tutto questo è racchiuso nella forza storica ed evocativa del Santo che andiamo 
ad onorare, proprio in quanto Patrono d’Italia.

San Francesco ha amato molto, ha amato tutti, e perciò ha annunciato insi­
stentemente Gesù Cristo a tutti.

Noi dobbiamo andare da Lui con animo meditativo, non soltanto con spirito 
di pellegrini ma di scolari che si avvicinano ad un grandissimo maestro.

Sotto questo profilo anche l’umile gesto di recare l’olio per la lampada che 
arde sulla sua tomba può parlare al nostro cuore.

Intanto come non ricordare come Gesù ha reso forte il rapporto simbolico 
tra l’olio e la fiamma che esso alimenta?

Noi cercheremo di assomigliare alle "vergini sagge” del Vangelo, che seppero 
trasformare in vigilante veglia la lunga notte, tenendo accese le loro lampade; 
sarà come ripetere a Francesco, con le sue stesse parole: « Non dobbiamo essere 
sapienti e prudenti secondo la carne, ma piuttosto essere semplici, umili e puri », 
come Egli scrisse a tutti i fedeli.

E poi l’olio, come ben si sa, è biblica benedizione ed esultanza, segno di 
fraternità e consacrazione. Non c’è bisogno di forzare dei significati per sentire 
che una sottile solidarietà si instaura tra San Francesco e noi, e che il nostro 
aver lasciato per un poco la vita quotidiana ed essere lì, a onorarlo, è un momento 
forte della comunione dei Santi.

Senza dubbio questo nostro grande fratello ci attende con la Sua intercessione 
presso Dio. Sa che dobbiamo affrontare novità storiche piene di incertezze, e 
che tutte le realtà allora nascenti con Lui a cominciare dalla cultura delle Uni­
versità, alla economia monetaria, all’urbanesimo, ai nuovi rapporti di lavoro, hanno



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 491

fatto passi da gigante dando all’epoca nostra un volto tutto suo e degli immensi 
problemi.

Noi andiamo perciò a Lui pieni di fiducia.
Il nostro viaggio di fede può essere guidato ed accompagnato da parole Sue, 

umili e grandi, che chiudono la Sua Lettera al Capitolo Generale e a tutti i frati, 
e che possono ben concludere il nostro messaggio:

« Onnipotente, eterno, giusto e misericordioso Iddio, concedi a noi miseri di 
fare, per tua grazia, ciò che sappiamo che Tu vuoi e di volere sempre ciò che a 
Te piace, affinché interiormente purificati, interiormente illuminati e accesi dal 
fuoco dello Spirito Santo, possiamo seguire le orme del Figlio tuo, il Signor nostro 
(Sesti Cristo, e a Te, o Altissimo, giungere con l’aiuto della Tua sola grazia. 
Amen ».

Torino, 29 aprile 1996 - Festa di Santa Caterina da Siena

Gli Arcivescovi e i Vescovi del Piemonte





Atti del Cardinale Arcivescovo

Messaggio alla diocesi per la Pasqua

«Noi saremo vivi per sempre 
ed è adesso che prepariamo 

la vita vera e definitiva che ci aspetta»

I cristiani che noi cerchiamo di essere, tutti i cristiani che ci hanno 
preceduto nei secoli, sanno di essere nati dalla notte del sepolcro di 
Cristo al mattino luminoso di Pasqua.

Il popolo dell’Antica Alleanza era uscito tutto nuovo dalle acque del 
Mar Rosso che esso aveva attraversato sotto la guida di Mosè., Il nuovo 
Popolo di Dio, che è la Chiesa, che siamo anche noi, esce anch’esso 
tutto nuovo dalle tenebre del sepolcro quando Cristo, vincitore della 
morte, è risuscitato. E le acque che noi abbiamo attraversate sono le 
acque del Battesimo.

Ci pensiamo ancora al nostro Battesimo? È il dono più grande che 
ci è stato fatto, gratuitamente, da quel Dio d’amore che è il Padre, il 
Figlio e lo Spirito Santo, attraverso la mediazione dei nostri genitori. 
Abbiamo detto grazie a Dio? Abbiamo ringraziato i nostri genitori? Cono­
sciamo il giorno del nostro Battesimo, come conosciamo il giorno della 
nostra nascita? Non sarebbe bello festeggiare anche il compleanno della 
nostra nascita da cristiani?

Qu 'sta notte, nel corso della quale il Cristo attraversa la morte per 
far esplodere una nuova vita, è per noi come il momento della rivolu­
zione che trasforma il senso di questo mondo. Più niente ormai può 
essere come prima.

La morte non è scomparsa, ma è stata vinta. La morte continua a 
devastare la terra. Ma, ormai, la morte non ha più l’ultima parola e noi 
sappiamo che il Dio Amore che ha risuscitato il suo Figlio Gesù, che gli 
ha obbedito fino al dono della sua vita sulla croce, rimettendosi nelle 
sue mani in nome nostro, risusciterà anche noi per una vita nuova 
ed eterna.

493



494 Atii dei Cardinale Arcivescovo

Nessuno di noi finirà nel niente; noi, che siamo vivi, saremo vivi per 
sempre ed è adesso che prepariamo la vita vera e definitiva che ci 
aspetta. Certo passeremo anche noi attraverso la morte, ma appunto 
passeremo, cioè faremo anche noi la "pasqua”. Gesù primogenito dei 
risorti porterà nella risurrezione tutti i suoi fratelli.

Tale è il nostro splendido destino. Noi siamo i testimoni della risur­
rezione, e perciò testimoni di quella speranza che non delude. Neppure 
la morte la deluderà. Noi sappiamo che il mondo duro e lacerato nel 
quale viviamo non è che l’inverso di quel mondo che è nato nel giorno 
della risurrezione di Gesù. Noi siamo i testimoni della speranza, non delle 
piccole speranze in un domani che sia un po’ migliore dell’oggi, ma della 
speranza assoluta. Del vangelo di tale speranza noi siamo incaricati di 
essere i comunicatori. Di questa speranza, oggi più che mai, il mondo 
ha bisogno.

Il Sinodo che stiamo vivendo, in cammino verso il grande Giubileo, 
mira appunto a renderci sempre più consapevoli di questa missione. 
Non v’è n’è una più bella.

Giovanni Card. Saldarini
Arcivescovo Metropolita di Torino



Atti del Cardinale Arcivescovo 495

Messaggio per la Giornata dell’Università Cattolica

Un tentativo mai finito 
di coniugare scienze e fede 

in una armonia superiore del sapere

Desidero anche quest’anno segnalare all’attenzione dei diocesani tutti 
la realtà viva della Università Cattolica del Sacro Cuore di Milano.

Questa istituzione non è soltanto uno dei molti luoghi di istruzione 
superiore disseminati sul territorio italiano; essa è ben di più, perché 
esiste anche come segno di un tentativo mai finito di coniugare scienze 
e fede in una armonia superiore del sapere.

Come tale, l’Università Cattolica deve certo affrontare più fatiche 
delle Istituzioni sorelle, perché deve poter disporre sempre di persona­
lità docenti che sappiano coordinare l’alta preparazione scientifica e la 
trasparente professione di cristianesimo vissuto. Questa è appunto la 
scelta di cui fin dalla sua fondazione l’Università Cattolica si fa vanto.

Raccomando perciò ai cristiani di questa Diocesi di giustamente ap­
prezzare il grande sforzo culturale che l’Università compie; siamo afflitti 
da molta ignoranza religiosa, che a sua volta dà adito a tante vaghe 
religiosità e superstizioni, quando non alla esplicita non-credenza; siamo 
anche minacciati da atteggiamenti scientifici che valicano senza scrupolo 
le istanze etiche che tutelano la persona e le società umane. La Chiesa 
italiana ha con il Convegno di Palermo insistito sulla necessità di una 
vigorosa ripresa culturale nella cristianità italiana.

Quanta ragione di attenzione e solidarietà dunque verso questa così 
benemerita Istituzione cattolica!

Auspico perciò tale attenzione e tale sostegno, nella speranza che 
molti giovani scelgano di compiere lì il loro studio accademico, per avere 
domani, a servizio di tutti, personalità ricche di sapere e di convinzione 
cristiana.

►P Giovanni Card. Saldarini
Arcivescovo Metropolita di Torino



496 Atti del Cardinale Arcivescovo

Alla Messa del Crisma nel Giovedì Santo

La convivialità eucaristica è assolutamente 
singolare: è il convito di Gesù Cristo, 

traduce la comunione alla croce
Giovedì 4 aprile, anche quest’anno nella Basilica Metropolitana i presbiteri sono 
confluiti a centinaia per concelebrare con il Cardinale Arcivescovo, il Vescovo 
Ausiliare e il Vescovo emerito di Susa, la Messa Crismale, nella quale sono 
particolarmente ricordati i confratelli che nell’anno in corso celebrano i giubilei 
sacerdotali.
Questo il testo dell'omelia di Sua Eminenza:

Un carissimo saluto, fraterno e affettuoso a tutti voi, carissimi fra­
telli nel sacerdozio, qui presenti così numerosi in questa solenne Euca­
ristia. E un grande saluto a tutto il Popolo di Dio, anch’esso qui numeroso 
e tra esso, in particolare, ai nostri fratelli e alle nostre sorelle di vita 
consacrata.

Sia lode a Dio per tutto questo e noi lodiamo, benediciamo e ringra­
ziamo il nostro Dio e Padre che ancora una volta ha convocato noi suoi 
sacerdoti intorno all’altare del sacrifìcio del suo Figlio Gesù.

La convivialità eucaristica che vale per tutti i discepoli di Cristo ha 
una intensità assolutamente singolare per noi che siamo stati chiamati 
ad esserne ministri. Per questo il Papa, nella Lettera appassionata che 
ci ha inviato per questo Giovedì Santo, inizia appropriandosi l’esorta­
zione di Paolo nella prima Lettera ai cristiani di Corinto: « Consideria­
mo... la nostra vocazione ».

Noi siamo stati chiamati per pura grazia ad essere il sacramento, 
cioè il segno visibile efficace dell’unico sacerdozio della Nuova Alleanza, 
quello di Colui, il Figlio di Dio incarnato, che è l’unico Sacerdote come 
è l'unico Salvatore.

Questo unico sacerdozio è partecipato in due modi, il sacerdozio ge­
rarchico, il nostro, e quello comune dei fedeli, essenzialmente diversi, 
anche se ordinati l’uno all’altro, il nostro al servizio dell’altro Dobbiamo, 
quindi, sentirne la singolarità, percepirne la grandezza, avvertirne la 
responsabilità.

Ma il Papa ci ha voluto ricordare oggi che « ogni vocazione al sacer­
dozio ha una sua storia individuale, che fa riferimento a momenti ben 
precisi della vita di ciascuno. Chiamando gli Apostoli, Cristo diceva ad 
ognuno: "Seguimi!” ... Il cammino lungo il quale Cristo ci conduce per 
l’intera esistenza, è in un certo senso irripetibile » (n. 3).

Il Papa dona alla sua Lettera anche un taglio autobiografico finale 
nel quale ogni sacerdote può ritrovare se stesso, in modo particolare 
quelli tra di voi che celebrano con il Papa il 50” anniversario di Ordina-



Atti del Cardinale Arcivescovo 497

zione. Non possiamo non pregare in questa Eucaristia in maniera parti­
colare per questo nostro carissimo e grande Papa.

Voglio qui ricordare tutti coloro che celebrano il loro giubileo sacer­
dotale: innanzi tutto l'amatissimo Card. Anastasio Ballestrero, Arcive­
scovo emerito di Torino, che ricorda il 60" anniversario, a cui va il 
cordialissimo e fraterno augurio mio personale e di tutta la Diocesi, 
sentendoci particolarmente vicini a lui nelle sue sofferenze.

Poi il can. Cuminetti (65" anniversario), 7 preti che celebrano il 60" 
di Ordinazione; 17 preti che ricordano il loro 50;° infine 9 preti che 
festeggiano il 25". E possiamo ricordare anche il 73" anniversario di 
sacerdozio di Mons. Garneri, sempre presente.

A voi il grazie e l’augurio più intensi e grati, partecipando al vostro 
Te Deum di ringraziamento.

Con questi legami di affetto, volentieri accogliamo l’esortazione del 
Papa: « Carissimi fratelli nel sacerdozio, dobbiamo sostare spesso in pre­
ghiera, meditando il mistero della nostra vocazione, con il cuore colmo 
di stupore e di gratitudine verso Dio per così ineffabile dono » (n. 3).

Un dono da accogliere ogni giorno, un dono che è la nostra vita, il 
nostro servizio d’amore, la nostra consegna fedele, il nostro sacrificio 
quotidiano. Per questo sono sicuro che tutti i nostri fedeli, in particolare 
tutti coloro che sono qui oggi, pregano perché noi possiamo sempre 
accogliere questo dono ineffabile. Nelle Visite Pastorali ho la possibilità 
di vedere personalmente e toccare con mano quanta dedizione, quanto 
impegno, quanta immolazione generosa, sono celebrate dai nostri sacer­
doti, spesso soli, molti avanti nell’età, alcuni cagionevoli di salute, e ne 
rimango ammirato.

Peraltro noi sappiamo che presiedere l’Eucaristia in persona Christi 
capitis significa prendere parte al sacrificio di Cristo crocifisso. Mediante 
il Sacramento ci è affidato Gesù, oltre il quale non si può andare perché 
Lui è la nostra vita e tutta la salvezza. Il Sacramento è relativo a Cristo, 
non può darci una realtà diversa dalla realtà assoluta che è Lui. È segno 
di Gesù, segno efficace di Lui.

L’Eucaristia, che celebriamo, è la "traditio", icona del sacramento, 
del sacrificio della croce. È l’offerta dell’umanità del Signore, sorgente 
dello Spirito, dell’umanità singolare "disponibile” per tutti; è la conse­
gna nella nostra storia della carità del Crocifisso; è il luogo della sua 
vita non trattenuta per sé ma "spartita” agli altri, dove noi ritroviamo 
l’amore più grande che consiste nel dare la propria vita per gli amici; 
è il segno dell’amicizia di Cristo. Credo che per tutti noi sia una cosa 
sempre commovente sapere che Cristo è nostro amico e noi i suoi amici. 
Con l’Eucaristia ci poniamo come preti sotto la signoria salvifica del­
l’unica croce di Cristo che è il termine, la fine, la pienezza.

« Fate questo in memoria di me », è il mandato di Cristo (Le 22, 19; 
1 Cor 11,23-25). Quando dice « fate questo» intende dire: « Accogliete 
in voi e tra voi per sempre il Corpo dato e il Sangue versato, attraverso 
il convito del pane e del vino ». L’Ultima Cena ha il significato di un



498 Atti del Cardinale Arcivescovo

gesto che per Cristo non si ripete, ma questo gesto è legato ai suoi Apo­
stoli e dovrà essere ripetuto da loro. Nell’Ultima Cena Gesù lascia ai 
suoi una convivialità, un rito del pane e del vino che ha precisamente 
come senso e contenuto il suo sacrificio.

« Fate questo »: appartiene alla vita della sua comunità di ripetere 
la Cena connessa con Lui, perché sia il memoriale di Lui, della sua 
passione d’amore, della sua morte da cui viene la risurrezione.

La convivialità eucaristica è dunque convivialità assolutamente sin­
golare: è il convito di Gesù Cristo; non è una mensa comune o un trovarsi 
insieme a esaltare la simpatia reciproca per impulso e come esito delle 
forze dell’uomo. È una convivialità che traduce la comunione alla croce, 
e questo può essere affermato e reso possibile unicamente dalla creati­
vità istitutiva di Gesù. Nessuna convivialità che l’uomo realizzi in virtù 
della sua tendenza nativa ci può far raggiungere il Corpo dato e il 
Sangue versato.

L’Eucaristia è un dono che viene originariamente soltanto dal Signore 
Gesù, e soltanto la sua parola deve restare per dirci che cosa facciamo 
celebrandola. Quando non si distingua più — S. Paolo in modo più forte 
scrive ai Cristiani di Corinto: « Ciascuno, pertanto, esamini se stesso e 
poi mangi di questo pane e beva di questo calice; perché chi mangia e 
beve senza riconoscere il Corpo del Signore, mangia e beve la propria 
condanna» (1 Cor 11,28-29) — quando non vi sia più discernimento tra 
la cena nelle case e la mensa del Signore, allora questa stessa mensa di 
Cristo perde il suo contenuto e il suo senso.

Questo può essere un richiamo per noi, per educare i nostri fedeli 
perché innanzi tutto se sono in stato di peccato grave si confessino prima 
di accedere alla Comunione con troppa facilità, e ricevano l’ostia santa 
sulla lingua o sulla mano con tutto il rispetto e il raccoglimento che 
riveli la consapevolezza di Chi stanno per ricevere.

Una delle crisi più preoccupanti del nostro tempo è l’annebbiamento 
della singolarità assoluta della Cena eucaristica, il tentativo di assimi­
larla a tante cene comuni, nell’illusione che in tal modo l’uomo può 
incontrarsi più immediatamente e può meglio realizzare la propria unione 
con gli altri. C’è il malinteso di supporre che sia fattibile una fraternità 
che non abbia la sorgente nella croce di Cristo.

Noi possiamo amare se acconsentiamo che Cristo ci ami per primo 
e se acconsentiamo di inserirci nel suo sacrificio.

Non è Gesù che è invitato da noi alla nostra festa; non è Lui che 
riceve senso dalla nostra amicizia, ma è Lui che crea la festa, che porta 
alla luce la convivialità in quel significato e in quella dimensione impen­
sabile che è la convivialità della croce.

Tocca a noi sacerdoti, chiamati da Cristo ad essere segni visibili di 
Lui, educare e formare le nostre assemblee eucaristiche, a cominciare 
dai ragazzi e dai giovani, perché si accorgano che entrando in chiesa per 
la S. Messa stanno per prendere parte al sacrificio di Cristo, l’unico 
sacrificio redentore dell’umanità e della creazione.



Atti del Cardinale Arcivescovo 499

E allora, forse possiamo formulare insieme alcune domande:
Che cosa rimane in certe celebrazioni eucaristiche di questo rife­
rimento:
— quando i segni di Cristo quasi vengono tolti?
— quando è sguarnita la presenza della Parola di Dio, e noi ci 
sovrapponiamo con le nostre esegesi e con le nostre voci?
— quando manca l’ascolto, e non c’è l’obbedienza che si dimostra 
anche nell’osservanza delle norme liturgiche, che hanno lo scopo 
di creare in noi il senso della diversità della Cena eucaristica da 
qualunque altra cena e assemblea?

Non è recuperando al nostro livello l’Eucaristia che noi comprendiamo 
”il convito di Cristo”, ma è con l’assurgere delle nostre cene sulla misura 
di quella di Cristo che noi possiamo ricevere il senso della convivialità 
del Signore, e possiamo vivere nella gioia e nel loro vero significato anche 
i nostri banchetti.

La celebrazione del nostro Sinodo, che è ormai alle porte, potrà aiutarci 
per chiarire e illuminare sempre di più il nostro cammino di fede, e la 
nostra responsabilità presbiterale di presidenti dell’Eucaristia, gioiosa­
mente vissuta e offerta, aiuterà le nostre comunità a vivere e a gustare 
sempre più convintamente e più contenti la partecipazione eucaristica.

Possa essere questa la grazia particolare di questo nostro Giovedì Santo. 
Amen.



500 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelie del Triduo Pasquale

«Siate testimoni della speranza 
che neanche la morte distruggerà»

Il Cardinale Arcivescovo, unitamente a Mons. Vescovo Ausiliare, ha presieduto 
nella Basilica Cattedrale di S. Giovanni Battista tutte le celebrazioni del Triduo 
Pasquale, assistito dai Canonici del Capitolo Metropolitano: la liturgia del 
Giovedì (con la lavanda dei piedi ad un gruppo di ragazzi) e Venerdì Santo 
(compresa la Via Crucis nelle vie del Centro storico, conclusa in Cattedrale), 
la Veglia Pasquale (con il conferimento dei Sacramenti dell’iniziazione ad alcuni 
catecumeni), l’Ufficio delle Letture e le Lodi Mattutine nel Venerdì e Sabato 
Santo, la grande Domenica della Risurrezione con la Messa Pontificale ed i 
Vespri.
Pubblichiamo il testo delle omelie tenute da Sua Eminenza durante le varie 
celebrazioni.

GIOVEDÌ SANTO
CENA DEL SIGNORE

1. « Con la Messa celebrata nelle ore vespertine del giovedì della 
Settimana Santa, la Chiesa dà inizio al Triduo pasquale ed ha cura di 
far memoria di quell’ultima Cena in cui il Signore Gesù, nella notte in 
cui veniva tradito, amando sino alla fine i suoi che erano nel mondo (cfr. 
Gv 13, 1-15), offrì a Dio Padre il suo Corpo e Sangue sotto le specie del 
pane e del vino e li diede agli Apostoli in nutrimento e comandò a loro e 
ai loro successori nel sacerdozio di farne offerta » (Lettera Paschalis sol­
lemnitatis, 44).

Questa Cena è adesso a nostra disposizione. È la stessa che ha fatto 
Cristo: cerchiamo di rendercene conto, cerchiamo di avvertire la spro­
porzione del dono.

Nel gesto di Cristo all’ultima Cena, nella sua imprevedibile volontà, 
si trova la "genesi” dell’Eucaristia. Essa quindi è posta non dall’intra­
prendenza di un uomo o dalla Chiesa, ma dall’iniziativa creatrice di Gesù. 
La Chiesa non inventa l’Eucaristia, la riceve dal Signore.

I racconti dell’istituzione, nella redazione secondo cui si trovano nei 
Vangeli e negli altri testi del Nuovo Testamento, riflettono già la cele­
brazione; sono narrazioni dell’istituzione dell’Eucaristia innestata in un 
rito: già segni di una Chiesa che celebra e interpreta l’atto celebrativo 
riallacciandosi all’azione di Cristo.

« Questo è il mio corpo che è dato per voi ... Questo è il mio sangue 
versato per voi » — questo "voi” siamo ”noi” adesso — e nella Messa il 
sacerdote, che rappresenta Gesù Cristo, dice: « Questo è il mio Corpo 
offerto in sacrifìcio per voi », ed è esattamente la considerazione che si



Atti del Cardinale Arcivescovo 501

legge nel Vangelo di S. Giovanni: « Dio ha tanto amato il mondo da 
dare il suo Figlio unigenito » (3, 16), e nella Lettera di S. Paolo ai Galati: 
Gesù « ha amato me personalmente, e ha consegnato se stesso per me » 
(2, 20). Questo è ciò che è avvenuto allora e sta avvenendo adesso.

Noi adesso prendiamo parte all’Eucaristia di Gesù per poter amare, 
perché senza l’Eucaristia noi siamo fatalmente conclusi nel nostro egoi­
smo, da cui invece ci distacca l’offerta sulla croce della vita di Cristo 
che si dona per intero senza riserve.

Nativamente l’uomo non nasce capace di amore, noi nasciamo con il 
peccato che è chiusura su se stessi: la croce di Gesù è l’inserimento nella 
storia dell’amore e dell’« amore più grande » (cfr. Gv 15, 13). Il mondo 
è salvato quando finalmente nel mondo c’è un’umanità che dà fiducia 
agli altri: l’umanità di Cristo sulla croce. Ecco perché è l’atto che sta 
al vertice, l’atto decisivo, col quale tutto si rinnova: perché finalmente 
dalla croce c’è nell’umanità la possibilità dell’amore e della vita.

Noi siamo personalmente redenti in Gesù Cristo se ci innestiamo in 
questo atto che è il suo atto d’amore. Il convito della Eucaristia, poiché 
realizza la nostra comunione con l’amore di Gesù Cristo, fonda per noi 
la possibilità di amare.

Il fine dell’Eucaristia è la generazione della fraternità. Lo stiamo 
vivendo e siamo qui per questo: per imparare ad amare, per generare 
tra noi una fraternità.

2. Di quale fraternità è generazione l’Eucaristia? Dell’unica frater­
nità che valga: quella nel Signore Gesù.

La carità è il contrassegno dei discepoli di Cristo: « Da questo tutti 
sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli altri », 
perché è l’evidenza di ciò che è proprio Gesù: Gesù che è l’amore, l’amore 
di Dio fatto uomo fino alla donazione di sé. Dove c’è amore e donazione 
di sé vuol dire che là è in atto la croce, là c’è Gesù Cristo.

Quindi l’Eucaristia, sacramento della croce, è data perché sia vinto 
l’egoismo dell’uomo e l’uomo possa aprirsi ai fratelli. Questo è la Chiesa.

La Chiesa è certamente una realtà visibile, è il consenso su di un 
Credo, è una articolazione di vita comunitaria percepibile; è unità in 
una Gerarchia. Ma tutti questi elementi si devono risolvere nel fatto 
dell’amore concreto e nuovo, da cui peraltro ultimamente essi derivano. 
Questo amore anima la comunità, ossia l’umanità che chiamiamo Chiesa.

La Chiesa è l’attualità dell’amore di Gesù Cristo, quella porzione di 
uomini e donne che vive nel benefico contagio della donazione della 
croce, attraverso la partecipazione all’Eucaristia.

« Così l'Eucaristia costruisce la comunità »: fa di ogni comunità — 
sponsale, familiare, religiosa o d’altro genere — la comunità di Gesù. 
La costruisce perché la unifica nell’amore, la raccoglie nell’intesa, nella 
composizione delle possibili colpevoli divisioni, nel superamento delle 
resistenze a donarsi, perché essa sia come l’evidenza della carità.

L’Eucaristia — cioè Cristo donato a noi — permette di abbattere 
gli steccati del temperamento, le allergie di origine, le varietà della sen-



502 Atti del Cardinale Arcivescovo

sibilità, la molteplicità dei gusti, nella misura in cui tutto questo dovesse 
essere lesivo della "sopportazione” vicendevole: « Portate i pesi gli uni 
degli altri — insegna S. Paolo nella Lettera ai Galati — così adempirete 
la legge di Cristo » (6, 2).

Cristo ha portato i pesi di tutti gli uomini, compresi i miei, ed è 
questa sopportazione vissuta fino alla croce che è resa presente nella 
Eucaristia. Ed egli ce l’ha donata prima di salire sulla croce perché, 
nutrendocene, possiamo anche noi diventare capaci di tale sopportazione.

Anche la missione, come la vita fraterna, è strettamente legata con 
l’Eucaristia. C’è l’Eucaristia; nell'Eucaristia c’è Cristo che si dona, Cristo 
che è "missione” verso i fratelli. L’Eucaristia è il sacramento del Cristo 
mandato dal Padre. Il Cristo mandato nell’Eucaristia o il Cristo della 
Eucaristia, che è il Cristo in missione, produce la vita fraterna. Ma questa 
vita fraterna, proprio perché è apertura a tutti, è a sua volta una missione.

Anche il nostro Sinodo, che è tutto incentrato sul tema della missione 
a partire dalla comunione fraterna, deve partire dall’Eucaristia, dove 
c’è la missione di Cristo, dove c’è la sua carità, dove attingiamo la sua 
missione. Certo bisogna prender parte sul serio, con tutta la nostra 
libertà consapevole, a ciò che è l’Eucaristia: Cristo che si dona per tutti 
portando i pesi di tutti.

E il cammino verso il grande Giubileo, che si pone anch’esso nel segno 
della nuova evangelizzazione, non può fare a meno dell’Eucaristia dove 
si fa presente quel Figlio di Dio inviato dal Padre ad incarnarsi in mezzo 
a noi duemila anni fa, per salire in croce per noi. Come noi siamo così 
resi fratelli del Signore, cosi siamo inviati a portare la sua missione e 
a creare nuove fraternità.

Se separassimo l’Eucaristia dalla vita fraterna, la vita fraterna sarebbe 
mortificata. Se separassimo la vita fraterna dalla missione sarebbe an­
cora mortificata la vita fraterna, perché vorrebbe dire che essa si sta 
chiudendo in se stessa e, chiudendosi, non è più una fraternità ma una 
partizione e una divisione.

In questa rigorosa mirabile unità di movimento, che ha la sua sor­
gente nella croce e come fine quello di suscitare la fraternità umana, 
consiste insieme il senso dell’Eucaristia e il senso della vita.

Questi giorni di preghiera e di intense e sante celebrazioni ci otten­
gano di accogliere, approfondire e vivere, queste grandi verità che ci 
qualificano quali veri cristiani, cioè donne e uomini veramente ”di Cristo”.

Amen.



Atii dei Cardinale Arcivescovo 503

VENERDÌ SANTO
PASSIONE DEL SIGNORE

Penso che sia diffìcile ascoltare la lettura della passione di Cristo, 
tanto più scritta da un testimone personale dei fatti come Giovanni, senza 
un momento di commozione, sapendo che Colui che muore in croce è il 
Figlio di Dio. Dio, con il Padre e lo Spirito Santo. Questo Dio che accetta 
la volontà del Padre e diventa uomo e accetta di portare su di sé tutto 
il peccato dell’umanità, dalle origini fino alla venuta, compresi i nostri 
peccati.

« In questo giorno in cui "Cristo, nostra Pasqua, è stato immolato" 
(1 Cor 5, 7), la Chiesa con la meditazione della Passione del suo Signore 
e Sposo e con l’adorazione della Croce commemora la sua origine dal 
fianco di Cristo, che riposa sulla Croce, e intercede per la salvezza di 
tutto il mondo » (Lettera Paschalis sollemnitatis, 58).

Ci ricordiamo noi Chiesa che la nostra origine viene dal fianco di 
Cristo, aperto dalla lancia sulla croce? E come non desiderare, non pre­
gare, non supplicare perché Colui che ha dato la vita per la salvezza di 
tutto il mondo trovi almeno da parte di coloro che lo conoscono una 
risposta di fede e di riconoscenza e di ascolto, di sequela e desiderare 
che tutto quel mondo che ancora non lo conosce, lo conosca?

Un canto liturgico dice:

« Tu, [o Dio] nel sangue di Cristo Signore 
con sapienza mirabile hai redento il tuo popolo. 
Amandoci oltre ogni nostro pensiero e ogni attesa, 
hai inviato al mondo il tuo Figlio Unigenito 
perché nell’umiliazione della morte in croce 
riconducesse alla gloria l’uomo 
che dalla tua bontà era stato creato 
e per la propria superbia era perduto » 
(Messale Ambrosiano, Prefazio della XIV domenica per annum).

1. Gesù Cristo è salito sulla croce per redimerci dai nostri peccati. 
La croce di Cristo è la conseguenza del peccato. Al di fuori della fun­
zione redentrice, la sofferenza non ha senso per Gesù. Lui, il Santo, il 
giusto, Lui il senza peccato; Lui si è offerto per noi. Paolo scrive ai 
cristiani di Efeso: Il Padre « ci ha dato il suo Figlio diletto, nel quale 
abbiamo la redenzione mediante il suo sangue, la remissione dei peccati 
secondo la ricchezza della sua grazia » (1, 7).

La croce di Gesù è il contrario del peccato, è l’accessione obbediente 
e amorosa al disegno del Padre da parte di Cristo; la croce è la vita di 
Cristo consegnata a noi che ci ha voluti come suoi fratelli: ecco perché 
la croce diventa l’epifania della salvezza, il principio della redenzione. 
Quando Cristo muore in croce l’uomo è salvato, il disegno misericordioso 
di Dio è compiuto, il peccato appare in tutta la sua contrapposizione



504 Atti del Cardinale Arcivescovo

rispetto alla scelta d’amore di Dio. Forse in questo giorno, in questo 
Venerdì Santo non è inutile fare una breve riflessione sulla cattiveria 
del peccato.

Il peccato ci pone fuori della storia di salvezza, quella progettata dal 
Padre con l’incarnazione di Cristo Redentore. Il peccato è volere un’altra 
storia che non sia Gesù. Perciò emargina, estromette dal piano di Dio. 
In un certo senso porta all’annullamento; è il niente, ma il niente voluto 
e consistente in una volontà ribelle. Il peccato è l’emarginazione radicale. 
L’inferno è precisamente lo stato irreversibile di questa emarginazione, 
di questa antiteticità rispetto a Cristo.

Quando Gesù muore, il principe di questo mondo è abbattuto, ci dice 
S. Giovanni (12, 31). Tutta l’opera diabolica è consistita nel rendere at­
traente davanti a Gesù Cristo la strada della facilità, distornandolo dalla 
croce.

Se Satana fosse giunto a trattenere Cristo dalla croce, il regno di Dio 
sarebbe fallito perché il regno di Dio aveva come contenuto la risurre­
zione di Gesù dai morti, quindi la glorificazione della croce. Tutto era 
ordito intorno a Gesù Cristo perché preferisse una vita diversa, perché 
scegliesse il suo progetto, e non quello del Padre; perché trasformasse 
le pietre in pane, e si buttasse già dal pinnacolo del tempio, come è stato 
tentato nel deserto (Le 4, 1-13) e quindi fosse Lui nella sua gloria umana 
il centro dell’interesse; perché la volontà di dominio potesse essere sod­
disfatta e appagata in Lui.

Tutte queste suggestioni sono state fatte balenare dinanzi a Cristo 
— come vengono fatte balenare dinanzi a noi — affinché non andasse in 
croce. L’andare di Gesù in croce avrebbe fatto riuscire il disegno di Dio, 
e Satana non poteva permetterlo. Si capisce così la reazione violenta di 
Cristo nei confronti di Pietro quando questi, disapprovando la prospet­
tiva di Gesù, gli dichiara: « "Dio te ne scampi, Signore, questo non ti 
accadrà mai”. Ma Gesù, voltandosi, disse a Pietro: "Lungi da me, satana! 
Tu mi sei di scandalo — cioè d’inciampo —, perché non pensi secondo 
Dio, ma secondo gli uomini"» (Mt 16,22-23). Il peccato è il pensare non 
secondo Dio ma secondo gli uomini.

La croce era invece la prospettiva di Dio; egli sorprendentemente 
aveva deliberato di creare il mondo perché ci fosse il Cristo risorto dopo 
la croce. Ecco è la ragione e il senso di questo Venerdì!

2. Siccome Cristo va sulla croce, dalla croce scaturisce la carità 
nuova o la carità del servizio.

Tutte le volte che Gesù si trova di fronte alla discussione del primo 
posto si trova di fronte, e lo dice, alla discussione sulla croce; dibattere 
qual è la posizione di onore e di comando è mettere in discussione la 
croce. E il mondo, invece, non fa altro che dibattere la discussione del 
primato: del primo posto e del potere e dell’onore. Infatti Gesù dirà che 
la sua vita la possiede non perché sia termine di servizio degli altri a 
Lui in un dominio, ma perché sia spesa in un servizio di Lui agli altri.



Atti del Cardinale Arcivescovo 505

La croce è il grande servizio di Cristo all’umanità, cioè a tutti noi, è 
l’amore che redime.

Far riuscire la vita è esattamente farla riuscire in comunione con il 
Crocifisso; il fallimento totale dell’uomo, per cui si è estrapolati e gettati 
fuori dall’elezione di Dio, si compie nella misura in cui ci si distanzia 
dalla croce di Gesù.

La croce è la manifestazione della carità di Dio verso gli uomini e 
di Cristo verso i fratelli.

Nessuno ha strappato la vita a Cristo, Lui non consenziente; ma Egli 
l’ha donata nella piena libertà al Padre perché fosse "usufruibile” per 
i fratelli, cioè per noi, e nel pieno consenso l’ha quindi donata ai fratelli: 
« Nessuno — dice Gesù — mi strappa [la vita], ma la offro da me stesso, 
poiché ho il potere di offrirla e il potere di riprenderla di nuovo. Questo 
comando ho ricevuto dal Padre mio » (Gv 10, 18).

Il sacrifìcio della croce è dunque la rivelazione della carità di Cristo 
per gli uomini, non per un uomo o per un gruppo di uomini, ma per la 
moltitudine, come sta scritto nel Vangelo secondo Matteo: « Il Figlio 
dell’uomo, non è venuto per essere servito, ma per servire e dare la sua 
vita in riscatto per la moltitudine » (Mt 20, 28).

Questo è il mistero che celebriamo il Venerdì Santo.
Anche noi abbiamo spesso il desiderio di essere utili agli altri, di 

rendere loro un servizio, di dare da mangiare agli affamati, di visitare 
i prigionieri. È la nostra maniera di dare la nostra vita, di esprimere il 
nostro amore, rispondendo ai vari appelli, spartendo le nostre cose, come 
Cristo. Entrare nella dinamica del suo amore, e in questo modo dare 
almeno un po’ della nostra vita per i fratelli.

E tuttavia bisogna andare ancora oltre. Con Gesù, davanti al Padre 
suo, noi entriamo nell’al di là del servizio. Il Padre celeste non ha 
bisogno di nulla e soprattutto non ha bisogno della sofferenza degli inno­
centi o del sangue delle vittime. Il sacrifìcio di Gesù non è né uno scam­
bio, né un commercio, né una compensazione. È una lode.

Gesù offre il capolavoro della sua vita. Il valore del dono che Gesù 
fa al Padre suo, offrendo la sua vita, non va misurato nell’ordine dell’utile 
ma nell’ordine dell’amore. Dell’amore puro, quello vero. Raggiungendolo 
in questa offerta, raggiungendo Cristo in questo suo dono, anche noi 
entriamo nell’ordine della gratuità dell’amore. Credo che sia la grazia 
da supplicare più che mai oggi: di riuscire anche noi ad entrare nel­
l’ordine della gratuità dell’amore se ci diciamo di Cristo.

Davvero, come ho letto in un libro,
« Se vogliamo sapere che cosa è l’amore, 
e vogliamo imparare ad amare, 
dobbiamo inginocchiarci ai piedi della croce ».

Facciamolo non soltanto il Venerdì Santo.



506 Atti del Cardinale Arcivescovo

DOMENICA DI PASQUA 
VEGLIA PASQUALE

Anche quest’anno il buon Dio, che ci è Padre, ci ha donato di gustare 
la luce della vita, Gesù Cristo risorto, e siamo qui insieme a rendere 
grazie con l’Eucaristia, parola greca che vuol dire "rendimento di grazie”. 
Rendimento di grazie per quell’intervento che riassume tutti gli antichi 
interventi salvifici — alcuni dei quali li abbiamo ascoltati ora dalle let­
ture bibliche dell’Antico Testamento — e che tutti li conclude: la morte, 
la carità di Cristo e quindi la sua risurrezione. Siamo qui per lodare Dio 
per il suo dono ultimo compiuto: per la redenzione pasquale che è 
diventata per noi ”la Pasqua”, la liberazione di Cristo e in Gesù Cristo.

1. E la liturgia di questa solennissima Veglia pasquale comincia, 
come avete visto, con l’accensione del cero pasquale.

Esso resterà acceso nelle nostre chiese per tutto il tempo pasquale. 
Come la colonna di fuoco che nell’antico esodo aveva guidato il popolo 
ebraico verso la libertà, così il cero pasquale, simbolo della Luce divina 
che anima e sostiene la Chiesa, nella notte di Pasqua conduce il popolo 
dei fedeli verso rincontro con Cristo risorto, liberatore dell’uomo. Ora 
il cero resta vicino agli altari per ricordare a noi credenti la perenne 
presenza del Signore vincitore del peccato e della morte che ne è la 
conseguenza.

Peccato e morte infatti significano innanzi tutto tenebra, sconfitta e 
schiavitù, situazioni dalle quali l’uomo, con le sole sue forze, non sarebbe 
mai capace di uscire. Il cero pasquale invece ci ricorda, quasi plastica­
mente, che da questa situazione tenebrosa è possibile uscire, perché 
Cristo ci ha portato la luce, la vita e la verità: « Io sono la luce del 
mondo» (Gv 8,1; 9,5), ha proclamato Cristo di se stesso.

Quanto bisogno abbiamo di questa "luce” in questo nostro mondo 
che si dibatte in piena confusione di idee, di programmi, di scelte, pieno 
sì di chiasso e di idolatrie di ogni genere, ma così insufficiente per assi­
curare giustizia, lavoro, pace e l’autentica libertà!

I cristiani sono, o dovrebbero essere, coloro che si lasciano invadere 
e trasformare da questa luce, Gesù Cristo, dalla sua verità e dal suo 
amore, la sua via e la sua liberazione.

2. Attraverso le acque del Mar Rosso, Israele fu trasformato dalla 
potenza d’amore di Dio da popolo schiavo in popolo libero: alle spalle 
lasciò l’Egitto e l’idolatria, per camminare spedito verso la terra pro­
messa, verso la libertà nella perenne fedeltà al Dio Salvatore e Libera­
tore. Poiché la libertà sta nella fedeltà a Dio che in Cristo ci ha liberato 
da ogni schiavitù. Quella schiavitù del peccato, nel quale l’uomo ha cre­
duto di esercitare la sua libertà mentre ha finito per diventare schiavo.

Anche per ognuno di noi c’è stato, all’inizio della nostra esistenza, 
un evento simile, ma ben più grande e più efficace, evento di grazia e



Atti del Cardinale Arcivescovo 507

di liberazione: il Battesimo. E proprio in questa Veglia di Pasqua, da­
vanti al fonte battesimale, abbiamo la possibilità di rinnovare quelle 
promesse che in nome nostro hanno pronunciato i nostri genitori e pa­
drini: davanti all’acqua benedetta con la quale veniamo aspersi in ricordo 
del nostro Battesimo, dobbiamo ripetere al Signore la nostra decisione 
di lasciare alle spalle la schiavitù del peccato per camminare spediti 
verso la vita nuova che ci è garantita dalla Pasqua di Cristo.

L’acqua santa della notte di Pasqua ci dona la "giovinezza eterna”, 
come canta in forma poetica la liturgia: infatti tutto ciò che sa di vec­
chio, di stantio, di cattivo, viene lavato dalla misericordia di Dio che ci 
ricrea continuamente come uomini nuovi, suoi fedeli discepoli, attenti 
ascoltatori e solerti esecutori della sua Parola e della sua volontà, che è 
solo e sempre volontà "buona”, per farci vivere bene, nella gioia di 
essere suoi figli.

3. Nella Chiesa antica gli adulti convertiti ricevevano dal Vescovo 
il Battesimo proprio la notte di Pasqua, e dopo un anno, sempre la notte 
di Pasqua, celebravano solennemente l’anniversario della loro rigenera­
zione battesimale.

Anch’io questa notte ho la grazia di battezzare, in nome di Cristo 
morto e risorto, questi catecumeni, che si sono preparati con serietà 
e coscienza, e certamente ne ricorderanno l’anniversario. Preghiamo di 
cuore e con gioia per loro, ora nostri fratelli di fede.

Noi siamo stati battezzati da bambini, ma ogni anno possiamo com­
memorare il nostro Battesimo con una rinnovata volontà di vita cristiana 
sempre più convinta e generosa. E perché non fare festa non solo per il 
compleanno della nascita ma anche per il compleanno del Battesimo?

Per i primi cristiani la Pasqua non era un giorno del calendario che 
fatalmente tramonta il giorno dopo, ma un avvenimento, un fatto che, 
accaduto una volta, non passa più: precisamente l’avvenimento della risur­
rezione del Signore.

Questa risurrezione del Signore porta tanta gioia ai cristiani, ai cri­
stiani che, come la prima Comunità cristiana, la comprendono nel suo 
significato profondo: quello della liberazione radicale.

Con queste certezze, con tanto affetto, a tutti e a ciascuno il mio vivo, 
gioioso e convinto augurio di Buona Pasqua.

Amen.



508 Atti del Cardinale Arcivescovo

DOMENICA DI PASQUA 
MESSA DEL GIORNO

Con questa domenica entriamo nel "Tempo di Pasqua”, ma ormai 
dopo la morte-risurrezione di Cristo siamo introdotti una volta per tutte 
nella grazia vivificante del Cristo risorto, viviamo della sua stessa vita. 
Tra un po’ ci nutriremo della sua vita nella Comunione e permettete 
che vi ricordi che c’è anche un precetto che credo conosciamo tutti: 
comunicarci almeno a Pasqua, se vogliamo condividere la vita di Cristo 
che garantisce la vittoria sul male.

Il Risorto, Gesù, il Crocifisso del venerdì, è il Vivente, è quindi il 
Presente, « Colui che è, che era e che viene » (Ap 1, 8).

1. Il disegno eterno di Dio, istituito dalla sua libertà sovrana e dal 
suo amore immotivato è "Gesù Cristo risorto da morte”. Questo è il 
progetto eterno di Dio prima della creazione.

Noi non potremo mai arrivare a scoprire perché Dio ha voluto Gesù 
Cristo, cioè il Figlio di Dio incarnato, con questa storia umana fino sulla 
croce e poi la risurrezione. Ed è in Lui che noi siamo tutti degli eletti 
da Dio. Ma sappiamo che se ipotizzassimo la scomparsa di Gesù, tutta la 
realtà per ciò stesso si annullerebbe; verrebbe a perdere il contenuto e 
la motivazione. Il Signore Gesù morto e risorto è il primo e l’ultimo della 
storia, principio e fine di tutto, l'alfa e l’omega, come si esprime il libro 
dell’Apocalisse (1, 8), la prima e l’ultima lettera dell’alfabeto greco.

Da Lui viene la Chiesa, che è la comunità della croce, la comunità 
del sacrificio, la comunità della Pasqua, della risurrezione. Perché al 
sacrificio succede la risurrezione.

La risurrezione infatti è Cristo come novità assoluta. L’amore è vita. 
Cristo risorto è la vittoria sulla morte, sul peccato, sull’egoismo. Dove 
c’è carità c’è risurrezione, vita e umanità nuova. Quella in cui anche 
noi siamo stati introdotti con il Battesimo e continuiamo a vivere, questa 
umanità nuova nella misura in cui prendiamo parte alla vita di Cristo 
con i suoi Sacramenti. In particolare con la Messa. L’Apostolo Giovanni 
dichiara, con la sua franchezza, che chi non ama è produttore di morte: 
« Chi non ama rimane nella morte. Chiunque odia il proprio fratello è 
omicida, e voi sapete che nessun omicida possiede in se stesso la vita 
eterna » (1 Gv 3, 14-15).

All’opposto, chi ama è già nella risurrezione. Ecco perché Cristo ri­
sorge: perché ha realizzato sulla croce la novità, l’atto d’amore più grande 
di tutta la storia che non potrà mai essere superato da nessun altro, e 
quindi ha realizzato la vita, cioè l’amore.

2. Ora la Chiesa è la comunità in cui la risurrezione è già in atto; 
e segno di questo è una comunità in cui c’è l’amore di Cristo. Difatti si 
legge nel libro degli Atti degli Apostoli che i cristiani «erano assidui 
nell’ascoltar e l’insegnamento degli Apostoli e nell’unione fraterna, nella



Atti del Cardinale Arcivescovo 509

frazione del pane [cioè nell’Eucaristia], e nelle preghiere ... Tutti coloro 
che erano diventati credenti stavano insieme e tenevano ogni cosa in 
comune » (2, 42.44),

Noi diventiamo Chiesa in proporzione all’assunzione, grazie all’Euca­
ristia, della carità di Gesù; quindi in proporzione all’impronta che la sua 
carità lascia su di noi come novità e restaurazione.

Noi siamo qui a celebrare l’Eucaristia, come ogni domenica almeno, 
perché dall’Eucaristia ci è data la forma di amore che noi non abbiamo: 
la forma di Gesù Cristo.

Però non basta l’assunzione sacramentale della carità di Cristo, cioè 
fare la Comunione; bisogna che questa assunzione sacramentale impronti 
e fermenti le nostre scelte di ogni giorno, che non sono "diverse” dal­
l’Eucaristia, ma sono la conferma e la continuità dell’Eucaristia stessa, 
cioè precisamente della vita di Gesù Cristo che si dona per amore fino 
alla croce e, perciò, è risuscitato dal Padre.

Celebriamo non per il gusto di celebrare ma per vivere. Per vivere 
come Cristo, da redenti e risorti, liberati dal peccato che è principio di 
morte. Quando noi dovessimo celebrare e non vivere, condanneremmo 
l’Eucaristia all’infecondità.

La morte-risurrezione di Gesù, cioè il suo sacrifìcio fino al dono della 
vita, è il più grande servizio all’umanità, ed è questo sacrifìcio che nella 
Eucaristia viene ripresentato e ci viene donato.

La nostra natura non ci orienta molto sulla via della croce, via del­
l’amore e del servizio, ma sulle altre vie, che le suggestioni del nostro 
spirito, in una forma o nell’altra, non mancano di tracciarci dinanzi. Così 
la S. Messa ci dà la forza di camminare sulla strada della croce, la strada 
dell’amore, quella che ci porta alla risurrezione. Ogni stato di vita cri­
stiana è cosi "sopportabile” grazie al mistero della carità di Cristo morto 
e risorto che riceviamo nella Messa.

"Frazione del pane”, così i primi cristiani chiamavano l’Eucaristia; e 
ancora oggi nella S. Messa noi spezziamo l’ostia consacrata, proprio come 
e perché Cristo è stato spezzato per noi nella sua passione. Ora la frazione 
del pane comporta l’esigenza, anche per noi, di condivisione con tutti 
coloro che hanno fame di pane e di giustizia.

Non possiamo tenerci il nostro pane e la nostra giustizia, insensibili 
e disattenti agli altri, se crediamo nel Cristo crocifìsso e risorto. Gesù 
Cristo non ha amato a parole ma con la vita donata, che proprio perché 
donata è stata glorificata.

La liberazione di cui l’umanità ha bisogno è la liberazione che viene 
da Cristo e Cristo libera tutto l’uomo, fino a liberarlo anche dalla morte, 
poiché la sua risurrezione garantisce anche la nostra risurrezione. Cristo 
è l'unico capace di liberarci dalla morte: non c’è un altro — io non 
lo conosco, non so voi — al di fuori di Cristo. Io sono garantito da 
Cristo, risorgerò.

Se dal punto di vista puramente umano la morte rimane un enigma



510 Atti del Cardinale Arcivescovo

insoluto e carico di angoscia, alla luce della Pasqua di Cristo essa diventa 
il nostro definitivo esodo, cioè il nostro passaggio alla vita senza tramonto.

Buona Pasqua, allora, Buona Pasqua!
Non è un augurio formale, se esso è riferito alla scala dei valori, che 

rivela la scala dei doveri, che la Pasqua ci rivela e ci dona. Può essere 
davvero la trasformazione ottimista del nostro modo di concepire la vita. 
Siate degli ottimisti, proprio perché credete in Cristo. Siate testimoni 
della speranza che neanche la morte distruggerà.

Grande mistero di risurrezione, oggi in atto in • questo mondo, in 
attesa dell’altro! Questo è la Buona Pasqua, il vero augurio concreto che 
possiamo scambiarci, che abbiamo il diritto, grazie a Cristo, di scambiarci.

Amen.



Atti del Cardinale Arcivescovo 511

Alla chiusura del Processo diocesano della Serva di Dio 
Margherita Occhiena Bosco

Mamma Margherita: una splendida figura 
di volontaria della carità

Lunedì 22 aprile, nella Basilica di Maria Ausiliatrice, a due passi dalla tettoia 
Pinardi dove 150 anni fa Don Bosco iniziava le sue opere di Valdocco, il 
Cardinale Arcivescovo ha presieduto una Concelebrazione Eucaristica per con­
cludere la fase diocesana del processo di Canonizzazione della Serva di Dio 
Margherita Occhiena Bosco, ben più nota come "Mamma Margherita”, la 
Mamma di Don Bosco.
Questa l’omelia tenuta da Sua Eminenza:

Il nostro Dio Padre, Figlio e Spirito Santo è capace di suscitare testi­
moni del Vangelo sempre più numerosi. La nostra Chiesa è ricca di questi 
doni dello Spirito Santo di Cristo, e la gioia, anche mia, è molto grande, 
perché oggi si tratta di una mamma e della mamma di un prete.

Mamma Margherita. Così la chiamano tutti, ora come allora, la mam­
ma di San Giovanni Bosco!

Margherita! è un bel nome: nella Bibbia significa: "perla” (cfr. Mt 
7, 6); nella lingua italiana indica un fiore tra i più belli ed amati, al quale 
gli innamorati affidano con trepidante gioia, e per lo più per gioco, la 
sorte del loro amore. Per noi, oggi, costituisce oggetto di meditazione e 
di gioia spirituale.

Davvero questa donna, mamma, ha ascoltato la Parola di Cristo che 
abbiamo or ora ascoltato; è stata una donna di fede, una donna che ha 
creduto, di quella fede popolare, soda, certa, che non si mette in discus­
sione di fronte alle prove, alle novità e alle sorprese, ma che si fida e 
si affida.

La strada che questa donna ha percorso, la strada della sequela di 
Cristo, l’ha condotta alla santità proprio perché è stata la strada della 
"imitazione di Cristo". Chissà se noi ricordiamo che il cristiano è, sem­
plicemente, un uomo o una donna che vive la vita di Cristo? Questa è 
la definizione del cristiano. Gesù, Figlio di Dio, vero uomo, ha voluto 
« condividere in tutto, fuorché nel peccato, la nostra condizione umana » 
(cfr. Messale Romano, Prefazio delle Domeniche del tempo ordinario VII), 
Lui, l’unico uomo giusto. E la vita di chi segue la vita di Cristo sarà 
quella di un uomo o una donna giusta. Ecco perché la via della santità 
è l’imitazione di Cristo. Questa via viene proposta dai migliori maestri 
di spiritualità e risponde egregiamente all’intendimento di Dio: « Rica­
pitolare (accentrare) ogni cosa in Gesù Cristo » (Ef 1, 10).

Mentre ci accingiamo a inoltrare questa nuova Causa di canonizza­
zione, potremmo anche chiederci se davvero il centro della nostra vita,



512 Atti del Cardinale Arcivescovo

del nostro svegliarci e del nostro tormentarci, del nostro agire, del nostro 
pensare, del nostro pregare e del nostro amare, è Gesù Cristo.

Al «siate santi, perché io sono santo» (Lv 11,44), il Signore fa se­
guire in qualche modo un’altra esortazione: « Siate santi come Gesù è 
santo » quando, nel suo Battesimo nel Giordano, fa sentire questa voce: 
« Questi è il mio Figlio diletto, nel quale ho posto la mia compiacenza » 
(Mt 3,17; Me 1,11; Le 3,22; cfr. Gv 1,32). Anche questa donna, questa 
mamma, piaceva a Dio perché ha camminato nella sequela di Cristo. 
L’essere figli diletti di Dio e meritare la sua compiacenza equivale a per­
correre la via della santità.

In un’epoca in cui giustamente si vedono sempre più riconosciute e 
apprezzate le qualità, le virtù, le singolarità specifiche della donna, nulla 
vieta di ritenere ed affermare che strada maestra della santità per le 
donne è « l’imitazione della Madonna », che è la donna giusta, l’unica 
donna giusta, che ha imitato Cristo, anch’ella mamma e, insieme, sorella 
di Cristo e perciò fatta pienamente figlia di Dio. A giusto titolo, per la 
sua pienezza di grazia e per il ruolo da lei sostenuto nella storia della 
umanità, Maria Santissima può essere considerata eccelsa maestra di 
santità femminile. Ed è particolarmente bello inoltrare questa Causa di 
santità di una donna, di una mamma, imitatrice di Maria qui in questo 
Santuario dedicato a Maria Ausiliatrice, che suo figlio ha eretto.

Ogni ceto, ogni categoria di donna trova in Lei il modello ideale, 
l’esempio migliore, l’aiuto sicuro: umile Serva del Signore e Regina di 
tutti i Santi, povera creatura ma ricca di tutti i tesori celesti, donna 
semplice e Sede della Sapienza, Vergine Immacolata e Madre di Gesù; 
e di questa sapienza la mamma di Giovanni Bosco non mancava, anche 
i suoi proverbi, che voi conoscete meglio di me, sono una sintesi di 
sapienza umana e cristiana.

Margherita Occhiena ha certamente sperimentato la materna premura 
della Madonna, e si sarà studiata di rassomigliarle in tutto, per quanto 
possibile ad una donna dei campi, e ha inculcato nei suoi figli un grande 
amore per Lei. Non a caso Giovannino, fattosi quell’amorevole "padre” 
che ormai molta gioventù riconosce e segue, affida alla Madonna Ausi­
liatrice tutta l’opera sua. Dalla mamma terrestre ha imparato a conoscere 
ed amare la Mamma celeste.

Margherita Occhiena visse in sintonia con la Madonna, come lei chia­
mata da Dio, per la sua eccelsa virtù, anche se in tono minore, ad essere 
madre di un sacerdote, e quale sacerdote! Maria è stata la madre del 
vero, unico Salvatore, Gesù Cristo. E il figlio di questa donna, mamma, 
è stato anch’egli chiamato da Cristo come sacerdote. Noi siamo qui, tanti 
sacerdoti, e anche questa mamma può aiutare adesso noi: « Madre amo­
revole e provvidenziale dei figli spirituali del proprio figlio ».

Mamma Margherita passa gli ultimi due lustri della sua vita a totale 
servizio dei ragazzi dell’Oratorio di Valdocco — di cui ricorre in questo 
tempo il 150” anniversario dell’inizio —, che l’ameranno come la propria 
madre che non hanno più o non hanno mai conosciuto, ma che saranno



Atti del Cardinale Arcivescovo 513

per lei, con la loro chiassosa incoscienza e apparente insensibilità, fonte 
di molte amarezze e tormenti, tanto da mandarla in crisi; questi ragazzi 
saranno i suoi figli.

Ella infatti, non reggendo più alla fatica e ai dispetti dei birichini, 
che le distruggono sistematicamente l’orto, le imbrattano il bucato e 
rubano quant’altro possono, chiede a Don Bosco di ritornarsene a Castel- 
nuovo. Don Bosco, con le lacrime agli occhi, senza proferire parole, le 
indica con lo sguardo Gesù crocifìsso. E Mamma Margherita comprende 
e ... resta fino alla morte con il suo figlio.

Come la Madonna, Margherita Occhiena vive all’ombra del figlio sa­
cerdote, disinteressatamente, non condividendone le riuscite, le esalta­
zioni e i trionfi, ma solo le pene, i dolori, le apparenti sconfìtte.

Accanto a un figlio crocifisso non manca mai una madre dolente che 
aiuta e consola. Ella ammonisce don Giovanni, nell’imminenza del suo 
sacerdozio, che se diventerà un prete ricco non varcherà la soglia della 
sua casa! Con lui condividerà affanni, lavoro, povertà, ma anche una 
santa maternità: quanto più Don Bosco diventerà per qualcuno, per 
molti, "Padre", tanto più Margherita Occhiena diventerà "Mamma Mar­
gherita".

Donna analfabeta ma non incolta, si lascia permeare dallo Spirito 
Santo, inconsciamente ricevuto nel Battesimo, ma consapevolmente desi­
derato e amato nella Cresima. Ne apprezza e sfrutta tutti i doni, ai quali 
si presenta docile e docibile. Da Lui attinge quella saggezza, semplice e 
profonda ad un tempo, con la quale educherà i suoi figli.

Dotata di ottima memoria, ripeterà alla lettera ai suoi figli le domande 
e le risposte del catechismo come se le leggesse in quel momento. Dai 
brani di Sacra Scrittura, che numerosi ha assimilato nelle istruzioni par­
rocchiali, ricava la sapiente spiegazione di Dio, del mondo creato, del­
l’uomo, che con delicate parole, quasi una lieve poesia, ripete ad Antonio, 
Giovannino e Giuseppe seduti sui gradini della scala di casa sul fare 
della sera.

Capriglio ai suoi tempi non aveva scuola. Ma aveva una chiesa in cui 
attingere la cultura di Dio e la sua sapienza! E Margherita ne approfittò 
assiduamente, laureandosi in scienza di fede, in sana pedagogia, in perfe­
zione cristiana, alla scuola dello Spirito Santo.

Come per la Madonna, le opere semplici e nascoste, le preghiere, le 
sofferenze di Mamma Margherita giovarono all’intera famiglia umana, 
fecondarono le opere dei loro figli, la Madonna come Corredentrice, Mam­
ma Margherita come Cooperatrice, tutt’e due in un certo senso, ma con 
poca differenza, come Ausiliatrici.

La Madonna disse un "Sì" famoso, "Fiat!”, inesorabile, definitivo, 
consacratorio. Mamma Margherita, nella sua vita non seppe dire di no 
a nessuno, fuorché al demonio e alle sue tentazioni, spendendo capacità, 
tempo e fatica gratuitamente per accogliere sbandati, sfamare indigenti, 
curare infermi, nascondere profughi ingiustamente perseguitati, consi­
gliare gli incerti, consolare gli affranti, tutto questo senza minimamente



514 Atti del Cardinale Arcivescovo

trascurare né il suo lavoro, unica fonte di sostegno per la famigliola 
nella sua vedovanza, né l’educazione dei suoi figli.

La Causa di canonizzazione di Mamma Margherita, nella sua fase 
diocesana che oggi qui si conclude, grazie anche al lavoro del caro Mons. 
Luciano, ha messo in evidenza che Mamma Margherita rifulge di un 
alone di santità per virtù propria, non per riflesso della già dichiarata 
santità di Don Bosco. La sua santità è ovviamente anteriore a quella di 
suo figlio, e su quella avrà influito, non certamente viceversa. Don Bosco 
avrà dato molte soddisfazioni a sua madre, seguendone i santi dettami 
educativi, non è detto che abbia potuto darle l’esempio. Le loro vite in 
definitiva furono assai diverse.

Si dice infine, ed è agevole provarlo con le testimonianze della Causa, 
che il "metodo educativo preventivo” di Don Bosco in realtà era il metodo 
usato da Mamma Margherita nei suoi confronti, il quale, non brevettato 
dalla madre, potè essere attribuito all’obbediente Figlio.

Davvero una splendida figura di volontaria della carità, che si fa 
povera per aiutare i poveri, educatrice per aiutare la gioventù. Per questa 
strada di quotidiana fatica ha raggiunto vertici di santità. Mi auguro 
che anche noi siamo disposti a credere sul serio che è attraverso la 
quotidiana fatica del proprio dovere e del proprio servizio che si possono 
raggiungere i vertici della santità. Speriamo che la devozione popolare 
ne sveli la grandezza e ne provochi l’intervento nelle grandi urgenze 
di oggi.

E preghiamo anche in questa Eucaristia, mentre eleviamo a Dio il 
grazie di Cristo stesso per questo ulteriore dono della santità cristiana 
che ci viene fatta, perché questa strada della santità sia sempre il desi­
derio del nostro percorso esistenziale anche per le preghiere di questa 
mamma di un prete.

Amen.



Atti del Cardinale Arcivescovo 515

Omelia nella Giornata Mondiale di Preghiera per le Vocazioni

Il mistero della signoria dolce e sovrana 
di Gesù che è “Pastore" e “Porta" dell’ovile

Domenica 28 aprile, nel pomeriggio, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto 
nella Basilica Cattedrale Metropolitana una Concelebrazione Eucaristica — a 
cui hanno partecipato i Canonici del Capitolo Metropolitano, i Superiori del 
Seminario, i Professori della Facoltà Teologica, i responsabili del Centro per 
il Diaconato permanente e i sacerdoti delle parrocchie di origine dei candidati 
ai ministeri — nel corso della quale ha proceduto al conferimento del ministero 
del lettorato a due candidati al Diaconato permanente e a dieci alunni del 
Seminario teologico, ed ha istituito accoliti tre candidati al Diaconato perma­
nente e quattro candidati al Presbiterato.
Questo il testo dell’omelia pronunciata da Sua Eminenza:

Le letture bibliche sono sì dirette a tutti i cristiani, ma intendendo 
per cristiani non quelli che vanno a Messa anche tutte le domeniche ma 
non gli importa nulla, o quasi, di Gesù Cristo, bensì quelli che vanno 
alla Messa perché gli importa di Gesù Cristo, gli importa in modo deci­
sivo, perché si sentono legati a Lui, vivono voltati verso di Lui e la 
sua Parola.

La Parola di Gesù Cristo per loro fa testo prima di quella del loro 
padre e della loro madre, del loro marito e della loro moglie, del loro 
figlio e della loro figlia, così come sta scritto in un passo ben noto del 
Vangelo: « Chi ama il padre e la madre, il marito, la moglie, il figlio più 
di me, non è degno di me ».

Dovrebbero essere così tutti i cristiani, ma noi non sempre siamo 
così, e allora è necessario precisare e, in ogni caso, le letture bibliche 
ripropongono a noi, come a tutti i cristiani, la scelta fondamentale del 
cristiano che è la scelta stessa di Gesù Cristo.

La vostra scelta con la domanda di accedere a questi primi ministeri 
del lettorato e dell’accolitato è ancora ben più precisa.

1. Noi siamo cristiani da sempre, si può dire, dalla nostra nascita: 
non siamo stati prima giudei o pagani e poi diventati cristiani, come i 
cristiani cui si riferiscono direttamente le letture bibliche.

Per noi diventare cristiani non ha avuto quel carattere traumatico, 
sradicante che ha avuto per loro. « All'udire tutto questo si sentirono 
trafiggere il cuore », annota il testo, quando udirono Pietro invitarli a 
lasciare tutto quello in cui avevano fino allora creduto per seguire Gesù 
Cristo: il Gesù che essi avevano crocifisso. E chissà che cosa avranno 
sentito nel loro cuore quando udirono Gesù Cristo proclamare: « Tutti 
coloro che sono venuti prima di me sono ladri e briganti », cioè profit­
tatori sotto il profilo religioso, e non la "porta”, e quindi sentivano che 
loro dovevano lasciare quei ladri e quei briganti ai quali fino allora ave-



516 Atti del Cardinale Arcivescovo

vano affidato da gestire la loro esistenza per passare dalla parte di Gesù 
Cristo.

In questi termini l’alternativa posta ai primi cristiani era estrema- 
mente precisa, era preciso ciò che dovevano lasciare e preciso ciò che 
dovevano scegliere. Per noi le cose oggi non sono così precise o, almeno, 
non sembrano così precise: ciò che noi dobbiamo lasciare — o, per dirlo 
con le parole di Gesù Cristo: i ladri e i briganti che noi dobbiamo 
lasciare perché egemonizzano la nostra vita — per trovarci dalla parte 
di Gesù Cristo non è ben determinato, non è preciso, ma al contrario, 
è confuso, è indeterminato, informe, anonimo: è la cultura in cui viviamo. 
Quella cultura fatta dai libri che leggiamo, dalla radio e dalla televisione, 
dai discorsi dei colleghi, dalle varie forme di socializzazione. Quella cul­
tura che ci fascia e quindi ci lega da ogni parte, nella quale noi siamo 
sommersi: una cultura anonima, ma che in ogni caso emargina la com­
ponente religiosa, e quindi la componente cristiana, perché la integra in 
un ruolo del tutto secondario, poco più di quello del folklore.

Così noi consumiamo rischiosamente la nostra esistenza in questa 
cultura anonima che ci sospinge un po’ da tutte le parti, ma che certo 
non ci indirizza decisamente verso la "porta” che è Gesù Cristo, la porta 
che introduce a Dio.

E così noi stessi siamo confusi, non sappiamo bene chi siamo, in che 
cosa crediamo, che cosa possiamo sperare, chi sono i nostri maestri, a 
chi noi dobbiamo fare riferimento, per che cosa viviamo: non lo sap­
piamo bene.

Dico, non lo sappiamo bene: noi che, cristiani, alla Messa ci andiamo 
tutte le domeniche. Noi siamo oggettivamente comandati a vivere da 
una cultura che non sappiamo neppure identificare: dovremmo uscire 
da questa cultura, lasciare, sacrificare questa cultura, per approdare a 
Gesù Cristo. Il guaio è che noi riteniamo di essere già arrivati a Gesù 
Cristo perché siamo già stati battezzati e, quindi, abbiamo già fatto quello 
che S. Pietro dice si deve fare da coloro che vogliono seguire Gesù Cristo.

Però c’è una differenza radicale: che per loro, per quei primi cristiani 
che hanno ascoltato S. Pietro, il Battesimo ha significato il cambiamento 
della vita, perché ha comportato di voltare le spalle ad una cultura che non 
faceva spazio a Gesù Cristo. Noi invece abbiamo sì ricevuto il Battesimo, 
ma non siamo usciti, siamo rimasti immersi in una cultura che emargina 
Gesù Cristo, perché gli lascia soltanto uno spazio ridottissimo, lo spazio 
del folklore. Per questo noi non siamo (o rischiamo di non essere) vera­
mente cristiani, nonostante i certificati ufficiali e nonostante tutti i con­
vincimenti soggettivi. Di qui, l’attualità, la forza provocatoria della Pa­
rola di Dio che ci chiede di diventare cristiani, di diventarlo veramente.

Diventare cristiani, veramente significa non farci più comandare dalla 
cultura in cui viviamo, ma farci comandare da Gesù Cristo, cioè dal 
Vangelo. È questa la scelta fondamentale per ogni cristiano, sulla quale, 
poi, si innesteranno tutte le vocazioni particolari di cui il mondo ha



Atti del Cardinale Arcivescovo 517

bisogno, se non vuole soffocare nella cultura di morte che costruisce un 
poco ogni giorno.

Gesù non è più colui che passa per la porta, è lui stesso la porta. 
Questa duplice immagine di un Salvatore, che è sia Pastore che Porta 
dell’ovile, ha qualcosa che meraviglia. E tuttavia, quanto ci possono illu­
minare queste immagini, se le lasciamo parlare al nostro cuore! Esse 
dicono insieme un mistero che è spesso presente nel Vangelo di Gio­
vanni: la regalità di Cristo sui suoi, una signoria dolce e sovrana. Egli 
è la Porta. Entrando attraverso Cristo nel mondo del Padre, fin d’ora, 
noi ci ritroviamo al largo, liberi come l’aria, poiché, dalla fondazione del 
mondo, questa dimora ci è stata preparata, e l’ovile è perfettamente 
provvisto di tutto ciò che ci vuole per le pecore.

Stretta la porta, stretta come la croce di Cristo; ma, per questa porta, 
si accede alla grande casa del Padre, dove ci sono tante dimore. Ciò 
che ci è detto questa domenica, è che noi vi troviamo il nostro posto.



518 Atti del Cardinale Arcivescovo

Saluto inaugurale alle "Giornate Patristiche Torinesi"

Memoria del Card. Michele Pellegrino 
a dieci anni dalla sua morte

Lunedì 29 aprile, presso il Centro Incontri della Cassa di Risparmio di 
Torino, il Cardinale Arcivescovo ha aperto con questo intervento la seconda 
edizione delle Giornate Patristiche Torinesi, promosse congiuntamente dalla 
Delegazione di Torino dell’Associazione Italiana di Cultura Classica e dalla 
Facoltà di Lettere cristiane e classiche dell’Università Pontificia Salesiana.

La cortese attenzione della Presidenza delle Giornate Patristiche, che già mi 
aveva invitato nel 1994 all’incontro di studio sul tema Cristianesimo e vita politica 
da Augusto a Costantino, mi ha riconvocato per la tornata del 1996 avente per 
oggetto "Cristianesimo antico e istituzioni politiche da Costantino a Giustiniano”.

In sintonia con l’argomento l’invito venne accompagnato dalla proposta di un 
intervento sulla figura del compianto mio predecessore, il Card. Michele Pelle­
grino, di cui celebriamo quest’anno il decimo anniversario della morte.

Non nascondo la perplessità e la gioia che l’offerta suscitò in me: la perplessità 
è motivata dal fatto che non ho personalmente conosciuto il Card. Pellegrino e 
non ho alle spalle informazioni e studi specifici nella Patrologia e nella Patristica 
che egli professò con riconosciuta competenza a livello internazionale e fece 
oggetto del suo insegnamento sulle cattedre di Letteratura cristiana antica e 
Storia del Cristianesimo presso l’Università degli Studi di Torino; mi manca 
una documentata conoscenza di prima mano, come molti di voi invece posseg­
gono, della sua attività scientifica, della sua operosità didattica ed educativa, del 
suo cursus accademico, in una parola del suo profilo culturale.

La gioia nasce dalla possibilità di testimoniare pubblicamente, anche in una 
sede non strettamente ecclesiale, la mia ammirazione per la figura di un Pastore 
che ha segnato il volto della Chiesa di Dio che è in Torino in momenti vivaci e 
difficili (ma: « Quali tempi sono facili? » mi dicono solesse chiedersi il Card. Pelle­
grino, sulla scorta di Sant’Agostino). Il suo insegnamento è tuttora punto indiscusso 
di riferimento, anche se le interpretazioni sulla accettazione che ne seguì non sono 
unanimi; la sua persona è da tutti ricordata per l’impegno incondizionato che pro­
fuse nel suo ministero episcopale. Comprendere, identificare, riproporre alcuni 
significativi aspetti del nucleo ispiratore del suo insegnamento e della sua azione 
mi pare un gioioso dovere del suo secondo successore sulla cattedra di San Mas­
simo. Inoltre le mutate contingenze storiche, di cui occorre coraggiosamente 
prendere atto, anche secondo il suo insegnamento, non sono in grado di cancellare 
gli aspetti perenni che egli veicolò.

Queste opposte, ma non contraddittorie considerazioni che vicendevolmente 
si paralizzavano, si sono in me conciliate quando mi capitò sotto mano un’opera 
del Card. Pellegrino: Verus Sacerdos. Il sacerdozio nell’esperienza e nel pensiero 
di Sant’Agostino (Fossano 1965), nella quale le due istanze, quella scientifica e 
quella pastorale, sono esemplarmente fuse.



Atti del Cardinale Arcivescovo 519

Non è l’unica opera del Card. Pellegrino che lavori contemporaneamente su 
questi due registri, ma io tratterò solo di questa. Il mio intervento non sarà 
pertanto una relazione scientifica — per la quale non ho né invito, né competenza 
specifica nella disciplina, né tempo libero per la preparazione — e neppure una 
comunicazione, per la quale valgono in scala ridotta i motivi sopra esposti: a 
entrambi questi generi letterari e scientifici provvederà la Vostra competenza. La 
mia sarà la segnalazione di un tema, identificato con la sensibilità di un pastore 
d’anime, piacevolmente sorpreso di aver trovato nell’opera citata la concezione 
ideale del ministero ordinato di Vescovi, preti e diaconi che il Card. Pellegrino 
trasse dagli scritti di Sant’Agostino.

Se ci è possibile astrarre dal caso concreto per cogliere la metodologia operativa 
dell’opera, si tratta di un tentativo, a mio avviso riuscito, di coniugare spiritualità, 
pastorale, riflessione storica e criteri biblico-teologici.

Non sfugge a nessuno che rifletta sull’odierno e passato modo di far pastorale 
e di proporre spiritualità, quanto arricchimento possa e debba venire dalla espe­
rienza storica rigorosamente indagata e non strumentalmente piegata a tesi pre­
concette o, peggio, allegramente negletta. Inoltre, benché sia evidente, non sempre 
è percepito il fatto che la prima condizione di un retto agire pastorale e di un 
corretto itinerario spirituale è il riferimento alla norma fornita dalla Bibbia letta 
nella tradizione della Chiesa. Detto in termini classici: l’ortoprassi è normata 
dall’ortodossia, che da sola non esaurisce il cristianesimo, anzi, se fosse sola, lo 
ridurrebbe a fariseismo, ma è condizione essenziale e imprescindibile della sua 
fedeltà e fecondità.

Di tutta questa problematica il volume del Card. Pellegrino è illustrazione 
concreta e convincente, non con riflessioni teoriche o di metodo, ma con la docu­
mentazione di fatto tratta dall’esperienza e dall’insegnamento di Sant’Agostino.

Queste premesse ci consentono ora di approfondire le caratteristiche appa­
rentemente atipiche, ma profondamente ricche dell’opera.

Verus Sacerdos venne pubblicato nella Collana Via Sapientiae diretta da 
Michele Pellegrino, ordinario di Letteratura cristiana antica, e da Natale Bussi, 
rettore del Seminario di Alba. Si tratta, come precisato nella prefazione-dedica, 
di alcuni articoli [otto] pubblicati dal 1962 al 1965 sulla rivista Seminarium, 
edita presso la Sacra Congregazione dei Seminari e delle Università degli studi 
e riuniti in un volume « per la benevola concessione » dell’Editore.

L’Autore dichiara che era stata sua iniziale intenzione dedicare « queste pagine 
ai sacerdoti e ai chierici teologi della diocesi di Fossano », ma « la cerchia dei 
dedicatari si è, quasi necessariamente, allargata di molto... fuori di ogni [sua] 
previsione e attesa ... a tutti i confratelli della Chiesa di San Massimo », poiché 
venne chiamato « dal Pastore dei pastori, per la voce del suo Vicario in terra, a 
reggere l’Arcidiocesi di Torino ».

Una copia omaggio venne spedita dall’Autore a tutti i preti della Diocesi 
torinese come « segno di schietta amicizia e quasi indicazione del programma di 
lavoro ». Le circostanze dell’edizione potrebbero indurre un lettore distratto a 
classificare il volume nel genere encomiastico-celebrativo d’occasione; nulla di 
tutto questo risulta dalla lettura.

Si tratta di una rigorosa indagine storica: in 149 pagine si contano ben 494 
citazioni quasi tutte dal testo originale di Sant’Agostino, sicché il testo procede



520 Atti del Cardinale Arcivescovo

con lo scrupolo e l’onestà tipica dello studioso di razza che nulla osa affermare 
se non lo trova puntualmente documentato. Trasuda da ogni pagina l’osmosi 
tra il pensiero del dottore di Ippona e del professore di Torino: frutto di una 
consuetudine di frequentazione intrisa di amorevole ammirazione.

I primi due capitoli (Sant’Agostino sacerdote novello, cap. I; La preparazione, 
cap. II) svolgono la funzione di una necessaria contestualizzazione, delineando 
le circostanze concrete e le coordinate storiche generali previe alla considerazione 
centrale (capp. 3-8) che presentano il profilo ideale del pastore d’anime delineato 
seguendo il pensiero di Agostino: L’esercizio del ministero sacro (cap. III, dispen­
sazione dei Sacramenti, soprattutto dell’Eucaristia e ministero della Parola); Il 
rapporto del ministro con la Chiesa (cap. IV, servi sumus eius ecclesiae, per cui 
il ministro deve badare più al prodesse che al praeesse)-, Le disposizioni interiori 
per un proficuo ministero (capp. V e VI, ministerium cordis et linguae nostrae, 
analisi della Parola di Dio in relazione al ministro che l’annuncia e ai fedeli che 
la ascoltano; essa è cibo, pane, luce, acqua pura, pioggia, nube; richiede la pre­
ghiera); L’elemento divino e umano del ministero (cap. VII); Il profilo del vero 
ministro (cap. VIII, Verus sacerdos) è costituito dal sacramento dell’Ordine che 
splende in pienezza di verità quando i sacerdoti siano sancta humilitate praediti e 
ferveant caritate.

Il volume termina con Summaria singulorum capitulorum, redatti in latino 
che riassumono il tutto; apparsi nell’edizione iniziale della Rivista Seminarium 
intendevano rivolgersi a livello internazionale ai presbiteri che non conoscevano 
l’italiano, ma si esprimevano ed erano in grado di comprendere il latino. Sono 
trascorsi solo tre decenni dalla pubblicazione dell’opera e i mutamenti avvenuti 
nella cultura ecclesiastica fanno apparire l’operazione culturale dei Summaria come 
lontana anni luce da noi. L’osservazione non è ovviamente formulata per celebrare 
l’avvenuto impoverimento, ma per auspicare che almeno il messaggio di queste 
pagine rimanga nella sua intenzionalità spirituale, nel suo fondamento biblico e 
patristico, nella percezione del nesso che intercorre tra azione pastorale e teologia.

Per l’ideale di Vescovo che il Card. Pellegrino si propose e di conseguenza 
per l’interpretazione che va data del suo servizio episcopale questo libretto è 
anche una specie di dichiarazione di intenti, non intenzionale, perché redatta in 
momenti in cui il professor Pellegrino, come Agostino, quando si recò da Tagaste 
ad Ippona e, benché riluttante fu ordinato prete e poi Vescovo, non sospettava 
l’incombere dell’Episcopato.

Per lui il tempo felice degli studi si contrasse, ma si dilatarono le possibilità 
di mettere a frutto per la Chiesa il patrimonio di fede e di cultura ispirato a! 
grande modello agostiniano.



Atti del Cardinale Arcivescovo 521

Relazione alla Plenaria di "Propaganda Fide”

Il ruolo delle Chiese particolari 
verso le Chiese sorelle più bisognose

Intervenendo, nei giorni 25-28 aprile dello scorso anno, alla Congregazione 
Plenaria del Dicastero Romano per l’Evangelizzazione dei Popoli, di cui è 
Membro, il Cardinale Arcivescovo ha tenuto la seguente relazione:

Un approccio a questa tematica che voglia essere e rimanere cristiano non 
può non fondarsi che su una prospettiva ecclesiologico-spirituale, quella cioè che 
riconosce innanzi tutto la Chiesa come "mistero”, opera dello Spirito Santo di 
Cristo e per sempre dallo Spirito animato e illuminato.

1. Scrivendo « Chiesa di Dio che è in Corinto » S. Paolo afferma che essa 
è il corpo di Cristo, fino a fare un salto apparentemente inspiegabile: « Come 
infatti il corpo, pur essendo uno, ha molte membra e tutte le membra, pur essendo 
molte, sono un corpo solo, così anche Cristo » (1 Cor 12, 12).

Invece di dire, come ci si aspetterebbe, « come il corpo... così è la comunità », 
egli dice « come il corpo, così il Cristo », perché la comunità è appunto il corpo 
di Cristo.

E in questo corpo « vi sono diversità di carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi 
sono diversità di ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diversità di opera­
zioni, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. E a ciascuno è data una mani­
festazione particolare dello Spirito per l’utilità comune» (1 Cor 12,4-7).

Questa visuale insieme unitaria e diversificata, collocata addirittura alla luce 
del mistero trinitario, ci esorta a considerare che l’Ecclesia è prima comunione 
nell’azione personale dell’unico Spirito e poi comunità ossia aggregazione "partico­
lare” secondo i parametri storico-geografici che consentono esistenza realistica in 
limiti e confini, tradizioni e attività a misura d’uomo.

Perciò le Chiese possiedono e respirano unità ontologica nella carità, e unione 
fraterna nella cattolicità.

2. La vitalità delle Chiese è allora prima quella che le accomuna nello Spirito 
di verità e di carità: « Vivendo secondo la verità nella carità, cerchiamo di cre­
scere in ogni cosa verso di Lui, che il capo, Cristo... » (Ef 4, 15).

L’annuncio della verità del Vangelo avviene ”en agape", esso cioè non solo 
è congiunto con l’agape, ma è situato in essa, si compie nella forma dell'agape, per 
far crescere il tutto verso Cristo. Il Cristo glorioso concede i suoi doni per 
edificare il suo corpo, la Chiesa, in modo che in esso e per esso e nel compimento 
della sua crescita anche l’universo si elevi a Cristo.

La vitalità delle Chiese non rimane dunque sommersa nell’invisibile ma esige 
di farsi storica e visibile, come segno di autocoscienza e di riconoscimento reci­
proco e davanti alla società degli uomini.

Perciò le Chiese vivranno di gesti solidali. Si dice che "vivranno” per sotto-



522 Atti del Cardinale Arcivescovo

lineare che tali gesti non sono da considerare né facoltativi né pertanto eccezionali: 
un’ottica di questo genere deriva dal particolarismo delle Chiese, difetto che corri­
sponde all’individualismo della singola persona.

Se la edificazione della Chiesa coinvolge l’elevazione dell’universo verso Cristo, 
bisogna che l’intero corpo della Chiesa sia presente in tutto l’universo, e dunque 
che ogni Chiesa particolare senta questo respiro universale e viva la carità dello 
scambio dei doni dello Spirito.

I doni da scambiare per primi sono proprio quelli elencati al versetto 11 del 
capitolo 4" della Lettera agli Efesini: « Egli — Cristo, asceso verso l’alto — diede 
alcuni come apostoli, altri come profeti, altri come evangelisti, altri come pastori 
e maestri ».

Quante povertà di tali doni ci sono in molte Chiese, e quanta necessità dunque 
che le Chiese più dotate si aprano ai loro bisogni, così che il "corpo” curi la 
crescita del corpo curata da Cristo!

Così si veda che il procedere dell’annuncio della verità è il procedere nel­
l’agape.

3. La unità nello Spirito è riconoscibile nelle Chiese naturalmente in gradi 
diversi: molto nella condivisione della ortodossia dottrinale e liturgica, di meno 
nella condivisione dei beni.

Ciò può essere dovuto alla maggiore facilità di convenire su dati oggettivi e 
norme generali, e alla maggiore difficoltà di attuare il convenire sui reciproci 
bisogni: quest’ultimo gesto infatti richiede costi concreti, strutture legislative (oggi 
prevalentemente concentrate sul benessere della diocesi come piccola società auto­
sufficiente e chiusa), e programmazioni precise.

Lo sguardo col quale i credenti dovrebbero guardare gli altri credenti, e le 
Chiese dovrebbero guardare le Chiese sorelle, è il tipico sguardo che promana 
dagli occhi della fede. È la fede che ci permette di vedere con la massima profon­
dità la realtà degli altri credenti e delle altre Chiese, una realtà che forse non si 
potrebbe meglio descrivere che con le parole di S. Paolo ai Galati: « Tutti voi, 
infatti, siete figli di Dio per la fede in Cristo Gesù, poiché quanti siete stati bat­
tezzati in Cristo, vi siete rivestiti di Cristo. Non c'è più giudeo né greco; non 
c'è più schiavo né libero; non c'è più uomo né donna, poiché tutti voi siete uno 
in Cristo Gesù» (Gal 3,26-28).

Mediante la fede e il Battesimo, i cristiani sono uno (eis) in Cristo. La loro 
unità, che trascende le barriere razziali, sociali e sessuali, dipende dalla fedeltà 
di Dio, dal quale sono stati chiamati « alla comunione (koinonia) del Figlio suo 
Gesù Cristo, Signore nostro» (l Cor 1,9).

La fede ci consente di scorgere dei fratelli e delle sorelle in virtù della 
"comunione” che tutti ci unisce con Cristo, nella partecipazione della sua stessa 
vita. La "comunione” col Figlio, connotato teologico essenziale della vita cri­
stiana, fonda la fraternità o "comunione” ecclesiale che nell’epistolario paolino è 
articolata come koinonia nella fede (a Filemone 6), nel Vangelo (Fil 1,5), nello 
Spirito (2 Cor 13,13; Fil 2,1), nell’Eucaristia (1 Cor 10,16), nella sofferenza 
(Fil 3,10), nella colletta (2 Cor 8,4; 9,13; Rm 12,13; 15,26).

La ricca costellazione semantica del termine koinonia nel corpus paolino ci 
informa, direttamente, sulla essenza della vita cristiana quale vita di relazione



Atti del Cardinale Arcivescovo 523

con le Persone Divine, ma nel contempo ci lascia intravedere, sebbene indiretta­
mente, i molteplici risvolti e risonanze che la koinonia ha nella vita ecclesiale. 
Significativamente la comunione abbraccia quali sue componenti, oltre alla rela­
zione con le Persone Divine, il Vangelo, la sofferenza, l’Eucaristia e la colletta 
per i poveri di Gerusalemme.

Davanti a noi si configura una realtà unitaria, come lascia intendere appunto 
l’impiego di uno stesso termine, la koinonia, una realtà che a prima vista sembre­
rebbe essere molteplice e disparata. Ciò risulta meglio analizzando il significato 
di una delle componenti designata come koinonia, la grande colletta organizzata da 
S. Paolo a favore dei santi di Gerusalemme. Ritengo che proprio il tema della 
colletta possa gettare qualche luce sull’argomento che è oggetto di questa relazione.

S. Paolo chiama innanzi tutto diaconia la grande colletta (cfr. 2 Cor 8, 19.20; 
Rm 15,25.31. Cfr. anche At 11,29; 12,25) alla quale annetteva una grandissima 
importanza. Osserva in proposito uno studioso dell’antichità cristiana:

« Egli [S. Paolo] considerava questa iniziativa della massima importanza, 
e riteneva che il successo di essa fosse una specie di verifica della sua 
missione apostolica. La ”resa” della colletta sul piano materiale veniva 
considerata qualcosa di meno importante del suo significato ecclesiale: 
con questo gesto le Chiese della gentilità non solo manifestavano la loro 
gratitudine nei riguardi di quella di Gerusalemme, ma anche l’unità esi­
stente tra tutte le Chiese, al di là delle diverse origini e della diversa 
storia del loro formarsi » (A. Hamman, Vita liturgica e vita sociale, Jaca 
Book, Milano 1969, p. 108).

Il fatto che S. Paolo chiami "diaconia” la grande colletta sta ad indicare che 
con ogni probabilità essa rivestiva per lui un carattere religioso ed ecclesiale, a 
causa della sua connessione sia con il servizio di Dio che la ispirava, sia con il 
servizio del prossimo di cui era espressione.

La colletta è una "grazia" (charis} di Dio al quale tutto appartiene, quel Dio 
che è generoso con gli uomini e li vuole rendere partecipi della sua magna­
nimità. La colletta finisce così per risolversi in una glorificazione di Dio poiché 
suscita "l’azione di grazia" (eucaristia) da parte dei beneficiari i quali sono in 
tal modo portati a riconoscere la carità divina che anima i credenti (cfr. 2 Cor 
8, 19 s.; 9, 11).

La colletta poi, in quanto espressione di fraternità solidale, esprime e pro­
muove la "koinonia", come si può cogliere nelle parole di S. Paolo ai Corinzi 
là dove rammenta loro che i fratelli della Macedonia hanno largamente partecipato 
all’iniziativa, nonostante le loro difficoltà. « Ci hanno chiesto insistentemente — 
scrive l’Apostolo — di prendere parte alla grazia e alla comunione della diaconia 
in favore dei santi» (2 Cor 8,4). Gli stessi termini, che in questa nostra tradu­
zione abbiamo voluto rendere nel modo più conforme possibile al testo greco 
originario, ci mettono nell’avviso che la colletta organizzata da S. Paolo va al 
di là di una pura manifestazione di solidarietà. Scrive in proposito il già citato 
A. Hamman:

« Essa [la colletta] fa cadere i muri di separazione che tenevano isolate tra 
loro le comunità di origine diversa e fa giustizia della differenza che i 
giudeo-cristiani nutrivano nei confronti dei fratelli provenienti dalla gen-



524 Atti del Cardinale Arcivescovo

tilità. Nello stesso tempo costituisce un omaggio da parte di questi ultimi 
alla comunità-madre di Gerusalemme » (A. Hamman, o.c., p. 109).

È ancora il vocabolario impiegato a proposito della colletta a segnalarci che 
quest’ultima aveva anche un carattere liturgico. Scrive infatti S. Paolo: « Così 
sarete ricchi per ogni generosità, la quale poi farà salire a Dio l’inno di ringrazia­
mento (eucharistian) per mezzo nostro. Perché il ministero (diaconia) di questo 
servizio sacro (leitourghias) non provvede soltanto alle necessità dei santi, ma ha 
anche maggior valore per i molti ringraziamenti a Dio (dia pollòn eucaristiòn tò 
Theó) » (2 Cor 9, 11 s.).

Si sarà notato che qui il termine "diaconia" è connesso col termine "leitour- 
ghia". La carità, concretamente la colletta, serve la preghiera suscitando l’azione 
di grazie da parte dei beneficiari « non soltanto per un moto di gratitu­
dine, ma più profondamente perché è una manifestazione della forza di diffusione 
dell’agape di Dio e dell’efficacia del Vangelo. La scelta dei termini fa risaltare 
il carattere non solo caritativo, ma anche religioso del servizio. La carità e la 
koinonia sono come due poli di uno stesso mistero» (A. Hamman, o.c., p. 109).

Il carattere liturgico della colletta paolina risulta inoltre dai numerosi termini 
coi quali l’Apostolo si riferisce ad esso. Oltre ai già citati leitourghia (2 Cor 9,12) 
e diaconia (Km 15,31; 2 Cor 8,4; 9,1.12), troviamo koinonia (Km 15,26), 
euloghia (2 Cor 9,5), charis (1 Cor 16,3; 2 Cor 8,4). Ritengo particolarmente 
significativo che nella Lettera ai Romani la colletta sia designata come koinonia: 
« La Macedonia e l'Acaia infatti hanno voluto fare una colletta (koinonian tinà 
poiesasthai) a favore dei poveri che sono nella comunità di Gerusalemme » (Km 
15,26). Il termine koinonia in questo contesto, ha fatto notare il già citato 
Hamman, « non serve ad esprimere semplicemente una dipendenza ed una grati­
tudine, ma anche reciprocità di beni ed un’affettiva fusione in una carità efficace, 
mediante cui viene costruita la Chiesa universale » (A. Hamman, o.c., p. 323).

Ciò consente di affermare che la colletta non è soltanto un gesto filantropico 
e neppure soltanto una iniziativa di carità. In ultima analisi la colletta « esprime 
e realizza il mistero della Chiesa, della sua universalità e della sua unità. La
colletta, il cui ricavato viene fatto avere ai santi di Gerusalemme, è in ultima
analisi l’offerta che i Gentili presentano a Dio, come rendimento di grazie per 
il fatto di essere stati scelti a far parte dell’unico Popolo di Dio. Tale offerta
finisce per giungere a Dio stesso. Il servizio dei poveri di Gerusalemme non
può essere distinto dal servizio di Dio » (A. Hamman, o.c., p. 323).

Così i beni scambiati diventano celebrazione dell’amore generoso del Dio 
Trinità, agàpe; del Padre che manda il Figlio, del Figlio che, incarnato - crocifisso 
e risorto, manda lo Spirito, dello Spirito che manda gli Apostoli. La missiona- 
rietà ha la sua sorgente nelle stesse missioni trinitarie. Così S. Paolo può deno­
minare la colletta addirittura "omologhia", cioè « obbedienza della vostra confes­
sione all’evangelo » (2 Cor 9, 13).

La colletta lanciata da S. Paolo proseguirà idealmente nel corso della storia 
allorché le Chiese manifesteranno la loro unità e solidarietà anche col reciproco 
aiuto, oltre che con le molte altre forme di comunione ben note. La stessa unità 
e compenetrazione esistente fra il servizio di Dio e il servizio dei fratelli, fra 
liturgia e diaconia, fra Eucaristia e umile servizio vicendevole, è forse già segna-



Atti del Cardinale Arcivescovo 525

lato dal Vangelo di Giovanni col racconto della lavanda dei piedi che, secondo 
autorevoli esegeti, nel quarto Vangelo simboleggerebbe la Cena, ne esprime, 
direbbero i medievali, la res. In ogni caso anche qui ci verrebbe segnalato che 
il servizio di Dio e il servizio degli uomini si compenetrano profondamente. In 
questa linea si colloca anche la concezione della Chiesa antica per la quale la 
solidarietà è da intendere come un’estensione della "fractio panis" (cfr. A. 
Hamman, o.c., p. 402).

La colletta è dunque icona della Chiesa cattolica; cattolica proprio perché si 
riconosca ”una” nella varietà delle sue membra che interagiscono reciprocamente 
donandosi. Così nello Spirito diventa trasparenza del suo Signore Gesù, che essa 
è chiamata a comunicare a tutti, come Gesù, nel suo donarsi totale, è trasparenza 
del Padre: «Chi ha visto me ha visto il Padre» (Gv 14,9).

4. Tutto ciò significa che la condivisione non può identificarsi semplicemente 
con gli interventi di emergenza, perché appartiene alla fisiologia e non alla pato­
logia della vita ecclesiale.

Essa non è un soccorso (più o meno generoso, libero, saltuario come ogni 
soccorso), bensì appunto uno scambio (programmato, regolare, doveroso per l’ur­
genza della carità).

La condivisione resta animata dalla evangelica gratuità: « Gratuitamente avete 
ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,8), ma non è perciò meno obbligatoria.

Se il primo e più grande comandamento è l’amare Dio con totalità, il secondo 
è simile al primo: « Amerai il prossimo tuo come te stesso ». Le altre Chiese sono 
per eccellenza il prossimo della propria Chiesa, e dunque ogni Chiesa deve 
amare le altre « come ama se stessa » (cfr. Mt 22, 39).

« Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici », 
dice Gesù all’ultima cena nel discorso sulla vite. E le prime amiche per una 
Chiesa non sono forse le altre Chiese, anch’esse tralci dell’unica vite? La condivi­
sione tra le Chiese non è fatta per divenire generosi ma per rimanere nell’etica 
evangelica.

L’effusione dello Spirito, Dio-Dono, ci è data per concepire la vita come dono 
(non si è vivi se non si dona) e ci induce a donare sia le cose naturali (condivisione 
che struttura la giustizia senza sperequazione, e va anche oltre la giustizia in 
molti modi personali e comunitari), sia le cose soprannaturali (missione, comu­
nione dei beni celesti).

Chi è spirituale deve, cioè sente, il bisogno di donare per sentirsi vero: la 
« verità tutta intera » di cui parla Giovanni (Gv 16, 13) è anche questa come 
autenticità della vita.

Forse vale anche per le Chiese quel « gratuitamente avete ricevuto, gratuita­
mente date» di Gesù (Mt 10,8), pronunciato proprio nel contesto della prima 
missione, seminariale, dunque paradigmatica, dei Dodici.

5. Le Chiese sono dunque sempre chiamate ad essere ciò che sono, ossia 
sorelle.

La legge dello scambio caritatevole è una di quelle che assicurano la loro 
vitalità, perché così, come si è visto, si collocano sotto la benedizione di Dio: 
« Date e vi sarà dato; una buona misura, pigiata, scossa e traboccante, vi sarà



526 Atti del Cardinale Arcivescovo

versata nel grembo, perché con la misura con cui misurate, sarà misurato a voi in 
cambio » (Le 6, 38).

Si tratta di una vera diaconia ecclesiale che genera una "benedizione” e perciò 
non può ridursi a una elemosina, magari avara.

L’oggetto dello scambio è ogni bene materiale-ecclesiale: da denaro a stru­
menti, da programmi a uomini apostolici, clero, ecc. Tale legge impedisce alle 
Chiese di somigliare a province civili (come territori autonomi di amministrazione 
locale). Abbiamo bisogno di procedere in questa rilettura ecclesiale delle Chiese.

Se una Chiesa dice di amare Dio e non aiuta le Chiese che hanno bisogno, 
non scambia i doni (tutti i bisogni e tutti i doni spirituali e materiali), è una 
bugiarda e così tutti potremmo ritrovarci testimoni falsi e quindi inutili. L’obla- 
tività dell’amore umano tra le Chiese è uno dei primi strumenti della inesauribile 
oblatività dell’amore trinitario. Solo chi sa donare senza interesse evangelizza effi­
cacemente il nome vero dell’unico Dio vivente, che è agape, Padre, Figlio e Spirito, 
comunione e condivisione.

Questo chiama le Chiese alla loro anima vera, che non è quella del chiudersi 
in se stesse, del preoccuparsi solo di accumulare e tenere tutto per sé, ma quella 
della oblatività gratuita! È un rovesciamento decisivo di mentalità.

Un certo ateismo potrebbe anche essere un’accusa per la nostra oblatività un 
po’ gretta. Le soluzioni non sono facili, ma più grave sarebbe non porci nep­
pure il problema.

In ogni Chiesa particolare vi è dunque, essenziale, il compito di educare tutti 
i suoi membri a questa oblatività. Si tratta di creare questa mentalità, di formare 
questo stile del nostro essere Chiesa una e cattolica. Si tratta di fare una storia 
cattolicamente sana, veramente costruita da una innervatura lucida di carità, cioè 
del primato della condivisione causata dall’amore.

È quella "civiltà dell’amore” che deve essere vissuta prima tra le Chiese 
perché diventi storia vissuta tra i popoli.

6. Per il nostro tema potrebbe essere utile anche il quadro della comunità 
primitiva, i cui membri, come scrive l’Autore degli Atti, « erano assidui all’inse­
gnamento degli Apostoli, alla koinonia, alla frazione del pane e alle preghiere » 
(At 2, 42). Il termine, che nel L’bro degli Atti ricorre solo in questo passo, non 
è oggetto di interpretazione concorde da parte degli esegeti. C’è chi l’intende 
come comunione di fede con gli Apostoli, mentre altri pensano alla comunione 
di mensa e di Eucaristia. Altri ancora ritengono trattarsi della comunione dei beni.

Ci sono ragioni in favore di tutte queste interpretazioni, che non necessa­
riamente si escludono a vicenda. Occorre però ricordare che tutte le forme con­
crete di comunione che il termine koinonia può connotare si radicano sempre in 
quella comunione degli spiriti o comunione fraterna che il Libro degli Atti 
esprime anche con altra terminologia. Ad esempio, l’essere « un cuor solo e un’ani­
ma sola» {At 4,32), «unanimemente» (At 2,46), «insieme» (At 2,42.46).

Inoltre, per l’Autore degli Atti, l’artefice della koinonia è lo Spirito Santo. 
La Pentecoste è l’anti-Babele, l’antidoto alla divisione e alla mancanza di comunica­
zione e di comunione. Sulla base di queste indicazioni, e di altre che sarebbe troppo 
lungo addurre, penso si possa approdare alle conclusioni alle quali pensava un recente 
studio sulla koinonia, uno studio biblico che dovrebbe servire a purificare il con-



Atti del Cardinale Arcivescovo 527

cetto di comunione dalle innumerevoli variazioni moralistico-parenetiche che è andato 
assumendo nell’uso attuale, per ritrovare tutta la sua densità trinitaria, cristologica e 
pneumatologica sino ad assurgere ad « espressione dinamica della vita cristiana ». La 
koinonia di cui si parla in At 2, 42 dovrebbe essere intesa, secondo questo studio, 
come « una comunione che ha la sua base nella fede (in riferimento all’insegnamento 
degli Apostoli), la sua espressione nel culto (frazione del pane, preghiere), e la sua 
concreta realizzazione esterna nella partecipazione dei beni materiali. Ma, in quanto 
risultato dell’operazione dello Spirito, questa koinonia ha una dimensione spiri­
tuale. Trascurando questa realtà spirituale, si viene a ridurre la koinonia a una 
pura condivisione materiale, un senso questo che il termine non ha da nessuna 
parte nel Nuovo Testamento» (G. Panikulam, Koinonia in thè New Testamene 
A dynamic Expression of christian Life, Pont. Bibl. Inst., Roma 1979, p. 124).

L’unità comunionale nello Spirito Santo di Cristo ha perfino in sé la possi­
bilità di eliminare il modello di "Chiesa bisognosa”, dovuto a insufficiente con­
divisione, e di giungere a livello di comunità alla compensazione reciproca dove 
nessuno è bisognoso, come è detto dalla prima comunità cristiana nel libro degli 
Atti: « Nessuno infatti tra loro era bisognoso, perché quanti possedevano campi o 
case li vendevano, portavano l’importo di ciò che era stato venduto e lo depone­
vano ai piedi degli apostoli; e poi veniva distribuito a ciascuno secondo il bisogno » 
(At 4, 34-35).





Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione

Con biglietto della Segreteria di Stato, in data 25 aprile 1996 don Giovanni 
FORNERO è stato nominato — per un quinquennio — Consultore del Ponti­
ficio Consiglio per i Laici.

Rinuncia

FILIPELLO don Luigi, nato in Torino il 21-3-1941, ordinato il 26-6-1966, 
ha presentato rinuncia alla parrocchia Santi Michele e Grato in Carmagnola. 
La rinuncia è stata accettata con decorrenza 1 maggio 1996.

Nella stessa data il medesimo sacerdote è stato nominato amministratore 
parrocchiale della detta parrocchia.

Nomine

FERRARA don Arcangelo Antonio, nato in Gela (CL) il 27-2-1946, ordinato 
il 30-11-1982, parroco della parrocchia Trasfigurazione del Signore in Torino, 
è stato anche nominato in data 11 aprile 1996 cappellano presso il Comando 
Provinciale Vigili del Fuoco in Torino. Egli sostituisce don Celeste Airola, 
recentemente deceduto.

FRIGNANI can. Luciano, nato in Pieve di Cento (BO) il 6-9-1929, ordinato 
il 29-6-1952, è stato nominato in data 12 aprile 1996 cappellano della Congre­
gazione Maggiore SS. Annunziata in Torino.

FILIPELLO don Luigi, nato in Torino il 21-3-1941, ordinato il 26-6-1966, 
è stato nominato in data 15 aprile 1996 assistente religioso presso l'Azienda 
Ospedaliera 1, Ospedale S. Giovanni Battista-Molinette in 10126 TORINO, 
v. Cherasco n. 23, tei. 662 58 37.

CRAVERO don Domenico, nato in Monta (CN) il 16-5-1951, ordinato il 
15-5-1977, è stato nominato in data 1 maggio 1996 parroco della parrocchia 
Santi Michele e Grato in 10022 CARMAGNOLA, v. Confreria n. 10, tei. 
972 00 14.

529



530 Curia Metropolitana - Cancelleria

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese

Il Cardinale Arcivescovo, nella sua qualità di Moderatore del Tribunale 
Ecclesiastico Regionale Piemontese, in data 29 aprile 1996 ha nominato 
all’ufficio di ”notari” del medesimo Tribunale:

ALBIS Laura 
CAVIGLIA Concetta 
SICCARDI Laura.

Nomine o conferme in Istituzioni varie 

* Pia Unione delle Figlie della Madonna dei Poveri - Torino
L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, in data 3 aprile 1996 ha nomi­

nato — per il triennio 1996- 31 marzo 1999 — nella Pia Unione delle 
Figlie della Madonna dei Poveri con sede in Torino, str. al Traforo di Pino n. 67:

— direttrice: COSTA Carolina
— consigliere: DUVINA Maria 

BADELLINO Lucia 
GALLEA Bianca 
RIVELLA Adele.

Parrocchia Beato Bernardo di Baden in Moncalieri

Il Ministro dell’Interno, con decreto in data 2 aprile 1996, ha ratificato 
il decreto dell’Arcivescovo di Torino del 15 luglio 1991 con il quale il titolo 
della parrocchia S. Bernardo Abate in Moncalieri veniva mutato in parrocchia 
Beato Bernardo di Baden.

Atti riguardanti confini parrocchiali

Distretto pastorale Torino Sud-Est
Con decreto in data 7 aprile 1996, il Cardinale Arcivescovo ha stabilito 

che a partire dal giorno 1 settembre 1996 entri in vigore una nuova delimita­
zione di confini di parrocchie nel Distretto pastorale Torino Sud-Est, zona 
vicariale 17:

♦ la parrocchia S. Maria di Testona in Moncalieri cede alla parrocchia 55. 
Trinità in Moncalieri una porzione del suo territorio ubicato nella città di Mon­
calieri descritta come segue:

punto di partenza strada Sanda all'incrocio con la ferrovia Torino-Trofarello, 
asse di strada Sanda, asse di via Pasubio, asse di strada Marsè, asse della 
ferrovia Torino-Trofarello fino all’incrocio con strada Sanda - punto di partenza.



Curia Metropolitana ■ Cancelleria 531

Distretto pastorale Torino Ovest
Con decreto in data 7 aprile 1996, il Cardinale Arcivescovo ha stabilito 

che a partire dal giorno 1 maggio 1996 entri in vigore una nuova delimitazione 
di confini di parrocchie nel Distretto pastorale Torino Ovest, zona vicariale 24:

* la parrocchia SS. Annunziata in Alpignano cede alla parrocchia S. Martino 
Vescovo in Alpignano una porzione del suo territorio ubicato nel comune di Alpi­
gnano descritta come segue:

punto di partenza via Venaria dall'incrocio con via Cavour, asse di via 
Venaria, linea di confine tra i Comuni di Alpignano e di Pianezza, asse di via 
Cavour fino all’incrocio con via Venaria - punto di partenza-,

* la parrocchia S. Martino Vescovo in Alpignano cede alla parrocchia SS. 
Annunziata in Alpignano una porzione del suo territorio ubicata nel comune di 
Alpignano descritta come segue:

punto di partenza via Caselette dall’incrocio con via San Giacomo, asse di 
via Caselette, asse di via Monginevro, linea di confine tra i Comuni di Alpi­
gnano e di Caselette, i due lati della via San Giacomo (con tutte le coerenze 
a Sud della via, comprese le vie Gravere - Bussoleno - Sant’Ambrogio) fino all’in­
crocio con via Caselette - punto di partenza.

Distretti pastorali Torino Ovest - Torino Città - Torino Nord
Con decreto in data 7 aprile 1996, il Cardinale Arcivescovo ha stabilito 

che a partire dal giorno 1 maggio 1996 entrino in vigore le seguenti determina­
zioni riguardanti i confini di parrocchie nel Distretto pastorale Torino Ovest, 
zona vicariale 24; nel Distretto pastorale Torino Città, zona vicariale 5; nel 
Distretto pastorale Torino Nord, zona vicariale 11:

1. il confine della parrocchia Sacro Cuore di Gesù con sede in Collegno, 
per quanto riguarda una parte del suo territorio posto nel Comune di Venaria 
Reale, viene:

- confermato con la parrocchia Natività di Maria Vergine in Venaria Reale 
come segue: punto di partenza - via Don Sapino angolo corso Machiavelli, asse 
di corso Machiavelli fino all’incrocio con le vie Barbi Cinti e Petrarca (confine 
con la parrocchia S. Francesco d’Assisi)-,

- ridefinito con la parrocchia S. Francesco d’Assisi in Venaria Reale come 
segue: punto di partenza - corso Machiavelli all’incrocio con le vie Barbi Cinti 
e Petrarca (confine con la parrocchia Natività di Maria Vergine), linea ideale 
che — passando tra l’attuale via Canaletto (integralmente territorio della par­
rocchia Sacro Cuore di Gesù) e l’attuale via Tiziano (integralmente territorio della 
parrocchia S. Francesco d’Assisi) giunge alla piazza Michelangelo, asse della 
piazza Michelangelo e attraversamento del corso Puccini (il territorio della 
parrocchia S. Francesco d’Assisi giunge fino agli attuali numeri 26 e 27-, il terri­
torio della parrocchia Sacro Cuore di Gesù inizia dagli attuali numeri 72 e 91), 
segue una linea retta ideale che unisce corso Puccini con la Tangenziale Nord 
nel nuovo punto di confine — precisato più sotto — tra la parrocchia Sacro 
Cuore di Gesù e la parrocchia S. Lorenzo Martire;



532 Curia Metropolitana - Cancelleria

2. la parrocchia S. Lorenzo Martire in Venaria Reale riceve due nuove por­
zioni di territorio nel Comune di Venaria Reale, descritte come segue:

— dalla parrocchia Sacro Cuore di Gesù con sede in Collegno il territorio 
compreso nel seguente perimetro: punto di partenza - via Susa angolo via Druento, 
asse di via Druento (coincidente con il confine tra i Comuni di Venaria Reale 
e di Torino), asse di corso Alessandria e suo prolungamento ideale fino alla Tan­
genziale Nord, asse della Tangenziale Nord in direzione Rivoli fino al prolun­
gamento ideale di via Susa, asse di via Susa fino all'angolo con via Druento 
punto di partenza-,

- dalla parrocchia S. Paolo Apostolo con sede in Torino il territorio com­
preso nel seguente perimetro: punto di partenza - ferrovia Torino-Ceres angolo 
via Druento, asse di via Druento (coincidente con il confine tra i Comuni di 
Venaria Reale e di Torino), asse di corso Garibaldi fino alla Tangenziale Nord, 
asse della Tangenziale Nord in direzione Caselle, asse della ferrovia Torino- 
Ceres fino all’angolo con via Druento - punto di partenza-,

3. la parrocchia S. Lorenzo Martire in Venaria Reale cede due porzioni di 
territorio nei Comuni di Venaria Reale, di Borgaro Torinese e di Torino, descritte 
come segue:

— alla parrocchia S. Francesco d’Assisi in Venaria Reale il territorio (posto 
nel Comune di Venaria Reale) compreso nel seguente perimetro: punto di 
partenza - via Iseppon angolo corso Garibaldi, asse di corso Garibaldi, asse di 
via IV Novembre, asse di via Iseppon fino all’angolo con corso Garibaldi - 
punto di partenza.

Di conseguenza il confine tra la parrocchia S. Francesco d’Assisi e la par­
rocchia S. Lorenzo Martire risulta come segue: punto di partenza - corso Gari­
baldi angolo via Barolo, asse di corso Garibaldi, asse di corso Papa Giovanni, 
linea ideale che costeggia il lato Ovest del muro di cinta del Cimitero di 
Altessano e suo prolungamento fino alla Tangenziale Nord all’incrocio con il 
prolungamento ideale del corso Alessandria, asse della Tangenziale Nord in 
direzione Rivoli fino all’incrocio con il prolungamento ideale di via Susa - punto 
di confine con la parrocchia Sacro Cuore di Gesù con sede in Collegno:

- alla parrocchia Assunzione di Maria Vergine con sede in Borgaro Torinese 
tutto il suo territorio (posto nei Comuni di Venaria Reale, di Borgaro Torinese e 
di Torino) a Est del torrente Stura di Lanzo.



Sinodo Diocesano Torinese

SINTESI DEI CONTRIBUTI
EMERSI DALLA

CONSULTAZIONE SINODALE

Le sintesi sono opera dei seguenti curatori:

don Umberto Casale: I. Annunciare il Dio di Gesù Cristo

prof. Elena Vergani: 11. Diventare cristiani oggi

can. Giovanni Carrù: III. Per scrutare i segni dei tempi

dott. Marco Bonatti: IV. Comunicazione della fede e suoi linguaggi

don Mauro Rivella: V. Mondi cattolici

533



534 Sinodo Diocesano Torinese

PRESENTAZIONE
DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Ho voluto collocare il primo annuncio di un Sinodo diocesano per la 
Chiesa torinese nel contesto della Visita Pastorale, realtà felicemente in 
atto, con il vivo desiderio « che la situazione di vita ecclesiale, le proble­
matiche pastorali emergenti, le proposte ricche di frutti [potessero diven­
tare] il materiale prezioso su cui lavorare ... [per] finalmente dare alla 
diocesi il Piano pastorale: la nuova evangelizzazione di Torino » (Lettera In 
attesa della gioia di incontrarvi, 24 agosto 1990).

Nato un po’ in sordina, questo evento ecclesiale si sta dimostrando 
particolarmente atteso e desiderato. Ne è prova la consolante risposta 
alla Consultazione Sinodale svolta nello scorso anno e di cui ora pre­
sento la sintesi in vista dell’ormai imminente Assemblea Sinodale, desti­
nata certamente a caratterizzare in modo significativo l’anno in corso.

Sono grato ai sacerdoti e a tutti coloro che nelle comunità parroc­
chiali e nei vari gruppi sinodali hanno dedicato tempo e cuore per 
pregare insieme, riflettere, confrontarsi e condividere i frutti del loro 
impegno con l’intera Arcidiocesi. Sono contributi preziosi e stimolanti, 
segno di amore intenso alla Chiesa e strumento per un cammino di cre­
scita comunitaria.

Grande riconoscenza devo pure a coloro che, sul materiale pervenuto 
alla Segreteria del Sinodo, hanno lavorato per coglierne gli spunti di 
riflessione e le proposte operative per quella evangelizzazione sotto il 
profilo della comunicazione che ho scelto come filo conduttore del nostro 
Sinodo.

Ci stiamo avviando all’Assemblea Sinodale che, significativamente, 
ho deciso di iniziare nei Primi Vespri della Domenica di Pentecoste per 
evidenziare l’insostituibile presenza operante dello Spirito Santo nella 
vita e nell’azione evangelizzatrice della Chiesa.

Come è già noto, le riflessioni condotte in cinque ambiti durante la 
Consultazione Sinodale ora confluiranno nelle vie che sono la radice e 
la forza della vita cristiana: la fede, la speranza e la carità. Certamente 
nulla andrà disatteso di quanto è emerso durante l’insostituibile lavoro 
condotto nei vari gruppi sinodali, aiutati in modo egregio dagli animatori 
che a loro si sono affiancati, secondo le direttive diocesane.

Inizia il Tempo Pasquale, particolarmente prezioso per una mistagogia 
rinnovata che davvero susciti quei « concreti cammini della santità radi­
cata nel Battesimo e partecipazione alla "natura divina" (2 Pt 1,4)» a cui 
ho fatto riferimento nell’atto di convocazione dell’Assemblea Sinodale 
insieme alla persuasione che « l’aperta proposta delle "liste di virtù” elen-



Sinodo Diocesano Torinese 535

cate negli scritti degli Apostoli Paolo, Pietro, Giacomo e Giovanni farà 
crescere energie capaci di costruire la storia nuova proiettata al futuro 
che deve caratterizzare i nostri impegni sinodali ».

Pongo nelle mani dei membri dell’Assemblea Sinodale queste pagine, 
affidandole alla loro preghiera e alla loro attenta riflessione. Invoco su 
tutti coloro che collaboreranno a questa importante Assise l’abbondanza 
dei doni di consiglio e di sapienza, effusione dello Spirito Paraclito.

Alla Vergine Consolata-Consolatrice della nostra amatissima Chiesa 
torinese e al nostro protovescovo S. Massimo chiedo di aiutarci a cam­
minare "in via Christi Iesu” per offrire ai tanti fratelli e sorelle che 
incontriamo sul nostro cammino, o che con intelletto d’amore cerchiamo 
di incontrare, la bella e gaudiosa notizia che è l’Evangelo di Dio.

Torino, 7 aprile 1996 - Domenica della Risurrezione del Signore.

Giovanni Card. Saldarini
Arcivescovo Metropolita di Torino



536 Sinodo Diocesano Torinese

I. ANNUNCIARE IL DIO DI GESÙ CRISTO

PARTE PRIMA

ANALISI

0. Questione preliminare

L’assunto di fondo del primo ambito 
dei Lineamenta sinodali tocca l’annun­
cio del Vangelo, la comunicazione della 
fede cristiana, il dire/testimoniare il 
Dio di Gesù Cristo agli uomini d’oggi 
nell’attuale contesto culturale. « Si im­
pone la necessità di ridare peso alla 
essenzialità del messaggio con la rela­
tiva purificazione delle immagini di 
Dio. [Tener conto che] l’annuncio cri­
stiano viene fatto oggi in un conte­
sto interculturale, di forte pluralismo 
religioso, di molteplicità e varietà del­
le culture e delle fedi » (La Diocesi 
di Torino si interroga, Introduzione 
3.2.1). Proponiamo la seguente traccia: 
dapprima alcuni elementi di analisi 
dell’esistente (così come la Consulta­
zione Sinodale ha letto la situazione 
presente), nella seconda parte la pre­
sentazione degli orientamenti e delle 
proposte emerse ancora dalla Consul­
tazione. Questo secondo momento ri­
flette la traccia dei Lineamenta (abba­
stanza seguita dai testi), contenuta al 
n. 1 - Annunciare il Dio di Gesù Cristo.

a/ la gioia e dovere di annunciare 
il Vangelo da parte di tutta la Chiesa;

b/ si tocca il contenuto del mes­
saggio cristiano;

c/ poi le condizioni di possibilità 
di annunciare il Dio (trinitario) di 
Gesù Cristo oggi;

d/ e infine le modalità di tale co­
municazione vitale.

Ora, in un lavoro sinodale che esa­
mina le valutazioni e le indicazioni sul 
"comunicare il Dio di Gesù Cristo” 
(I ambito dei Lineamenta, attraver­
sante tutti e tre i settori della pasto­
rale), va premessa la considerazione 
di una duplice linea metodologica: la 
riforma radicale della pastorale, con 
il coraggio di tagli netti col passato 
(creatività, audacia, senso del provvi­
sorio, proposte originali), l'aggiorna­
mento pastorale, consistente nel mi­
gliorare la qualità dell’esistente. Le 
due lince, pur chiedendo strategie di­
verse, possono convivere, a condizione 
di individuare lucidamente le situazio­
ni in cui preferire l’una o l’altra.

Per non essere arbitrari, si sotto­
linea la necessità di criteri di discer­
nimento: più che indagini sociologi­
che (soltanto parzialmente utili), la 
qualità "cristiana’’ e il senso della sto­
ria della Chiesa si discernono nel con­
fronto con la Parola di Dio — soprat­
tutto nella sua espressione biblica —, 
ascoltata dalla persona, celebrata nel­
la comunità (cfr. Dei Verbum, 21). Il 
primato dell’ascolto/accoglienza della 
Parola di Dio diviene il fondamentale 
criterio di discernimento dell’annuncio 
cristiano (l’Evangelo di Dio) e di ogni 
comunicazione pastorale: annuncio- 
ascolto-fede-testimonianza (cfr. Rm 
10,13-15).

1. Analisi della situazione (la comunicazione difficile)
La realtà culturale e sociale in cui 

viviamo è caratterizzata da una note­
vole percezione dell’importanza di que­
sto ambito e della relativa deficienza/ 
difficoltà di comunicazione (su un to­

tale di 472 contributi pervenuti dalla 
Consultazione Sinodale, 299 hanno pre­
so in considerazione questo primo 
ambito, ovvero il 63,3%, con percen­
tuale di incidenza maggiore in città:



Sinodo Diocesano Torinese 537

34,3% e minore fuori: 12,5%). Va pre­
cisato che l'analisi di questa situazione 
non viene fatta, in grande maggioran­
za, nella prospettiva del "giudizio su­
gli altri”, ma in atteggiamento di 
ascolto e di discernimento, con il ne­
cessario coraggio della verità e il ban­
do delle rimozioni, al fine di compren­
dere che la situazione contemporanea 
— in cui la Chiesa si trova — si pre­
senta come un passaggio culturale, 
una svolta d’epoca (crisi della moder­
nità), una transizione in cui siamo 
chiamati a vivere la fede cristiana co­
municando il Dio di Gesù Cristo in 
modo rinnovato. Essendo la fede un 
dato sovraculturale, essa deve conti­
nuamente rinnovarsi, per essere sem­
pre se stessa.

In questa prospettiva, anche un’ana­
lisi sommaria dei contributi della 
Consultazione permette di cogliere gli 
elementi essenziali del contesto in cui 
siamo chiamati a vivere come comu­
nità credente e come comunicatori di 
un messaggio trascendente (sovracul­
turale).

1.1. Atmosfera
Atmosfera di relativa indifferenza 

nei confronti del problema "Dio", in­
differenza da consumismo, da delusio­
ni derivanti da storie personali (ri­
spetto a uomini di fede e a fatti di 
Chiesa), da scandalo, da sconcerto ri­
spetto al moltiplicarsi delle proposte 
religiose o pseudo-tali, da condiziona­
menti (acritici) massmediali (TV, gior­
nali), atmosfera da fine d’epoca (un 
po’ decadente).

1.2. Sensibilità
In essa confluiscono disorientamenti 

e smarrimenti, con assenza e/o caren­
za di progettualità (a medio e a lungo 
termine); esperienze del limite e del­
la fragilità, ma anche qualche delirio 
di onnipotenza, con ricerca esasperata 
di sicurezze a ogni costo; il fascino di 
nuove dimensioni che vanno al di là 
della ragione e delle sue conquiste 
tecnico-scientifiche (nuove vie del sa­
cro, dell’occulto/paranormale e di una 
certa immagine dell’Oriente); la nuo­
va "religiosità" con le sue composite 
espressioni volte alla ricerca del "mi­

stico" o di un presunto non-conformi- 
smo; il persistere dei grandi interro­
gativi sul male, sulla morte, sui pro­
blemi etici emergenti dagli sviluppi 
tecnologici, economici... È un insieme 
di cose che mette in luce l’inelimina- 
bile questione del senso, che corrispon­
de alle eterne domande dell’uomo, an­
che se si presentano con un linguaggio 
nuovo, un codice che chiede d’essere 
decodificato per cogliervi il dato essen­
ziale, ciò che a prima vista non ap­
pare.

1.3. Cultura
Frantumazione delle ideologie domi­

nanti il nostro secolo, conseguente ri­
cerca dell’immediato, del provvisorio 
come se fosse il duraturo e l’eterno, 
della felicità — soprattutto individua­
listicamente intesa, spesso in modo 
superficiale e banale; del disimpegno 
talora libertario, con un discreto au­
mento di scetticismo e di nichilismo 
(da fin de siècle); non mancano forme 
nuove e vecchie di idolatria, varia­
mente mascherata. Questa cultura è 
attraversata da alcuni processi storici 
quali:

— Vuniversalizzazione: mobilità dif­
fusa, con tendenze "mondiali”, ma an­
che tendenze a risorgenti nazionali­
smi, a forme di rivalità razziali/etni- 
che; inoltre l’universalizzazione è resa 
possibile da tanti mezzi di comunica­
zione ("villaggio globale”, facilità di 
informazione), ma anche da scarsa ef­
fettiva comunicazione ("mezzi" che di­
ventano "fine”);

— una nuova presa di coscienza del 
significato della persona e del rispetto, 
ma anche rischio di derive individua­
listiche, super-egoistiche, relativistiche, 
che finiscono per destrutturare il sog­
getto umano;

— un nuovo senso della storicità: 
abbastanza chiaro, ma anche con la 
confusione delle cose transitorie con 
quelle eterne, e viceversa; marcata 
caduta — specialmente nel nostro Pae­
se — del senso politico, carenza d’im­
pegno sociale;

— un pluralismo culturale e religio­
so, con i suoi influssi positivi e nega­
tivi, questi ultimi in grado di gene­
rare ulteriore confusione — anche fra



538 Sinodo Diocesano Torinese

i cristiani — e, più in generale, indif­
ferenza e irrilevanza della questione 
religiosa;

— una crisi delle religioni istitu­
zionali, che si manifesta nel calo del­
la pratica religiosa e nell’insignificanza 
dei dati di fede nella vita concreta; 
l’emergere di religiosità a volte pri­
mitive, emozionali, settarie, "cosmi­
che”, o religione di facile consumo.

Tutto questo trapasso culturale è 
spesso definito "post-cristianesimo": 
dice e segnala il vistoso calo della 
pratica religiosa, la caduta dell’inci­
denza dell’universo simbolico cristia­
no e dei valori cristani come punto 
di riferimento, la diffusa indifferenza 
e rassegnazione, la riduzione del Cri­
stianesimo a "religione mitica” secon­
do i canoni della volgarizzazione del­
l’idealismo hegeliano, del neo-illumini­
smo e anche di qualche riflusso post­
marxista. Da questa analisi, unita alla 
considerazione che « in nessuna epoca 
è stato facile credere » (W. Kasper), 
sorgono per il Popolo di Dio che è la

Chiesa di oggi alcune importanti do­
mande:

— come mai la "buona notizia di 
Dio” (l'Evangelo) non "passa” e viene 
sommersa da mille notiziole spesso 
banali, false e il giorno dopo irrile­
vanti? Come mai i contenuti essen­
ziali di questo Vangelo, proposti dal­
la Chiesa, non vengono spesso accolti 
(ascoltati, compresi) dagli uomini del 
nostro tempo? Problemi di linguaggio, 
di contenuto, di testimonianza?

— verso dove cammina la nostra 
Chiesa comunicatrice di fede e di sto­
ria? Una Chiesa della fede o una Chie­
sa della "religione civile”? Perché il 
linguaggio dei suoi documenti è spesso 
non compreso? Quale Chiesa per co­
municare l’essenziale e interiorizzare i 
messaggi?

— quale è nella Chiesa il senso del­
l’ecumenismo (autentica comunicazio­
ne fra le Confessioni cristiane)? La di­
sponibilità al dialogo interreligioso (ri­
spetto dei semi di verità presenti)?

PARTE SECONDA

ORIENTAMENTI E PROPOSTE

1. Il tema di fondo (« Ho creduto, perciò ho parlato »: Sai 116, 10)

Per un'adeguata comunicazione del 
Dio vivente ("vivente” significa qui 
uno e trino: Dio è Amore/Comunione) 
da parte del Popolo di Dio, essendo il 
"comunicato” più grande del comuni­
catore, è necessario un profondo, con­
tinuo rinnovamento spirituale dello 
stesso Popolo di Dio. Siccome "porta” 
Colui che i cieli non possono conte­
nere, per essere sempre se stesso deve 
sempre rinnovarsi. Non deve essere 
vero che — come è stato detto — se 
domani si eliminasse il dogma del Dio 
Trinità, nessuno nella Chiesa se ne 
accorgerebbe o tutto rimarrebbe come 
prima! Tale rinnovamento si produce 
da un rinnovato incontro del popolo 
col suo unico Signore e Redentore. Gli 
orientamenti maggiormente segnalati 

per una significativa comunicazione 
comportano il rinnovamento del Po­
polo di Dio e sono antichi e sempre 
nuovi, cioè viventi:
— la Parola di Dio da ascoltare, cono­

scere, interiorizzare,
— la preghiera liturgica e personale, 
— la coltivazione della vita interiore, 

forte spiritualità,
— la feconda integrazione dei vari 

carismi e ministeri,
— la lotta contro ogni struttura di 

male, personale e sociale,
— l’esercizio di una creatività che 

manifesti che il Regno di Dio è già 
presente nella storia, anche se è 
proiettato in un futuro trascen­
dente.



Sinodo Diocesano Torinese 539

In una parola, vi è la consapevolez­
za, da parte della Consultazione, che 
tutto il Popolo di Dio e il suo impe­
gno a testimoniare/comunicare il Dio 
di Gesù Cristo è la sua comune voca­
zione alla santità (cfr. Lumen gentium, 
c. V): ciascun componente del Popolo 
di Dio "diviene” santo proprio comu­
nicando la fede evangelica, facendo co­
noscere il Dio di Gesù Cristo.

Infatti, là dove emergono i Santi 

(come, in tempi diversi, è avvenuto 
nella nostra comunità torinese), Dio è 
efficacemente "comunicato” (testimo­
niato) perché i Santi si mostrano sem­
pre pronti a "rendere ragione" della 
fede a chiunque lo chieda (cfr. 1 Pt 3, 
15) e, così, la pastorale della Chiesa 
compie notevoli balzi in avanti, non 
soltanto per sé, ma per tutta la storia 
deH’umanità.

2. La comunicazione del Vangelo e la missione della Chiesa (« Anche noi crediamo 
e perciò parliamo »: 2 Cor 4, 13)

La ragione d’essere della Chiesa nel­
la storia e nel mondo è la sua mis­
sione: come Dio Padre ha mandato il 
Figlio Gesù e ha inviato lo Spirito 
Santo, così da Cristo e dallo Spirito 
viene la missione dei credenti, del Po­
polo di Dio (cfr. Lumen gentium, nn. 
3-4). Quale missione? Le indicazioni 
di proposte nascono dall'autocoscien­
za teologica del Popolo di Dio e del­
la sua stessa missione. Questa viene 
espressa secondo le seguenti linee.

a) Chiesa icona della SS. Trinità
Poiché sorge dalle missioni del Fi­

glio e dello Spirito Santo, la Chiesa 
è icona della SS. Trinità, la comunione 
ecclesiale è ad immagine della comu­
nione divina (trinitaria) e la sua mis­
sione consiste precisamente nell'an- 
nunciare e rendere presente il Dio di 
Gesù Cristo, il dono dello Spirito di 
Dio; la Chiesa si dà come l'ininter­
rotta comunicazione/trasmissione del- 
l'Evangelo (Tradizione), quale atto di 
persone libere rivolto ad altre libertà.

h) L'annuncio è gioia e dovere
L'annuncio del Dio di Gesù Cristo, 

della "bella notizia", è per i credenti 
una gioia (partecipare ad altri ciò che 
si ha più caro) e un dovere (corri­
sponde a un mandato): chi diventa 
credente, diventa araldo del Vangelo e 
della Parola che salva; questa gioia/ 
dovere di annunciare il Vangelo, as­
sume — come mostra la bimillenaria 
storia della Chiesa — varie forme, se­
condo gli interlocutori e le circostanze 
(il messaggio evangelico intangibile, 

che non cambia, comunicato nelle for­
me che cambiano); tutte però devono 
confluire nel centro del mistero: l’an­
nuncio della morte e della risurrezio­
ne di Gesù Cristo, lì dove massima- 
mente si rivela il Dio degli uomini, la 
comunione di Dio con la storia degli 
uomini.

c) Chiesa comunità di amore 
e di fraternità

La condizione indispensabile perché 
l'annuncio/comunicazione sia com­
prensibile e credibile è che la Chiesa 
sia comunità di amore e di frater­
nità, giacché questa è la testimonian­
za più "parlante" (« Da questo cono­
sceranno che siete miei discepoli, se 
avrete amore gli uni per gli altri »: Gv 
13,35; cfr. 17,21).

Nella comunicazione cristiana conta 
il "che cosa" (si comunica), il "come" 
e il "chi" comunica (dal momento che 
quest'ultimo è molto vicino, è "in co­
munione" con Dio-Comunione il "co­
municato”).

Del resto, si fa notare, anche le teo­
rie comunicative invitano a tener con­
to del comunicatore, dei destinatari 
e del contesto. Ora, questa missione 
comunicativa della comunità cristia­
na comporta, in termini negativi, il 
superamento dell’impreparazione/igno- 
ranza della Parola e della mancanza 
di coraggio nel testimoniare/esporre. 
Questo superamento può avvenire se 
si sa affrontare una serie di domande- 
riflessioni-proposte:

— ci si vuole bene e ci si rispetta 
nella nostra Chiesa? Vi è conoscenza



Sinodo Diocesano Torinese

adeguata del messaggio, raggiungibile 
anche attraverso lo studio della teolo­
gia, attraverso una catechesi fonda­
mentale, e tra noi vige un rapporto 
realizzato con verità, rispetto e amore?

— c’è comunione nella nostra Chie­
sa, pur aH’interno di un legittimo plu­
ralismo, o frammentazione o addirit­
tura contrapposizione? Come curare lo 
spirito di comunione/collaborazione/ 
comunicazione, evitando le controte­
stimonianze delle divisioni? La Gerar­
chia ecclesiastica si mostra "lontana” 
o si sforza di comunicare — per la sua 
parte — il messaggio evangelico? Co­
me presentare le comunità disponibili 
al dialogo, come "centri d’accoglienza” 
dei problemi degli uomini?

— le comunità parrocchiali, nelle 
loro strutture e organizzazioni, sono 
comunità comunicanti? Preparano gli 
"operai” per l’annuncio e la comuni­
cazione? Sono consapevoli che ogni 
cristiano — qualsiasi posto abbia nel­
la Chiesa — è "annunciatore” e, dun­
que, ha un compito "apostolico”? Pre­

parano "operatori pastorali" capaci di 
comunicare ('Evangelo in ogni conte­
sto culturale e sociale?

— è pensabile un coordinamento fra 
associazioni/movimenti, avente come 
scopo la formazione di una mentalità 
e di uno stile comunitario, con la 
convergenza nella pastorale della Dio­
cesi (compresi incontri periodici tra 
responsabili di movimenti e Vicari 
Episcopali)? Se noi "comunicatori” 
sappiamo comunicare bene ed essere 
in comunione al nostro interno, po­
tremo senza dubbio offrire un migliore 
e più credibile annuncio (comunica­
zione all'esterno);

— è indispensabile una maggior for­
mazione dei cristiani adulti per que­
sto compito "apostolico”; inoltre è 
auspicabile l'attivazione dell’indirizzo 
"pastorale” dell’Istitùto Superiore di 
Scienze Religiose come contributo per 
la formazione culturale di laici chia­
mati a comunicare il Dio di Gesù Cri­
sto nei diversi ambiti dell'odierna so­
cietà.

540

3. Il contenuto del messaggio (Dio ama gli uomini in Gesù Cristo)
Per il Popolo di Dio che è la Chiesa, 

"dire Dio” significa trasmettere, far 
conoscere, comunicare Gesù il Cristo, 
che annuncia il Regno di Dio, che 
rende presente il Padre donando lo 
Spirito. Precisamente il Dio di Gesù 
Cristo è il "contenuto” della nostra 
testimonianza. Tale comunicazione ha 
la forma dell'incontro: incontro di una 
libertà con un’altra libertà, incontro 
d’esperienza; in esso deve "passare” 
questo messaggio teologale, evitando 
di ridurre la fede teologale a morale, 
o a religione mitica. Si è particolar­
mente consapevoli che ogni riduzione 
del messaggio rende lo stesso poco 
credibile, "falsa” la comunicazione. 
Come recepire e trasmettere corretta- 
mente questo contenuto del messag­
gio? Dalla Consultazione Sinodale pos­
siamo enunciare le seguenti indica­
zioni.

a) Il Dio biblico
Occorre lasciar "dire” alla Scrittura 

qual è il vero volto di Dio, evitando 
il rischio (sempre incombente) di 

"farci” un "dio” a nostra immagine e 
somiglianza (una parziale o errata 
immagine di Dio è spesso all’origine 
di molti "ateismi” e idolatrie); secon­
do la tradizione biblica, quello che si 
interpone tra noi e l’adorazione del 
vero Dio non è tanto l'ateismo, quanto 
l’idolatria: per questo bisogna spezza­
re i legami di quelle false immagini di 
Dio, che ci tengono prigionieri e bloc­
cano l’ascolto e la comunicazione (un 
idolo falso, oggi assai diffuso nella 
mentalità corrente, è rappresentabile 
nel mito secondo il quale tutto può 
essere venduto e comprato, è l’idola­
tria del denaro: cfr. ITm 6,19).

b) Il Dio "sorgente amica dell'uomo", 
non "rivale"

Nell’annuncio cristiano, nella comu­
nicazione del Dio di Gesù Cristo agli 
uomini d’oggi vanno evitate alcune 
"visioni parziali" o riduttive: presen­
tare Dio esclusivamente come giudice 
in senso penale (da cui difenderci); 
presentare un Dio troppo "triste”, 
quasi che la vita terrena fosse sol-



Sinodo Diocesano Torinese 541

tanto una "valle di lacrime” e non 
anche un "anticipo di paradiso” (in 
altri termini, superare, di nuovo, ogni 
tentazione di ridurre Dio a un idolo, 
pericolo sempre incombente: cfr. Gen 
3), ovvero presentare Dio come un "ri­
vale” (o concorrente) dell’uomo, ge­
nerando quella sorta di aut-aut o di 
invidia/rivalità, che è all’origine della 
tentazione di rifiuto e di negazione. 
Occorre dunque insistere su una co­
municazione di Dio come sorgente, di 
Dio come fondamento, amico e fine 
ultimo dell'uomo, fondativo di un rap­
porto d'amore nella libertà.

c) Il Dio di Gesù Cristo
L’approccio più consono al problema 

"chi è Dio?” è la cristologia. Anche 
qui, è necessario evitare di ridurre 
Gesù Cristo a giudice finale da atten­
dere con paura; o presentare la morte, 
il sacrifìcio di Cristo come una con­
danna voluta dal Padre per la nostra 
salvezza, o proporre una concezione 
dell’escatologia cristiana come realtà 
unicamente futura; e ancora: insistere 
in modo esclusivo (o prevalente) su 
denunce e lamentele; decurtare il mes­
saggio di importanti aspetti della fede 
(soggettivismo dei contenuti di fede). 
Ogni riflessione su Gesù di Nazaret 
comporta una riflessione sull’uomo e 
sul suo rapporto con il Dio vivente.

d) Il Dio che perdona e redime 
"ama" in Cristo

Il Dio di Gesù Cristo è colui che 
« ha tanto amato il mondo da dare il 
suo Figlio unigenito, perché chiunque 
crede in lui non muoia, ma abbia la 
vita eterna » (Gv 3,16); è un Dio che 
viene incontro in modo incondizionato 
e gratuito, innanzi tutto verso i pecca­
tori (dunque un Dio che accoglie, gua­
risce, perdona, ...); è un Dio che Gesù 
rende presente ("sperimentabile") sia 
nella sua predicazione del Regno, sia 
nei suoi gesti prodigiosi, sia con la 
sua stessa persona che vive donan­
dosi, muore e risorge per Dio e per 
gli uomini; sottolineare che si ha ac­
cesso al vero Dio vivente attraverso 
il dono dello Spirito di Gesù, di Gesù 
confessato "vero Dio e vero Uomo". 

e) Il Dio "comunicazione/comunione”
I discepoli di Gesù, partecipando del 

ministero di comunicazione teologale 
del loro Signore, sono qui per annun- 
ciare/trasmettere che « il regno di Dio 
si è avvicinato » (ossia che Dio è pros­
simo all’uomo), devono prolungare 
nel tempo la "buona notizia” — che è 
Gesù stesso, con la parola, con la litur­
gia, con la prassi. Ciò significa la 
consapevolezza che la fede cristiana, 
più che una religione, una dottrina, 
una morale, è di per se stessa comu­
nicativa (una "fede” che non comuni­
ca non è fede!), è una comunicazione 
d’esistenza, dove il Dio di Gesù Cristo 
— prima di chiedere e di esigere — 
dona tutto se stesso (la comunicazione 
è dono, richiede il dialogo, persegue 
la comunione).

f) Il Dio dei vivi, della vita eterna
Comunicare il Dio di Gesù Cristo 

significa insegnare/comunicar e la vita 
"eterna” (« La vita eterna è conoscere 
Dio e colui che ha mandato », questi 
« ha fatto conoscere Dio »; Gv 17,3. 
26), una vita piena già operante e ric­
ca di futuro, anche se non ancora com­
pletamente compiuta (ritorna sempre 
in primo piano la ricerca del signifi­
cato della vita presente). D’altra par­
te, questa comunicazione di vita di 
fede — finalizzata alla comunione — 
richiede di essere costantemente ac­
compagnata dalla verifica sulla realtà 
stessa della comunicazione di fede.

Questi elementi contenutistici posso­
no essere maggiormente recepiti e tra­
smessi con una serie di domande/ 
riflessioni/proposte: sono così date le 
condizioni indispensabili per una cor­
retta comunicazione teologale:

— la nostra Chiesa deve continua- 
mente sintonizzarsi col Dio di Gesù 
Cristo, deve cioè essere fedele all’Evan- 
gelo che comunica/trasmette;

— la nostra comunicazione pastora­
le deve manifestare il venire di Dio 
incontro all’esodo dell'uomo (a tutto 
l’uomo e a tutti gli uomini), per que­
sto deve crescere la conoscenza del 
messaggio, innanzi tutto nei suoi com­
ponenti più consapevoli e "praticanti”;

— trattandosi di una comunicazione



542 Sinodo Diocesano Torinese

d’esistenza, al cui servizio ci collo­
chiamo, l’annuncio evangelico diventa 
esperienza coinvolgente (linguaggi, at­
teggiamenti, azioni, ...), capace di di­
schiudere all’uomo il futuro di Dio e 
la felicità delle beatitudini, coniugando 
"Kerygma" e carità nel Vangelo della 
carità;

— trattandosi di comunicazione di 
esistenza, tutta la pastorale deve vei­
colare questo messaggio: la testimo­
nianza, la predicazione, l'azione "tera­
peutica”; senza queste "categorie del­
lo Spirito", le attività di comunicazio­
ne pastorale della Chiesa sembrano, 
oltre che destinate all’insuccesso, non 
fedeli al Vangelo che proclamano 
(mentre riscontriamo qualche succes­

so — molto probabilmente tempora­
neo — di nuovi movimenti o sette che 
promettono calore, amicizia, soldi e 
quant’altro...);

— il dialogo ecumenico — special- 
mente, ma non soltanto, quello teolo- 
gico/dottrinale — deve portare tutti i 
cristiani a una conoscenza più piena 
della dottrina, sia per una miglior 
conoscenza/accoglienza reciproca (ciò 
che ci unisce è più grande e impor­
tante di ciò che ancora ci divide: cfr. 
Unitatis redintegratio; Giovanni Paolo 
II, Ut unum sint, 25 maggio 1995), sia 
anche per mettere in luce le deficien­
ze proprie di sette religiose varie (di 
fronte alle quali i cristiani spesso non 
sanno dialogare).

4. Modalità e mezzi dell’annuncio di 
umane»; Dei Verbum, 13)

Le modalità sono i modi umani di 
esistere come persona e/o come co­
munità. I mezzi sono le forme e le 
tecniche di comunicazione. La Consul­
tazione sottolinea che la prima mo­
dalità da assumere consiste nel supe­
rare una certa mentalità che riduce 
l’annuncio della fede alla catechesi e 
alla predicazione, e tende a delegarlo 
a poche persone. Si tratta invece di 
un impegno di tutta la comunità e di 
ogni cristiano. Le indicazioni emerse 
possono essere così sintetizzate: dap­
prima la modalità della comunicazio­
ne, che deve essere:
— gioiosa: atteggiamento di ricerca, 

entusiasmo della scoperta, per far 
capire che il Dio di Gesù Cristo ci 
ama,

— decisa: per far capire che di mezzo 
c’è la vita, e questo Dio dei vivi 
(dei risorti) è credibile, "merita” 
d’essere testimoniato,

— chiara: per evitare confusioni, pre­
messe d’errori, e ricercare un dia­
logo limpido, sincero (un parlar 
chiaro),

— coerente: dire e fare, comunicazio­
ne d’esistenza testimonianza "par­
lante".

Per quanto riguarda le forme e i 
mezzi per attuare questa essenziale 
comunicazione ecclesiale, sono emerse

Gesù Cristo (« Parola di Dio in parole 

qua e là indicazioni di notevole im­
portanza, che proviamo a elencare qui 
in estrema sintesi.

4.1. Importanza dello studio
Occorre riscoprire l’importanza del­

lo studio: esso è un atto di speranza, 
perché esprime la fiducia che vi è un 
significato "teologale” alla vita e tale 
significato va comunicato; studiare 
prestando attenzione a quello che il 
Vaticano II chiama «ordine o "gerar­
chia” nelle verità della dottrina cri­
stiana, essendo diverso il loro nesso 
col fondamento della fede cristiana » 
(Unitatis redintegratio, 11), il che vale 
anche nella comunicazione del Dio di 
Gesù Cristo, ciò comporta:

— fare una nuova "sintesi” tra fede 
e cultura, Vangelo e vita, evitando di 
essere ripetitivi, senza svendere o ri­
durre il messaggio a mode culturali 
correnti;

— essere noi stessi "risposte" vi­
venti, profetici, solidali (cfr. Gaudium 
et spes, 1), senza la presunzione di 
esaurire o di "possedere" il messag­
gio.

4.2. Attenzione particolare
Prestare attenzione particolare a 

quei nuclei del messaggio cristiano



Sinodo Diocesano Torinese 543

che sono capaci di interpellare più 
direttamente, di provocare, di aprire 
orizzonti, di far crescere il dialogo; 
anche questo presuppone la conoscen­
za dei fondamenti della fede (soltanto 
chi è ben preparato, sa anche improv­
visare).

4.3. Inviti alla scoperta
Trovare forme suggestive che invi­

tino alla scoperta (evitando risposte 
preconfezionate e poco comunicative, 
o risposte a domande che nessuno 
pone), forme che, senza nulla svendere 
del messaggio, sappiano sintonizzarsi 
con l'interlocutore, che offrano spunti 
per meditare e interpretare la vita, 
che sappiano toccare le corde più sen­
sibili e profonde del cuore umano.

4.4. Coinvolgere in un'esperienza 
di comunione

Comunicare il messaggio coinvolgen­
do in un’esperienza di comunione 
(esperienza di gruppo, esperienza ec­
clesiale), facendo sperimentare quel 
che il popolo d’Israele provò alla let­
tura della Parola di Dio da parte di 
Esdra (cfr. Ne 8), o quel che avvenne 
nella sinagoga di Nazaret, allorché 

Gesù, dopo aver letto la profezia di 
Isaia, comunicò in questo modo il suo 
messaggio: « Oggi si è adempiuta que­
sta parola» (Le 4,21).

4.5. Parlare di Dio
Parlare di Dio è reso possibile dal 

fatto che possiamo parlare a Dio, sic­
ché la preghiera è grande forma di 
comunicazione, in cui sono coinvolti 
Dio e l'uomo; parlare di Dio è anche 
sempre parlare dell'uomo (e all’uomo):

— nella comunicazione teologale cer­
care sempre di coniugare itinerario 
teologico e itinerario antropologico,

— grande capacità di ascolto (arte 
da riapprendere), capacità dialogica, 
di comunicazione,

— la comunicazione avviene tramite 
parole e azioni autentiche (cfr. quan­
to dice Dei Verbum della rivelazione/ 
comunicazione di Dio all’uomo nella 
maniera umana, cfr. nn. 2. 13), soprat­
tutto attraverso l’amore, linguaggio 
immediatamente percepibile (quello di 
chi sa stare vicino al fratello con in­
tensa partecipazione: chi comunica di 
più del "buon samaritano”?), infatti 
solo l'amore è credibile; ricercare 
esperienze coinvolgenti.

BREVE CONCLUSIONE

Tutte queste indicazioni sul comu­
nicare il Dio di Gesù Cristo permetto­
no di illuminare la missione e il com­
pito della nostra Chiesa torinese nel 
transito culturale tra i Millenni:

— ricuperare l’autentico senso del­
la fede cristiana: si può crescere come 
comunità di fede che ha in sé la ca­
pacità di comunicare sensatamente e 
sempre, permettendo la realizzazione 
della fondamentale struttura dialogica 
di ogni persona (libertà e amore);

— rinsaldare la speranza cristiana: 

si può costruire una comunità di spe­
ranza proprio approfondendo e facen­
do conoscere sempre di più {'Evan­
gelo di Dio, la notizia di un futuro 
di Dio e degli uomini in comunione;

— elevare la carità cristiana: elevare 
una comunità d'amore, consapevole 
che il linguaggio amoroso è senza 
dubbio quello più comunicativo, es­
sendo destinato a comunicare e a far 
crescere la comunione (l’amore è co­
munione raggiungibile attraverso una 
profonda comunicazione).



544 Sinodo Diocesano Torinese

II. DIVENTARE CRISTIANI OGGI

1. Inquadramento dei contributi dell'ambito II nell’insieme dei contributi dei 
5 ambiti

Si rimanda ovviamente alla classifi­
cazione ampiamente articolata ed ela­
borata dei contributi della pubblica­
zione "La Diocesi di Torino si interro­
ga - Consultazione per il Sinodo dioce­
sano”. Con riferimento in particolare 
alle tabelle 1.1.2, 2.1 e 2.11 e, tenendo 
presenti il numero delle parrocchie 
nei vari Distretti pastorali e il numero 
degli abitanti, si osserva che:

— su 472 contributi (di parrocchie, 
associazioni, gruppi, singole persone 
comprendenti riflessioni su più ambi­
ti) 293, pari al 62,1%, si occupano del­
l’ambito II;

— su 1.306 contributi complessivi 
sui 5 ambiti, trattano il tema "Dive­
nire cristiani oggi” 293, pari al 22,4%;

— l’attenzione al tema è vicina a 
quella per l’ambito IV (309 contributi) 
e I (299 contributi), nettamente mag­
giore rispetto all’ambito III (237 con­
tributi) e V (168);

— le parrocchie di Torino Città (in 
numero di 111 - con 1.090.359 abitanti) 
hanno inviato 2701 contributi (pari al 
57,20% del totale) e di essi 150 (pari 
al 55,55%) si occupano dell’ambito II;

— le parrocchie dei Distretti pasto­
rali fuori Torino (in numero di 246, 
con 1.053.484 abitanti) hanno inviato 
193 1 contributi (pari al 40,88% del to­
tale) e di essi 140 (pari al 72,54%) si 
occupano dell’ambito IL

Dunque, a parità di numero di abi­
tanti, dalla città di Torino i contributi 
al Sinodo sono giunti in numero mag­
giore (57,20% contro il 40,88% e 1,9 
per cento non individuabili come pro­
venienza). Ma l’interesse per il tema 
dell’ambito II è nettamente prevalen­
te nei Distretti pastorali fuori Torino 
(140 contributi su 193, pari al 72,54%) 
rispetto a Torino città (150 contributi 
su 270, pari a 55,55%).

2. Temi trattati nei contributi dell'ambito

Per un quadro generale della rile­
vanza che i contributi all’ambito II 
hanno dato ai diversi "temi” presi in 
considerazione si rimanda all’elenco 
dettagliato riportato nel testo citato 
sopra "La Diocesi di Torino si inter­
roga". Pare utile tuttavia qualche con­
siderazione complessiva, attraverso un 
accostamento di temi che peraltro è 
certamente opinabile:

— il richiamo nel "Diventare cristia­
ni oggi" a Preghiera - Spiritualità - 
Liturgia/culto - Celebrazioni liturgi­
che - Ritiri spirituali - Adorazione eu­
caristica - Devozioni, Rosario, Via Cru­
cis compare nei contributi 192 volte;

— al centro del cammino è collo-

II
cata la S. Messa (Eucaristia - Festa - 
Giorno del Signore) 110 volte;

— 34 volte compaiono i temi Parola 
di Dio - Vangelo, Nuovo Testamento;

— 42 volte il tema Fede;
— 82 volte la riflessione sull’impe­

gno della Testimonianza;
— molto articolata l’attenzione ai 

momenti dell’itinerario di educazione 
cristiana, ai diversi tempi della vita 
che hanno necessità diversificate nel 
sostegno nel cammino, agli strumenti 
per "diventare cristiani”: 369 volte ri­
tornano i temi della Iniziazione Cate­
chesi - Catechesi adulti • Formazione 
permanente dei laici - Pastorale gio­
vanile - Pastorale delle famiglie ■ Pre-

1 Nove contributi — pari all’1,9% del totale — sono di provenienza territoriale "ignota”.



Sinodo Diocesano Torinese 545

parazione alla famiglia e matrimonio - 
Coppia - Catechisti • Educazione giova­
ni - Iniziazione - Battesimi - Cresima • 
Riconciliazione, penitenza. In partico­
lare 95 contributi si occupano di fami- 
glie/coppie/matrimonio; 125 di laici/ 
adulti; 85 volte la riflessione riguarda 
i giovani; 12 volte gli anziani;

— i temi che riguardano i luoghi in 
cui "si diventa cristiani”, le strutture, 
ma anche la presenza del sacerdote, i 
rapporti tra le persone, i gruppi e che 
esprimono l’esigenza e il desiderio del­
la comunione compaiono 283 volte 
(Parrocchia - Comunione ecclesiale • 

Comunione tra associazioni, movimen­
ti, gruppi ecclesiali - Appartenenza al­
la Chiesa ■ Gruppi, referenti zonali, 
parrocchie: 177; Pastorale d'insieme: 
13; Oratorio: 26; Parroci . Presbiteri - 
Vescovo: 67);

— il tema dell Annuncio-Evangeliz­
zazione 73 volte;

— l’attenzione ai Lontani (credenti) - 
Marginali (credenti) compare 67 volte;

— il problema "culturale” (Cultura 
cristiana - Cultura e fede) è affrontato 
29 volte nei contributi.

3. Cristianesimo come fatto storico-culturale e come adesione al Vangelo
Quando si parla di "cristiani", di 

"cattolici", di "comunità cristiane", 
ecc., bisogna evitare i discorsi equi­
voci, con chiara consapevolezza della 
distinzione da tenere sempre presente 
tra:

a) cristianesimo come fatto storico­
culturale (usanze, tradizioni, termino­
logia e simbologia religiosa di riferi­
mento, ...), e

b) fede cristiana come personale 
conoscenza e adesione (sempre imper­
fetta...) al Vangelo di Cristo crocifis­
so e risorto; adesione che necessaria­
mente esige di "verificarsi" in scelte 
comportamentali conformi alla fede 
stessa.

In ordine al tema del "diventare cri­
stiani" e della "trasmissione della fe­
de", occorre dunque prendere atto con 
realismo sereno e obiettivo che nella 
nostra società di oggi la fede non si 
può più semplicemente "presupporre” 
nei singoli battezzati, o trattarne co­
me se fosse un patrimonio culturale 
comune...

Non possiamo illuderci di conser­
vare una fede che non c’è e di "tra­
smetterla” nel senso ripetitivo del ter­
mine. Un discorso sulla fede deve te­
ner conto dei diversi interlocutori. La 
nuova evangelizzazione chiede di por­
re al centro dell’impegno pastorale il 
caso serio dei non-credenti e dei cre­
denti ai margini della comunità ec­
clesiale (divorziati risposati, conviven­
ti, ...). Oggi ci troviamo di fronte a 
molti battezzati ("cristiani”...?) che po­

sitivamente non credono e si ritrova­
no di fatto estranei alla visione cri­
stiana della vita e al linguaggio della 
fede. Non possiamo rivolgerci a loro 
continuando a presupporre una fede 
in qualche modo già esistente, per 
quanto nascosta e dimenticata... Que­
sto, naturalmente, non esclude che 
dobbiamo perfezionare modalità e 
strumenti per comprendere, orientare 
o suscitare la "domanda”, a volte in­
consapevole, di fede.

Dei cristiani ai margini della comu­
nità cristiana o credenti lontani si so­
no occupati 67 contributi. Alcune par­
rocchie hanno anche cercato di cono­
scere la loro domanda nei confronti 
della comunità ecclesiale attraverso 
questionari inviati a tutte le famiglie: 
la partecipazione è definita « deluden­
te, segno di una diffusa indifferenza ». 
Tra coloro che rispondono viene rile­
vata la tendenza a vedere Gesù come 
figura umana; inoltre la polarizzazio­
ne nelle risposte sugli aspetti negativi 
della questione morale e degli aspetti 
positivi della fraternità.

I contributi sui credenti "marginali" 
segnalano:

— l’urgente "dovere" di andare ver­
so i lontani;

— la necessità di ricontattare coloro 
che si sono allontanati e di cercare di 
farli sentire comunque parte della co­
munità;

— spesse volte i "lontani” sono per­
sone più attente alle salvezze imme­
diate e immanenti che alla Salvezza



546 Sinodo Diocesano Torinese

ultima e giudicano la parrocchia in 
base alle risposte alle domande di 
aiuto materiale, conforto spirituale, 
aiuto nell’educazione dei figli; da cui 
l'importanza di cogliere le situazioni 
di disagio tramite condivisione, ascol­
to, speranza e attenzione alle possi­
bilità di affrontare poi argomenti più 
specifici;

— i "lontani" sono coloro che non 
conoscono affatto il Vangelo o che si 
sono allontanati dalla Chiesa, ma an­
che i "fratelli maggiori" della para­
bola del figliol prodigo, che sono 
sempre vissuti nella casa del Padre 
ma non ne hanno compreso la mise­
ricordia.

Le proposte:
— grande coerenza dei cristiani nella 

vita e apertura negli incontri per­
sonali (lavoro, ambienti vari);

— aiuto e coinvolgimento concreto 
nelle difficoltà;

— incontri di approfondimento su ar­
gomenti di particolare attualità;

— gruppi di studio e confronto per 
coinvolgere gli indifferenti e i lon­
tani;

— momenti di evangelizzazione nei 
vari punti della città;

— ritorno alla benedizione delle case;
— "missioni";
— oratorio;
— mass media, radio - televisione;
— sacerdoti più sollevati dagli impe­

gni organizzativi e più concentrati 
sulla trasmissione del Vangelo.

4. L'ambiguità nella Diocesi attorno ai
1. Sacramenti della fede o riti di pas­

saggio e di integrazione?
Nell’ambiente socio-culturale della 

nostra Diocesi (e di tutta Italia) la 
realtà "Chiesa" (= i "cristiani”...) si 
trova di fatto in una condizione fon­
damentale di ambiguità, risultante dal­
l'intreccio e dalla reciproca compene­
trazione storica tra i due aspetti (cri­
stianesimo come religione istituzionale 
di riferimento e appartenenza socio­
logica; fede cristiana come consape­
vole e convinta adesione al Vangelo... 
Con tutte le sfumature possibili).

Detta ambiguità e complessità di 
situazione emerge in modo particolare 
in occasione di Battesimi, Prime Co­
munioni, Cresime e Matrimoni.

Queste "cerimonie” nell’intenzione 
della Chiesa sono celebrate quali Sa­
cramenti della fede (il referente essen­
ziale di senso è Cristo crocifisso-risor­
to); mentre sono talora richieste e 
vissute dalla gente come riti di pas­
saggio e di integrazione. Spesso sono 
avvertite istintivamente come una sor­
ta di "diritto civile”, indipendente­
mente dalle proprie idee nei confronti 
della Chiesa, di Gesù Cristo, degli arti­
coli del "Credo” (il referente primario 
di senso è l’esperienza umana fami­
liare e sociale della nascita, della cre­
scita, dello sposarsi, ...).

Sacramenti della fede
Le due cose di per sé non si esclu­

dono a vicenda. Coerentemente con la 
visione cristiana nei criteri concreti di 
programmazione e di celebrazione do­
vrebbero essere determinanti la pro­
spettiva della fede e le ragioni eccle­
siali. Di fatto il punto di vista di 
molte persone è centrato esclusiva- 
mente sulla "festa” di famiglia, con 
tutti gli annessi e connessi (dai più 
profondi e autentici valori di caratte­
re antropologico, fino alle più frivole 
mode consumistiche: cfr. certi Matri­
moni o Prime Comunioni, ...).

2. Grandi investimenti pastorali e scar­
si risultati
Molte iniziative, corsi e incontri di 

preparazione ai Sacramenti, attuati 
un po' in tutte le parrocchie in questi 
anni (soprattutto dal 1970 in poi) con 
grande dispendio di energie, non sem­
brano aver portato un frutto propor­
zionato quanto a reale "evangelizza­
zione”... almeno per quanto è dato di 
costatare con gli strumenti comuni 
della verifica. Forse il metodo non è 
adeguato. Questo ci pone una serie di 
domande non eludibili:
— siamo convinti di evangelizzare un 

mondo scettico e diffidente nei con­
fronti della fede, quando nelle par­
rocchie facciamo tre o quattro in-



Sinodo Diocesano Torinese 547

contri per i genitori dei battez- 
zandi?

— possiamo credere di evangelizzare i 
fidanzati con cinque o sei incontri 
prima del Sacramento? Sappiamo 
bene che la maggior parte di costo­
ro non mette più piede in chiesa 
almeno dalla pre-adolescenza...

— una catechesi dei cresimandi adulti 

può essere sbrigata dalle parroc­
chie con due-tre mesi di incontri 
settimanali...?

Forse è ora di dire basta ai mille 
micro-corsi che precedono i Sacramen­
ti; micro-corsi che servono soprattutto 
a sfiancare preti e laici e ingenerano 
un senso di impotente delusione per 
i ben magri risultati raggiunti...

5. L’intuizione della possibilità di "essere” e la consapevolezza/lamento del 
non essere

— I cristiani non sembrano rendersi 
conto che emerge uno specifico, urgen­
te bisogno di evangelizzazione che pas­
sa attraverso la testimonianza della 
carità ma anche attraverso la testimo­
nianza della Parola. Manca la coscien­
za che il secolarismo diffuso è respon­
sabilità anche e soprattutto dei cri­
stiani. C'è tensione in tutti i gruppi 
verso i valori della pace, giustizia, so­
lidarietà, ma appare carente la tensio­
ne escatologica.

— Il pluralismo etnico, culturale, 
religioso è un dato di fatto. La fede 
non va mai imposta ma proposta; i 
cristiani però rischiano di aderire, di 
fronte a una situazione inedita, ad un 
relativismo di fondo che può sfociare 
in una indifferenza pratica verso gli 
altri e in una negligenza dell’annuncio 
evangelico.

— L’impegno pastorale consiste nel 
far calare il mistero di Gesù Cristo 
nelle situazioni, nei "mondi vitali" 
dell’uomo. Occorre allora conoscenza 
di Gesù Cristo e conoscenza delle si­
tuazioni.

E rischioso oggi più che mai ap­
poggiare iniziative ecclesiali su cono­
scenze immediate, spesso emozionali, 
e sulle informazioni spesso distorte 
provenienti dai inedia. Anche in aspet­
ti primari della pastorale la conoscen­
za delle situazioni resta spesso appros­
simata e insufficiente.

— La parrocchia non riesce ad es­
sere luogo di elaborazione culturale 
perché manca la possibilità di fare 
iniziative di ampio respiro.

— La parrocchia che si sforza di 
aprirsi a tutti incontra difficoltà nella 
risposta della gente. A volte ci sono 

rivalità tra gli stessi collaboratori nel­
la parrocchia: un motivo per cui la 
parrocchia non riesce ad aprirsi ai lon­
tani è perché i singoli non sono ca­
paci di aprirsi fra di loro.

— Quanti "compartimenti stagni” 
nelle parrocchie... Il "modus vivendi" 
delle parrocchie è necessario e urgente 
che si modifichi.

— Si incontrano tra i laici impe­
gnati in parrocchia non pochi che la­
vorano soprattutto perché in tal mo­
do si sentono realizzati... Ci sono an­
che non poche "mamme catechiste” 
senza attitudine e preparazione ma 
semplicemente "precettate”.

— I sacerdoti sono spesso oberati 
da mille problemi economici e ammi­
nistrativi, ma anche timorosi di affi­
dare ai laici le varie questioni mate­
riali per potersi dedicare a tempo pie­
no al loro ministero.

— Sono state inventate tante strut­
ture di partecipazione, ma il problema 
della comunicazione dell’annuncio non 
è anzitutto un problema di strumenti: 
ciò che è determinante è il dato di 
certezza che colpisce la persona. Non 
basta comunicare la fede, occorre in­
vitare alla verifica personale della fe­
de, senza cui la fede non diventerà 
mai patrimonio certo.

— Occorre un maestro per imparare: 
occorre una guida per il cammino di 
fede. C'è bisogno di ritrovare il meto­
do di una proposta sistematica di ca­
techesi. C’è troppa tendenza allo spon­
taneismo nella nostra Diocesi.

— Occorre un processo formativo 
di fondo, accessibile a tutti, di am­
pio respiro. I grandi temi della vita 
umana possono essere l’occasione per



548 Sinodo Diocesano Torinese

preparare all’impegno di cammino au­
tentico di fede.

— Chi frequenta corsi di cultura 
religiosa (ad es. in seno all’Unitre) 
non frequenterebbe il catechismo per 
gli adulti in parrocchia o in occasioni 

ecclesiali.
— Manca una strategia a livello zo­

nale che indirizzi verso processi for­
mativi.

Nota: molte osservazioni sono ricu­
perabili anche nei punti che seguono.

6. Diventare cristiani: aspetto teologico
1. Il modello teologico teorico

Il modello teologico teorico del "di­
ventare cristiani" è quello che si trova 
espresso in forma narrativa in At 2, 
14-42.

Si tratta di un processo globale, che 
investe tutta la persona, e che com­
prende i seguenti elementi, tra loro 
inscindibilmente connessi:

a) annuncio/ascolto del Vangelo = 
« Gesù è stato crocifisso, Dio lo ha 
risuscitato... »;

b) accoglienza libera e personale 
di questo messaggio;

c) se lo si accetta: conversione = 
revisione dei propri schemi di pensie­
ro e criteri di vita, secondo gli inse­
gnamenti di Gesù Cristo;

d) Battesimo/Cresima: riconosci­
mento ufficiale e dichiarato di Cristo 
come "Salvatore” (cfr. At 4,12; Ef 2, 
4-5; ...);

e) inserimento nella Chiesa, che 
si effettua e si manifesta concreta­
mente nell’appartenenza e nella fre­
quenza alla comunità locale, il cui 
"momento simbolo” essenziale è l’as­
semblea eucaristica domenicale.

2. Diversi modi di intendere l'espres­
sione: "diventare cristiani"
Nel nostro attuale contesto sociale 

ed ecclesiale, con l’espressione "diven­
tare cristiani" di fatto si possono in­
tendere cose diverse. E necessario 
rendersene conto con chiarezza, ed 
evitare positivamente ogni confusione 
e ambiguità di linguaggio in proposito.

2.1. Il caso che corrisponde più da 
vicino al modello teorico (e storico) 
originario è quello di giovani-adulti 
che chiedono il Battesimo: cfr. Rito 
dell’iniziazione cristiana degli adulti.

22. Dal punto di vista giuridico e 
statistico (che corrisponde ad un dato 
teologico oggettivo) si diventa ufficial­

mente cristiani dal momento in cui si 
riceve il Battesimo (cfr. Codice di Di­
ritto Canonico, canoni 96 e 204); da noi 
il caso più frequente rimane quello 
del Battesimo dei bambini.

2.3. In terzo luogo, con l’espressio­
ne "diventare cristiani" ci si può rife­
rire all’itinerario globale di catechesi, 
formazione, educazione cristiana di co­
loro che sono stati battezzati-da-bam- 
bini: si tratta di "diventare cristiani” 
a livello soggettivo (conoscenza del 
messaggio cristiano, adesione persona­
le, comportamento di vita conforme 
alla fede, ...).

L'ipotesi presupposta dalla comune 
prassi pastorale attuale è che i bam- 
bini/ragazzi imparino a "diventare cri­
stiani”, sul piano personale e sogget­
tivo, attraverso il previsto itinerario 
di "iniziazione cristiana” parrocchiale: 
catechismo - sacramento della Peniten­
za - Prima Comunione - catechismo - 
Cresima (da aggiungere, in qualche 
modo, l’apporto della scuola di religio­
ne). In questo cammino un apporto 
grandissimo può e deve essere offerto 
dalla famiglia. La comunità cristiana, 
lungi dall’escludere o dal sostituire la 
famiglia, si pone accanto ad essa per 
aiutarla a scoprire il senso della fede 
e della vita cristiana, proprio a par­
tire dal cammino di accompagnamen­
to e di iniziazione dei figli.

2.4. Ma "diventare cristiani oggi” 
può anche voler dire l'esperienza di 
chi — pur essendo stato battezzato da 
bambino, e pur avendo ricevuto a suo 
tempo la Prima Comunione (e la Cre­
sima) — da adulto, in seguito a par­
ticolari circostanze, riscopre la fede 
cristiana nei suoi contenuti reali e nel 
suo dinamismo di impegno essenziale 
(cfr. modello ”neo-catecumenale” e al­
tre esperienze, sia in ambito di grup­
pi e movimenti, sia in ambito par­
rocchiale).



Sinodo Diocesano Torinese 549

2.5. Infine, "diventare cristiani” può 
voler indicare l'istanza di continua 
conversione che è implicita nella fede 
stessa: conversione ad una fede più 
profonda, più coerente, più operativa, 
più concretamente incarnata nel con-

7. La trasmissione della fede

L La trasmissione della fede non è 
opera solo umana
L'obiettivo pastorale enunciato co­

me "trasmettere la fede” merita qual­
che riflessione, sia dal punto di vista 
teologico, che da quello psicologico.

Anzitutto bisogna ricordare che pri­
ma di ogni nostro atto di annunzio o 
di risposta credente, c’è il disegno di 
Dio, il quale « vuole che tutti gli uo­
mini siano salvati e arrivino alla co­
noscenza della verità» (ITm 2,4).

La comunicazione della fede non è 
opera solo umana, e non è equipa­
rabile ad una "impresa" umana in cui 
entrano in gioco solamente l'intelli­
genza, la buona volontà, la disponibi­
lità di mezzi adeguati, il calcolo delle 
probabilità di successo, e così via... 
L’evangelizzazione parte dalla fede e 
dalla preghiera: non si tratta di "pro­
pagandare” determinate idee religiose, 
bensì di farsi strumento della potenza 
di Dio che opera nella sua Parola e 
attraverso la sua Parola (cfr. 1 Cor 1, 
21-25; 2 Cor 5,20). Questo, naturalmen­
te, senza dimenticare che la comuni­
cazione umana si realizza con respon­
sabilità personale, mediante parole, 
comportamenti, scelte, ...

Nell'annuncio del Vangelo occorre 
dunque franchezza, coraggio e auten­
ticità: la fede degli ascoltatori non de­
riva dall'abilità retorica e dagli stru­
menti tecnici messi in opera, ma dal­
la potenza di Dio che, attraverso la 
debolezza della parola umana, fa ri­
splendere la verità della croce e del­
la risurrezione di Cristo (cfr. 1 Cor 2, 
1-5).

2. Importanza e centralità della testi­
monianza e dei rapporti personali 
Anche per un altro verso l'espres­

sione "trasmettere la fede” rimane 
ambigua in quanto sembra basarsi sul 
presupposto che sia possibile trasfc- 

testo socio-culturale in cui si vive... In 
questa prospettiva tutti i "già cristia­
ni” sono chiamati a "diventare sempre 
più cristiani" (= vocazione universale 
alla santità).

rire, o indurre in altri dall’esterno, 
secondo una sequenza lineare del tipo 
causa-effetto, un’esperienza di tipo 
personale quale è quella della fede, 
che coinvolge globalmente gli aspetti 
cognitivi, affettivi e morali della per­
sona.

Le scienze psicologiche rilevano co­
me l’esperienza, il "vissuto” e l’iden­
tità stessa di un individuo siano le­
gate a una elaborazione soggettiva de­
gli stimoli (biologici, affettivi, sociali, 
culturali) e come i rapporti interper­
sonali si sviluppino secondo una mo­
dalità circolare, che comprende e in­
fluenza entrambi gli interlocutori, in 
un circuito incessante di messaggi e 
risposte.

In ogni processo di comunicazione 
— compreso quello della educazione/ 
trasmissione della fede — occorre 
quindi tener conto insieme sia dei con­
tenuti (messaggio, informazioni, spie­
gazioni, ...), sia della relazione che si 
instaura con l'interlocutore.

Dal punto di vista comunicativo e 
pratico, l'educazione alla fede (propo­
sta nel linguaggio pastorale come "an­
nuncio, celebrazione, testimonianza”) 
passa inevitabilmente attraverso rap­
porti interpersonali, in cui è fonda­
mentale un ascolto reciproco, in cui 
l'identità dell’uno non prevarica l’iden­
tità dell’altro.

Lo strumento fondamentale nella 
"comunicazione” della fede appare 
quindi il dialogo, dove è decisivo — 
prima ancora delle cose che si hanno 
da dire e della propria capacità di 
dirle in modo appropriato — la ca­
pacità di accoglienza dell'altro, la com­
prensione del suo punto di vista, del­
ie sue difficoltà, delle sue aspirazio­
ni..., nonché l’impiego sistematico di 
un linguaggio semplice e comune, ac­
cessibile a tutti.

A tutto questo va aggiunto che, come 
ricorda la Evangelii nuntiandi (nn. 21



550 Sinodo Diocesano Torinese

e 41), la prima scintilla dell’evangeliz­
zazione parte dalla testimonianza che, 
di per sé « è già una proclamazione 
silenziosa, ma molto efficace, della 
Buona Novella ». È un vero « gesto ini­

ziale di evangelizzazione », anche per­
ché « l’uomo contemporaneo ascolta 
più volentieri i testimoni che i mae­
stri, o se ascolta i maestri lo fa per­
ché sono testimoni ».

8. Atteggiamenti pastorali di fondo

L’atteggiamento pastorale da perse­
guire — soprattutto nei confronti di 
coloro che si avvicinano alla Chiesa in 
occasione della domanda di Sacra­
menti — non può essere né quello del 
rigorismo, né quello del permissivismo. 
Non rigorismo, perché non è la norma 
che va salvata, ma la persona. La ve­
rità non risulta vincente per il solo 
fatto che viene proclamata o dimo­
strata; risulta vincente quando viene 
accolta con amore. Non permissivismo 
perché questo atteggiamento non fa 
crescere le persone e finisce con lo 
svuotare di senso il messaggio evan­
gelico.

Si deve piuttosto perseguire un at­
teggiamento di autentica misericordia, 
che significa:

a) accoglienza delle persone così 
come sono, con il loro carico di buo­
ne intenzioni, di povertà e di difetti... 
Chi davvero accoglie non si stupisce e 
non si scandalizza;

b) ascolto delle persone, cercando 
di capirle fino in fondo, di valutarne 
le possibilità, di far emergere gli 
aspetti positivi;

c) pazienza e attesa: come quella 
del "padre" della parabola evangelica, 
che aspetta il ritorno del figlio, senza 
vincolare la sua libertà... Una pazienza 
da integrare con la sollecitudine del 
"pastore” che va in cerca della pecora 
smarrita.

— Il criterio di riferimento non può 
essere che quello del « Sono venuto 
per servire ». Atteggiamento di ascol­
to, condivisione umile e attenta, ma 
mai inerzia o indifferenza.

— Meno impegno nel fare, maggiore 
attenzione all’essere e alle vere ragio­
ni del nostro essere.

— Formare in modo essenziale e 
concreto al gusto di costruire rap­
porti.

— Imparare ad amarci e a vivere 
in modo comunitario.

— Superare la concezione privata 
della fede.

— Riconoscere il pluralismo meno 
come problema, più come ricchezza, 
espressione della multiforme grazia di 
Dio.

— Solida fede, sensibilità e convin­
zione che si agisce come strumenti 
nelle mani di Dio.

— Educare alla responsabilità della 
testimonianza.

— Occorre più disponibilità all'acco­
glienza negli uffici parrocchiali. Anche 
le persone che vengono a cercare una 
"carta” hanno bisogno di "incontrare" 
la Parola capace di farsi prossimo.

— Alimentare incontri e scambi tra 
famiglie in spirito di fraternità.

— La parrocchia è il "luogo" nor­
male dove i credenti fanno esperienza 
di Dio e dei fratelli.

— Legami stabili di fraternità per 
superare atteggiamenti e strutture di 
peccato.

— I membri della comunità devono 
essere capaci di stabilire contatti uma­
ni, di avere atteggiamenti amichevoli 
o di gratuità, rivelando equilibrio per­
sonale e affabilità.

— Impegno di testimonianza comu­
nitaria (a livello parrocchiale o inter- 
parrocchiale e zonale).

9. Osservazioni e proposte di tipo generale in ordine alla formazione cristiana

1. Preghiera:
— favorire spazi e momenti di spi­

ritualità. Passano ore e a volte giorni 
senza la possibilità di entrare in una 

chiesa per fermarsi in preghiera o in 
adorazione perché gli edifici rimango­
no a lungo chiusi;

— incrementare e migliorare gli in-



Sinodo Diocesano Torinese 551

contri esterni di preghiera (Rosari nei 
cortili. Messe, Via Crucis, processioni) 
che sono segni tangibili della fede e 
quindi testimonianza;

— la preghiera nel suo aspetto di 
silenzio e ascolto è ancora da impa­
rare. Si valorizzino gruppi di spiri­
tualità, che si dedichino alla pratica 
c alla promozione della preghiera e 
della meditazione;

— pregare e leggere il Vangelo nelle 
case;

— riscoprire la preghiera in fami­
glia.

2. Esperienza di vita comunitaria:
— crediamo come popolo, non solo 

come singole persone;
— spiritualità dell’unità: impegno di 

camminare insieme in una spiritualità 
comunitaria;

— diventare cristiani oggi non è fa­
cile, ed è quasi impossibile da soli;

— tutta la comunità parrocchiale è 
impegnata a trasmettere la fede - co­
munità di ascolto della Parola (annun- 
ciata-celebrata-vissuta).

3. Il giorno del Signore:
— la perdita di significato e di con­

sistenza concreta del giorno del Signo­
re è di portata veramente sinodale. 
L’estrema mobilità in tale giorno di 
persone e famiglie e le forme di lavo­
ro (vedi il lavoro "a moduli”) richie­
de un ripensamento globale di tutto 
ciò che è legato al "giorno del Signo­
re” ed un ripensamento dell’organiz­
zazione pastorale per iniziative là do­
ve la gente è di fatto presente nei gior­
ni festivi;

— momento forte per eccellenza 
della comunità cristiana è la domeni­
ca. Nonostante tutto la Messa rimane 
un momento personale, sganciato dal­
la comunità e gestito da pochi;

— la Messa domenicale e le celebra­
zioni liturgiche sono un canale di co­
municazione, formazione ed educazio­
ne alla fede: devono essere ripensate 
come luogo di aggregazione e di vera 
comunità. Rendere centrale e primaria 
la celebrazione eucaristica;

— pensare alla celebrazione di Ss. 
Messe nelle lingue più diverse.

4. Formazione teologica e culturale:
— valorizzazione dei corsi sistema­

tici diocesani (ogni parrocchia invii 
persone al Centro per la formazione 
di operatori pastorali);

— il contatto con il pluralismo delle 
religioni richiede una formazione spe­
cifica più sostanziosa;

— catechesi continua per adulti e 
giovani;

— tra gli strumenti istituzionali di 
cui la Diocesi si è dotata per affron­
tare le odierne provocazioni culturali 
in ordine all'educazione alla fede e al­
la sua trasmissione c’è l’Istituto Su­
periore di Scienze Religiose, luogo pri­
vilegiato per la preparazione degli in­
segnanti di religione, operatori pasto­
rali, cristiani adulti sensibili alle pro­
blematiche circa il rapporto fede/cul- 
tura. Si propone l’attivazione presso 
l’Istituto di un settore di insegna­
mento teologico-pastorale;

— la conoscenza di Gesù Cristo e 
la conoscenza delle situazioni sono i 
fattori che concorrono nell’impegno 
pastorale. La conoscenza della realtà 
nei suoi vari aspetti e tipi resta ap­
prossimata e insufficiente in aspetti 
anche primari della pastorale. Si pro­
pone di strutturare una collaborazio­
ne tra operatori culturali e tutti gli 
operatori pastorali in genere (prati­
care incontri periodici tra operatori 
culturali e Cardinale Arcivescovo, tra 
operatori culturali e Clero diocesano, 
pensare a Convegni periodici, attivare 
la possibilità di consulenze rapide per 
questioni emergenti).

5. Formazione alla testimonianza:
— educare ad annunciare Cristo non 

solo nei momenti importanti dal punto 
di vista religioso, ma coniugando fede 
e presenza nel mondo;

— educare all’importanza dell’esem­
pio personale;

— l'amore dei cristiani è la prova 
più valida che la gente attende dai cri­
stiani (meraviglia, convinzione, con­
versione; vedi anche punti successivi);

— consapevolezza che quasi tutti ri­
conoscono il cristiano nell'operare (ca­
rità, onestà, gratuità). Testimoniare 
Cristo in ogni momento della vita lai­
cale: nella politica, nell’economia, nel 
mondo del lavoro.



552 Sinodo Diocesano Torinese

10. Osservazioni e proposte di tipo "specifico” in ordine al "diventare cristiani”

Sul "diventare cristiani oggi” — te­
nendo conto dei diversi significati che 
l’espressione può assumere in rappor­
to alle diverse situazioni personali (v. 
punto 6.2.) — dal punto di vista della 
responsabilità pastorale occorre:

a) anzitutto prendere sul serio il 
cammino catecumenale nel caso di 
giovani e di adulti che chiedono il Bat­
tesimo (cfr. Servizio diocesano per 
l'iniziazione cristiana degli adulti, in 
RDTo 72 [1995], 107-120);

b) in secondo luogo, verificare il 
concetto "funzionamento” del sistema 
pastorale che parte dal Battesimo dei 
bambini e passa attraverso le tappe 
del catechismo parrocchiale, della Pri­
ma Comunione e della Cresima. In che 
senso e in che modo questi bambini/ 
ragazzi "diventano” di fatto cristiani? 
Come "rimangono cristiani" diventan­
do giovani/adulti?...

È concretamente pensabile l’ipotesi 
di modificare in qualche modo la pras­
si attuale, per ridare alla Cresima e 
alla Prima Comunione il loro vero si­
gnificato cristiano ed ecclesiale...? 
(questione dell’eZà e dell’ordine di re­
cezione di questi Sacramenti, nonché 
del loro rapporto con una catechesi 
che coinvolga in modo efficace bambi- 
ni/ragazzi e genitori...).

Tenuto conto che la "situazione di 
partenza” da cui prende avvio il cam­
mino di iniziazione cristiana dei no­
stri bambini è spesso varia e poco 
omogenea, non è il caso di rivedere 
la nostra abituale prassi di una evan­
gelizzazione indiscriminata (e un po’ 
massificata), conseguente ad una sa- 
cramentalizzazione ancora generalizza­
ta? Non si potrebbero distinguere due 
itinerari di iniziazione: l'uno di risve­
glio, che si proponga di suscitare la 
fede là dove questa non ha ancora 
avuto l'occasione di svilupparsi e di 
esprimersi (= itinerario di tipo cate­
cumenale); e un altro che si propon­
ga di nutrire, approfondire, rendere 
più viva e personale una fede che è 
già svegliata ed educata in famiglia 
(itinerario di tipo catechistico)?

c) dare molta più importanza alla 
pastorale battesimale: sia a livello di 

preparazione (incontri con genitori e 
padrini...), che di celebrazione (cura­
re la "qualità”...), che di accompagna­
mento delle famiglie dopo il Battesi­
mo...

d) impegnare più tempo e più 
energie (preparazione remota e pros­
sima) nella qualificazione della predi­
cazione omiletica domenicale.

I. Annuncio - Evangelizzazione - Ini­
ziazione cristiana degli adulti

— La parrocchia tende a chiudersi 
in se stessa. La colpa non ricade ne­
cessariamente sul singolo parroco, ma 
sulla struttura. Un sacerdote può al 
massimo seguire la vita spirituale di 
una popolazione di 1.000 abitanti. 
Quindi bisogna far ritorno alla Chie­
sa dei primi secoli: prioritaria è la 
fede su tutto il resto.

La parrocchia non può se non ridur­
si ai soli praticanti, quando non si ha 
il tempo materiale di fare altro.

— Tutta la comunità parrocchiale 
deve sentirsi impegnata a trasmettere 
la fede e diventare, anche per mezzo 
dei carismi di ciascuna persona, di 
ciascun gruppo, comunità educante e 
testimoniante.

— La fede cristiana perde capacità 
di attrazione e di entusiasmo per de­
bolezza di esperienza. Recuperare una 
esperienza di fede capace di rendere 
ragione di ciò che vive e di trasfor­
mare la vita in modo più umano. Azio­
ne sistematica e orchestrata della 
mentalità dominante.

— La scoperta gioiosa in risposta 
alla domanda "Chi è Gesù Cristo?" 
(Lineamenta, 2. l./l), è la sola che 
fonda la comunità, e costituisce il nu­
cleo o principio fondante per trasmet­
tere la fede.

Anche per l'uomo moderno è unica­
mente la strada percorsa all’origine, e 
cioè l’esaltante annuncio del Croci­
fisso Risorto, l’esperienza dello Spirito 
Santo che lo può portare a far nuova 
comunità, a non più riuscire a tenere 
per sé la gioia che gli scoppia den­
tro, ad inventare intorno a sé novella 
Chiesa e rinnovato cristianesimo.



Sinodo Diocesano Torinese 553

— Per annunciare, compito primario 
della comunità parrocchiale dovrebbe 
essere di preparare in modo adeguato 
i suoi operai, che non presentino un 
loro Gesù ma Gesù, e con umiltà.

Devono avere una specifica e appro­
fondita formazione teologica ottenuta 
e conservata attraverso corsi sistema­
tici diocesani.

— Le difficoltà che il cristiano in­
contra nell’annunciare il Vangelo sono 
dovute all’impreparazione e all’igno­
ranza della Parola che si aggiungono 
alla mancanza di coraggio e alla ver­
gogna nell’esporsi, in quanto cristiani 
praticanti, davanti ai non credenti e 
ai dubbiosi.

— Non sono solo gli altri a dover es­
sere evangelizzati, ma anche noi stessi... 
importanza di evangelizzare tramite 
l’esempio personale: la testimonianza 
spontanea, senza costrizioni, è un mez­
zo di diffusione che non si improvvi­
sa... il cristiano deve essere aiutato 
dalla Chiesa.

— Occasioni: incontri pre-matrimo- 
niali e pre-battesimali; con le fami­
glie dei bambini; con i giovani; altri.

Ipotesi di percorso: definizione del 
nucleo del messaggio...; esperienze pi­
lota con verifica e adeguamento; pri­
mo corso breve di catechesi per adulti 
in base alle richieste emerse nei mo­
menti di evangelizzazione.

— Oltre agli appuntamenti tradizio­
nali (Sacramenti, funerali, ...) la co­
munità parrocchiale deve percorrere 
altre strade di formazione per creare 
nuove occasioni attraverso le quali av­
vicinare coloro che sentono interior­
mente il bisogno di parlare di fede ma 
non riescono ad esplicitare questo loro 
bisogno per mancanza o inadeguatezza 
di mezzi e occasioni.

— Per gli adulti che frequentano i 
corsi di preparazione alla Cresima 
ipotizzare la nascita di un gruppo di 
iniziazione alla fede con caratteristi­
che diverse dai gruppi già esistenti.

— In ogni parrocchia venga istitui­
to, sotto la guida del sacerdote, un 
gruppo di adulti, competenti e rappre­
sentativi, con il compito di definire e 
promuovere un progetto globale di 
iniziazione cristiana. Ne siano coinvolti 

i responsabili delle scuole cattoliche e 
di associazioni, gruppi, ecc., in modo 
che le diverse attività si integrino.

— In una società multirazziale e 
multireligiosa come è quella nella 
quale la comunità cristiana si trova a 
vivere, anche nei nostri Paesi, diventa 
urgente affrontare il tema della prima 
evangelizzazione o della catechesi mis­
sionaria e di pensare ad istituire un 
cammino catecumenale per coloro che 
lo chiedono.

— La parrocchia ora non è più luo­
go di ampia accoglienza per i giovani... 
in quanto manca una guida sacerdo­
tale, che li segua e li vada a cercare 
nei luoghi più disparati... Le persone 
indifferenti hanno senz’altro delle at­
tese e delle esigenze: ci vuole amore, 
accoglienza, soprattutto ascolto.

— L’esperienza della "traditio" (a 
due a due nelle case). Missioni po­
polari.

— Riprendere la benedizione delle 
case.

2. Battesimo dei bambini
— Si faccia frequentare il corso del 

Battesimo prima della nascita del 
bambino per favorire la partecipazio­
ne della coppia.

— La Chiesa non "svenda" i sacra­
menti del Battesimo e Matrimonio 
a coppie/famiglie che non hanno un 
sincero interesse per la vita di fede e 
di comunità.

— Maggiore attenzione a sacramenti 
quali Battesimo e Matrimonio, con 
una più ampia preparazione pre e 
post-sacramentale. Aiutare il parroco 
con persone da lui delegate, valoriz­
zando l’opera di laici adeguatamente 
preparati.

— Incrementare tutte quelle inizia­
tive pastorali rivolte ad accrescere 
la consapevolezza dei Sacramenti del­
l'iniziazione: Battesimo-Cresima-Eucari­
stia; i Sacramenti della maturità del­
l’uomo: Matrimonio-Ordine; ecc.

— Sarebbe opportuna una normati­
va diocesana più rigorosa, per cui non 
si sviliscano i Sacramenti concedendoli 
"a basso prezzo di catechesi”.



554 Sinodo Diocesano Torinese

3. Educazione cristiana dei battezzati 
da bambini

3.1. Catechismo dei bambini
— Utilizzare per la catechesi i mezzi 

che attirano l’attenzione. Le immagini 
di audiovisivi e diapositive per spie­
gare liturgia, parole e vita di Cristo, 
perché i bambini sono abituati a ve­
derne di tutti i tipi e ad apprendere 
attraverso di esse. Siano commentate 
e ferme per presentarle in modo nuo­
vo, perché i bambini sono abituati ad 
essere per lo più davanti a scene che 
scorrono veloci. Sviluppare la capaci­
tà di ascolto e la creatività attraverso 
il racconto, il dialogo, il disegno, la 
fiaba, unici mezzi per allontanarli un 
po’ dal mondo invadente delle imma­
gini.

— Evangelizzazione delle famiglie per 
permettere ai bambini di accedere ai 
valori del Vangelo attraverso la testi­
monianza dei genitori.

Dapprima rieducare i genitori con 
incontri settimanali in parrocchia o 
nelle famiglie... con schede tipo quelle 
per il catechismo dei bambini, chiedere 
loro di riflettere su argomenti del Van­
gelo, per poi discuterne insieme. Por­
tare i bambini alla Messa domenicale.

— 1 bambini vengono in parrocchia 
un’ora alla settimana stanchi e fra­
stornati da tante attività...; bombar­
dati da tanti messaggi dei mass media 
e si dimostrano poco recettivi ai mes­
saggi della catechesi. Le famiglie sono 
in genere disinteressate... hanno un 
cattivo ricordo delle loro esperienze 
di Chiesa, eppure "chiedono i Sacra­
menti”.

A livello diocesano: avvicinare i ge­
nitori prima dei bambini con un corso 
di preparazione precedente al cammi­
no di catechesi dei figli. Poi, il cam­
mino dovrebbe continuare attraverso 
numerose occasioni di incontro con i 
catechisti e il sacerdote. Favoriscono 
la conoscenza e la comunione alcune 
visite del catechista a casa dei bam­
bini.

— Comunicare ai bimbi che Cristo 
è il vero Liberatore spiegando loro il 
senso di molte parole (Salvatore, Mes­
sia) che rischiano di incapsulare la 
figura di Gesù in un alone di rigidità, 

superiorità, senza capire il suo mes­
saggio di Amore.

Rinnovare la catechesi, staccandosi 
a volte dai libri e creando nuovi modi 
di evangelizzazione (giochi incentrati 
su parabole evangeliche o domande... 
per verificare ciò che si è trasmesso 
e per ottenere in modo divertente una 
sana aggregazione tra i bambini).

Comunicare ai bambini la nostra 
esperienza di vita, ascoltarli, leggere 
con loro il Vangelo, riscoprirlo e at­
tualizzarlo; con i più grandi, dibat­
tere e meditarlo in modo più profondo.

— Per la trasmissione della fede, ini­
ziare dal catechismo per i bambini, 
stimolati dai genitori per la frequen­
za... il catechista dovrebbe essere uno 
che abbia già incontrato il Signore. 
Si valorizzi la Messa domenicale con 
momenti riservati solo ai bambini.

— All’attenzione e compassione ver­
so anziani e malati vanno educati i 
bambini fin da piccoli, sia nelle fami­
glie che negli ambienti educativi. Al­
cuni elementi di assistenza ai malati 
possono essere già insegnati nelle 
scuole.

— Occorre un adeguato cammino di 
preparazione per accostarsi ai Sacra­
menti, che si deve integrare con la 
crescita che avviene in famiglia... Si 
rischia un atteggiamento ritualistico.

Critica alla "preparazione prossi­
ma”: si rischia di ridurre uno dei 
momenti più importanti della vita li­
turgica ad una pratica da sbrigare. 
Cammino più lungo e strutturato, se 
vi sono persone preparate a portarlo 
avanti. Non è però giusto renderlo ob­
bligatorio: il messaggio di Cristo de­
ve essere rivolto a tutti, privilegiando 
il contatto umano e la testimonianza.

Muoversi su due fronti: i bambini 
e le famiglie. Positiva la collaborazio­
ne tra parrocchie.

3.2. Penitenza
— Confessione: è il Sacramento più 

disatteso, ma non sembra particolar­
mente promosso o facilitato. Non è 
sufficiente giustificarsi dicendo che chi 
"vuole veramente" confessarsi un pre­
te si aggiusta a trovarlo. Occorre ri­
pensare profondamente la questione.

— È auspicabile la presenza nelle



Sinodo Diocesano Torinese 555

parrocchie e chiese di confessori e 
direttori spirituali preparati e deside­
rosi di santità, che siano a disposizio­
ne in giorni e ore determinati senza 
che le persone (forse anche lontane 
dalla fede) debbano superare anche 
una minima barriera psicologica per 
trovarli.

3.3. Catechismo cresimandi ed educazione 
dei giovani

— Da un sondaggio risulta che la 
catechesi (per esempio in preparazio­
ne alla Prima Comunione e alla Cre­
sima) è paragonata a materia scola­
stica obbligatoria, di nessuna utilità 
pratica e piuttosto noiosa perché le 
nozioni impartite sono quasi identi­
che durante i vari anni e presentate 
con poco entusiasmo.

— Si è cercato di proporre percorsi 
di fede obbligatori, ma ci vorrebbe 
una strategia a livello zonale altri­
menti chi non può avere la Cresima 
in una parrocchia la otterrà nella par­
rocchia vicina. Manca una richiesta 
esplicita ai momenti formativi.

— I giovani rifiutano in maniera 
netta il coinvolgimento nella vita co­
munitaria dopo la Cresima, ad ecce­
zione di desideri saltuari di formazio­
ne spirituale in ragazzi delle scuole 
superiori. Quanto ai ragazzi lavoratori, 
è totale l’assenza alla Messa e ai mo­
menti di formazione.

— La Chiesa e il suo dire la fede 
è lontana dal mondo giovanile... occor­
rono bravi e preparati educatori da af­
fiancare al parroco nell’evangelizzazio­
ne dei giovani perditempo e nullafa­
centi del quartiere...

— "Catechesi esperienziale": far spe­
rimentare ai ragazzi tutto ciò che vie­
ne offerto come categoria interpreta­
tiva. Perciò attenzione al tempo libero, 
alle dinamiche di gruppo, ai momenti 
d’insieme: tutti i contenuti vengono 
verificati nella vita quotidiana... Privi­
legiata la mediazione personale offer­
ta dal parroco, dagli animatori, dai 
responsabili più adulti.

— "Pastorale d’insieme”: tutte le 
attività hanno carattere prevalente­
mente ma non esclusivamente giova­
nile. Viene salvaguardato in ogni caso 

il livello comunitario, l’inserimento 
nella Chiesa.

— Corsi biblici appropriati per gio­
vani e altri per adulti.

— Si lavori con i giovani in un’otti­
ca di cammino vocazionale, riscopren­
do ciò che già viene fatto in Seminario 
e nei Centri vocazionali, valorizzando­
lo anche nelle parrocchie.

— Organizzare una catechesi dopo 
la Cresima, ascoltando le proposte dei 
ragazzi stessi, con catechisti che sia­
no giovani animatori preparati, esperti 
dei problemi degli adolescenti e che 
sappiano approfondire con loro la co­
noscenza delle Scritture.

— Si fa poco per i giovani o i fidan­
zati che non hanno fatto una "scelta 
radicale".

Disagio giovanile: doposcuola pome­
ridiano per ragazzi a rischio.

— Aggregazione di ragazzi piccoli e 
grandi nei giardini (coinvolgere: ani­
matori, adulti, oratorio e catechisti 
per raggiungere coloro che non fre­
quentano). Parlare con la lingua dei 
giovani, promuovere giochi, gruppi di 
laboratorio, di musica... con adulti che 
insegnino lavori manuali.

Importanti le amicizie: gruppi, gio­
chi, incontri, sport... Interventi di 
esperti per le difficoltà dei ragazzi: 
dialogo, consigli... Buoni libri, abbo­
namenti a giornali.

Per i giovani: riunioni culturali an­
che per sbocchi di lavoro; valorizzare 
la preghiera allo Spirito Santo; propa­
gandare le iniziative attraverso locan­
dine e amicizie.

— Oratorio: nel senso di tutta l’at­
tività che coinvolge i ragazzi; una co­
munità cristiana a misura di ragazzi, 
dove possano crescere nella sequela 
Christi dovunque vorrà chiamarli. Con 
lo stile della "piazza": si vive in co­
munità con al centro i valori del Van­
gelo. Si aprono le "porte” (i gruppi 
formativi, il centro di prevenzione, i 
gruppi sportivi, i laboratori, ...); comu­
nica con le altre "piazze” (giovani, 
adulti, anziani, ...).

Al centro: la Chiesa, l’Eucaristia.
— Incontri con persone esperte su 

problemi di crescita e rapporti inter­
personali.



556 Sinodo Diocesano Torinese

— Oratori: centri di aggregazione 
sfruttando la possibilità di unire, allo 
svago, la Parola di Dio grazie ad ani­
matori fantasiosi e creativi ma soprat­
tutto convinti e preparati nel testimo­
niare Gesù Cristo.

Adolescenti: spesso sfiduciati e in 
ricerca, richiedono un’animazione con 
ampia possibilità di dialogo, di ascol­
to e momenti forti e stimolanti.

— Se i genitori non testimoniano la 
loro fede, i giovani inevitabilmente si 
allontanano dalla Chiesa.

Staccare l'automatismo che si è in­
staurato nella mentalità corrente tra 
catechesi e Sacramenti e spostare ad 
età più adulta il sacramento della Cre­
sima.

— I giovani... come fanno ad avere 
fiducia ed entusiasmo in qualche cosa 
che non vedono, bombardati come so­
no da messaggi contrari al Vangelo 
che propagandano cose ben visibili e 
tangibili? Maggior attenzione al pro­
blema dei giovani, i quali vanno sti­
molati verso interessi sociali e di vo­
lontariato.

— Dai più giovani è richiesta una 
maggior preparazione cristiana degli 
animatori... siano di età matura, ab­
biano seguito il cammino dei campi 
di formazione e degli esercizi spiri­
tuali ed abbiano fatto un vero servizio.

— Educare i giovani alla responsa­
bilità.

— Bioetica: a livello formativo e di­
vulgativo le parrocchie potranno svol­
gere un ruolo ordinario sulla popola­
zione e soprattuto sui giovani già im­
pegnati in attività di gruppo o asso­
ciazioni. Temi: visione cattolica sul 
valore della vita umana e della morte, 
su procreazione e famiglia, sulla soli­
darietà nella sofferenza e malattia. 
Educare all’etica della responsabilità.

— Prevedere metodi adeguati di ca­
techesi per gli handicappati.

— L’accostamento ai Sacramenti e 
la scoperta della Parola di Dio avven­
gono per molti giovani tramite il cam­
mino educativo dei gruppi di Revisio­
ne di Vita (es. GiOC).

Saper cogliere le domande di senso 
che i giovani pongono al lavoro pre­
suppone una spiritualità forte...

— Adempiuto il "dovere di fare la 
Comunione e la Cresima” si assiste a 
una fuga di adolescenti dall’ambiente 
parrocchiale... Rivedere e rinnovare il 
metodo della catechesi, sostenere cate­
chisti ed animatori, ...

— Sacerdoti giovani in crisi perché 
nelle loro parrocchie i giovani non 
chiedono più ad essi di fare da mae­
stri, ma solo di affiancarli discreta­
mente con le loro capacità organizza­
tive, ccc.

— Nelle parrocchie ci sia attenzione 
agli universitari, non solo trasforman­
doli in animatori della vita parroc­
chiale, ma preoccupandosi della cre­
scita della loro fede, della loro pas­
sione alla Chiesa... uniti agli altri cri­
stiani in Università.

3.4. Insegnamento nella scuola e scuole cat­
toliche

— Una delle difficoltà più grosse 
degli animatori è riuscire a seguire 
adeguatamente i ragazzi nell’ambito 
formativo e culturale della scuola. 
Non è facile, nell’evoluzione culturale 
del ragazzo, contrastare l’insegnante 
di filosofia che propone un modello lai­
co. La laicizzazione delle agenzie cul­
turali ha creato un danno difficilmente 
riparabile: ci sono insegnanti, ci sono 
cristiani; ci sono anche insegnanti che 
sono cristiani: non abbiamo cristiani­
insegnanti.

L’unico riferimento è l’insegnante di 
religione. Da un’indagine condotta fra 
i ragazzi: l’insegnamento viene rileva­
to come squalificato, gli insegnanti 
non in grado di competere con i colle­
ghi laici... Positiva l’esperienza di un 
parroco che riesce a introdursi in una 
agenzia formativa come la scuola ed 
essere indispensabile supporto ai ra­
gazzi inseriti in una cultura laica. 
Concorrenza negativa delle scuole cat­
toliche: chi le frequenta viene intro­
dotto in una cultura d'élite, sganciata 
da qualsiasi altro valore che non sia 
l’individualismo borghese. In molti 
casi vengono organizzati gruppi di for­
mazione per adolescenti, sganciati to­
talmente dalla realtà territoriale della 
comunità parrocchiale. Manca un co­
ordinamento serio degli intenti educa­
tivi.



Sinodo Diocesano Torinese 557

— La scelta della scuola cattolica è 
spesso dettata dalla comodità e non 
per ragioni di fede, anche se questa 
non viene esclusa. Atteggiamento di 
delega dei genitori che non si sento­
no preparati per dare una preparazio­
ne religiosa ai figli.

Alcuni animatori, impegnati in ora­
torio o catechesi, non si avvalgono 
dell'insegnamento scolastico della reli­
gione, perché altri compagni non fre­
quentano e perciò si aggregano a loro, 
o preferiscono uscire per preparare 
un’interrogazione.

— Il mondo della scuola è da recu­
perare con la presenza di insegnanti 
veramente qualificati anche pedagogi­
camente. Soprattutto gli insegnanti di 
religione: per molti giovani è uno dei 
pochi momenti che hanno di avvicinar­
si seriamente al messaggio cristiano.

— La comunità parrocchiale tende 
a ignorare o conoscere scarsamente le 
estese problematiche quotidiane che 
l’insegnante di religione deve affron­
tare; a volte si ha la sensazione di 
non essere capiti... Notevole distacco 
tra gli insegnanti di religione e i rela­
tivi gruppi parrocchiali giovanili di 
appartenenza.

Ùnico punto di riferimento per al­
cuni: associazioni o movimenti eccle­
siali con specificità nell’analisi di 
problematiche scolastiche.

— Troppi ragazzi optano per l’inse­
gnamento della religione solo perché 
sanno che in quell’ora possono fare 
quello che vogliono.

— Sia la formazione alla fede sia la 
comunicazione della fede non possono 
prescindere dall’attuale contesto cultu­
rale (...). L'Istituto Superiore di Scien­
ze Religiose è tra gli strumenti istitu­
zionali per affrontare le odierne pro­
vocazioni culturali, in ordine all’edu­
cazione alla fede ed alla sua trasmis­
sione.

Urgenza di una sensibilizzazione del­
la coscienza dei credenti e delle comu­
nità cristiane in ordine alle problema­
tiche dell’insegnamento della religione 
cattolica, che non possono essere avul­
se dalle scelte della pastorale di base, 
specie givanile. Proporre l’ora di reli­
gione significa per la cultura non espel­
lere la questione religiosa e cristiana, 

e per la fede mantenere un rapporto 
non estrinseco con il sapere... forse la 
questione posta in questi termini sfug­
ge in parte alla pastorale parrocchiale 
e ordinaria.

"Nuove ministerialità laicali”... atti­
vazione dell’indirizzo pastorale nel­
l’Istituto Superiore di Scienze Reli­
giose.

4. Diventare cristiani nel pieno del di­
namismo esistenziale e nella concre­
tezza della situazione socio-culturale

— Richieste di formazione, fatta con 
serietà, per conoscere più in profon­
dità il messaggio evangelico (cateche­
si continua per adulti e giovani, ecc.). 
Gruppi del Vangelo.

— Il laico ha bisogno di una mag­
giore conoscenza dei fondamenti e del­
le linee evolutive della religione cat­
tolica; infatti per farsi comprendere 
è necessario oggi conoscere di più... 
ciò anche utilizzando i mass media... 
Critica alla Chiesa di usare un lin­
guaggio "per iniziati".

Alla conoscenza teorica deve accom­
pagnarsi la formazione spirituale, una 
profonda esperienza di Dio.

...la religione non è un fatto inti­
mistico tra se stessi e Dio; dare un 
senso più "umanizzato” alla vita spi­
rituale, vissuta con e in mezzo agli 
altri.

— La catechesi degli adulti ha una 
priorità assoluta. Itinerari e progetti 
unitari da elaborare nei Consigli Pa­
storali. L’adulto deve essere accolto e 
rispettato nella sua globalità, non 
può essere considerato a comparti- 
menti stagni (fidanzato, genitore, ca­
techista, ...).

In ogni comunità dovrebbe nascere 
un gruppo di catechisti laici adulti 
per adulti. Corsi brevi trimestrali; 
eventuale corso fisso annuale; corsi te­
matici di approfondimento.

— Andare incontro agli altri con 
atteggiamento di ascolto affinché pos­
sano avere un incontro "sconvolgente" 
con Cristo che cambia loro la vita. ... 
Per evangelizzare conoscere la realtà, 
abbandonare schemi prefabbricati e 
pregiudizi e andare verso gli altri.

Maggior spessore formativo e miglio-



558 Sinodo Diocesano Torinese

re preparazione dovrebbe essere riser­
vata ai catechisti e agli operatori del­
l’Oratorio.

— Soprattutto agli adulti sarebbe 
necessaria un'istruzione religiosa ade­
guata. Come e quando? (non chiamar­
la catechismo, cosa da bambini...). Pri­
mo passo potrebbe essere il dedicare 
tre o quattro minuti nella S. Messa 
per temi specifici: uno stimolo per in­
vogliare a seguire corsi con lezioni 
più approfondite, magari mensili, a 
piccoli gruppi omogenei, ...

— Confronto con i grandi temi che 
interrogano l'uomo di oggi. Conferen­
ze di "addetti ai lavori”: pubblico un 
po’ "schiacciato” dalla esposizione del 
relatore.

— Alcune opportunità di incontro 
con la Parola di Dio e di esperienza 
di Chiesa: la richiesta dei Sacramenti, 
preghiera comunitaria, incontri per i 
genitori, preparazione alle Feste litur­
giche, festa della comunità, ...

— Colmare la sproporzione tra cate­
chesi ai bambini e catechesi agli adul­
ti; superare la prassi della sola cate­
chesi occasionale, percorsi educativi 
per la famiglia, per gli adulti... Tap­
pe: prima evangelizzazione; catechesi 
per la vita e sacramentale; tematiche 
inerenti la professione o urgenti e nuo­
ve... attenzione a cammini specifici 
per categorie o settori.

Ripensare l’esperienza del catecu­
menato.

Proposte alternative alla Messa per 
persone digiune di formazione sacra­
mentale, ma disponibili a un cammi­
no di riscoperta della propria fede.

— I mezzi che la Chiesa offre per 
la formazione dei cristiani adulti nel­
la fede sono insufficienti e non ten­
gono in giusto conto la continuità e 
la sistematicità doverosa per una 
formazione permanente.

— Un seminario per approfondire il 
significato della Messa.

— Definire a livello diocesano itine­
rari per una catechesi permanente per 
gli adulti.

— I giovani vanno... evangelizzati 
da persone competenti, anche permet­
tendo l’azione educativa di Associazio­
ni e Movimenti preposti a questo. For­

mazione a tutti i livelli, specialmente 
per adulti... utilizzando testi basilari 
per la vita cristiana, espressi con lin­
guaggio semplice (Catechismo della 
Chiesa Cattolica, documenti della Chie­
sa, ecc.).

Proporre personalità capaci di por­
tare la cultura cristiana, per far pas­
sare valori elevati e parlare di argo­
menti grandi.

— Rinnovare il modo di proporre il 
Vangelo, tenendo conto che la scuola, 
la televisione, i mass media sono cam­
biati moltissimo; non possiamo rima­
nere indietro, perché i ragazzi fanno 
il confronto... metodi moderni per 
trasmettere un messaggio non sono 
tutto; alla base c’è Cristo; ma non 
bisogna trascurarli, anzi bisogna rin­
novarli e adeguarli.

— Diventare cristiani oggi significa 
diventarlo nel mondo. Dunque, saper 
discernere i messaggi dei mass media, 
affrontandoli con criticità e non con 
passività.

— Linea non troppo rigida né trop­
po flessibile — da parte della Diocesi — 
per gli adulti che richiedono il sacra­
mento della Cresima.

— La catechesi degli adulti deve es­
sere il punto centrale della pastorale 
catechistica; come continuare la cate­
chesi dopo la Cresima?

— Per poter annunciare bisogna sa­
pere la Parola di Dio, non ci si può 
accontentare delle omelie domenicali... 
leggere e vivere i Vangeli, imparare 
un metodo per crescere nella fede (in­
contri di Lectio divina). Approfondire 
la conoscenza della Bibbia... dedicare 
più tempo all’aspetto spirituale del­
ia nostra vita...

— ...persone che conoscono e vivono 
della buona notizia che annunciano... 
Vivere un cristianesimo gioioso.

— Momenti formativi che coinvol­
gano persone di tutte le età... catechesi 
particolari per adulti nei periodi di 
Quaresima e Avvento.

— Non ci sono state tante occasioni 
su proposte culturali... ma si è avuto 
modo di confrontarsi su temi parti­
colari con la presenza di certi esperti 
capaci di dimostrare la relazione tra 
la fede e il tema proposto.



Sinodo Diocesano Torinese 559

— I grandi temi della vita umana 
possono essere occasione di cateche­
si... Il male più grande di tutti, la 
morte, non può essere sconfitto sul 
piano umano.

— E carente nella nostra comunità 
cristiana la formazione ad affrontare 
la sofferenza e la morte. Questi temi 
dovrebbero trovare più spazio nella 
catechesi. La cultura della morte af­
fonda le sue radici nel rifiuto della 
sofferenza (ogni desiderio non soddi­
sfatto è una sofferenza) anche a co­
sto di compromettere la vita propria 
o altrui.

Attenzione ai familiari in tempo di 
lutto... sensibilizzazione al vero signi­
ficato del sacramento dell’Unzione de­
gli infermi...

Occorre anche favorire una cultura 
della donazione (sangue, midollo osseo, 
organi...). Di salute i mass media par­
lano moltissimo, la Chiesa pochissimo.

— Educare a vivere il lavoro one­
stamente, scegliendo di stare dalla 
parte di chi fa più fatica... collaboran­
do a costruire il Regno di Dio.

— Necessità di poter incontrare i 
sacerdoti, anche per un colloquio per­
sonale.

— I mezzi che la Chiesa offre per 
la formazione dei cristiani adulti nel­
la fede sono insufficienti e soprattutto 
non tengono in giusto conto l'assoluta 
importanza di una continuità e di una 
sistematicità doverosa per una ade­
guata formazione permanente.

— Il Signore ci ha chiamati alla vita 
qui e oggi. La nostra è una fede che 
deve compromettersi con la storia. Gli 
"itinerari culturali" hanno l’obiettivo 
di fornire alle persone strumenti effi­
caci ed equilibrati per riuscire a "leg­
gere” la realtà in cui viviamo, con par­
ticolare riferimento ai campi profes­
sionali, sociali, politici, che sono i 
campi di presenza e responsabilità pri­
maria dei laici.

5. Matrimonio e famiglia
— Corsi di preparazione alla vita di 

coppia e non, cioè anche per giovani 
non ancora orientati al matrimonio; 
cammini di formazione per fidanzati 
che durino tutto l’anno.

— Seguire di più le giovani coppie. 
Creare momenti di approfondimento 
di fede con chi ha frequentato gli in­
contri per il matrimonio. Creare le­
gami di amicizia fra i nuovi nuclei 
familiari e poi proporre un cammino 
formativo.

— Inserire una coppia di genitori 
in aiuto agli animatori. Supportare in 
modo più costante il cammino di fede 
dei gruppi famiglia, considerandoli co­
me proposta culturale di vita comuni­
taria.

— Pastorale familiare più attenta ai 
separati e ai divorziati.

— In un contesto in cui è sempre 
più marcata la differenza tra il vivere 
da cristiano e il vivere secondo il mon­
do secolarizzato, è importante partire 
da ciò che unisce e non da ciò che 
divide. Il primo nucleo in cui agire 
così è la famiglia.

— Organizzarsi diversamente a livel­
lo zonale, programmando tra le va­
rie parrocchie, in modo meno disper­
sivo, seri itinerari di catechesi (con 
tempi sufficientemente lunghi) per 
quei giovani e adulti che chiedono la 
Cresima o il Matrimonio o il Battesi­
mo dei figli. Tali itinerari non de­
vono trascurare un ragionato e illu­
minato confronto con le problemati­
che che sfidano la fede nel mondo di 
oggi.

Naturalmente l’organizzazione a li­
vello zonale di tali corsi non esime la 
parrocchia dal suo coinvolgimento in 
prima persona nel cammino di queste 
persone e soprattutto dall'impegnarsi 
a preparare per essi un ambiente di 
accoglienza e di perseveranza nel cam­
mino. Questi impegni non sono "dele­
gabili”.

— Corsi prematrimoniali: i futuri 
sposi siano parte centrale e non stan­
chi ascoltatori di monologhi... tenuti 
da coppie che hanno saputo attraver­
sare con la fede i momenti di diffi­
coltà e hanno costituito famiglie so­
lide... sia chiaro il senso del matri­
monio...

Non possiamo tacere sulle famiglie 
separate: l’esclusione dai Sacramenti, 
dalla comunità ecclesiale, come mani­
festa l’amore cristiano?... Non abbiamo 
una ricetta ma il problema c’è...



560 Sinodo Diocesano Torinese

— Perché per le vocazioni sacerdo­
tali sono richiesti anni di prepara­
zione mentre per formare una fami­
glia si ritengono sufficienti pochi in­
contri?

— Importanza del formarsi di pic­
coli gruppi per un aiuto reciproco a 
camminare insieme e per una forma­
zione permanente.

— Sottolineare la scelta "vocaziona­
le” del matrimonio e del matrimonio- 
sacramento in particolare. Stimolare 
l’attitudine a fare scelte comuni di 
coppia.

6. Comunità cristiana
— E difficile comunicare l’amore ai 

"lontani” quando non riusciamo a di­
mostrare amore tra noi. Imparare ad 
amarci e a vivere in modo comunita­
rio...

— Siamo un gruppo di amici... l'in­
contro cristiano ci ha resi tali: più 
della metà di noi non andava più in 
chiesa... Ora pensiamo che il cristia­
nesimo sia un modo di vivere tutti gli 
aspetti della vita.

— La comunità deve crescere se 
vuole sopravvivere... possibile solo at­
traverso una catechesi permanente, 
con modalità diverse...

La comunità per poter funzionare si 
articola in gruppi: come dovrebbero 
essere?

— Partire da un'esperienza di comu­
nità... senza dimenticare il dialogo e 
la testimonianza di fronte al mondo. 
... Le comunità tra loro comunicano, 
ma al centro c’è il Signore e nell’Eu­
caristia domenicale tutta la comunità 
si riunisce ed esprime la comunione 
vissuta tra tutti i suoi membri.

— Non bisogna valutare il successo 
o l’insuccesso dal numero di coloro 
che aderiscono alle varie proposte.

— Non si può vivere individualmente 
il proprio credo religioso.

— Il vero cristiano non può rima­
nere solo, deve appartenere a una co­
munità, condividere e agire con carità.

— Importanza fondamentale dell’aiu­
to comunitario per la crescita recipro­
ca, per poter superare il disorienta­
mento dovuto alla società secolariz­

zata. Ritiri comunitari frequenti.
— La struttura a gruppi manifesta 

la tendenza a divenire "piccole mo­
nadi" nel senso che ogni gruppo rea­
lizza le proprie attività in modo auto­
nomo e non come parte della comu­
nità.

— Migliorare gli scambi di esperien­
ze tra gruppi della parrocchia. Matti­
nate di comunità. Incontro con altre 
parrocchie.

— Atteggiamento di chiusura: la 
"colpa” è di tutti i gruppi... animati 
da buone intenzioni, ma non accet­
tano di camminare insieme in modo 
da sentirsi parrocchia, Chiesa. Non si 
conoscono né sentono il bisogno di col­
laborare, di pregare insieme.

— Sviluppare e approfondire in co­
munità il tema: "Come si crea e si 
fortifica il senso di appartenenza al­
la Chiesa”.

— Migliorare il giornale parrocchia­
le... strumento di sensibilizzazione del­
la Comunità alla partecipazione alle 
diverse iniziative, qualificandolo dal 
punto di vista pastorale, sollecitando i 
gruppi ad utilizzarlo in "spazi auto­
gestiti”... La Diocesi potrebbe sostene­
re (con sussidi, formazione dei redat­
tori, ...) i giornali parrocchiali che han­
no qualche ambizione di non essere 
semplici bollettini.

— Rivedere ruolo e compiti dei Con­
sigli Pastorali parrocchiali, rendendoli 
sempre meno solo momento di rifles­
sione e confronto ma sempre più cen­
tro di definizione, indirizzo e coordina­
mento della catechesi e dell’evangeliz­
zazione.

— Perché non mettere insieme per­
sone "diverse", nel senso di apparte­
nenti ai vari movimenti che oggi van­
no per la maggiore? Riunirli insieme 
nella chiesa parrocchiale o inter-par- 
rocchiale, intorno all'Eucaristia cele­
brata, interiorizzata, adorata e propa­
gata a seconda della propria spiritua­
lità... Intorno all’Eucaristia ci si sente 
"più Chiesa”...

— Perché anche il nostro Vescovo 
non si reca in qualche comunità al 
di fuori delle visite ufficiali dove tutto 
è sempre ben organizzato?



Sinodo Diocesano Torinese 561

— La Messa domenicale e le cele­
brazioni liturgiche... ripensate come 
luogo di aggregazione, di vera comu­
nità... con la compagnia di Gesù ri­
sorto reso visibile nella Chiesa.

— Creazione di unità fra i gruppi 
con più attenzione e accoglienza verso 
le persone che sono fuori di essi.

— La S. Messa come momento cen­
trale e unificante di tutte le realtà 
parrocchiali e momenti conviviali fina­
lizzati alla reciproca conoscenza.

— Ogni gruppo va un po’ per pro­
prio conto, senza una programmazio­
ne complessiva; durante l’anno altri 
obiettivi e iniziative vengono a sovrap­
porsi... Frammentarietà e superficialità.

— Mancano i momenti di vita co­
munitaria tra i vari gruppi, ma so­
prattutto manca il dialogo.

— A volte c'è una certa rivalità fra 
gli stessi collaboratori della parroc­
chia... ciò non contribuisce ad avvici­
nare i lontani... c’è invece una spiccata 
solidarietà verso i casi più bisognosi.

— La Chiesa necessita di pastori 
che si occupino del lato spirituale del­
la comunità, mentre i laici impegnati 
devono occuparsi di tutto il resto.

— Maggior integrazione dei gruppi... 
superando particolarismi e personali­
smi, sviluppando un maggior senso di 
appartenenza alla comunità ecclesiale, 
anche zonale e diocesana.

Maggior spirito di comunione mi­
gliorando la comunicazione tra par­
rocchia e fedeli (segreteria parrocchia­
le, ecc.) e tra i vari gruppi.

— La Chiesa di Torino, vista la ric­
chezza dei movimenti laicali, dovreb­
be creare momenti di condivisione e 
di discernimento dei carismi delle va­
rie componenti di Chiesa, anziché la­

sciare che ogni movimento interpreti 
da solo e liberamente la sua realtà.

Solo davanti ad una chiamata "for­
te” dei pastori della Chiesa i movi­
menti sentirebbero una altrettanto for­
te chiamata alla conoscenza e alla con­
divisione reciproca.

— Nella comunità parrocchiale c'è 
una diffusa tendenza a ignorare invo­
lontariamente o molto probabilmente 
a conoscere scarsamente le estese pro­
blematiche quotidiane che l'insegnante 
di religione cattolica deve affrontare.

7. Attenzione alla donna
— La donna in questo momento sto­

rico.
"Contare di più” anche negli organi­

smi decisionali della Chiesa; pressante 
richiesta di maggiore partecipazione a 
tutti i livelli dell’organizzazione della 
Chiesa.

— Urgente la necessità di laici se­
riamente preparati, diaconi che affian­
chino il parroco, e il maggior coinvol­
gimento del "genio femminile” tenen­
do presente la realtà "Religiose”.

— La nuova evangelizzazione tenga 
conto delle necessità spirituali della 
donna sposata e madre. Sacerdoti e 
direttori spirituali intuiscano bisogni 
e capacità dell’anima della donna spo­
sata e madre nel cammino di comu­
nione con Dio. Occorrono corsi di 
formazione in cui, dalla crescita come 
persone dinanzi a Dio, nasce libera­
mente la decisione di risposta alla 
vocazione alla verginità consacrata o 
al matrimonio e maternità.

— Di solito è la donna oggi a por­
tare il massimo peso di difficili situa­
zioni familiari. È da evitare l’indiffe­
renza verso i molti pesi che spesso 
le donne devono portare.



5b2 Sinodo Diocesano Torinese

III. PER SCRUTARE I SEGNI DEI TEMPI

Il III ambito è orientato alla ricerca 
dei "segni dei tempi": tale attenzione 
è caratteristica della Chiesa dal Con­
cilio Vaticano II che nella Costituzio­
ne pastorale Gaudium et spes ha invi­
tato tutta la Chiesa a « scrutare e in­
terpretare i segni dei tempi alla luce 
del Vangelo, in modo tale che, con le 
caratteristiche proprie ad ogni gene­
razione, [la Chiesa] possa rispondere 
alle perenni domande degli uomini sul 
senso della vita presente e di quella 
futura e sulla loro reciproca relazio­
ne » (n. 4,2).

I segni dei tempi sono circostanze 
in cui è significata la volontà di Dio 
e che devono essere conosciute per 
potervi entrare con mentalità evange­
lizzatrice.

La Chiesa primitiva sa "leggere” i 
segni del tempo in cui vive e che la 
rendono consapevole di trovarsi nel 
tempo in cui si compie la salvezza. 
Per esempio l’apertura ai pagani, l’isti­
tuzione dei diaconi, ... sono il frutto di 
un’attenta lettura dei segni dei tempi 
sotto la guida dello Spirito.

La lettura dei segni dei tempi con­
diziona il cammino della Chiesa: dal­
la lettura attenta e sapiente di questi 
segni scaturiscono i successi della 
Chiesa, dalla mancata lettura le bat­
tute d’arresto e anche gli insuccessi.

Per restare in Piemonte e in epoca 
moderna, ripensiamo allo scontro fron­
tale tra Chiesa e Governo piemontese 
nel secolo scorso, che ha avuto effetti 
di ricaduta per tutta la Chiesa italia­
na, oppure a come la nostra Chiesa ha 
saputo leggere i segni del tempo nel 
periodo post-bellico per l’immigrazio­
ne interna; o ancora come i Santi to­
rinesi hanno saputo leggere i segni 

dei tempi per lo svolgimento delle 
loro opere.

Oggi, come sempre, è necessario leg­
gere i segni del nostro tempo per di­
venire capaci di interpretarli alla luce 
del Vangelo ed operare di conseguenza.

Capire per operare, secondo le indi­
cazioni del Decreto conciliare Aposto- 
licam actuositatem: « Un segno molto 
adatto anche per i nostri tempi, che 
manifesta Cristo vivente nei suoi fe­
deli, è la testimonianza di tutta la vita 
dei laici proveniente dalla fede, dal­
la speranza e dalla carità » (n. 16).

La Chiesa ha come suo "proprio” 
l’annuncio della "buona notizia” por­
tata da Gesù: Dio ama l’uomo e lo 
vuole salvare. Alla luce di questo an­
nuncio sono da "leggere” i segni dei 
tempi. Evangelizzare, utilizzando i se­
gni dei tempi richiede, però, da parte 
dei credenti uno sforzo rinnovato di 
conversione, di contemplazione e di 
comunione, che devono essere il primo 
frutto del Sinodo che si sta svolgendo 
nella nostra Diocesi.

La lettura dei "segni” è indispensa­
bile per capire che cosa sta realmente 
accadendo nelle nostre zone che, come 
l’intera Nazione, stanno vivendo un 
periodo di transizione. In queste com­
plesse dinamiche sociali, che ci stanno 
coinvolgendo, i cristiani della Diocesi 
torinese vivono secondo la mentalità 
coinvolgente del "mondo” o secondo 
le indicazioni del Vangelo?

La fine dell’unità politica dei catto­
lici, una ripresa economica che non 
produce posti di lavoro, l’indifferen­
za, particolarmente giovanile, alle in­
dicazioni morali della Chiesa che cosa 
dicono ai credenti?



Sinodo Diocesano Torinese 563

PARTE PRIMA

SINTESI DELLA CONSULTAZIONE

Le risposte ai questionari da parte 
delle parrocchie, comunità, gruppi, 
associazioni ecclesiali, ccc., presenti 

in Diocesi, hanno evidenziato i grossi 
problemi relativi ai "segnali” indicati 
dai "Lineamenta”.

I. Crisi della fede, crisi dei valori
Al di là del diverso ruolo sociale 

giocato dalle parrocchie nei diversi 
ambiti del territorio (città, cintura, 
zone rurali) le differenze vanno assot­
tigliandosi tra questi diversi tipi di 
ambiente a causa del conformismo 
creato dai mass media nella direzione 
di una grande irrilevanza della Chiesa 
in quanto luogo della comunicazione 
della fede.

Molte risposte asseriscono che nella 
nostra società la Chiesa è vista come 
un'agenzia addetta ai servizi religiosi, 
stimata per lo più per i suoi conno­
tati sociali, più che per le sue propo­
ste di fede, per cui il suo peso come 
comunicatrice del messaggio evange­
lico è progressivamente irrilevante.

« Oggi la Chiesa non è conosciuta 
per quel che è, essendo presentata 
solo come una struttura gerarchica 
complessa, basata su dogmi incom­
prensibili e norme morali che sono 
impedimenti alla libertà o, al limite, 
è presentata come un ente promotore 
di solidarietà (anche nel caso di Ma­
dre Teresa e di don Ciotti): vengono 
presentate solo persone "eccezionali” 
della Chiesa e non Gesù Cristo, che 
ispira la loro opera ».

Di conseguenza i cristiani praticanti 
vengono considerati come persone 
"bigotte” senza gioia, costrette a por­
tare un grosso fardello di norme.

Se questa è l’immagine che per lo 
più i mass media presentano, è anche 
vero che spesso si fatica a trovare 
una coerenza di vita in coloro che pro­
fessano la fede cristiana e, a volte, 
negli stessi sacerdoti e religiosi.

Chi non frequenta la chiesa ha del­
le attese nei confronti dei praticanti 
e resta deluso da cattivi esempi e 
dalla mancanza di figure carismatiche.

Alcuni cristiani si dicono "vittime” 
del pensiero corrente, non reagiscono 
per vigliaccheria, per dimostrare di­
sinvoltura o per comodità o per fata­
lismo.

E un fatto constatabile che la fede 
cattolica non incide più sulla vita del­
l'uomo e ciò per due ragioni diverse: 
per alcuni essa è troppo rigida e non 
al passo con i tempi; per altri l’an­
nuncio della Parola è fatto in maniera 
difficile, con poca attenzione pastorale 
e il messaggio non viene testimoniato 
con entusiasmo.

Viene evidenziato che molte energie 
sono impiegate all'evangelizzazione dei 
bambini, ma solo di riflesso a quella 
degli adulti, per cui molti cristiani 
non conoscono (se non superficial­
mente) la Bibbia — soprattutto l'An­
tico Testamento — né l’immenso pa­
trimonio culturale e spirituale che si 
è accumulato nella storia della Chiesa. 
Per questo fanno fatica a condividere 
molte proposte ecclesiali e a testimo­
niare la loro fede.

Un elemento che ha contribuito a 
creare un’immagine negativa della 
Chiesa è anche stata la politica de­
gli ultimi 40 anni: si è associata la 
Chiesa alla DC, che è stata spesso 
il simbolo della controtcstimonianza 
in Italia.

Viene fatto notare che se oggi il 
cristianesimo è recepito per lo più 
come un insieme di norme morali — 
giuste, ma che non costituiscono il 
"proprio” del messaggio evangelico — 
ciò è favorito dalla "predicazione" a 
tutti i livelli: da quella del Magistero 
alle lezioni di catechismo, sbilanciate 
verso indicazioni morali piuttosto che 
concentrate sull’annuncio del mistero 
di Gesù Cristo, indispensabile presup-



5b4 Sinodo Diocesano Torinese

posto per una vita veramente cri­
stiana.

Acutamente è stato notato che la 
nostra società sta diventando sempre 
più indifferente: non esistono più bloc­
chi ideologici contrapposti (rossi/neri), 
né posizioni chiare e definite (ateo/ 
credente) per confrontarsi e dialogare. 
Le ideologie e i valori stanno lascian­
do il posto all'indifferenza.

Un altro "segno" importante è il bi­
sogno di una religiosità più personale. 
Questo fatto è ambivalente: è un se­
gno positivo, perché esprime il desi­
derio di ritrovarsi nel profondo per 
capire il senso della vita; ma è anche 
un segno negativo perché, per scarsa 
conoscenza della religione cattolica, 
per ingenuità, per immaturità, per re­
taggio culturale, si propende a co­
struirsi una religione "personale” op­
pure si subisce l’influenza di mistifi­
catori che, manipolando la Parola di 
Dio, offrono soluzioni immediate ed 
emozionali.

Questa sete di sacro e di pace inte­
riore induce, a volte, ad imboccare 
strade eterodosse... di qui il fiorire 
delle sette, dell’occultismo, la ricer­
ca di segni prodigiosi per dare rispo­
ste tangibili ai propri dubbi (vedi le 
varie "Madonne piangenti").

Tuttavia, scrutando i "segni dei tem­
pi” il cristiano coglie i disegni di 
Dio anche là dove le indicazioni sono 
ambigue e apparentemente negative. 
« Non so chi sono, da dove vengo, 
dove andrò ». Questo "pensiero debo­
le” comporta una condizione di insi­
curezza, di confusione, di qualunqui­
smo, che induce spesso a rifugiarsi 
nel consumismo e nell’edonismo; ma 
a questo disorientamento e vuoto se­
gue la necessità di trovare risposte 
che porterà — si auspica — al risve­
glio della spiritualità. Questa crisi di 
fede può essere letta, dunque, secondo 
due ottiche: una negativa, per l’ogget- 
tivo declino del cattolicesimo nelle no­
stre zone, e una positiva, per l’esigen­
za di una fede rinnovata con una 
ri-lettura delle Sacre Scritture. Il vuo­
to e il disorientamento, di per sé ne­
gativi, possono essere la molla che 
spinge alla reazione, al desiderio di 
convertirsi, di testimoniare la fede 
con coerenza nella vita di tutti i giorni.

Nonostante il clima "laicizzato” la 
Chiesa resta un punto di riferimento: 
per questo la gente guarda con mag­
giore severità al comportamento dei 
preti e dei religiosi, dai quali si aspet­
ta la testimonianza di quei valori che 
non trova più altrove.

Ritorna martellante l’affermazione 
che la fede — per conquistare — deve 
essere vissuta con gioia ed entusiasmo, 
attraverso le azioni comuni di ogni 
giorno, dal sorriso a una stretta di 
mano.

I mass media e particolarmente la 
televisione diffondono falsi modelli: in 
realtà — viene osservato — questi so­
no mezzi utili per vivere nella nostra 
società, ma vengono tramutati in fini, 
per l'assenza di valori superiori, ricon­
ducibili essenzialmente alla fede. Il ri­
conoscere 1’esistenza di un Mondo 
che trascende quello costantemente 
davanti ai nostri occhi, permette al­
l’uomo di "andare oltre", di scorgere 
una luce diversa con cui osservare la 
realtà di ogni giorno. Ad esempio, lo 
scoprire che la morte è parte della 
vita come la nascita, eviterebbe a 
molti, giunti a una certa età, di sfrut­
tare al massimo il tempo rimasto a 
loro disposizione, rinnegando persino 
la propria famiglia.

Si notano già al presente segni posi­
tivi della crisi della fede: ci sono ri-con­
versioni di adulti; ciò lascia sperare 
in una maggiore consapevolezza da 
parte di chi raggiunge la fede oggi.

In questo clima la Chiesa ha il diffi­
cile compito di essere molto vicina 
alla gente e ai suoi autentici bisogni: 
il messaggio deve essere molto chiaro 
ed esplicito, non solo nelle prescrizio­
ni, ma anche nelle motivazioni.

È auspicato il ritorno a certe mani­
festazioni popolari di fede c ad un 
avvicinamento dei cosiddetti "lontani” 
da parte dei parroci, per esempio at­
traverso il ripristino della "benedizio­
ne delle case”.

Il "linguaggio” della Chiesa ufficiale 
è lontano dal linguaggio della gente: 
molti documenti (compreso quello del­
la Consultazione Sinodale) sono diffì­
cili da leggere e da comprendere.

L’uomo oggi appare disorientato e 
senza speranza forse perché noi cri­
stiani non siamo più capaci di "dare



Sinodo Diocesano Torinese 565

ragione" della nostra fede. Appare, 
allora, importante interrogarci come 
comunità credente quali siano le cose 
essenziali a cui non rinunciare e in­
cominciare da queste per fortificare 
la nostra fede e saper poi "testimo­
niare”.

Oggi la gente chiede, più che in pas­
sato, di essere "ascoltata”. Qualcuno 
indica ai sacerdoti di ascoltare soprat­
tutto coloro che non fanno parte del­
la "cerchia della parrocchia” per po­
ter correggere alcuni pregiudizi, che 
spesso ostacolano l’avvicinamento alla 
Chiesa.

Le risposte ai questionari hanno 
evidenziato alcune cause o concause 
della crisi della famiglia, che porta 
inevitabilmente alla crisi dei valori: 
genitori stressati dal lavoro, difficoltà 
economiche, mancanza di tempo per 
il dialogo di coppia e con i figli, "vo­
glia" di far carriera a tutti i costi e... 
televisione sempre accesa.

Alcuni rilevano che il fatto che en­
trambi i genitori lavorino e possano, 
perciò, dedicare poco tempo ai figli 
ha come conseguenza una maggiore 
responsabilizzazione di questi. « Que­
sto fatto può avere due effetti: rischia 
di far saltare le fasi della crescita, 
determinando un maggior distacco dei 
figli dai genitori, perche sempre più 
capaci di badare a se stessi; d’altro 
lato i figli fanno l’esperienza che nel­
la vita non si può avere tutto e che 

bisogna impegnarsi in prima persona 
e ciò può contribuire alla formazione 
di persone mature e responsabili ».

Da parti diverse si rileva che c'è 
difficoltà ad operare scelte definitive: 
molti giovani scelgono di non sposarsi 
e anche l’età di coloro che scelgono 
il matrimonio è salita (29-30 anni). I 
giovani sono poco preparati all’amore 
e al matrimonio.

Un "segno” sempre più diffuso sono 
le unioni "di fatto”, che riguardano 
sia i non credenti che, sempre più, i 
credenti. Si registra molta confusione 
nelle idee tra separazione, divorzio, 
dichiarazione di nullità del matrimo­
nio: qualche separato pensa di non 
poter ricevere i Sacramenti, altri che 
sono divorziati si sentono a posto 
perché il divorzio è permesso dalla 
legge italiana.

Alcune risposte affermano che, men­
tre molte energie sono date all’evange­
lizzazione dei bambini e dei ragazzi, 
è marginale la formazione degli adul­
ti, per cui i modi di vivere, presentati 
ai ragazzi, sono in contrasto con i 
comportamenti dei familiari.

È voce comune che la famiglia è 
in difficoltà, perché se molte sono le 
agenzie educative, molte di più sono 
quelle diseducative. Alcune famiglie 
per evitare conseguenze tragiche (per 
es. la fuga da casa per un rimpro­
vero) accettano anche comportamenti 
discutibili dei figli.

2. La complessità del mondo, ecumenismo e dialogo interreligioso

Un "segno” cui porre attenzione è 
anche il pluralismo etnico, culturale, 
religioso, che rischia di trasformarsi 
in un relativismo di fondo: esso può 
sfociare in una indifferenza pratica 
verso gli altri e in una negligenza 
rispetto alla vocazione dell’annuncio 
evangelico.

In questi anni, pur tra lacerazioni 
atroci, sono stati buttati nel terreno 
dell'umanità i nuovi semi della comu­
nione tra i popoli. Oggi i giovani sono 
meno sensibili all'amor patrio, ma più 
attenti all’uomo che vive sul pianeta... 
Questo nostro è il secolo dell’umanità: 
dialogo ecumenico, dialogo con le 
grandi religioni, crollo del muro di 
Berlino, tecnologie avanzate che con­

sentono il collegamento con i Paesi 
più lontani. Ma incombono anche pro­
blemi di carattere planetario: disoc­
cupazione, inquinamento, razzismo, 
flussi migratori, ...

Ai laici impegnati compete il do­
vere di "leggere i segni dei tempi” in 
uno sforzo di discernimento tanto più 
difficile quanto più sono molteplici le 
sollecitazioni e le soluzioni preconfe­
zionate che vengono offerte all’uomo 
del "villaggio globale”.

Oggi è inevitabile il confronto con 
il pluralismo delle religioni anche nel­
le nostre zone: sarà, dunque, impor­
tante rafforzare "le ragioni” della no­
stra fede con una formazione perso­
nale e approfondita: riconoscere quan-



566 Sinodo Diocesano Torinese

to c’è di vero in ogni religione, rispet­
tando in ogni caso le singole propo­
ste, considerando più quello che ci 
unisce che non quello che ci divide.

Nel cammino dell’ecumenismo sono 
molto importanti il dialogo, la pre­
ghiera e lo scambio di esperienze.

3. L’esigenza missionaria, la mondialità

La Chiesa ha il mandato di "evan­
gelizzare i poveri”: per i poveri mate­
riali, che sono i diseredati marginaliz- 
zati, l'annuncio del Vangelo non può 
ridursi alla sola parola, ma deve es­
sere anche un annuncio di liberazio­
ne, una concreta speranza di salvez­
za. Viene, però, rilevato da più parti 
che di rado la comunità cristiana è 
capace di esprimere atti forti di testi­
monianza della carità, tali da far rivi­
vere lo spirito di comunione espresso 
dagli "Atti degli Apostoli".

Oggi si riscontrano nuove povertà: 
tra questi nuovi poveri un posto rile­
vante è occupato dagli immigrati, di 
fronte a cui lo Stato è latitante. Essi 
si trovano di fronte a enormi proble­
mi di sopravvivenza e di inserimento: 

difficoltà della lingua, mancanza di 
assistenza sanitaria, condizioni cultu­
rali e ambientali, ...

La solidarietà è di tutti gli uomini, 
la carità evangelica è solo del cre­
dente; ma la solidarietà è solo benefi­
cenza, se non è legata all’annuncio. 
L’annuncio non è solo proclamazione: 
l'annuncio è testimonianza.

Scrivono coloro che hanno fatto 
l’esperienza di accogliere degli immi­
grati: « Questo è un dono. Molti di 
noi non potranno mai partire per i 
Paesi di missione, ma Dio ci manda 
le missioni in casa, sforzandoci a vi­
vere il Vangelo. Il contatto con que­
sti fratelli è un reciproco arricchi­
mento spirituale e materiale ».

4. I problemi del lavoro, la disoccupazione

L'economia non va d’accordo col 
Vangelo... neH’organigramma delle so­
cietà Dio non esiste; per le multina­
zionali e le banche di affari esistono 
solo il profitto e la competitività.

L’utopia socialista di uguaglianza e 
giustizia fra gli uomini è caduta da­
vanti alle sue degenerazioni e davanti 
al capitalismo con le sue leggi di mer­
cato: per tanti uomini l'unica speran­
za è Gesù Cristo e la sua Chiesa.

Le affermazioni "di principio” dei 
documenti della Chiesa riguardo al la­
voro (per es. l’uomo deve essere al 
centro dell'economia) non sono più 
sufficienti, rischiando di essere luoghi 
comuni, se non vengono calate in rife­
rimento alla realtà concreta economi­
ca, rappresentata dalle imprese e dal 
mercato, dove si ha la produzione e 
lo scambio delle merci e dei servizi 
e dove si incontrano gli uomini reali 
come produttori e come consumatori.

Il diritto al lavoro per tutti è fon­
dato sul libro della Genesi: poter espri­
mere la propria signoria sul creato. 
Per non posporre l’uomo ai soldi, bi­

sogna partire di qui: ogni altro ten­
tativo è velleitario.

Solo l’annuncio cristiano nella sua 
integralità può portare l’uomo, il sin­
golo uomo concreto, carnale, a com­
prendere la profonda unità che esiste 
tra il Vangelo e la promozione umana.

E importante recuperare il valore 
etico del lavoro, sia da parte del la­
voratore, sia da parte dei datori di 
lavoro. Avere un lavoro è spesso que­
stione di sopravvivenza: dunque non è 
accettabile che il lavoro venga gestito 
con i soli criteri della convenienza.

I giovani portano con sé nei luoghi 
di lavoro istanze di protagonismo e 
di autorealizzazione che si manifesta­
no, ad esempio, in una forte domanda 
di formazione e di un lavoro degno e 
umano.

Dalle risposte ai questionari non è 
emerso alcun profilo di una vera e 
propria militanza apostolica nel pro­
prio ambiente di lavoro.

L’ambiente di lavoro è giudicato da 
tutti "laico o pagano".

I primi a dover essere messi al



Sinodo Diocesano Torinese 561

centro dell’economia e, quindi, delle 
imprese devono essere i disoccupati, 
i lavoratori stagionali, le cosiddette ca­
tegorie "deboli” (donne giovani, lavo­
ratori in mobilità), i lavoratori dipen­
denti e i consumatori a basso reddito 
e culturalmente meno preparati. In­
fatti tutte le altre figure economiche 
(imprenditori, dirigenti, persone a red­
dito medio-alto) sono da sempre al 
centro dell’economia.

Indubbiamente si deve condannare il 
consumismo, invocando una maggiore 
sobrietà di vita da parte di tutti, ma 
occorre riconoscere un fatto: come è 
strutturata la società avanzata, se cade 
la domanda di consumo, cade la pro­
duzione e, di conseguenza, l'occupazio­
ne, messa già in crisi dall’incorpora­
zione nel processo produttivo delle in­
novazioni tecnologiche.

Se c'è una questione etica dell'eco­
nomia e vi è un’esigenza di testimo­
nianza da parte dei cristiani, non è 
possibile negare che la soluzione dei 
problemi del e nel lavoro — come 
quelli di una maggiore giustizia nel­
la distribuzione dei beni a livello mon­
diale — sia soprattutto di natura 

politica.
Il sostegno e la partecipazione ad 

opere di solidarietà sono doverose e 
necessarie per un credente, sono signi­
ficanti, ma insufficienti: la politica è 
lo strumento principale della speranza 
umana.

La disoccupazione è oggetto di pre­
occupazione per molte famiglie, ma è 
dubbio affermare che i problemi del 
lavoro che viene perduto o del lavoro 
che non viene creato siano oggetto di 
riflessione e di fattivo interessamento 
da parte della comunità cristiana. C'è 
molta solidarietà a parole, non nei 
fatti.

L’educazione alla solidarietà — oltre 
al facile pietismo e al sentimentali­
smo — è un contributo per superare 
la divisione tra indigenti e chi può 
"dare”, tra chi ha problemi e chi può 
risolverli.

C'è una solidarietà "corta” che com­
porta un aiuto concreto in tempi bre­
vi e una solidarietà "lunga” che pri­
vilegia un impegno sociale e politico 
e che è finalizzata a rimuovere le 
cause della povertà.

PARTE SECONDA

1. ORIENTAMENTI

1. Crisi della fede, crisi dei valori
La predicazione, la catechesi, la for­

mazione personale e la direzione spi­
rituale non devono essere in primo 
luogo presentazione e imposizione di 
norme morali (spesso non commisu­
rate al cammino dei singoli), ma de­
vono essere l’annuncio del Vangelo, 
cioè della "buona notizia” che in Gesù 
ci raggiunge l’amore del Padre.

Occorre recuperare l'identità del 
credente adulto, sia come credente in 
continuo cammino di conversione e 
di formazione, sia come credente im­
pegnato a vivere il suo essere cristia­
no non solo fra le mura della par­
rocchia, ma nel mondo in tutte le sue 

dimensioni della vita e, soprattutto, 
nelle scelte tipiche del cristiano adul­
to (politica, mondo familiare, mondo 
del lavoro).

Si auspica una maggiore collabora­
zione degli Uffici della Curia con preti 
e laici delle parrocchie, ecc. per evi­
tare che questi si sentano solo "ese­
cutori" di iniziative in cui non sono 
stati coinvolti.

Nei documenti e nelle proposte dio­
cesane dovrebbe essere più presente 
l’attenzione costante ai "fatti" della 
vita.

Si propone di assecondare i tenta­
tivi volti a impostare le parrocchie su



568 Sinodo Diocesano Torinese

caratteristiche di comunionalità, dove 
sia possibile sentire il senso di appar­
tenenza ad una comunità. Per le par­
rocchie molto numerose si suggeri­
sce un’organizzazione a gruppi più ri­
stretti, meno anonimi.

Si chiede che la Chiesa vada verso 
quelli che fanno più fatica a vivere: 
gli adulti sbandati, gli emarginati, i 
soli, gli stranieri, i giovani, i "lontani” 
da Dio, i peccatori credenti e non cre­
denti.

Da più parrocchie si chiede che le 
omelie siano più vicine alla realtà del­
la vita e dell’uditorio.

Si ipotizza la costituzione di gruppi 
— sotto la guida di un sacerdote — 
per le famiglie irregolari.

Si propone di divulgare e migliorare 
i "centri di ascolto”, i "consultori fa­
miliari” e di mutuo soccorso per le 
famiglie in difficoltà. « La famiglia 
deve essere conosciuta come princi­
pale cellula della società: bisogna, 
dunque, favorire un’adeguata politica 
fiscale, agevolazioni per l’acquisto del­
la casa per le nuove famiglie, aiuto 

alle maternità difficili e alle famiglie 
che abbiano con sé anziani o handi­
cappati ».

Un rilievo particolare viene fatto a 
riguardo della donna: sembra che la 
richiesta del mondo femminile di 
"contare di più" anche negli organi­
smi decisionali della Chiesa resti sen­
za risposta. Resta pressante la richie­
sta di una maggiore partecipazione 
della donna a tutti i livelli dell’orga­
nizzazione della Chiesa. Le forti 
espressioni di gratitudine del Papa 
verso il mondo femminile, il ricono­
scimento dei condizionamenti che an­
che il mondo cattolico ha subito nei 
confronti della donna dovrebbero es­
sere l’inizio di un cammino comune, 
nel corso del quale si permetta alle 
donne di "mettere a servizio” della 
Chiesa le loro doti di umanità, intuito, 
senso del dovere e della donazione 
gratuita. Il riconoscimento e la isti­
tuzionalizzazione della loro posizione 
può sicuramente arricchire la vita 
della Chiesa.

2. La complessità del mondo, ecumenismo e dialogo interreligioso

Nel rapporto con le altre religioni 
monoteiste:
— con i Valdesi: dobbiamo riconosce­

re a questi fratelli l'importanza 
data alla solidarietà ed imparare 
da essi l’attenzione fattiva e con­
creta ai poveri;

— con gli Ebrei: dobbiamo da essi 
imparare a leggere, amare, cono­
scere l’Antico Testamento;

— con i Musulmani: possiamo condi­
videre meditazione e preghiera e 
riconoscere la necessità della peni­
tenza (Quaresima-Ramadan).

Le singole parrocchie dovrebbero 
lungo l’anno cercare occasioni di in­
contro, di dialogo, confronto e pre­
ghiera con i fratelli di altre religioni, 
oltre che con le altre confessioni cri­

stiane.
Le varie associazioni caritative, pur 

conservando il rispetto per ogni per­
sona, non devono rinunciare a tra­
smettere il messaggio cristiano in mo­
do esplicito.

Riguardo agli immigrati: non ba­
sta la solidarietà; noi siamo chiamati 
a evangelizzare. E vero che aiutare 
a trovare un tetto o un lavoro è già 
mostrare il volto di Cristo, ma biso­
gna parlare di Dio, del suo amore per 
tutti ed aiutare queste persone a pre­
gare (se possibile, nella loro lingua).

Sono ritenute molto valide le indi­
cazioni date dal documento diocesano 
"Olio e vino", ma si auspica un suo 
rilancio e la creazione degli organismi 
là proposti.

3. L’esigenza missionaria, la mondialità

Per educare alla mondialità può es­
sere valido divulgare il positivo che 
c'è in altre culture e in altre religioni. 
Le parrocchie potrebbero organizzare 

incontri con extracomunitari impe- 
gnati in opere sociali nel loro Paese 
oppure con esperti che ne documentino 
le situazioni e le difficoltà.



Sinodo Diocesano Torinese 569

Invitare, soprattutto i giovani, a de­
dicare parte del tempo libero — in 
particolare le vacenze — a progetti di 
aiuto al Terzo e Quarto Mondo, aiu­
tandoli a riflettere che molte attività 
del tempo libero (e in modo partico­
larissimo le vacanze in Paesi terzo­
mondiali) si basano sullo sfruttamento 
di questi popoli.

La comunità cristiana deve essere 
in prima linea a denunciare e combat­
tere le offerte assurde e paradossali 
(come i week-end "sessuali" con bam­
bini in Thailandia, frequentati anche 

da torinesi) con la stessa forza con cui 
e giustamente si conduce, per es., la 
battaglia contro l’aborto.

Sostenere la riconversione delle in­
dustrie di armi, che sono presenti an­
che nel nostro territorio, e sostenere 
l’obiezione alle spese militari e alla 
produzione di armi.

Si auspica che la Diocesi riconosca 
l’opera svolta dai numerosi volontari 
laici, presenti nei Paesi in via di svi­
luppo, come una vera diaconia che 
coinvolge attivamente la nostra comu­
nità diocesana.

4. I problemi del lavoro, la disoccupazione
All’interno di ciascuna famiglia cri­

stiana deve essere incoraggiato il for­
marsi di una coscienza morale nel­
l'uso del denaro. Il tenore di vita è 
una testimonianza delle scelte e delle 
convinzioni di una famiglia. Tutto ciò 
che si possiede dovrebbe essere com­
misurato alle reali necessità: dalla ca­
sa, all’automobile, al tipo di vacanze. 
Vivere con sobrietà è un valore: edu­
care al sacrificio, alla rinuncia, alla 
trasparenza, alla solidarietà, come 
mezzi per riempire di significato la 
vita.

Come cristiani dobbiamo sentire il 
dovere di contrastare la mentalità del 
profitto a tutti i costi e contrapporvi 
i principi evangelici.

I cristiani debbono impegnarsi nel­
la ricerca scientifica, nella tecnologia 
di strade nuove, di nuove risorse, nel­
le riforme economiche e sociali con 
professionalità illuminata dalla fede. 
L’uomo al centro della società, l'eco­
nomia al servizio dell’uomo e non 
viceversa!

È opportuna un’azione coordinata 
della Diocesi sui grandi temi sociali 
delle nostre città, favorendo occasio­
ni di partecipazione allargata alle co­
munità parrocchiali. Da alcune parti 
è richiesto che la Chiesa assuma una 
posizione ufficiale (come è stato per 
l’aborto) sui temi sociali e che i cri­
stiani operino con maggior incisività 
come forza di opinione. A volte sem- 
bi ano esistere anche nella Gerarchia 
conflitti di opinioni che disorientano 
la gente.

La Chiesa deve condannare aperta­
mente i furbi, gli arrivisti, i corrotti, 
la carriera a tutti i costi.

Organizzare intorno alla parrocchia 
centri di solidarietà coordinati da ope­
ratori professionalmente preparati.

Educare i giovani nella scuola, nel­
l’ora di religione, alla dignità del la­
voro e al rispetto per chi lavora.

Si deve creare una nuova "mappa” 
delle povertà, ascoltando ciò che la 
gente dice per comprendere quali sia­
no le reali difficoltà e problematiche 
che troppe persone debbono affron­
tare ogni giorno in completa soliudine.

Si dovrebbe ricorrere su più vasta 
scala ai "contratti di solidarietà”, ma 
ciò prevede un’elevata formazione mo­
rale. Bisogna dunque rivisitare il no­
stro modo di essere cristiani.

I cristiani si devono impegnare, ol­
tre che nel sociale, anche nella poli­
tica. « Non dobbiamo relegare S. Fran­
cesco, La Pira, Von Balthasar, ecc., in 
soffitta o sugli altari: dobbiamo stu­
diarli e capire le loro scelte e i loro 
insegnamenti ».

Dobbiamo batterci come cristiani 
contro gli andamenti perversi dell’eco­
nomia, creando movimenti di opinio­
ne, disapprovando apertamente certe 
iniziative, raccogliendo firme, facendo 
petizioni, partecipando a cortei, ecc.

Sensibilizzare i lavoratori a non ef­
fettuare straordinari e a rinunciare 
all’eventuale secondo lavoro.

Sviluppare realtà "non profit" per 
offrire lavoro a persone in difficoltà 
(ex carcerati, handicappati, ...).



570 Sinodo Diocesano Torinese

« Le strutture ecclesiali non hanno i 
mezzi per affrontare adeguatamente il 
problema del lavoro. Ciò accade per 
motivazioni storiche (come la stru­
mentalizzazione di una certa area di 
lavoratori da parte di associazioni di 
sinistra o il comportamento filopadro­
nale da parte del mondo cattolico im­
prenditoriale) oppure per responsabi­
lità delle singole realtà. Però negli ul­
timi anni la Chiesa torintese si è avvi­
cinata alle problematiche lavorative 

con delle precise scelte di campo e 
azioni di intervento verso la realtà 
in difficoltà: si auspica che questa 
presa di posizione continui e si raf­
forzi ».

Occorre cercare imprenditori dispo­
sti a rischiare e mobilitare le forze 
cattoliche per sostenerli.

« La Chiesa torinese esprima nella 
sua pastorale del lavoro una adegua­
ta attenzione agli imprenditori diri­
genti ».

2. PROPOSTE

Si auspica la creazione di nuovi mi­
nisteri per i laici. Ciò potrebbe favo­
rire un nuovo slancio missionario del­
le comunità cristiane in un contesto in 
cui bisogna sempre più "andare a cer­
care” la gente.

Occorre trovare parametri chiari 
per il discernimento dei vari carismi: 
non ci si può affidare soltanto alla 
buona volontà; occorre una formazio­
ne a tutti i livelli.

I sacerdoti devono essere sgravati 
da mansioni secondarie c delegabili. 
Anche se il riconoscimento di ciò che 
è secondario e delegabile deve essere 
fatto in ultima analisi nelle singole 
comunità, si chiede al Sinodo di va­
lutare — a livello diocesano — se al­
cune mansioni (amministrative, pasto­
rali e liturgiche) affidate ora ai preti, 
non potrebbero essere organizzate di­
versamente.

La Diocesi dovrebbe sostenere nelle 
forme possibili (sussidi, momenti di 
formazione per redattori, ecc.) le reda­
zioni dei giornali parrocchiali, che 
hanno l’ambizione di non essere solo 
dei bollettini.

Dato l’enorme influsso della televi­
sione, si invita l’Arcivescovo a portare 
avanti il progetto di una televisione 
nazionale cattolica.

Nel Seminario si deve dare più spa­
zio all’esercizio della lettura dei gior­
nali e delle notizie nella luce della 
fede e della storia della salvezza.

Si sente il bisogno di un programma 
pastorale di ampio respiro (non anno 
per anno) che tenga conto dei punti 
di unità nel modo di concepire c di 
fare pastorale sulla base di un’attenta 
analisi della realtà. Sembra possibile 
realizzare questo, senza appiattire 
tutto nell’uniformità.

Si suggerisce di costituire "aggre­
gazioni di ragazzi” nei giardini, coin­
volgendo genitori, catechisti, ecc., per 
raggiungere coloro che non frequen­
tano.

È necessario parlare con la lingua 
dei giovani: promuovere gruppi di la­
boratorio e coinvolgere adulti che in­
segnino piccoli lavori manuali.

Sul problema del lavoro è necessa­
ria una pastorale del lavoro di inizia­
tiva diocesana, che risvegli le coscien­
ze dei cristiani e stimoli la ricerca di 
soluzioni innovative di una qualche 
praticabilità.

Gemellare famiglie o Nazioni povere 
ma serene, con altre ricche ma infelici.

Creare il "Consultorio per l'avvia­
mento al lavoro" soprattutto per i 
giovani: insegnare come formulare 
una domanda, come presentarsi al da­
tore di lavoro, aggiornare l’elenco 
delle ditte disposte ai contratti di for­
mazione, ecc.

Riproporre nelle sedi opportune la 
revisione della legge sull’apprendistato.

Un ambito che offre buone possibi-



Sinodo Diocesano Torinese 571

lità per il futuro è il settore dell'am- 
biente. Il 43% del territorio del Pie­
monte è occupato da boschi e prati, 
di cui solo il 2% sfruttato in senso 
economico. Con varie iniziative pub­
bliche e private — che si dovrebbero 
sostenere — si potrebbero creare nuo­
vi posti di lavoro per la tutela del­
l’ambiente, per la protezione civile, 
per la promozione turistica.

Creare cooperative di servizio: ma­
nutenzione di condomini, pulizia degli 
ambienti, assistenza agli anziani, ecc. 
Queste attività non richiedono grandi 
infrastrutture ed investimenti, né spe­
cializzazione in chi le esercita, e po­
trebbero venire attuate con il sup­
porto della Diocesi per questi aspetti: 
— sostegno finanziario per l'avvia­

mento;
— consulenza per gli aspetti dell’am­

ministrazione e gestione;
— organizzazione dei centri di servi­

zio.

Un’iniziativa di questo genere, che 
si deve sostenere con i proventi dei 
servizi erogati, va gestita in modo or­
ganizzato e con chiarezza di responsa­
bilità, per cui non può essere orga­
nizzata soltanto a livello parrocchiale.

Sostenere le "Cooperative finanzia­
rie" e la "Banca etica" in cui la tra­
sparenza è la prima regola.

Sostenere il mercato alternativo a 
quello ufficiale in grado di costruire 
rapporti paritari direttamente con i 
fornitori del prodotto nel Terzo Mon­
do. È il commercio equo e solidale. 
Non pretende di cambiare le regole 
del commercio internazionale, ma vuol 
fare riflettere sulle possibilità che 
ognuno di noi ha nel quotidiano di 
partecipare attivamente alla lotta con­
tro l’ingiustizia dello scambio ineguale. 
Questo sistema consente di operare 
con i Paesi poveri del mondo combat­
tendo le oligarchie presenti nei Paesi 
sottosviluppati.

CONCLUSIONE

I segni dei tempi, rilevati dai son­
daggi operati nelle singole parrocchie 
e nei gruppi ecclesiali esistenti in Dio­
cesi, sono ciò che Dio dice oggi a 
ciascun credente che vive nel territo­
rio della Chiesa torinese. Scoprirlo è 
stato frutto di riflessione singola e 
comunitaria, tenerne conto nell’evan- 
gelizzazione che si affronterà nei pros­
simi anni sarà azione congiunta dello 
Spirito e di ogni credente "di buona 
volontà”.

Un aspetto da non sottovalutare nel­
le risposte pervenute è "il tono” delle 
medesime: è facile, quando le rispo­
ste sono anonime, riscontrare toni po­
lemici o apocalittici. Nulla di tutto 
questo nei questionari pervenuti alla 
Segreteria del Sinodo: tanto nella 
constatazione di aspetti negativi, quan­

to nell'auspicio di nuove "tattiche” pa­
storali, si evidenzia sempre il deside­
rio sincero che Cristo sia conosciuto 
anche nell'epoca dell’informatica e del 
"villaggio globale” e che tutti gli uo­
mini e le donne che abitano in questa 
zona del Piemonte recepiscano l’amo­
re del Padre attraverso la testimonian­
za di chi "crede”.

Nessuno ha delegato ai mass media 
l’evangelizzazione, ogni risposta, ogni 
proposta pone a fondamento la con­
versione e l'ascolto della Parola.

Questo sembra già essere il frutto 
di quella "comunionalità” auspicata 
per il futuro e che in parte è stata 
vissuta nel tempo della riflessione e 
dello scambio di idee durante questa 
prima fase del Sinodo.



572 Sinodo Diocesano Torinese

IV. COMUNICAZIONE DELLA FEDE E SUOI LINGUAGGI

PARTE PRIMA

ELEMENTI DI ANALISI

Scarsa "efficacia” nell’uso dei lin­
guaggi per comunicare la gioia e la 
ricchezza della fede; consapevolezza 
di essere "minoranza” anche nei siste­
mi di comunicazione, personale e di 
massa, nella società di oggi: sono que­
ste le due caratteristiche dominanti 
nel IV ambito della Consultazione Si­
nodale.

Il lavoro svolto per il Sinodo è stata 
l’occasione per portare a maturazione 

un problema di cui le comunità cri­
stiane torinesi sembrano essere abba­
stanza consapevoli, ma che non sem­
bra essere mai stato, fino ad ora, né 
esplicitamente affrontato né tanto me­
no approfondito nei suoi vari aspetti. 
Un "ritardo” di cui si constatano oggi 
gli effetti, ma di fronte al quale si è 
ancora, sostanzialmente, impreparati e 
privi di strumenti culturali e pasto­
rali adeguati.

1. Un ritardo "culturale"

C’è una "tradizione” italiana (e dun­
que soprattutto del cattolicesimo italia­
no) di analfabetismo diffuso, scarsa 
abitudine alla lettura, ridotta diffusio­
ne delle pubblicazioni, anche di quelle 
"popolari”. La stessa trasmissione cul­
turale del cattolicesimo si è basata, 
più che sulla lettura (della Bibbia co­
me di altri testi), sul linguaggio dei 
simboli e dei segni (liturgia, iconogra­
fìa), sull’efficacia della morale; e per­
mane in larghi strati del "mondo cat­
tolico" la convinzione che « la cultura 
generale non è un elemento di distin­
zione tra i fratelli nella fede ».

Se oggi sono mutate le condizioni 
generali della istruzione pubblica, la 
"tradizione” continua a far sentire i 
propri effetti: il "consumo culturale”, 
enormemente cresciuto anche in Ita­
lia, si è indirizzato soprattutto verso 
cinema e televisione o comunque nel­
l’area della "evasione”. Anche all’inter­
no del mondo cattolico l’esplodere 
delle comunicazioni di massa ha allar­
gato la gamma dei "prodotti” disponi­
bili e accresciuto i consumi: ma ciò 

è avvenuto senza che si modificassero 
le condizioni "tradizionali” delle epo­
che precedenti. Si comincia a prende­
re coscienza di questa realtà anche nel 
territorio '.

Un secondo ordine di motivi del 
ritardo è da ricercarsi nella mancata 
impostazione di un tema fondamen­
tale: quello della "opinione pubblica" 
all’interno della Chiesa. La confusione- 
dei piani, tra "verità di fede” e "ve­
rità dell’informazione”, tra riconosci­
mento dell'identità culturale cristiana 
e libero dibattito nella storia, così co­
me l’equivoco tra "obbedienza eccle­
siale" e scelte mondane, ha segnato 
profondamente la vita del cattolicesi­
mo italiano negli ultimi decenni; e oc­
corre riconoscere che, in questo cam­
po, le impostazioni offerte dal Conci­
lio Vaticano II rimangono in gran 
parte da conoscere e da applicare.

Il riflesso sul tema della comunica­
zione della fede è evidente: l’etichet­
ta di "cattolico” sui giornali c i libri, 
e poi sulle radio e le TV, sembra do­
ver garantire più 1’ "obbedienza” che

1 « Abbiamo perso il treno, siamo in notevole ritardo! La voce della cattolicità arriva con 
difficoltà attraverso i media (...). Giornali, radio, televisione e Internet sono il grande anfi­
teatro dal quale far conoscere Cristo domani » (contributo di una parrocchia).



Sinodo Diocesano Torinese 573

non altri valori professionali altret­
tanto importanti. I mass media cat­
tolici finiscono così per caratterizzar­
si, ben al di là della propria volontà 
e della propria "vocazione”, come or­
gani di animazione interna più che di 
informazione in senso lato: e come 
tali vengono percepiti non solo dal­
l’insieme del pubblico non cattolico, 
ma dai cattolici stessi! Peraltro dal 
mondo delle parrocchie giunge anche 
il segnale dell’assenza, nella "cultura 
cattolica", di « elementi di spicco a 
cui fare riferimento »: un’assenza di 
persone, ma forse anche di orienta­
menti culturali generali.

Un terzo nodo problematico, anche 
esso connesso con i precedenti, è la 

"confusione” (o come la si voglia 
chiamare) tra gli strumenti della co­
municazione sociale e l’intera sfera 
attinente la catechesi. Intendendo i 
mass media come strumenti connessi 
direttamente con l’evangelizzazione, e 
ad essa unicamente orientati, il mon­
do cattolico non coglie la valenza 
tipica che i mass media hanno per se 
stessi e non solo in relazione all' "uso 
catechetico" che se ne vorrebbe fare. 
Da questa, una lacuna culturale grave 
— dalla quale il materiale di riflessio­
ne del Sinodo è ampiamente attraver­
sato —, è necessario ripartire, per re­
cuperare un rapporto corretto — ed 
efficace — con la comunicazione.

2. La comunicazione interpersonale

La grande influenza che i mass 
media hanno assuto nella vita quoti­
diana della gente, e in particolare 
per quanto riguarda la trasmissione 
della cultura, è un "dato di fatto” di 
cui si ha coscienza. Non solo è la 
comunicazione di massa a "formare e 
informare” le coscienze: i modi, gli 
stili di comunicazione, anche di quella 
personale, sono condizionati, soprat­
tutto negli approcci iniziali, dai mo­
duli che i mass media hanno reso stile 
comune, linguaggio pubblico.

I credenti si ritrovano a parlare 

"un'altra lingua” proprio nei contesti 
in cui vorrebbero e dovrebbero poter 
comunicare al meglio il messaggio 
cristiano: nella catechesi sacramentale 
e nell’insegnamento della religione a 
scuola; nella preparazione dei fidan­
zati al matrimonio e nei "luoghi di 
testimonianza”, dai posti di lavoro 
all’impegno nel territorio. In partico­
lare, è la dimensione della famiglia 
ad essere colpita e a registrare le dif­
ficoltà maggiori nella comunicazione 
della fede.

3. Un compito fondante
Per quanto riguarda i linguaggi e la 

comunicazione della fede il Sinodo do­
vrebbe dunque svolgere un compito 
"fondante”, gettando le basi di una 
riflessione — culturale e pastorale in­
sieme — che permetta alla comunità 
diocesana di prendere coscienza di due 
ordini di "valori”:

* il valore della comunicazione in 
sé: Gesù Cristo « perfetto comunica­
tore » (Communio et progressio, 11) è 
maestro ai credenti anche nello "stile” 
dell’annuncio;

* il valore della comunicazione 
per la vita della Chiesa: perché è ne­
cessario oggi approfondire e realizzare 
stili di comunicazione efficaci, cono­
scere e usare gli strumenti di comu­

nicazione a disposizione, valorizzare 
le risorse, sia umane che strumentali.

Sono quindi tre le dimensioni entro 
cui si sviluppa la riflessione sinodale 
sulla comunicazione:

— teologica: l’espressione "comuni­
cazione di Dio" o comunicazione del­
la fede ha prima di tutto una con­
notazione teologica, che fa riferimento 
alla dimensione trinitaria (la comuni­
cazione d’amore tra Padre, Figlio e 
Spirito Santo) e a quella cristologica 
(il Padre si comunica all’uomo attra­
verso il Figlio; il Figlio comunica con 
l'uomo attraverso la sua umanità) con 
particolare riferimento al mistero del­
l’Incarnazione, fondamento della co­
municazione ecclesiale. Nella comuni-



574 Sinodo Diocesano Torinese

cazione della fede, poi, il messaggio 
coincide con il Comunicatore: Gesù 
Cristo. Su questo fondamento si basa 
ogni forma di comunicazione ecclesia­
le. La comunicazione di Cristo nella 
storia degli uomini è il compito irri­
nunciabile e caratterizzante della Chie­
sa sia nella sua dimensione universale 
che in quella "locale"; e tra i contri­
buti al Sinodo c’è chi ha ricordato che 
«è l'unità [tra i credenti] la via ordi­
naria di comunicazione della fede »;

— culturale: a partire dalla defini­
zione di cultura offerta dal Concilio

4. Per una lettura della situazione

La difficoltà e la distanza tra il mon­
do delle comunità cristiane e quello 
dei mass media di oggi (e le recipro­
che difficoltà a "parlarsi") è un pro­
blema generale, di fondo. C’è, nel 
mondo cattolico, una concezione dei 
propri mezzi di comunicazione sociale 
come "organo di appartenenza": una 
concezione molto diversa da quella 
"laica”. Ma rispetto ai giornali e ai 
media "borghesi”, quelli cattolici han­
no tre problemi in più:

♦ un pubblico potenzialmente ri- 
stretto e sicuramente mai universale: 
proprio perché si qualificano come 
"cattolici", e ciò in termini di target 
è comunque un’esclusione;

» il dover fare informazione in ter­
mini culturalmente borghesi, cioè par­
tendo dalla cronaca, dai fatti concreti, 
da una visione del mondo comunque 
"laica”. La prima "sacralità” del gior­
nale è la notizia, il fatto così com'è: 
e non la "lettura”, l’interpretazione di 
quel fatto in ordine a una storia di 
salvezza...

* il dover fare i conti con la libera 
opinione. Le indicazioni conciliari so­
no particolarmente incoraggianti e po­
sitive: ma l’esperienza quotidiana di­
mostra che il problema dell’opinione 
pubblica, della sua formazione e del 
suo orientamento, è ancora tutto da 
sviscerare...

4.1. La modernità
È avviato da tempo un processo che 

ha reso "indifferente” il riferimento 

(cfr. Gaudium et spes, 53), occorre 
prendere in considerazione le proble­
matiche legate all’ascolto delle diver­
se culture, alla formazione dell’opinio­
ne pubblica, al dialogo con la com­
plessità della società attuale;

— educativa: considerando l'azione 
educativa come un intervento sulla 
vita delle persone in ordine alla tra­
smissione di valori, ci si è interrogati 
sui modelli di comunicazione della 
fede presenti nella scuola, nei mass 
media, nella pastorale ordinaria, nel 
volontariato di ispirazione cristiana.

all’identità; e che dunque priva i 
mass media cattolici di un elemento 
fondamentale di aggancio con gli am­
bienti vitali dei cattolici. Più si allar­
ga la forbice tra pratiche religiose e 
"resto della vita” meno c’è bisogno 
di confrontare le proprie opinioni e le 
proprie fonti di informazione attra­
verso uno strumento esplicitamente 
"cattolico”.

Il soggettivismo è un secondo gran­
de fattore di crisi; passata l’epoca del­
la contestazione si constata che il sa­
cro non è affatto sparito, anzi; ma, 
come accade per tutti gli altri compor­
tamenti nella società di massa, si sco­
pre che esso può venir gestito indivi­
dualmente (e individualisticamente) da 
ciascuno. La "religione fai da te”, 
l’esplosione di sette e gruppuscoli, ri­
spondono a questa concezione "plura­
listica” della sacralità della vita, of­
frendo soluzioni analoghe a quelle 
"chiavi in mano" che vengono offerte 
per qualunque altro genere di consu­
mo. Il sacro è una branca, più o 
meno redditizia, dell’industria cultu­
rale. Allo stesso modo, e con un pa­
rallelismo stretto, vanno interpretati i 
ritorni del sacro in termini fondamen­
talisti, l’affermazione dei movimenti 
ecclesiali di massa, che "vendono” 
certezze, e prima ancora si propon­
gono come situazioni, climi di certez­
za, in un contesto dominato dal dub­
bio o dall'indifferenza.

Per quanto riguarda i mass media 
un esempio clamoroso di questo atteg­
giamento è Radio Maria, che fonda 
il proprio successo di massa propria-



Sinodo Diocesano Torinese 575

mente sulla diffusione di un messag­
gio che si vuole sicuramente ortodos­
so, ma che è altrettanto sicuramente 
sganciato da qualunque confronto con 
la realtà del mondo circostante e in 
particolare del "territorio” in cui si 
vive la propria fede.

La "religione fai da te” e certi mo­
vimenti ecclesiali di massa rappresen­
tano entrambi contesti per i quali la 
stampa cattolica è perfettamente inu­
tile, e ciò per più di un motivo:

— si tratta di esperienze che non 
hanno alcun bisogno di confrontarsi 
con l'opinione pubblica o con le do­
mande che il mondo pone alla Chiesa 
e alla coscienza dei credenti;

— sono esperienze religiose "auto­
centrate” che non hanno bisogno di 
informazione dall'esterno: anzi, l’idea 
che circola è che da "fuori” — e so­
prattuto dai mass media — non può 
venire che male, in termini di dubbio, 
scandalo, contrasto;

— non hanno bisogno della stampa 
cattolica come veicolo di formazione/ 
informazione generale, perché anzi 
l’iter formativo, dall' "iniziazione” in 
poi, rappresenta, in molti casi, lo spe­
cifico stesso dell'esperienza. Dunque 
ogni intervento esterno non potrebbe 
che compromettere, mettere in discus­
sione o danneggiare l'itinerario pre­
fissato di formazione;

— sono esperienze che (generalmen­
te) non hanno radice nel territorio, e 
dunque non hanno alcuna considera­
zione per il carattere "locale” dell’in­
formazione (né per quello della pasto­
rale: ma questo è un altro discorso).

La presenza di mass media cattolici 
— locali o nazionali — è del tutto 
estranea, e diventa indifferente rispet­
to a questi tipi di esperienza religio­
sa; al massimo ve ne può essere un 
uso strumentale, o un ossequio for­
male per banali motivi di opportuni­
tà. Conta la "propria” stampa, intesa 
come organo di formazione prima an­
cora che di informazione, e basta. 
L’indifferenza verso i mass media cat­
tolici diventa uno dei segnali del più 
grave problema, l'assenza di una co­
scienza della dimensione "plurale" del­
la Chiesa.

4.2. Appartenenze molteplici
Altro tema di fondo, strettamente 

legato alla modernità, è quello delle 
appartenenze molteplici. Nessuno oggi 
è più definibile secondo un solo sche­
ma di interpretazione sociale; nessuno 
accetterebbe di essere "soltanto" ope­
raio, impiegato, casalinga, studente, 
ecc. A livello di pratica religiosa ciò 
trova riscontro nella estrema "mobi­
lità” delle persone, che vanno a Mes­
sa nella parrocchia vicino a casa o 
in montagna o al mare nei week-end; 
o che cambiano facilmente ambito di 
appartenenza per motivi "privati”, le­
gati a valutazioni soggettive. Il rifles­
so sui giornali è che diventa sempre 
più difficile individuare il "target” — 
cioè le caratteristiche salienti — dei 
propri lettori di riferimento.

Valorizzare la dimensione del terri­
torio significa, allora, trovare i modi 
giusti per avvicinare "lettori trasver­
sali”: persone che, partendo da con­
dizioni di vita anche molto diverse, 
trovino motivi di interesse comuni in 
un giornale che è tipico del territo­
rio in cui si vive e in cui si testi­
monia la fede: un giornale, però, che 
non sia chiuso nella sola dimensione 
localistica.

4.3. I lettori frivoli
L'attuale situazione del mercato del­

l’informazione, la disponibilità prati­
camente infinita di comunicazione; an­
cora, l’onnipresenza della televisione 
producono ulterióri difficoltà. Anche 
all’interno della fascia di pubblico cat­
tolica e della cerchia ristretta di "im­
pegnati” la comunicazione ha prodot­
to effetti che sono ancora in gran 
parte da conoscere e studiare in rela­
zione alla pastorale e alle stesse scel­
te di comunicazione della Chiesa. Se 
il Papa è un leader mediatico mon­
diale, ascoltato e ripreso nella gran 
parte dei suoi interventi, ogni altra 
comunicazione "religiosa" presenta 
difficoltà rilevanti, per la continua 
mescolanza del carattere "serio” pro­
prio della comunicazione religiosa con 
la dimensione di intrattenimento, di 
spettacolo che è quella tipica della TV.

Ogni tipo di informazione religiosa 
a contatto con la società di massa si



576 Sinodo Diocesano Torinese

sottopone (come qualunque altro mes­
saggio, del resto), a una serie di ri­
schi. Precisamente, i messaggi rischia­
no di essere:
— distorti nel contenuto e nelle inten­

zioni;
— strumentalizzati nella presentazione;
— banalizzati nel contesto dell'infor­

mazione generale quotidiana;
— superati, più o meno volutamente, 

dalle informazioni del giorno suc­
cessivo.

Rispetto all’informazione religiosa si 
è passati, nel trentennio del post-Con- 
cilio, dalla censura del silenzio all’in­
teresse per tutto ciò che in campo reli­
gioso ”fa notizia”, a una generale ba­
nalizzazione della dimensione religio­
sa, messa sullo stesso piano di ogni 
altra componente del notiziario quoti­
diano, e trattata allo stesso modo. 
Non tragga in inganno il forte ritorno 
di temi a sfondo "etico": è facile ac­
corgersi che essi vengono trattati sem­
pre all’interno di una dimensione di 
spettacolo, quando non di puro sensa­
zionalismo.

I giornali cattolici, che ovviamente 
non hanno mutato stile rispetto alle 
vecchie regole della valutazione della 
notizia, del discernimento di autorevo­
lezza tra messaggio e messaggio, risul­
tano doppiamente spiazzati: rispetto 
ai giornali laici, e rispetto ai propri 
stessi lettori, abituati dalla TV a una 
informazione sempre più spettacolare.

Occorre dunque fare i conti anche 
con una generazione di lettori frivoli, 
spesso interessati più agli aspetti spet­
tacolari o emotivi deH’informazione 
che non ai contenuti dei messaggi. In 
questo senso le caratteristiche e la 
qualità dell’ "informazione religiosa" 
rappresentano una discriminante al­
l’interno della stessa vita "quotidia­
na" delle comunità cristiane.

Il crescere della spettacolarità del­
l’informazione religiosa ha prodotto, 
anche nei confronti del Magistero or­
dinario, un pericoloso effetto di infla­
zione e di banalizzazione. Se in un 
pronunciamento non c’è qualche ele­
mento che "faccia notizia” secondo le 
regole del media-system, tale inter­
vento verrà inevitabilmente lasciato 
cadere, considerato routine non solo 
dai cittadini e dai messalizzanti, ma 

dallo stesso laicato impegnato e dal 
Clero. Col risultato di avvitarsi, tutti, 
in una spirale perversa secondo la 
quale è necessario far notizia in modo 
effimero per attirare l’attenzione su 
ciò che di importante si ha da comu­
nicare...

La "frivolezza” attuale consiste so­
prattutto nel ritenere buona, interes­
sante, valida come informazione reli­
giosa solo quella proveniente dall’e­
sterno della Chiesa. Questo per molte 
ragioni:

— diffidenza motivata nei confronti 
di una stampa cattolica ritenuta pilo­
tata e condizionata dalla Gerarchia, e 
dunque incapace di dire tutta la ve­
rità;

— abitudine a considerare routine 
l’informazione di tipo ecclesiale, e a 
valutare invece diversamente — in ter­
mini politici, o spettacolari — l’infor­
mazione religiosa della stampa laica;

— abitudine a servirsi normalmente 
dei giornali laici come propria fonte — 
esclusiva, più che primaria — di in­
formazione.

4.4. I leader d'opinione
Il problema nasce dalla domanda: 

« Chi fa opinione oggi nella Chiesa? ». 
Oppure, in altri termini: « Chi sono i 
"maestri" del popolo cristiano (ovvia­
mente per quanto riguarda la dimen­
sione dei mass media)?». Valgono qui 
tutte le considerazioni precedenti cir­
ca il soggettivismo, i lettori frivoli, la 
dimensione "profana” del concetto 
stesso di opinione pubblica. Ma si in­
tende sottolineare un carattere speci­
fico: quello, propriamente, dei mecca­
nismi di formazione dell'opinione pub­
blica all’interno della Chiesa e della 
Chiesa nei confronti del mondo.

Dove e come arrivano i messaggi dei 
Vescovi, nel proprio territorio, o a 
livello di regione e di Nazione in caso 
di pronunciamenti collegiali dell’Epi­
scopato? Quali sono le procedure nor­
mali di "ripresa" dei contenuti di En­
cicliche, Lettere pastorali, Direttori, 
di tutto quanto è Magistero ordinario? 
L’incertezza in questo campo non è il 
segno di una "dimenticanza organizza­
tiva”, ma piuttosto l’indicazione del­
la delicatezza del problema: perché



Sinodo Diocesano Torinese 577

rifiutare il fatto che l’informazione ha 
regole proprie — che vanno conosciute 
e rispettate — fa correre il rischio di 
essere a propria volta "strumentaliz­
zati" dai mezzi stessi, senza riuscire 
mai ad utilizzare — come si vorreb­
be — i mezzi per i propri obiettivi.

Appare chiaro che in tale contesto 
è estremamente importante conside­
rare il ruolo dei "leader d'opinione" 
presenti sul territorio, nelle parroc­
chie come nelle associazioni e nei grup­
pi. Chi riesce a decidere che cosa è 
interessante è anche, di fatto e a volte 

inconsapevolmente, il responsabile del­
la trasmissione o meno dei messaggi. 
Ciò vale soprattutto per le realtà gio­
vanili, ma certo non solo per esse. 
Il problema della diffusione — e più 
ancora: della popolarità e del presti­
gio — dei mass media cattolici si gio­
ca soprattutto in questa dimensione: 
se essi sono in grado di essere in 
qualche modo "desiderati”, il cammi­
no è facilitato. Diversamente, saran­
no una delle tante cose che nella 
Chiesa occorre fare "per dovere", e 
perderanno ogni significato.

PARTE SECONDA

LA COMUNICAZIONE E I SUOI AMBITI

In questa seconda parte viene offer­
to un panorama delle letture (analisi) 
e delle proposte emerse dal duplice 
lavoro della Consultazione di base e 
della riflessione di Commissione sul 
tema della comunicazione. I limiti so­
no evidenti: la necessità di ricondurre 
a pochi ambiti definiti una gran quan­
tità di contributi obbliga alla sintesi 
e alla "riduzione”.

Il tema della comunicazione della 
fede è naturalmente trasversale all’in­
tera vita della Chiesa, in se stessa e 

in rapporto alla società intera; ma 
la riflessione della Chiesa torinese ha 
evidenziato alcuni "luoghi vitali” su 
cui si è soffermata la riflessione. Il 
materiale viene riproposto qui di se­
guito articolato lungo queste tappe. 
Per ognuno dei settori si offre la sin­
tesi delle analisi e delle proposte avan­
zate, con ima attenzione particolare 
alla comunicazione sociale, che si in­
serisce come soggetto "nuovo” di ri­
flessione per la Chiesa torinese.

5. Persone e pastorale

Determinati aspetti della fede, so­
prattutto quelli ecclesiali, si veicolano, 
più che con le parole, attraverso l’im­
postazione concreta delle nostre co­
munità. Nel nostro Presbiterio pare 
essere presente ancora un forte cleri­
calismo, non tanto nelle forme quan­
to negli atteggiamenti pastorali: ciò 
può avvenire nell’ambito di un "ripen­
samento” sinodale dei ruoli di sacer­
doti e diaconi, religiosi e laici, che 
rimangono ancora oggi la componente 
meno valorizzata del Popolo di Dio. Si 
guardi alla situazione specifica degli 
operatori pastorali: alcuni ipotizzano 

in un futuro non remoto una "profes- 
sionalizzazione” di tali figure, sul mo­
dello di altre Chiese europee. Per la 
nostra Chiesa sembra invece necessa- 
sario non tanto professionalizzare, ma 
coltivare e incoraggiare le competenze 
laicali specifiche.

5.7. Relazioni interpersonali
Le relazioni umane sono, da sempre, 

il luogo principe della comunicazione 
della fede. La testimonianza personale, 
l'esempio rimangono il primo riferi­
mento di comunicazione della propria



578 Sinodo Diocesano Torinese

fede, sia nelle situazioni difficili sia 
soprattutto nella "quotidianità" delle 
relazioni con le persone, sul lavoro, 
nella scuola, in famiglia. Ma relazioni 
umane significa capacità di ascolto, di 
dialogo, di "farsi carico”. Eppure la 
dimensione deWascolto rischia di non 
avere sufficiente spazio nella nostra pa­
storale, quando invece è sentita l’esi­
genza, soprattuto nella città e nella 
prima cintura, di vicinanza e compa­
gnia, di comunità e relazioni ”a di­
mensione umana”. Soprattutto nei mo­
menti critici dell’esistenza, la parroc­
chia è ancora un luogo di riferimento 
e quasi un rifugio per non restare soli. 
Questa esigenza di compagnia è oggi 
una delle maggiori possibilità che ab­
biamo per comunicare la fede.

5.2. Alcuni problemi
La "gestione del tempo" dei sacer­

doti è il punto di partenza per una 
revisione che orienti maggiormente la 
vita della comunità all'ascolto; così 
come occorre trovare spazi di offerta 
di spiritualità laicale.

Comunicazione è anche il modo in 
cui si presenta: e soprattutto per chi 
entra solo occasionalmente in contatto 
con le nostre parrocchie, l’impressio­
ne è di trovarsi dinanzi all’ennesima 
burocrazia da soddisfare. Ancora: la 
pastorale delle nostre parrocchie ri­
schia di essere caratterizzata più dal- 
l'attendere che dall'andare verso. La 
nostra pastorale, che pure mira alla 
comunicazione della fede, è priva di 
una vera progettualità a livello dio­
cesano.

6. La famiglia

La comunità familiare viene indi­
cata e riconosciuta come l’ambito pri­
vilegiato di trasmissione dei valori e, 
prima ancora, della "vita” stessa, in 
tutta l’ampiezza del significato. Ma la 
riflessione delle comunità indica an­
che come sia proprio la famiglia, in 
molti casi, l’anello debole (quando non 
mancante) nella catena di trasmissio­
ne e comunicazione. Nell’esperienza 
della comunità cristiana torinese, in 
generale la famiglia delega (alla scuo­
la, alla Chiesa, alla TV, ...) invece di 
essere protagonista; la famiglia non 
riesce ad essere coinvolta nei proces­
si educativi.

Nei confronti della famiglia la mag­
gior parte degli sforzi di comunica­
zione della fede è concentrata nella 
preparazione dei fidanzati al matrimo­
nio, anche se i risultati di queste atti­
vità non sempre sono giudicati suffi­

cienti; si sente forte l’esigenza di tro­
vare altri momenti di incontro e con­
fronto.

6.1. Famiglia - proposte
* In generale: valorizzare il ruolo 

della famiglia come ambito privilegia­
to di comunicazione della fede, e in­
dividuare le iniziative opportune per 
sostenerla in questo compito.

* Creare gruppi che si interessano 
alla realtà quotidiana (dei giovani so­
prattutto) anche attraverso film, cine­
ma, canzoni, musica.

* « In casa bisogna fare lo sforzo di 
spegnere la televisione almeno quando 
si mangia, per favorire il dialogo ». 
Non bisogna demonizzare la TV, ci 
sono delle trasmissioni interessanti: 
manca l’educazione e la sensibilità a 
sceglierle.

7. La parrocchia

La comunicazione della fede ha nel­
la parrocchia una dimensione centrale 
e insostituibile in cui realizzarsi. La 
Chiesa torinese, caratterizzata da si­
tuazioni di parrocchie molto diverse 
tra di loro per tipo e numero di abi­
tanti, contesto urbano o rurale, vive 

anche situazioni molto differenziate di 
"comunicazione".

7.1. Catechesi
La catechesi — ambito principale e 

prioritario di impegno delle comunità



Sinodo Diocesano Torinese 579

parrocchiali — non può e non deve 
rinunciare a linguaggi che educhino 
aH’approfondimento e all’interiorizza­
zione; ma nello stesso tempo deve 
liberarsi da uno stile ecclesiale (o ec­
clesiastico) verboso e intellettualistico, 
per assumere caratteristiche più ade­
guate ai linguaggi di oggi. Soprattutto 
nella catechesi alle diverse categorie 
di adulti, sembra ancora prevalere il 
ricorso ad un linguaggio autoritativo- 
scolastico: un "docente” (in genere 
un sacerdote) spiega e trasmette i con­
tenuti. Bisogna avere il coraggio di 
dire che una catechesi fatta così, sen­
za alcuna ricerca di dialogo, si rivela 
sempre più inutile e "respingente”. Si 
dà troppo per scontato che un certo 
linguaggio biblico e catechetico possa 
essere significativo per chi incontra la 
Chiesa.

Si rende necessaria una nuova in- 
culturazione del messaggio cristiano, 
che pure eviti il rischio di banalizza­
zioni e impoverimenti. Vanno valoriz­
zati, nel loro giusto significato, i mez­
zi audiovisivi, i linguaggi delle "espe­
rienze” (viaggi, campi estivi, periodi di 
servizio, momenti e luoghi particolari 
di preghiera...) e delle "testimonianze" 
di cristiani a vario titolo significativi.

7.2. Liturgia
In questo momento l’esigenza di sa­

cro è viva nella nostra società: è un 
sacro spesso privo di connotati cri­
stiani che però trova espressione (al­
meno in alcune circostanze dell’anno 
o della vita) anche nella liturgia del­
la Chiesa cattolica. Si impone una se­
ria verifica della "gestione” dei Sacra­
menti per evitare che lo stesso lin­
guaggio sia usato per esprimere conte­
nuti contrapposti.

Linguaggio musicale e simbolico, 
arte sacra: sono strumenti di comu­
nicazione di grande significato ed ef­
fetto, che occorre però collegare ad 
una chiara visione pastorale e non 
coltivare come fini a se stessi.

A livello di comunicazione della 
fede, molta importanza (troppa?) vie­
ne attribuita all’omelia. Se da una 
parte va ridimensionato il peso attri­
buito all'omelia (la crescita nella fede 

non può dipendere solo da essa), dal­
l’altra è necessario dare ad essa tutto 
il valore di un momento indispensa­
bile di accostamento alla Parola di 
Dio.

7.3. Carità
La tradizione specifica della "fede 

vissuta” illumina la storia della Chie­
sa torinese. Ma oggi la dimensione 
della carità nelle nostre parrocchie 
sembra lasciata alla generosità e alla 
fantasia delle singole comunità: l’Uffi­
cio Caritas pare non essere riuscito 
a trovare le vie per dare linee con­
crete di azione e formazione alle no­
stre parrocchie, anche per la comples­
sità dei problemi.

7.4 Parrocchia - proposte:
* avviare — nell’ottica specifica del­

la comunicazione della fede — cammi­
ni di catechesi permanente e arricchi­
mento culturale all'interno, distinti da 
altri momenti aperti all’accoglienza;

* verificare i linguaggi usati nella 
catechesi, privilegiando la catechesi 
degli adulti senza tralasciare il cam­
mino di iniziazione cristiana;

* verificare i linguaggi usati nella 
liturgia tenendo presente che tutto 
deve fare riferimento a Cristo;

♦ mantenere la durata dell’omelia 
entro il massimo di 10 minuti;

* continuare nella cura della com­
petenza liturgica e tecnica degli opera­
tori musicali;

* incentivare e rilanciare una mag­
giore sensibilità artistica;

♦ indicare cammini e orientamenti 
chiari per l’esercizio della carità;

♦ favorire in ogni modo (anche con 
norme più precise) una maggiore at­
tenzione da parte dei preti per i com­
piti loro specifici e per l’attenzione 
alle relazioni personali;

* indicare con ancora maggiore chia­
rezza i ruoli, all’interno della comunità, 
di diaconi permanenti ed operatori 
pastorali;

* favorire ancora la crescita dei 
Consigli Pastorali parrocchiali come 
luoghi di corresponsabilità pastorale.



580 Sinodo Diocesano Torinese

8. La scuola
Due contesti specifici coinvolgono la 

scuola: l’insegnamento della religione 
cattolica nella scuola statale e quello 
della scuola cattolica.

8.1. Insegnamento della religione cat­
tolica

L’insegnamento delle religione cat­
tolica, pur non avendo come finalità 
immediata l’educazione alla fede degli 
allievi, non può limitarsi ad una aset­
tica trasmissione di notizie. Decisivo, 
in questo campo, è il ruolo dell’inse­
gnante, la sua preparazione professio­
nale e la sua capacità di mediazione 
culturale: si tratta infatti di far emer­
gere nei giovani le domande e le mo­
tivazioni di fondo sul senso della vita, 
e guidare a scoprire il mistero grande 
che ogni persona porta in sé.

Ma si nota come, in molti casi, l’in­
segnamento della religione non sia né 
sostenuto né valorizzato dalla comu­
nità cristiana e neppure dalla famiglia 
che pure Io sceglie.

8.2. La scuola cattolica
Due sono le condizioni di fondo che 

fanno della scuola cattolica un luogo 
di comunicazione della fede: la pre­
senza di un forte progetto culturale 
cristianamente ispirato; un’animazio­
ne sapiente della realtà giovanile. Con­
dizioni oggi messe in forse dai proble­
mi strutturali che la scuola cattolica 

si trova ad affrontare: diminuzione 
degli studenti, mancanza di personale 
religioso preparato e adeguato, aumen­
to progressivo dei costi, scarsa dispo­
nibilità da parte dei genitori a lasciar­
si coinvolgere nel progetto educati­
vo, ... La scuola cattolica sta forse an­
dando in blocco, perché costretta ad 
operare nel mercato e soltanto secon­
do una logica di mercato.

8.3. Scuola ■ proposte:
* è necessario ribadire l’importanza 

dell’insegnamento della religione come 
occasione di crescita culturale, indi­
spensabile anche se non è Fora di re­
ligione il contesto immediato della 
comunicazione della fede;

* va ribadita la funzione della scuo­
la cattolica anche in ordine all'evan­
gelizzazione. Questa funzione necessita 
di chiari progetti educativi ed evange­
lizzatori;

* una particolare attenzione va po­
sta nella scelta e nella verifica degli 
insegnanti di religione c nella loro for­
mazione;

* è necessario favorire e sostenere 
la collaborazione tra i diversi enti 
educativi cattolici in modo da evitare 
la frammentazione e la dispersione;

» è necessario sostenere le iniziative 
in atto che mirano a favorire la rea­
lizzazione di un’effettiva parità tra 
scuola statale e non.

9. Il volontariato
La grande forza del volontariato de­

riva dalle motivazioni e da quella so­
lidarietà radicata in Dio che per far­
si solidale con l’uomo ha mandato suo 
Figlio. Inoltre, il volontariato mostra 
in maniera più evidente il senso voca­
zionale della vita cristiana: il servizio 
porta alla fede che si fa annuncio. Il 
volontariato di ispirazione cristiana 
richiede però una motivazione profon­
da, un chiaro obiettivo e la capacità 
di promuovere una cultura della soli­
darietà.

Si ha l’impressione che l’evolversi 
del fenomeno del volontariato non in­

teressi molto alle comunità parroc­
chiali: se ne trascura la formazione, 
si ignora il suo valore di conversione, 
di testimonianza, specialmente nell’am- 
bito della pastorale giovanile. È neces­
sario invece aiutare i volontari a co­
municare le loro esperienze attraverso 
la rete dei vari gruppi parrocchiali 
e a farsi conoscere nell’ambito della 
più vasta opinione pubblica, in vista 
di una vera opera di sensibilizzazione 
e di coinvolgimento, da cui nasce an­
che l’annuncio del Vangelo. Occorre ri­
cordare, per quanto riguarda l’imma­
gine pubblica della Chiesa, che essa



Sinodo Diocesano Torinese 581

passa anche attraverso i volontari e 
le loro organizzazioni, che esiste il 
rischio di presentare il ruolo della 
Chiesa nella società solo come quello 
di "addetta all’assistenza". Un rischio 
che può e deve essere evitato anche 
attraverso una sempre maggiore com­
petenza e capacità nel presentare i 
problemi e le soluzioni nella loro 
complessità.

9.1. Volontariato-proposte:
* definire con chiarezza il ruolo 

dei sacerdoti all’interno dei gruppi ca­
ritativi, ruolo che deve essere soprat­
tutto quello di aiutare i singoli ad 

approfondire le proprie motivazioni e 
a passare dal gesto di carità all’evan­
gelizzazione;

* aiutare i servizi gestiti da gruppi 
ecclesiali a promuovere la crescita spi­
rituale e formativa dei volontari in 
modo che sappiano offrire a quanti si 
rivolgono loro in cerca di aiuto non 
solo assistenza ma una trasparenza 
che riveli il volto amabile di Dio;

• curare il rapporto tra gruppi di 
servizio e mass media in modo da for­
nire una corretta informazione e for­
mazione dell’opinione pubblica sui 
temi e i problemi legati all’esercizio 
della carità da parte della Chiesa.

10. La Curia

Le comunicazioni attinenti la Curia 
torinese (e soprattutto per la parte ri­
guardante i servizi pastorali) sono di­
verse e molteplici. Si registra una ca­
renza (di "qualità") nella comunicazio­
ne tra la Curia e le realtà ecclesiali 
di base, anche a causa della debolez­
za della struttura zonale. C’è invece 
un eccesso nella "quantità" della co­
municazione: la Curia produce molta 
carta che viene riversata, spesso inu­
tilmente, sulle parrocchie. La Curia 
rischia di produrre una comunicazio­
ne clericale e dirigista.

10.1. Curia-proposte
* Il coinvolgimento quotidiano del­

la Chiesa — Diocesi, ma anche realtà 
comunitarie e associative — nel siste­

ma dei mass media richiede un pro­
fondo ripensamento dei modi con cui 
la Chiesa stessa comunica con l’ester­
no. Potenziare il settore dell'informa­
zione verso l’esterno significa anche — 
prospettiva non trascurabile — met­
tersi nelle condizioni di non dover 
"subire le notizie", ma di poter for­
nire materiale di prima mano su ciò 
che si ritiene importante comunicare. 
Si propone pertanto di dar vita ad un 
vero e proprio "servizio stampa” del­
la Diocesi che, per disponibilità di 
persone e mezzi, sia in grado di ope­
rare nel senso predetto.

* Un servizio stampa dovrebbe an­
che avere precisi compiti e competen­
ze per riorganizzare le comunicazioni 
"ad intra", tra gli Uffici della Curia 
e tra questi e le realtà del territorio.

11. La donna comunicatrice della fede

C’è una specifica "dimensione fem­
minile” della comunicazione che è da 
riscoprire e da valorizzare, anche nel­
la vita della Chiesa. Questo percorso 
si realizza attraverso la realizzazione 
di cammini specifici di formazione spi­
rituale, con una particolare attenzione 
alle due dimensioni della verginità e 
della maternità, che coesistono in Ma­
ria, la donna delle donne, modello 
perfetto della realizzazione della don­
na. C’è una dimensione di "solidarie­
tà femminile" da mettere in relazione 

all’evangelizzazione della cultura, così 
come delle dimensioni sociali e politi­
che della vita.

11.1. Donna - proposte:
* è necessario, anche nell’ambito 

della vita della Chiesa torinese, valo­
rizzare le peculiarità femminili in or­
dine alla comunicazione della fede;

* necessaria dunque una formazio­
ne "al femminile” che tenga conto di 
queste peculiarità soprattutto consi-



582 Sinodo Diocesano Torinese

derando che nel campo della comuni­
cazione interpersonale la donna ha 
doti specifiche da valorizzare;

* perché la formazione sia completa 
è necessario anche che i sacerdoti 
siano messi in grado di cogliere e va­
lorizzare la ricchezza dell’animo fem­
minile;

* tra gli aspetti del femminile da 
valorizzare c’è quello della solidarietà 
tra donne;

♦ la presenza femminile nella Chie­
sa ha due aspetti richiamati nelle due 
dimensioni della vita di Maria: Vergi­
ne e Madre. Questi aspetti comple­
mentari vanno valorizzati in quanto 
tali;

* è da ribadire il rifiuto di ogni 
strumentalizzazione della donna;

♦ è necessario un rinnovato e vigo­
roso impegno per la formazione dei 
fidanzati al matrimonio.

PARTE TERZA

CON QUALI STRUMENTI

La preoccupazione circa i mass me­
dia cattolici è ormai generalizzata ed 
è diventata oggetto di attenzione (do­
po anni di sostanziale indifferenza) 
anche per la Conferenza Episcopale 
Italiana: « È una situazione, questa, 
che nella prospettiva della nuova evan­
gelizzazione deve spingere le comunità 
ecclesiali a realizzare, non solo un più 
deciso potenziamento dei mezzi di 
comunicazione cattolici (...) ma anche 
una loro maggiore convergenza, comu­

nione e sinergia, in una linea cultu­
rale di ampio respiro »

Siamo in presenza di una sostanziale 
emarginazione dei media cattolici dal 
mercato (nell’insieme tutte le testate, 
da Avvenire ai settimanali, dalle rivi­
ste ai periodici, rappresentano circa il 
6% del mercato); e ciò accade nell’in­
differenza dei cattolici praticanti nei 
confronti dei mass media dichiarata- 
mente "confessionali”. In questa situa­
zione, si individuano tre emergenze.

12. Tre emergenze

Una prima emergenza è di natura 
economica. Un mercato ristretto non 
consente né di remunerare alcun capi­
tale né di realizzare investimenti ade­
guati. La spirale del "piccolo” (pochi 
capitali, nessun investimento, pochis­
sima pubblicità) rischia di rinchiude­
re la stampa cattolica in una nicchia 
da cui sarà sempre più difficile uscire. 
Mentre da un lato le nuove tecnologie 
consentono, almeno in apparenza, di 
abbattere i costi di produzione, dal­
l'altro ci si accorge che non è più 
possibile andare avanti senza una men­
talità e una conduzione imprendito­
riali. Questo vale sia per le aziende 

di grandi dimensioni sia per le pic­
cole.

Una seconda emergenza è di tipo 
culturale, e fa riferimento propria­
mente al problema della comunicazio­
ne della fede e ai linguaggi.

Una terza emergenza — strutturale e 
non contingente — è quella politica: la 
fine della Democrazia Cristiana segna 
anche la conclusione di un certo tipo 
di rapporti tra Stato e Chiesa; da una 
"rete di relazioni" si è destinati a pas­
sare ad un "sistema di regole", in cui 
bisognerà pensare diversamente la 
presenza e l’apporto culturale, sociale, 
politico, dei cattolici e della Chiesa

’ Cfr. Comunicato finale della XXXIX Assemblea Generale, 16-20 maggio 1994, in RDTo 
71 (1994), 677.



Sinodo Diocesano Torinese 583

in rapporto alla società italiana.
L’importanza strategica del settore 

delle comunicazioni di massa è fuori 
discussione, per il presente e per il 
futuro; la « guerra delle concentrazio­
ni » ’, la corsa ad acquisire testate e 
reti di valore strategico, in atto in 
questi anni nel sistema italiano dei 
mass media sta a ricordare come que­
sta valutazione sia imprescindibile. 
Altrettanto certo sembra l'orienta­
mento della Chiesa italiana a non 
"scegliere le catacombe". Ma i pro­
blemi non mancano.

« La stampa cattolica ha poche pos­
sibilità di salvarsi se non ha chiari i 

criteri con cui deve essere fatta. E i 
criteri non sono, per gran parte, di­
versi da quelli di tutta l'altra stampa. 
Il giornale cattolico, infatti, comincia 
a vivere il giorno in cui i suoi editori 
decidono di farne un vero giornale... »4. 
Le parole di don Zilli risalgono agli 
anni del Concilio ma non hanno perso 
di valore: soprattutto perché continua­
no a rimanere, per la massima parte, 
una profezia non realizzata, nonostan­
te le indicazioni e gli incoraggiamenti 
(a parole) del Magistero della Chiesa.

Sono almeno due le prospettive in 
cui occorre porsi: "aziendale” e pa­
storale.

13. Due prospettive
Prospettiva "aziendale". È necessa­

rio, e non più rinviabile, attrezzarsi 
per fare comunicazione sociale anche 
dall’interno della Chiesa in modo pro­
fessionale, pur rispettando fino in fon­
do lo "specifico” di un'attività che è 
ispirata da una precisa motivazione 
religiosa e pastorale’.

Prospettiva pastorale. Dopo anni di 
indifferenza ci si accorge di quanto è 
cresciuto il fossato tra i modi di co­
municazione propri della Chiesa e la 
comunicazione del resto del mondo. 
E come all’interno stesso della Chiesa 
la comunicazione sia carente e defici­
taria: « Quanto, del corpus dottrinale 
e pastorale sulla comunicazione socia­
le, è stato recepito nelle Chiese locali, 
nei Seminari, fino a giungere — attra­
verso le parrocchie e le varie aggre­
gazioni — ai singoli fedeli? Che cosa 
si è fatto nei Seminari circa i diversi 

impegni proposti dagli "Orientamenti”, 
non ultima la richiesta di corsi speci­
fici sulla comunicazione sociale nel 
curriculum degli studi teologici? E 
quante diocesi e parrocchie, dopo l’in­
vito dell’Aetatis novae si sono attrez­
zate di un piano pastorale delle co­
municazioni o hanno incluso il tema 
delle comunicazioni in tutti i settori 
della pastorale? Quando i media cat­
tolici saranno realmente la cassa di 
risonanza della comunità e veri porta­
voce dei cristiani nell'opinione pubbli­
ca locale? Quando gli operatori dei 
vari media cattolici locali e nazionali 
raggiungeranno una sinergia e svilup­
peranno una reciproca e concreta col­
laborazione per meglio incidere utiliz­
zando le strutture e il personale che 
ciascuno ha a disposizione? » *.

Tenendo conto delle tre emergenze 
e delle due prospettive indicate, il Si-

’ Cfr. tra gli altri M. Bonelli, Padroni di carta, in Corriere della sera 17 gennaio 1994.
4 Don Giuseppe Zilli, direttore di Famiglia cristiana. Riportato in II giornale cattolico 

vive quando diventa un vero giornale, in Jesus, marzo 1994, pag. 7.
5 Una scelta di questo genere è stata fatta da tempo dai maggiori gruppi editoriali cat­

tolici. Gli stessi settimanali diocesani, attraverso la propria Federazione e in stretto contatto 
con gli Organismi nazionali della Chiesa italiana, si stanno avviando in questa direzione: 
servizi comuni su rete telematica; tentativi di organizzare una raccolta comune di pubblicità, 
formazione culturale comune, aumento della professionalità in tutti i comparti di produzione 
dei giornali. Cfr. R. Zanini, Sinergie cattoliche nuova sfida nei media, in Avvenire, 15 giugno 
1994, articolo che raccoglie reazioni e commenti alla prolusione del Card. Ruini per i lavori 
del Consiglio Permanente della C.E.I. Si veda anche: Q. Cappelli, Don Corgnali, investire 
nei media per trasmettere la solidarietà, in Avvenire, 9 febbraio 1994: intervista al Presidente 
della F.I.S.C. sulla situazione attuale.

6 Mons. D. Tettamanzi, Possibilità e urgenze della comunicazione nella Chiesa, in SIP 
n. 18, 4 marzo 1994.



584 Sinodo Diocesano Torinese

nodo è l'occasione privilegiata per 
"mettere in comune” esperienze e in­
dicazioni per "costruire il futuro" del­
la comunicazione (e dunque dell’an­
nuncio del Vangelo) nel territorio del­
la Chiesa di Torino.

13.1. Proposte generali per il settore 
dei mass media

Il criterio generale che guida le "pro­
poste” è quello di porre le premesse 
per una "rifondazione”, prima di tutto 
culturale, del rapporto tra la Chiesa 
diocesana e i mass media. Il Sinodo 
sembra aver favorito la presa di co­
scienza, anche da parte delle comuni­
tà parrocchiali, ad una maggiore atten­
zione ai mass media e anche a quelli 
diocesani (anche per la consapevolez­
za diffusa dei rischi derivanti dalla ec­
cessiva "esposizione” ai mass media).

La serie più significativa di propo­
ste riguarda la formazione:

* studiare itinerari formativi diffe­
renziati per le persone che già oggi 
sono più impegnate e consapevoli al­
l’interno della comunità cristiana. Dun­
que in particolare: i seminaristi, i sa­
cerdoti giovani in ministero, tutti i 
sacerdoti, i diaconi permanenti, gli 
operatori pastorali, i docenti di reli­
gione, gli studenti dell’Istituto Supe­
riore di Scienze Religiose, i catechisti;

* c'è la disponibilità dell’Istituto 
Superiore di Scienze Religiose a di­
ventare centro di formazione, ma deve 
essere la Diocesi a indicare caratteri­
stiche e contesto di tale cammino.

Una seconda serie di proposte ri­
guarda il coinvolgimento delle comu­
nità cristiane (parrocchie in partico­
lare):

* coinvolgere in modo nuovo i par­
roci nella vita dei mass media dioce­
sani, non più nei termini vecchi del 
"doveroso sostegno alla buona stam­
pa”, ma come strumento — non so­
stituibile — di collegamento tra la 
Chiesa, locale e universale, e la realtà 
della parrocchia;

♦ i mass media diocesani si presen­
tino e siano "riconosciuti" come stru­

mento autorevole di informazione per 
le notizie ecclesiali, ma siano anche 
occasione di divulgazione, dibattito, 
elaborazione di idee: quanto può ser­
vire, insomma, per ricreare un "cli­
ma culturale” che è il supporto indi­
spensabile per la nuova evangelizza­
zione;

* i mass media diocesani si mettano 
in attento ascolto dei sacerdoti e del­
le comunità, per capire come il gior­
nale può essere "a servizio” nelle con­
crete situazioni di vita delle comunità.

Dai materiali della consultazione so­
no poi emerse molte altre proposte, at­
tinenti e ugualmente significative:

♦ mobilitarsi contro il silenzio: tro­
vare i modi per organizzarsi ad espri­
mere consenso e dissenso intorno alle 
trasmissioni TV o agli articoli di gior­
nale;

♦ coinvolgere tutta la Diocesi per 
il rilancio dei mass media diocesani e 
particolarmente della TV;

* inserirsi (o tentare con più grinta) 
nei mass media non ecclesiali;

♦ mettere a disposizione di tutti, sui 
mezzi di informazione della Diocesi, 
spazio per comunicare le proprie espe­
rienze;

* prendere l’iniziativa di definire e 
rendere condivisa una nuova etica del­
la comunicazione che stia alla base di 
alcuni fondamentali profili deontolo­
gici;

* individuare e diffondere voci uf­
ficiali che spiegino il senso di docu­
menti ufficiali della Chiesa o avveni­
menti;

♦ « organizzare momenti di confron­
to e critica verso gli argomenti di at­
tualità che riempiono i telegiornali c 
i giornali, cercando di far capire che 
questi confronti sono utili e impor­
tanti »;

* intendere i mass media cattolici 
come autentico momento di "educazio­
ne permanente” per il popolo cristiano;

♦ realizzare cineforum bimestrali 
corredati da schede critiche;

* realizzare un centro di videocas­
sette per le famiglie;

♦ istituire un telefono amico.



Sinodo Diocesano Torinese 585

14. I giornali
Gran parte delle riflessioni di que­

sta sintesi sono state fatte in espli­
cito riferimento ai mass media dioce­
sani, e ai giornali in particolare. In 
questa sezione vengono quindi richia­
mate solo alcune osservazioni e pro­
poste specifiche.

Tra le osservazioni, quella che emer­
ge con maggior forza dalla Consulta­
zione riguarda la "inadeguatezza" dei 
mass media diocesani ad assolvere i 
compiti che si vorrebbero loro asse­
gnare. Ed emerge anche una scarsa 
conoscenza dei meccanismi e delle 
"regole” dell’attività giornalistica e in­
formativa.

I giornali (ma le stesse persone del­
le comunità) non sembrano in grado 
di comunicare lo "stupore”, la meravi­
glia dell’esperienza cristiana vissuta, 
soprattutto in un contesto come l’at­
tuale in cui « prevale il sistema pub­
blicitario, tipico del capitalismo finan­
ziario: occorre non fare ad esso nes­

suna concessione, neppure in termini 
di stile, di forma dell’annuncio ». Ciò 
sembra comportare, peraltro, il fatto 
che « la stampa cattolica non si pre­
senta una lettura molto amena (...) si 
sente la necessità di un suo rinnova­
mento per renderla più interessante 
e più accessibile, in modo che anche 
i comunicatori della fede conoscano 
meglio questi strumenti e li possano 
divulgare ».

14.1. Giornali-proposte:
» in generale, per i due settimanali 

cattolici, così come per radio e TV, 
si propone di allargare in modo si­
gnificativo la base diffusionale e il 
ruolo di informazione, formazione e 
servizio pastorale che già hanno’;

* creare gruppi di lettura e/o di 
ascolto;

* realizzare "bacheche" parrocchiali.

15. I bollettini
I giornali della comunità e i vari 

bollettini parrocchiali sono visti in ge­
nere con simpatia dalle comunità par­
rocchiali che li producono; più che 
strumenti efficaci di comunicazione 
essi sembrano essere uno sbocco qua­
si obbligato per certificare la propria 
presenza nel territorio parrocchiale, 
ed offrire un’occasione almeno spora­
dica e iniziale di testimonianza.

Il giudizio positivo sui bollettini va 
anche messo in relazione con i gior­
nali diocesani, sentiti come "lontani” 
(soprattutto nelle parrocchie fuori cit­
tà), elitari, difficili.

15.1. Bollettini-proposte
Se è vero che i bollettini rappresen­

tano una "perdita netta" rispetto ai 

giornali diocesani, occorre impostare 
nei loro confronti una strategia preci­
sa e "pensata”. Qualche spunto iniziale 
di lavoro:

* conoscere meglio la realtà dei bol­
lettini: quali sono collegati all’Opera 
Diocesana Buona Stampa, quali sono 
fatti in proprio; quali interparrocchiali 
o cittadini;

♦ ricercare incentivi da proporre ai 
parroci per collegare maggiormente i 
loro bollettini alla stampa diocesana;

* suggerire alle aggregazioni laicali 
di usufruire de La Voce del Popolo 
per dare spazio ai loro bollettini;

♦ impiantare nuovi bollettini all’in­
terno dei servizi offerti dal giornale 
diocesano;

• potenziare il bollettino parrocchia­
le mensile da dare in tutte le case.

7 La fondazione dell’Associazione "S. Giovanni per le comunicazioni sociali" (novembre 
1995) è un primo passo significativo ma si auspica che il Sinodo offra indicazioni specifiche 
di sostegno alla diffusione e all’uso pastorale dei mass media diocesani.



586 Sinodo Diocesano Torinese

16. La radio
A fianco di Radio Proposta, emitten­

te diocesana gestita in collaborazione 
con i Salesiani, nel territorio diocesa­
no torinese è particolarmente seguita 
Radio Maria, che si presenta in più 
casi come una "guida religiosa”, un 
punto di riferimento anche per chi non 
è impegnato nella vita della Chiesa o 

non frequenta la parrocchia.

16.1. Radio - proposte
* Sostegno e rafforzamento della 

presenza dell’A.I.A.R.T., come punto di 
riferimento per un approccio critico 
ai mass media.

17. Telcsubalpina

Ogni mezzo di comunicazione di 
massa è uno strumento con proprie 
specificità c caratteristiche. La televi­
sione non è un giornale, ma uno stru­
mento che comunica prevalentemente 
attraverso le immagini: e l’impatto che 
provoca su chi segue le diverse tra­
smissioni ha un alto contenuto emo­
tivo prima che razionale. Il suo lin­
guaggio è composito, e "somma” il 
linguaggio giornalistico a quello della 
pubblicità, l’impatto dell’immagine in 
movimento al cinema, ... La TV è im­
mediatezza, coinvolgimento "in diret­
ta” da tutto il mondo. Ma la TV è 
anche "la casa”, l’uso domestico dei 
mass media. Oggi la TV si caratteriz­
za anche per un uso strettamente 
legato al tempo libero (e di conse­
guenza deve essere piacevole e "diver­
tente").

La televisione è, dunque, prima di 
tutto spettacolo. Anche i programmi 
educativi e formativi, che possono e 
debbono avere spazio nel palinsesto di 
una TV, devono sempre essere co­
struiti in modo da farsi guardare.

17.1. I costi e la gestione
Uno strumento complesso come la 

televisione comporta un dispendio di 
energie e di costi notevole cui corri­
sponde un impegno gestionale partico­
larmente complesso. Anche nelle strut­
ture minori (come Telesubalpina) esi­
stono (seppure in maniera scalare) i 
problemi e le spese di strutture più 
grandi e complesse. Tra i capitoli di 
spesa più impegnativi ci sono sicura­
mente quelli relativi alla diffusione del 
segnale e del personale. I costi della 
televisione, di ogni televisione, sono 
coperti da due fonti: le entrate pub­

blicitarie e l'intervento di enti esterni 
(come il canone per la RAI). Le pos­
sibilità di sopravvivenza di una tele­
visione delle dimensioni di Telesubal­
pina sono strettamente legate da una 
parte alla sua presenza sul mercato 
pubblicitario, dall’altra ai fondi che 
giungono in diverse forme dalla Dio­
cesi.

La situazione attuale è ancora carat­
terizzata da una certa "provvisorietà" 
normativa, ma Telesubalpina è al mo­
mento in grado di trasmettere con re­
golare concessione coprendo, oltre alla 
quasi totalità del territorio diocesano, 
il Cuneese, arrivando fino a Biella al 
Nord e a parte della provincia di Asti 
a Sud. La successiva acquisizione di 
una televisione di Asti (Rete 9 TAI) 
ha ulteriormente allargato l'area di co­
pertura a tutto il Piemonte Sud.

/7.2. La televisione e l'evangelizzazione
Anche la TV, come qualsiasi altro 

strumento che faccia riferimento alla 
Chiesa, nasce ed esiste solo ed esclu­
sivamente in quanto utile per l’evan­
gelizzazione. Ma occorre ribadire che 
va rispettato il "carattere” del mezzo 
televisivo. In concreto, non è produt­
tivo trasferire direttamente i criteri 
che guidano le normali attività evan­
gelizzatrici in televisione senza un’ade­
guata mediazione che tenga conto del 
mezzo che si usa. Non si può pensare 
ad una TV fatta di prediche, discorsi 
complessi e articolati, immagini po­
vere e ripetitive. L’uso corretto del 
mezzo in ordine all'evangelizzazione 
comporta anche la consapevolezza che 
ciò che si offre deve essere costruito 
in modo da coinvolgere il più possi­
bile quanti capitano "per caso” sul ca-



Sinodo Diocesano Torinese 587

naie "ecclesiale”. La TV ha una forte 
potenzialità nel coinvolgere le persone, 
nel presentare testimonianze efficaci, 
nel suscitare curiosità e, qualche vol­
ta, interesse, nel formare opinione fa­
cendo leva sull’emotività: ma da que­
sto alla scelta per il Vangelo ci sono 
ancora molti passi da compiere che 
la TV non può far suoi e che riguar­
dano l’esperienza di vita, il coinvolgi­
mento della ragione, il confronto del­
le opinioni, l’esperienza di Chiesa, ecc.

Una televisione pensata e costruita 
guardando soprattutto ai praticanti 
diventa rapidamente una TV che rin­
chiude se stessa in un ambito ristretto 
e perde capacità comunicativa: ne so­
no testimonianza concreta le esperien­
ze americane (e ora anche italiane) 
di emittenti collegate alle esperienze 
culturali del fondamentalismo prote­
stante.

17.3. Quale futuro?
Per quanto riguarda il futuro possi­

bile, i fattori da tener presente sono 
molti. Sul piano legislativo è sicura­
mente da prevedere una riscrittura 
pressoché totale della legge Mammì 
secondo criteri difficili da definire og­
gi. Un altro fattore difficilmente pre­
vedibile è quello legato al "piano delle 
frequenze”, vale a dire l’assegnazione 

definitiva, sempre promessa ma mai 
attuata, di frequenze di trasmissione e 
di postazioni per le attrezzature. Sul 
piano economico la sopravvivenza del­
le TV private è legata al mercato pub­
blicitario, a sua volta dipendente dal­
la situazione economica generale, con 
tutti i fattori di indeterminatezza che 
ben si conoscono.

A livello nazionale l’orientamento 
sembra essere quello della "rete”, cioè 
di un’organizzazione di emittenti che, 
ciascuna nel proprio ambito, possano 
costituire un "polo” sia per la rac­
colta pubblicitaria sia per la produ­
zione e lo scambio di trasmissioni. 
La maggior parte delle emittenti cat­
toliche fa capo ad un’associazione 
emanazione della C.E.I., "Corallo", che 
cura gli interessi dei soci nei rapporti 
con le istituzioni e in campo legisla­
tivo.

17.4. Telesubalpina - proposte:
* mandare in TV trasmissioni che 

parlino dei problemi di fede, come era 
la posta di padre Mariano, di famiglia, 
o di amicizia, come è "Amici”, « ma in 
ottica cristiana »;

* promuovere una rete televisiva 
cattolica nazionale;

• realizzare una "settimana bibli­
ca” nelle case e in TV.



588 Sinodo Diocesano Torinese

V. MONDI CATTOLICI

PARTE PRIMA

ANALISI DELLA SITUAZIONE

1.1. Se si osserva con attenzione 
la bimillenaria storia della Chiesa, la 
articolazione delle comunità cristiane 
in mondi sembra essere una costante, 
ossia un dato in larga misura fisiolo­
gico. Tutto ciò presenta alcuni aspetti 
positivi (quali la pluralità dell’incultu- 
razione della fede, la nota della Chie­
sa — l'unità — pensata e vissuta nella 
pluralità delle forme) e taluni aspetti 
problematici o negativi (per esempio: 
un fattore critico nella gestione dei 
rapporti intraecclesiali, in particolare 
nella relazione Istituzione-popolo, con 
pericoli per la "visibilità” dell’unità 
della fede e della Chiesa; un certo 
soggettivismo della fede, pericoli di 
scarsa o di cattiva comunicazione fra 
le componenti della comunità: singoli 
e gruppi, parrocchie e movimenti, ...).

Abbozzando un tentativo di analisi 
storica, si può affermare che il pe­
riodo postconciliare (dal 1965 ad oggi) 
è caratterizzato nella nostra Diocesi 
da alcuni elementi di un certo rilievo:

— l’apertura disponibile dei Vescovi 
alla collaborazione dei preti e dei lai­
ci nella conduzione della comunità;

— la crescita del senso di corre­
sponsabilità da parte del Clero;

— il maggior coinvolgimcnto del 
laicato nell’attività pastorale;

— la valorizzazione dei consacrati e 
dei religiosi nella vita della comunità 
cristiana;

— la diffusione e l’ampliamento di 
gruppi c associazioni, che talora si 
configurano come mondi;

— l’emergere di problemi di effet­
tiva comunicazione fra singoli e grup­
pi, legati anche alla diversità dei ruoli 
e delle funzioni.

Si tenga ben presente che la consi­
derazione dei mondi cattolici non può 
limitarsi a una rilevazione e a un’in­
terpretazione in chiave sociologica dei­

resistente, anche se questo passo co­
stituisce il momento previo per un’ana­
lisi corretta e non sprovveduta della 
realtà ecclesiale. E infatti necessario 
sintonizzarsi con la visione biblica, 
propria in particolare del Vangelo di 
Giovanni, decisamente impegnata a 
valutare la bontà o la malizia delle 
realizzazioni storiche, nella consapevo­
lezza della differenza esistente fra 
mondo/mondi e il Regno di Dio. Trat­
tando dei mondi cattolici, non ci si 
può accontentare di affrontare il pro­
filo della loro coesistenza c compati­
bilità, ma si deve giungere alla que­
stione del senso e della verità.

I mondi cattolici costituiscono nel­
lo stesso tempo un'opportunità e un 
problema.

Richiamiamone anzitutto le valenze 
positive:

a) l’articolazione in mondi è fat­
tore che può favorire la comprensio­
ne da parte della Chiesa delle diversi­
ficate istanze della società civile "com­
plessa”, ponendo le premesse per una 
novella Pentecoste;

b) essa può favorire il sorgere nel­
la Chiesa di situazioni che promuovo­
no relazioni di scambio e sostegno re­
ciproco fra le persone e i gruppi, su­
scitando occasioni di comunicazione fi­
nalizzate alla comunione;

c) essa dà a carismi, che forse an­
drebbero dispersi, la possibilità di 
emergere e di attivarsi.

Non possiamo d’altra parte nascon­
dere i problemi e le difficoltà che la 
frammentazione dei mondi cattolici 
può suscitare in rapporto all'evange- 
iizzazione. Il problema principale pare 
costituito dalla tendenza di ciascuno 
di questi mondi a diventare autorefe­
renziale, cioè a identificare la totalità 
dell'esperienza cristiana con la propria 
concreta espressione.



Sinodo Diocesano Torinese 589

Da ciò derivano alcune conseguenze: 
a) la tendenza a considerare mar­

ginali o addirittura irrilevanti, quando 
non negative, le altre esperienze di 
vita cristiana;

b) la tendenza a privilegiare i rap­
porti interni al proprio "mondo”, mo­
strando scarso interesse alle relazio­
ni con il resto della comunità, o ad 
assumere atteggiamenti presuntuosi, 
se non addirittura aggressivi, nei con­
fronti del resto della comunità;

c) la tendenza a strumentalizzare 
la Gerarchia ecclesiastica, talora ten­
tando di "appropriarsene", o all’oppo­
sto assumendo un atteggiamento di 
contestazione sistematica. Va rilevato 
che anche l’Istituzione può essere ten­
tata di strumentalizzare i fedeli ai pro­
pri fini;

d) una scarsa comunicazione ge­
nerazionale e la tendenza a non con­
siderare le acquisizioni del passato: 
viene da chiedersi quanto abbiano in­
ciso nella vita e nelle scelte delle no 
stre comunità i risultati di alcuni Con­
vegni ecclesiali diocesani, come Evan­
gelizzazione e promozione umana del 
1979, Riconciliazione cristiana e comu­
nità degli uomini del 1986, Cristiani e 
cultura a Torino del 1987.

Non bisogna neppure sottovalutare 
la tensione fondamentale che si può 
riscontrare fra la tendenza, propria dei 
gruppi più consapevoli e impegnati, a 
privilegiare la coscientizzazione della 
fede, e la tendenza al mantenimento 
delle espressioni tradizionali della fede, 
coltivata dalla maggioranza dei prati­
canti stabili od occasionali, guardati ta­
lora con sufficienza dalla cerchia de­
gli impegnati. Questa osservazione 
consente di riflettere sulle questioni 
poste dai mondi cattolici non soltanto 
sotto il profilo morale od organizzativo 
(con l’esito scontato di raccomanda­
zioni all’unità, tanto ovvie quanto ste­
rili), quanto sotto il profilo teologico- 
pastorale, che si fa carico di approfon­
dire il modello di fede c di fedele 
che è sotteso ai diversi mondi cat­
tolici.

1.2. Alla profondità dell'analisi ela­
borata dall’apposito gruppo di studio, 
dalla cui relazione si sono desunti gli 
elementi di analisi finora riportati, non 
ha corrisposto una pari ricchezza nella 

Consultazione Diocesana. Il V ambito 
è quello infatti che ha ottenuto il mi­
nor numero di risposte dalla base: 
dei 472 contributi classificati, solo 168 
(pari al 35,6%) hanno trattato il tema. 
11 dato è particolarmente modesto, se 
si considera che l’ambito che ha su­
scitato maggiori consensi, ovvero il IV 
(sulla comunicazione), è stato trattato 
dal 65,5% dei contributi, seguito a 
ruota dal I, sull’annuncio (63,3%), e 
dal II, sulla formazione (62,1%). Anche 
il III ambito, sui segni di tempi, è 
stato affrontato dal 50,2% degli elabo­
rati. Non ci sono differenze quantita­
tive significative fra i contributi che 
provengono dal Distretto pastorale di 
Torino città e quelli elaborati dai Di­
stretti pastorali fuori Torino: i primi 
costituscono il 50% del totale.

A giustificazione della limitata rispo­
sta è talora addotta la ragione che il 
tema è lontano dalla sensibilità della 
base coinvolta nella Consultazione, più 
interessata ai problemi diretti della 
vita delle parrocchie e dei gruppi, e 
che l’argomento è affrontante nei Li­
neamenta in maniera troppo astratta, 
con un linguaggio da specialisti. Un’al­
tra ragione pratica che emerge sta nel 
fatto che in alcune comunità è man­
cato il tempo materiale per affrontare 
tutti gli ambiti, e questo è andato a 
scapito dell’attenzione che si sarebbe 
potuta dedicare all’ultimo.

A livello generale, pur con lodevoli 
eccezioni che si cercherà almeno in 
parte di evidenziare in questa sintesi, 
la qualità media dei contributi su que­
sto ambito pare essere modesta an­
che dal punto di vista qualitativo: in 
molti casi non si è colta la problema­
ticità dei fattori in gioco, a partire dal 
carattere volutamente paradossale del- 
raffermazione circa l’esistenza di "mon­
di cattolici”; talora la questione è sta­
ta banalizzata affermando la necessità 
di un migliore rapporto di convivenza 
fra i vari gruppi esistenti in parroc­
chia. Spesso non si è andati al di là 
di una generica esortazione al dialogo 
e alla collaborazione. Se è generale la 
percezione che la frammentazione del­
la presenza dei cattolici sulla scena 
politica è ormai un dato di fatto, né 
ciò parrebbe suscitare particolari di­
sagi o rimpianti, raramente emergono 
proposte innovative sullo stile di pre-



590 Sinodo Diocesano Torinese

senza dei cattolici stessi in politica. 
Quasi assenti sono gli sviluppi sugli 
altri sottopunti dei Lineamenta, se si 
escludono le puntualizzazioni fatte da 
alcuni movimenti ecclesiali.

Il quadro globale che emerge dalla 
lettura dei contributi sembra denotare 
la tendenza a una certa introversione, 
ovvero al ripiegamento delle realtà 
parrocchiali su se stesse, con una no­
tevole difficoltà a considerare altre pre­

senze istituzionali come interlocutrici 
di un dialogo fecondo e possibile. E 
da valutare, e ciò non parrebbe scon­
tato, se gruppi e movimenti ecclesiali 
siano davvero in grado di esprimere 
una maggiore apertura. Il dato è in 
sé preoccupante e non potrà essere 
disatteso dall’Assemblea, dal momento 
che la comunicazione della fede costi­
tuisce l’oggetto proprio dei lavori si­
nodali.

PARTE SECONDA

ORIENTAMENTI E PROPOSTE

2.1. Mondi cattolici e no
Il primo sottopunto dei Lineamenta 

affrontava la questione della comples­
sità della realtà sociale nella quale 
le realtà di ispirazione cattolica e i 
credenti come singoli si trovano ad 
operare.

Orientamenti
Una parrocchia cittadina osserva 

come il rischio di "chiusura” all’om­
bra del proprio campanile comporti 
anche una difficoltà a ragionare per ca­
tegorie ampie: mentre è sempre vivo 
il sentimento di carità nel rapporto 
interpersonale con l'altro "povero”, 
viene di fatto saltata la possibilità di 
una presenza cristianamente fondata 
nella politica e nell'amministrazione. 
La parrocchia — continua il contribu­
to — non è probabilmente nella realtà 
cittadina la dimensione giusta per tale 
approfondimento.

Un contributo elaborato in un centro 
della provincia sottolinea che è neces­
sario riuscire a far superare l’impres­
sione che si può ricavare guardando 
dall’esterno le nostre comunità parroc­
chiali, simili a circoli esclusivi, fon­
date su sentimenti di simpatia indivi­
duale piuttosto che su di un clima di 
apertura, di rispetto e di tolleranza. 
In questa direzione si auspica un ap­

proccio pastorale più attento ai diversi 
bisogni, anche culturali, della gente.

A partire dall'esperienza di una zona 
di Torino, si fa notare come il Con­
siglio Pastorale zonale costituisca fin 
d’ora la sede naturale di raccordo fra 
le parrocchie e le altre realtà eccle­
siali operanti sul territorio.

L’elaborato di una parrocchia della 
provincia sviluppa una riflessione spe­
cifica sui nomadi Sinti, un gruppo 
etnico-culturale ancora fortemente ca­
ratterizzato, che merita di essere co­
nosciuto e rispettato nella sua speci­
ficità e che esige un approccio pasto­
rale mirato.

Proposte
Una parrocchia della città suggeri­

sce di tentare forme di aggregazione 
"aperte", come un oratorio quotidiano, 
attività sportive, ... e di organizzare 
incontri periodici fra i centri di ascol­
to delle parrocchie della zona.

Da un’altra parrocchia giunge il 
suggerimento di avviare una scuola 
permanente di catechesi per adulti che 
tenga presente sia la formazione che 
la condivisione, facendo proposte che 
si rivolgano alla totalità della persona.

Alla luce dell’esperienza maturata 
nel periodo postconciliare, al fine di



Sinodo Diocesano Torinese 591

evitare il rischio dell’isolamento e del 
ripiegamento su se stessi, nasce il con­
siglio, indirizzato alle comunità rurali 
e montane, di affrontare gli aspetti 
della vita sociale collegandosi alle par­
rocchie e ai paesi vicini.

Dalla Commissione diocesana per 
l’ecumenismo e il dialogo con le altre 
religioni viene l’indicazione di istituire 
nella Curia Arcivescovile un Ufficio per 
l’ecumenismo.

2.2. Differenze socio-politiche
Per "differenze sociopolitiche” i Li­

neamenta intendevano le differenti 
sensibilità che nascono dalle diverse 
provenienze sociali dei cattolici e in 
particolare la questione delle apparte­
nenze politiche.

Orientamenti
Particolare attenzione ha suscitato 

il tramonto dell'unità politica dei cat­
tolici e l’esigenza di rivitalizzare il 
senso profondo della loro presenza 
nelle istituzioni del Paese. Un contri­
buto — esemplare di questa sensibili­
tà — osserva che nella Chiesa deve 
nascere, o rinascere, una spiccata co­
scienza politica, sollecitando la crea­
zione di un vero e proprio servizio di 
impegno politico. Non ci si può in­
fatti limitare a delegare l’evangelizza­
zione a chi, impegnato in politica, può 
essere su alcuni argomenti vicino al 
pensiero politico cattolico. Lo sforzo 
non deve essere solamente rivolto al­
la preparazione di persone che si im­
pegnino nelle istituzioni, ma ci vuole 
un lavoro di base che sia di sostegno, 
stimolo e verifica — ad esempio incon­
tri di informazione e formazione po­
litica guidati da persone qualificate ed 
impegnate rivolti a tutta la comunità 
parrocchiale e in special modo ai gio­
vani. Questi ultimi, inoltre, devono es­
sere aiutati (anche col sostegno finan­
ziario) ad operare nella società. In 
tale contesto appare insostituibile la 
possibilità di accedere ai mezzi di co­
municazione per diffondere programmi 

e presentare persone coerenti con il 
messaggio cristiano.

Merita un rilievo specifico il contri­
buto elaborato da un gruppo di allievi 
ed ex allievi della Scuola diocesana di 
formazione cristiana all'impegno so­
ciale e politico. Esso invita ad espli­
citare e valorizzare le ragioni di fede 
che fondano e orientano, alla radice, 
l’impegno del credente in politica, in­
vitando parrocchie e associazioni ec­
clesiali a compiere un concreto sforzo 
di sensibilizzazione dei praticanti e de­
gli aderenti. Al fine di permettere un 
salto qualitativo della presenza dei 
cristiani nella società, si raccomanda 
l’acquisizione di una specifica compe­
tenza in materia.

Proposte
Nascono dalla consapevolezza che la 

disaffezione dei cattolici nei confronti 
di una presenza diretta nella politica 
e nelle istituzioni costituisce una ca­
renza nei confronti dell’ispirazione 
evangelica e il venir meno a una pre­
cisa responsabilità sociale. Di qui l’in­
vito a creare un Gruppo di controllo 
e pressione che verifichi l’operato dei 
politici alla luce degli insegnamenti 
evangelici e della dottrina sociale del­
la Chiesa e ne dia comunicazione agli 
interessati. Nella stessa linea si può 
leggere il suggerimento di creare un 
Osservatorio sulla società civile e di 
aiutarsi ad entrare in confronto con 
altre realtà per realizzare il bene co­
mune.

2.3. Differenze in rapporto alla pratica

Il sottopunto partiva dalla conside­
razione, ampiamente confermata da re­
centi studi sociologici, che esistono 
nelle nostre comunità diverse tipologie

di fede
di credenti e praticanti, tali da richie­
dere una differenziazione delle propo­
ste di evangelizzazione.



592 Sinodo Diocesano Torinese

Orientamenti
I non molti contributi che hanno 

sviluppato il tema concordano con la 
analisi elaborata dai Lineamenta, ma 
offrono scarse indicazioni concrete, 
maturate dalla sperimentazione pasto­
rale. Una parrocchia della prima cin­
tura rileva come per il recupero dei 
non praticanti si siano rivelati utili 
gli incontri per i genitori dei bambini 
frequentanti il catechismo, per i fi­
danzati e per i cresimandi adulti, ag­
giungendo che solo sui tempi lunghi 
è possibile ottenere risultati apprez­
zabili.

Proposte
La constatazione dell’esistenza di 

forme e modi diversi nella pratica re­
ligiosa esige in ciascun cristiano lo 
sforzo di individuare ciò che è per 

lui essenziale all’interno della propria 
vocazione, senza ritenerla l’unica o la 
migliore. Ciò comporta la rinuncia al­
la pretesa di "possedere” Dio e lo 
sviluppo della capacità di saper co­
gliere la presenza di Dio anche in al­
tre forme ed esperienze di vita cristia­
na, promuovendo il confronto e la 
comunicazione.

Da una parrocchia della provincia 
giunge l’invito a recuperare alcune 
forme della religiosità popolare arric­
chendole e aggiornandole alla luce 
delle attuali esigenze.

Un’altra comunità suggerisce l’isti­
tuzione di un servizio di accoglienza 
di quanti vengono ad abitare nel pae­
se, affidando ad alcuni parrocchiani il 
compito di contattare i nuovi residenti 
con una lettera di benvenuto e con un 
incontro loro dedicato.

2.4. Differenze tra credenti impegnati
La questione qui toccata è anzitutto 

quella della relazione fra le parrocchie 
e le aggregazioni cristiane non par­
rocchiali (associazioni, gruppi, movi­
menti, ...).

Orientamenti
Meritano una particolare attenzione 

i contributi provenienti dai movimenti 
ecclesiali. Alcuni di essi tendono a 
ribaltare il modo con cui in genere 
viene posta la questione, chiedendosi 
se una chiusura pregiudiziale nei lo­
ro confronti da parte delle parrocchie 
non sia miope e difensiva, e non fini­
sca per rendere un cattivo servizio alla 
causa dell’evangelizzazione. Così un 
contributo si domanda se le critiche 
a una supposta chiusura dei movimenti 
non siano forse anche attribuibili ad 
una scarsa accoglienza da parte degli 
uomini che rappresentano l’Istituzione. 
Tale scarsa accoglienza o diffidenza sa­
rebbe dovuta ad una scarsa conoscenza 
dell'ecclesiologia del Concilio Vaticano 
II e alla scelta pressoché totalizzante 
della "parrocchia”. La concentrazione 
della vita pastorale sul territorio ri­
schia di far perdere di vista l’azione 
missionaria negli ambienti dove vive 

l’uomo contemporaneo. L’ideale di un 
padre poi — continua il contributo ci­
tato — non è di avere tutti i figli 
uguali, ma di accogliere, abbracciare 
e valorizzare tutta la diversità dei 
suoi figli.

Un altro movimento osserva come 
l'appartenenza "multipla" alla propria 
parrocchia e a un gruppo extraparroc­
chiale possa costituire in alcuni casi un 
problema per il fedele. Decidere di 
operare non nella propria comunità 
territoriale, ma nella parrocchia dove 
il gruppo si ritrova, viene sovente 
percepito come un "tradimento" verso 
la parrocchia o verso il proprio par­
roco, il quale ha buon gioco a far 
leva su questo sentimento. Allo stes­
so tempo, la scelta di servire in una 
parrocchia e crescere in un’altra porta 
a frammentare la vita e la propria 
esistenza di Chiesa e, sovente, a mol­
tiplicare gli impegni oltre a quanto 
richiesto da un equilibrato cammino 
cristiano.

Esistono anche casi dove la parroc­
chia ha programmaticamente integra­
to la spiritualità di un movimento ec­
clesiale. Rileggendo la propria tren­
tennale esperienza, una piccola parroc­
chia rurale dà un giudizio estrema-



Sinodo Diocesano Torinese 593

mente positivo del cammino percorso, 
che ha garantito apertura e profondità 
al vissuto parrocchiale.

Una voce del dissenso ecclesiale leg­
ge come positiva l’esistenza e l’accet­
tazione di forme e modi diversi di 
esprimere la fede e l’appartenenza, dal 
momento che le modalità storiche del­
l’impegno a favore dei poveri, degli 
sfruttati e degli emarginati possono 

essere molte e conseguentemente mol­
te possono essere le scelte dei singoli 
cristiani. Nella comunità ecclesiale — 
continua il contributo — si deve poter 
distinguere, essere diversi, polemizzare.

Proposte
Non sono emerse proposte signifi­

cative.

2.5. Differenze tra laici, preti e religiosi

L'ultimo sottopunto dei Lineamenta 
evidenziava il fatto che l’affermazione 
conciliare della sostanziale uguaglian­
za dei cristiani in forza del Battesimo 
non ha ancora portato alla elimina­
zione delle divisioni fra laici, religiosi 
e chierici, pur nella salvaguardia del­
le distinzioni funzionali.

Orientamenti
Alcune comunità parrocchiali, anche 

se in forma molto corretta e pacata, 
invitano i loro sacerdoti a dare più 
sostegno e fiducia ai laici, migliorando 
anche la comunicazione all’interno del 
Presbiterio.

Un problema specifico è quello del 
rapporto fra i gruppi che si rifanno 
a un movimento e il parroco. È pur­
troppo frequente — nota il contribu­

to di un movimento — il caso in cui 
il rapporto fra il gruppo e il sacer­
dote siano fortemente condizionati 
dalle soggettività e dalle caratterialità 
coinvolte, più che da un confronto 
obiettivo. Non si sarebbero comunque 
mai verificati casi in cui la parrocchia 
venga asservita al movimento e alla 
sua spiritualità. È molto più frequente 
— a dire dell’estensore del contributo 
— il caso in cui il parroco non con­
divida l’esperienza e la critichi, ma 
sfrutti il servizio e la disponibilità dei 
membri del gruppo per riempire ed 
animare la chiesa.

Proposte
Non sono emerse proposte signifi­

cative.



594 Sinodo Diocesano Torinese

IL SINODO IN DIRITTURA D’ARRIVO

Pochi giorni ci separano dal grande evento dell'Assemblea Sinodale.
Sì, la nostra Comunità diocesana è convocata in Assemblea Sinodale sabato 

25 maggio, vigilia di Pentecoste.
Il periodo sinodale sarà "tempo favorevole” per rinnovare l’alleanza con il 

Signore, per capire e attualizzare la sua legge e per mettersi in contatto con il 
disegno di Dio.

Con il Sinodo ci è data l’occasione di riconoscere come Io Spirito Santo abbia 
scritto nel cuore di ciascuno di noi e nella vita delle nostre comunità i suoi 
desideri: « Mi auguro e spero davvero che tutti insieme ci convinciamo nel pro­
fondo che Sinodo vuol dire anzitutto ascolto dello Spirito Santo e coesistenza 
nello Spirito Santo: se così noi viviamo i giorni del Sinodo, restiamo sereni e 
viviamo la speranza che il Sinodo sarà veramente un evento di Chiesa, un evento 
di grazia per noi e per quei fratelli e sorelle per i quali noi facciamo il Sinodo »; 
così il Cardinale ha definito il Sinodo.

È una chiarificazione essenziale per celebrarlo con le giuste disposizioni di 
spirito: si tratta di una grande celebrazione di Chiesa, la quale si interroga circa 
l’adeguatezza del proprio volto in questo momento storico in cui le è dato di 
vivere.

Mi pare che si debba leggere alla luce di questa finalità essenziale, suggerita 
dal nostro Arcivescovo, la realizzazione di una fase di ampia consultazione, pre­
liminare al Sinodo vero e proprio, che ha interessato direttamente le molteplici 
realtà della nostra Chiesa diocesana. È quanto del resto aveva chiesto l’Arcive­
scovo in occasione della consegna dei "Lineamenta’’: « Il vostro compito è preci­
samente quello di dare voce, di riuscire a far parlare — per quanto è possibile — 
tutta la vostra gente: la nostra gente e non soltanto la nostra! Perché davvero 
tutti sentano di essere responsabili e corresponsabili della storia sacra che stiamo 
vivendo, come Chiesa, in questo posto e in questo tempo ».

Vale la pena di osservare che è la prima volta nella storia dei nostri Sinodi 
Diocesani che una tale Consultazione si realizza. La scelta fatta esprime certamente 
una accresciuta coscienza di Chiesa, che tende a superare da una parte un pro­
nunciato clericalismo e dall’altra una restrizione "ecclesiastica” dell’evento. Infatti, 
la fase di interrogazione sembra aver di fatto coinvolto i laici operanti nelle par­
rocchie e aggregazioni ecclesiali, ovvero quei laici direttamente coinvolti nell’atti- 
vita pastorale che fa perno sui membri del Consiglio Pastorale, sui catechisti e 
gli educatori, sui membri di movimenti e gruppi, sugli animatori liturgici, sui 
delegati Caritas, ...

Inoltre, l’ampio coinvolgimento dice la rottura di un’idea di Sinodo come 
opera di "tecnici” ecclesiastici, che tracciano le linee disciplinari e aggiornano la 
legislazione diocesana, aprendo di fatto l’evento ad essere, nel senso pieno del 
termine, celebrazione ecclesiale e spirituale, evento di una Chiesa intera.



Sinodo Diocesano Torinese 595

Si è trattato di una Consultazione molto ampia e articolata, che, appunto, 
intende allargare a tutti i soggetti presenti nella Chiesa torinese la riflessione sul 
volto della nostra Chiesa evangelizzante oggi, coinvolgendoli nel discernimento 
epocale e pastorale. I dati quantitativi danno conto con evidenza dell’ampiezza 
della Consultazione realizzata.

Sono indubbiamente tanti i soggetti che hanno risposto, nonostante l’impegno 
fosse gravoso e ristretto nei tempi. È quasi plebiscitaria la risposta degli Enti 
(Associazioni, Movimenti, Istituti religiosi, gruppi, ecc.), appare molto buona la 
risposta fornita da parrocchie, Uffici e Centri diocesani, comunità religiose, ecc.

Quanto alla dislocazione territoriale delle parrocchie, i dati a disposizione non 
consentono valutazioni approfondite: si può solo osservare che tutte le Zone hanno 
risposto con un numero di contributi più che sufficiente.

Tra un passaggio e l’altro, poi, si sono costituiti cinque Gruppi di studio dalla 
Commissione Centrale con il compito di costruire una "traccia di lettura” capace 
di aiutare ad interpretare e inquadrare i contributi stessi e le possibili prospettive.

I due percorsi — quello della base e quello della Commissione Centrale — 
sono confluiti in un unico momento di confronto ed elaborazione, dando vita 
alle cinque sintesi presenti in questo documento.

Come è possibile vedere, anche dalla schedatura di tutti i contributi, nulla 
è stato tralasciato perché il Sinodo fosse un "vero momento corale della Chiesa”. 
L’ascolto paziente di tutti, la continua rivisitazione dei testi non tendono infatti 
a precisazioni formali, quanto invece a mettere in grado la Diocesi di identificare 
le mete a medio e lungo termine a cui lo Spirito ci chiama, le cose che ci pro­
poniamo di realizzare in obbedienza al dono di Dio, i soggetti, gli strumenti, gli 
itinerari che lo Spirito ci segnala per realizzare le risposte alle sue chiamate.

La maggior novità di struttura del Sinodo è data dalla "riduzione” degli 
ambiti: dai cinque, che hanno accompagnato la Consultazione di base e l’ela­
borazione successiva, si passa ora a tre grandi dimensioni di riflessione, che 
sono le stesse "vie fondamentali” della vita cristiana: la fede, la speranza, la 
carità.

È nel "credere, sperare, amare” che l’Arcivescovo intende far confluire la 
riflessione e la preghiera dell’intero cammino sinodale. Non cambia il "tema” del 
Sinodo, che rimane quello dell'evangelizzazione sotto il profilo della comunicazione, 
ma si organizza la struttura del lavoro intorno ai "cardini” della vita cristiana.

Nelle tre vie troveranno collocazione i contributi e le letture che nelle prece­
denti fasi sono stati organizzati per ambiti. Le tre vie saranno anche i temi 
centrali, con apposite relazioni, delle sessioni celebrative del Sinodo.

Il nostro Sinodo rimedita, dunque, i cardini della vita cristiana, che sono le 
virtù teologali: secondo le indicazioni dell’Arcivescovo, ogni sessione è incentrata 
sulla fede, sulla speranza, sulla carità, che, proprio perché virtù teologali, trag­
gono la loro luce e la loro forza dal Dio Trinitario. Il Sinodo, cioè, "cammina” 
guardando la Trinità, dalla quale sgorgano il modello e la forza per vivere la 
fede, la speranza e la carità.

La Lettera Apostolica di Giovanni Paolo II "Tertio Millennio adveniente" 
al n. 17 e ss. parla della preparazione al grande Giubileo del Duemila, già ini­
ziata dopo il Concilio Vaticano II da una serie di Sinodi generali, nazionali,



596 Sinodo Diocesano Torinese

regionali, ecc. (n. 21). Quindi, dobbiamo considerare il Sinodo Diocesano come il 
primo grande periodo chiamato dal Papa "preparazione” del grande Giubileo. 
Anche la nostra Assemblea Sinodale si deve collocare nel cammino verso il grande 
Giubileo del secondo Millennio dell'Incarnazione del Figlio di Dio: il fatto più 
grande e più decisivo di tutta la storia universale. Alla sua luce pertanto va vis­
suto questo evento senza dubbio eccezionale della nostra Chiesa torinese.

Il Sinodo terminerà alla fine del 1996: noi entreremo, dunque, fattivamente 
nel triennio di preparazione al Duemila alla luce delle "cose” che emergeranno 
nell’Assemblea Sinodale.

La Lettera del Papa indica l’anno 1997 come un anno di preparazione incen­
trato su Gesù Cristo, con un approfondimento sulla fede; l’anno 1998 come un 
anno incentrato sullo Spirito Santo, con una riflessione approfondita sulla spe­
ranza e l’anno 1999 come l’anno dedicato a Dio Padre, con l’approfondimento 
sulla carità.

Certamente il Sinodo mira a dare un impulso nuovo alla parrocchia, perché 
essa è il soggetto della nuova evangelizzazione: non perché sia autosufficiente! 
Non lo è, certo, nei riguardi della Diocesi, di cui è una cellula viva e neppure 
lo è nei riguardi delle altre realtà ecclesiali (Istituti religiosi, scuole e strutture 
sanitarie cattoliche, associazioni e movimenti ecclesiali, ecc.), che sono presenti 
sul suo territorio, o verso quanti operano nella pastorale dell’ambiente.

Come è stato rilevato dai Gruppi di studio, per molte persone la fede oggi non 
è più la certezza fondamentale della vita, ma è spesso ridotta ad un’opinione per­
sonale; perciò essa perde il carattere impegnativo, anche per le conseguenti scelte 
morali e per l’appartenenza ecclesiale. Sappiamo che per molti cristiani, putroppo, 
la religione costituisce una risorsa cui appigliarsi nei momenti difficili, ma resta 
ininfluente nella vita di tutti i giorni. Il rapporto con Dio diventa ”una cosa pri­
vata”, al di fuori della mediazione della Chiesa, e la pratica religiosa si riduce ad 
una scelta facoltativa, mentre non di rado ci si rifugia in esperienze religiose accat­
tivanti emotivamente, ma molto soggettive.

Tuttavia — come è stato rilevato dalle risposte pervenute alla Segreteria del 
Sinodo — in tante persone della nostra Diocesi, spesso indifferenti alle motiva­
zioni religiose e secolarizzate, è presente una "domanda religiosa” o, almeno, 
una serie di "bisogni umani” di solidarietà, di incontro e di dialogo, che aiutino 
a superare le situazioni di anonimato e di estraneità, proprie di tanti ambienti 
di lavoro ed anche familiari, nonché le situazioni di emarginazione.

Queste "domande umane” esprimono i bisogni e le attese dei poveri e di 
quanti vivono ai margini della società, ma anche di tante persone, che, pur vivendo 
nel benessere, sperimentano quella povertà non meno grave che è la povertà spiri­
tuale, per cui faticano a dare un senso alla loro vita. Queste domande stimolanti 
possono essere orientate in senso cristiano ed essere quindi aperture all’incontro 
con Gesù Cristo attraverso la testimonianza e l’amore della comunità cristiana.

Le parrocchie dellla Diocesi fanno già tanto in questo senso, ma, forse, si 
potrebbero ottenere maggiori frutti unificando le "strategie”, sempre ricordando, 
però, che l’artefice dell’evangelizzazione è soprattutto Io Spirito Santo.

Dai dati che sono giunti alla Segreteria sinodale non sempre emerge il "volto 
nuovo” della parrocchia, che i cristiani della Diocesi "sognano” e delineano. Una



Sinodo Diocesano Torinese 597

parrocchia come comunità missionaria, che sia preoccupata di cambiare se stessa 
prima sul piano dell'essere che su quello del fare, è ciò a cui sembra dovremmo 
tendere.

Questa parrocchia "comunità missionaria” dovrà manifestare — nel concreto 
della vita quotidiana che il suo impegno primario è ANNUNCIARE GESÙ 
CRISTO, MORTO E RISORTO.

Fede, speranza, carità, i perni attorno a cui ruota il Sinodo, e che sono 
programmate per il prossimo triennio dal Papa, faranno acquisire alla Diocesi 
una spiritualità di comunione, promuovendo la maturità della fede.

can. Giovanni Carrù
Segretario Generale 

del Sinodo Diocesano Torinese



598 Sinodo Diocesano Torinese

LA FUNZIONE LEGISLATIVA 

DEL SINODO DIOCESANO

La rinascita di interesse e di vitalità del Sinodo Diocesano, successiva al 
Concilio Vaticano II, è avvenuta a scapito della dimensione legiferante di questo 
istituto: ciò non dovrebbe stupirci, se si considera che la promulgazione del 
Codice di Diritto Canonico — avvenuta nel 1917 — offrendo una legislazione 
sostanzialmente esaustiva, aveva praticamente vanificato l’esigenza di tenere il 
Sinodo per elaborare una normativa diocesana e che la sua — per certi versi 
inaspettata — rinascita postconciliare è legata a tutt’altra prospettiva. Infatti 
negli anni successivi al Vaticano II si fa il Sinodo non tanto per legiferare, quanto 
per innestare a livello locale le grandi intuizioni dell’Assise conciliare. A ciò si 
aggiunga che la stagione postconciliare si caratterizza proprio per il rifiuto — 
potremmo dire oggi, un po’ velleitario — della necessità di una normativa posi­
tiva all’interno della Chiesa.

Oggi è forse possibile riesaminare la questione in maniera più serena: da 
una parte il rifiuto aprioristico e incondizionato, e pertanto ideologico, dell’esi­
genza di una certa qual normativa ecclesiastica sembra superato, ed è appannaggio 
di frange piuttosto marginali. Dall’altra sono mutate le ragioni che inducono a 
celebrare un Sinodo: se può ritenersi conclusa la fase della prima recezione del 
Vaticano II, resta in buona parte da realizzare la delicata assunzione delle intui­
zioni e degli orientamenti programmatici del Concilio nella concreta dinamica delle 
Chiese particolari.

Tale processo può tuttavia avvalersi di alcune mediazioni già elaborate: per 
la situazione italiana, è inevitabile il riferimento ai programmi decennali della 
C.E.I. (Evangelizzazione e Sacramenti-, Comunione e comunità-, Evangelizzazione 
e testimonianza della carità), nonché ai risultati dei Convegni ecclesiali nazionali 
(Roma, Loreto, Palermo): pur non muovendosi su un piano rigorosamente nor­
mativo, essi contengono le linee-guida a cui una rinnovata legislazione parti­
colare deve necessariamente ispirarsi.

A ciò si aggiunga che il nuovo Codice di Diritto Canonico offre un chiaro 
quadro normativo generale che fa da sfondo e delimita puntualmente gli ambiti 
che esigono una regolamentazione diocesana: il C.I.C., avendo ampiamente accolto 
il principio di sussidiarietà, demanda espressamente alle Conferenze Episcopali 
nazionali precisi ambiti nei quali le deliberazioni di tali Organismi sono vinco­
lanti, mentre ne affida altri alla determinazione del Vescovo diocesano.

In ultima analisi, la contrapposizione fra Sinodo pastorale e Sinodo normativo 
è fuorviante, e tradisce una visione ecclesiologica carente, quasi che possa darsi 
nella Chiesa, unica complessa realtà che unisce in sé l’elemento umano e quello 
divino, un indirizzo pastorale che non sia nel contempo anche giuridicamente 
vincolante per la comunità, o possa giustificarsi una normativa che non abbia 
come obiettivo la "salvezza delle anime”.



Sinodo Diocesano Torinese 599

È opportuno ricordare come l’istituto sinodale preveda il coinvolgimento del­
l’intero Popolo di Dio anche nel processo decisionale, pur lasciando al Vescovo 
l’ultima parola. L’ecclesiologia conciliare mette in luce come la Chiesa sia costitu­
tivamente una comunione strutturata: non si tratta di un adeguamento alle sen­
sibilità sociologiche della presente stagione, favorevole ai regimi democratici, ma 
della riscoperta di un’esigenza radicale, connaturata con la struttura stessa della 
comunità cristiana.

Come la Chiesa particolare è davvero la Chiesa cattolica ”qui e ora”, così 
al suo interno le varie componenti ne esprimono la pluriforme ricchezza spiri­
tuale: in questa prospettiva, la legislazione che promana dal Sinodo, prima di 
essere una norma imposta alla Chiesa particolare, ne diventa un’espressione, nel 
riconoscimento della varietà dei carismi e delle loro differenze, anche gerarchiche.

Ovviamente ciò non può che favorire la cordiale accoglienza di quanto il 
Sinodo ha deciso sia nella forma di orientamenti programmatici sia mediante 
una regolamentazione più puntuale e vincolante. Senza illusioni, dobbiamo rico­
noscere che all’interno della Chiesa una norma risulta davvero efficace quando 
risponde alle esigenze evangeliche e incontra cristiani disposti all’obbedienza della 
fede.

« Uno degli strumenti più qualificati che la tradizione ci ha consegnato, 
allo scopo di progettare insieme, Pastori e fedeli, le vie che le nostre 
Chiese devono percorrere per realizzare la missione a cui sono chiamate, 
è il Sinodo diocesano.
Esso è una particolare assemblea di fedeli i quali, mentre celebrano il 
Signore che si fa presente nella Parola, nell’Eucaristia e nella comunità 
stessa adunata nel suo nome, si lasciano illuminare dal suo Spirito per 
discernere le vie più adatte e i comportamenti più opportuni per servire 
il Signore e costruire il suo Regno tra gli uomini in un determinato 
contesto.
In ragione del suo ufficio, solo il Vescovo diocesano è il legislatore del 
Sinodo, colui che dà vigore alle sue dichiarazioni e decreti (can. 466). 
Il discernimento che si compie nel Sinodo può sfociare infatti nella statui­
zione di norme vincolanti anche giuridicamente, che vengono a costituire 
il patrimonio disciplinare della Chiesa particolare. Esso godrà di una certa 
stabilità, per essere ripreso e aggiornato di Sinodo in Sinodo » (Confe­
renza Episcopale Italiana, Comunione, comunità e disciplina ecclesiale, 
1 gennaio 1989, n. 56).

Un Sinodo "mirato” non avrà la presunzione di normare tutti gli ambiti 
pur legittimamente normabili, ma si limiterà a regolamentare, dopo ampia discus­
sione e matura riflessione, gli ambiti pastorali che sono messi a tema.

Sarà bene fin da principio guardare a tale compito legislativo con sereno 
realismo: sarebbe esagerato il timore di chi vedesse in ciò un tentativo di 
ritornare a posizioni del passato, ma sarebbe ugualmente ingenuo attendersi che 
una normativa, quand’anche tecnicamente perfetta, possa risolvere magicamente 
le difficoltà della prassi pastorale e creare quell’omogeneità di criteri e comporta­
menti da più parti auspicata. Del resto non mancano oggi, se pensiamo per esem-



600 Sinodo Diocesano Torinese

pio all’ambito dei Sacramenti, indicazioni e norme chiare e precise sia a livello 
universale sia a livello locale, eppure i problemi pastorali restano in buona parte 
irrisolti.

A ciò si aggiunga che non pochi si sentono esonerati dal rispetto di qualsiasi 
norma, non per approssimazione o complesso di superiorità, ma in nome di una 
presunta "pastoralità” che si ritiene in dovere di concedere tutto a chi bussa alle 
porte delle nostre chiese.

Altri invece sarebbero favorevoli a un irrigidimento normativo, che permetta 
di setacciare dalla massa degli occasionali e dei praticanti i "puri”, per riservare 
solo a loro i tesori della grazia. È evidente che la normativa sinodale risulterà 
efficace, conseguendo i propri scopi, nella misura in cui saprà tradurre in regole 
concrete un orientamento pastorale chiaro, praticabile e condiviso.

don Mauro Rivella
responsabile dell’Ufficio dell’Avvocatura



Sinodo Diocesano Torinese 601

CLASSIFICAZIONE DEI CONTRIBUTI
NELLA CONSULTAZIONE SINODALE

1.1. Distribuzione per Distretto pastorale

Distribuzione numerica dei contributi pervenuti dai quattro Distretti pastorali.

Numero totale di contributi pervenuti: 472

Distretto: Contributi pervenuti:

T Torino 270 57,296

S Sud-Est 79 16,796
O Ovest 63 13,396
N Nord 51 10,896
— "ignoto” 9 1,9%



bO2 Sinodo Diocesano Torinese

1.2. Distribuzione per Zona vicariale

Distribuzione numerica dei contributi pervenuti dalle ventisei Zone vicariali.

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26

Numero totale di contributi pervenuti: 472

Zona: Contributi pervenuti: Zona: Contributi pervenuti:
1 T) 15,9% 17 13 2,8%
2 31 6,6% 24 12 2,5%
8 26 5,5% 26 12 2,5%

10 26 5,5% 0 * 11 2,3%
4 23 4,9% 19 11 2,3%
5 23 4,9% 23 11 2,3%
7 22 4,7% 25 10 2,1%

16 21 4,4% 20 9 1,9%
9 20 4,2% 12 8 1,7%

11 20 4,2% 18 8 1,7%
21 19 4,0% 13 7 1,5%
22 18 3,8% 6 6 1,3%

3 13 2,8% 15 4 0,8%
14 13 2,8%

* Zona non identificabile.



Sinodo Diocesano Torinese 603

2.1. Fedeltà al tema: Ambiti considerati

Numero di contributi che hanno preso in esame ciascuno dei cinque ambiti sinodali.

Numero totale di contributi pervenuti: 472

Ambito: Contributi pertinenti:

IV. Comunicazione della fede e suoi linguaggi 309 65,5%
I. Annunciare il Dio di Gesù Cristo 299 63,3%

II. Diventare cristiani oggi 293 62,1%
III. Per scrutare i segni dei tempi 237 50,2%

V. Mondi cattolici 168 35,6%

I dati sulla fedeltà al tema del Sinodo indicano quanti contributi si siano attenuti 
ai 5 ambiti, mostrando di riconoscersi in questa lettura pastorale della realtà 
diocesana. Il confronto tra i dati mette in rilievo la differente sensibilità di questa 
pastorale.



604 Sinodo Diocesano Torinese

3.1. Priorità dei criteri di "efficienza pastorale”

Priorità attribuita ai vari criteri di "efficienza pastorale” in tutti i contributi 
pervenuti.

Numero totale di contributi pervenuti: 472

Priorità medie attribuite ai criteri di "efficienza pastorale" 
(valori possibili da 0 a 4)

Int. Form.: Imp. Evang.: Capac. Com.: Fond. Spirit.:

2,263 2,326 1,544 1,631

I dati sulla efficienza pastorale indicano quali siano, e in quale proporzione tra di 
loro, i diversi elementi che concorrono alla vitalità della comunità cristiana:
• la sua intenzione formativa (si pensi, ad esempio, alla catechesi);
• il suo impegno di evangelizzazione (si pensi alle iniziative di incontro e di 
dialogo);
• la sua capacità comunionale (si pensi alla integrazione tra vari gruppi e diverse 
spiritualità, come anche alle testimonianze di solidarietà e amicizia);
• la fondazione di spiritualità (si pensi alla tensione spirituale della comunità, 
alle sue abitudini di preghiera, digiuno, partecipazione, ecc.).
Tali elementi sono compresenti sempre, ma variamente intesi come obiettivi e 
come stili di vita.



Sinodo Diocesano Torinese 605

4.1. Criteri di "profeticità”

Priorità attribuita ai vari criteri di "profeticità” in tutti i contributi pervenuti.

Numero totale di contributi pervenuti: 472

Rilevazione dei criteri di "profeticità”

Formule propos.: Dispon. mission.: Richieste precise:

341 72,2% 201 42,6% 199 42,2%

I dati che segnalano la profeticità stanno a indicare quale spirito animi la pastorale 
rispetto alle possibili novità da realizzare. Di tale spinta sono buoni segnali: 
• le formule propositive, che rivelano riflessione;
• la disponibilità missionaria, che indica decisione e senso di responsabilità;
• le richieste precise, che raggiungono il massimo grado di realismo pastorale.



606 Sinodo Diocesano Torinese

5.1. Criteri di "affidabilità”: indici generali

Media complessiva degli indici di "rassegnazione” e "creatività” risultanti dal 
l’insieme dei contributi pervenuti.

Numero totale di contributi pervenuti: 472

Valori medi attribuiti ai criteri di "affidabilità” (valori possibili da 0 a 3)

Indice di rassegnazione: Indice di creatività:

1,318 2,161

I dati riferiti all’affidabilità indicano qual è l’atteggiamento di fondo nell’impegno 
pastorale secondo due criteri contrari (rassegnazione, creatività):
• può prevalere il senso della fatica, dell’insuccesso, della sopravvivenza in un 
mondo sempre più difficile, quasi un sentimento di resa, pur senza abbandoni; 
• può prevalere il senso della reazione positiva alle situazioni, secondo la legge 
che, proprio nella sfida, ravvisa l’origine delle grandi imprese, quella pastorale 
compresa.



Atti dell' VIII Consiglio Presbiterale

Verbale della XIV Sessione
Torino - 13-14 febbraio 1996

Seduta del 13 febbraio 1996

Giustificano la loro assenza: mons. Candellone, don Fantin, don Aime, don 
Danna, don Veronese, can. Scremin, don Marchesi.

Viene approvato all’unanimità il verbale della Sessione 10-11 ottobre 1996.

Don Reviglio: preciserà per iscritto il suo intervento.

Don Aime: con una lettera chiede come mai nel verbale sono assenti i risul­
tati dei gruppi di studio dell’ll ottobre. La ragione è che il verbale riguarda 
quanto è avvenuto in assemblea. I risultati del solo gruppo di studio che ha 
dato alla Segreteria il proprio verbale (quello diretto da mons. Pollano) sono 
riportati nella presente relazione.

Segretario: presenta un foglio preparato dalla Segreteria. Contiene uno schema 
per i lavori delle sedute del Consiglio e l’articolazione del lavoro sul tema del 
programma annuale.

Questo contributo della Segreteria è stato delineato sui risultati dei gruppi di 
studio dell’l 1 ottobre 1995, vista la sostanziale accoglienza della proposta della 
Segreteria e la non presentazione di proposte alternative.

INTERVENTO DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Presenta gli auguri al Consiglio per il nuovo anno di lavoro.
Sta effettuando la Visita pastorale nella zona Lingotto-Mirafiori Sud. L’espe­

rienza che va facendo continua ad essere arricchente: è fonte di gioia per lui 
il constatare direttamente la passione apostolica.

Si stanno realizzando degli incontri significativi per il nostro Sinodo Dioce­
sano. L’incontro con i lavoratori e i sindacati è andato molto bene, in un clima 
simpatico, con interventi stimolanti e sereni. Il cammino si arricchisce attraverso

607



608 Atti deU’VIII Consiglio Presbiterale

la partecipazione. Domani si farà l’incontro con gli imprenditori e dirigenti. 
La Città viene coinvolta.

Si sono celebrate con impegno le Giornate della vita, del malato, della vita 
consacrata.

Ha invitato i Vescovi del Piemonte il 3 marzo alle 15,30 a Maria Ausiliatrice, 
per celebrare una Messa per la problematica dell’Europa. Saranno convocati i 
Consigli pastorali delle diocesi piemontesi. Prima della S. Messa il prof. Zamagni 
presenterà il significato dell’Europa di Maastricht, così legata alla visione di 
mercato. Non così l’avevano pensata i grandi cristiani che progettarono l’unione 
europea.

Si è insediato il nuovo Consiglio di amministrazione dell’Istituto Diocesano 
per il Sostentamento del Clero. Manifesta gratitudine al can. Scremin perché ne 
ha accettato la presidenza, offrendo una garanzia di competenza ed equilibrio.

Si sono realizzati gli incontri ecumenici. Don Ripa ha tenuto una conferenza 
magistrale sull’Enciclica "Ut unum sint".

È notevole a Torino la presenza dei Copti. Saranno seguiti da un monaco, 
visitati da un Vescovo. Hanno chiesto una chiesa dove poter radunare le loro 
assemblee liturgiche.

Il bilancio del Seminario diocesano non è esaltante: è in rosso. Il sostegno 
viene dalla collaborazione della diocesi e dei presbiteri. Ringrazia don Coccolo 
e il can. Maitan: il Seminario è quanto sta più a cuore al Vescovo. Nella povertà 
quantitativa della risposta alla vocazione, il nostro Seminario può contare ancora 
su un certo numero di presenze. È segno che i sacerdoti nelle parrocchie sentono 
questa loro responsabilità di sollecitare le vocazioni.

Andiamo avanti nella fiducia del Signore. È lieto della scelta tematica sul 
Seminario. È un tema delicato, tra i più importanti. Il futuro della diocesi è 
legato al futuro dei sacerdoti e alla loro formazione. Il Seminario sia circondato 
dall’amore dei sacerdoti.

Tutti desideriamo preti ricchi di fede, speranza e carità. Il lavoro del Consiglio 
sia guidato dai documenti più recenti del Papa e dei Vescovi sulla formazione del 
clero.

INTERVENTI VARI

Mons. Peradotto: precisa che la conferenza del prof. Zamagni si terrà dopo la 
Messa del 3 marzo.

Can. Carrù: presenta un aggiornamento sui lavori del Sinodo Diocesano, il 
punto sulla situazione.

Don Rivella: presenta il materiale per eleggere nelle zone vicariali i sacerdoti 
e i laici membri dell’Assemblea sinodale. Invita ad accertarsi della disponibilità 
degli eletti.

Mons. Micchiardi: invita a fare queste elezioni con discernimento. Le persone 
da scegliere debbono essere eminenti in ecclesialità, coscienza sinodale; capaci di 
portare contributi.



Atti deU'VHI Consiglio Presbiterale 609

INTERVENTI SUL TEMA: fotografie nelle celebrazioni

Don Mosso: come da ordine del giorno, chiede all'assemblea le valutazioni, 
i suggerimenti di correzione del testo preparato dall’Ufficio liturgico sulle foto­
grafie nelle celebrazioni; testo inviato a domicilio a tutti i consiglieri.

Don Borio: ricorda le esagerazioni fotografiche durante le Ordinazioni. Giudica 
equilibrato il documento; anche se rimarrà diffìcile evitare i problemi.

Don Mosso: al n. 5,1 si aggiunga « ad un unico fotografo, questa scelta sia 
affidata alle famiglie interessate ». Le difficoltà continueranno a venire dai parenti 
ed amici.

Don Raimondi: è contrario al documento, troppo articolato e complesso. 
Occorrono poche regole pratiche e chiare. Sì alla formazione dei fotografi; si 
punti su quelli formati, n. 5, in fondo: la condizione non sarà applicata. Non è 
sufficiente affermare le cose. Un Regolamento così apre le porte a tutte le solu­
zioni. Si apra solo ai frequentatori del corso, non agli altri.

Don Terzariol: chiede che si aggiunga al documento la norma: « Vengano 
rispettati le scelte e i cammini fatti nelle comunità ». Ogni comunità può aver 
raggiunto comportamenti che vanno rispettati.

Don Mosso: chiede che il Consiglio si pronunci sulla eventuale norma: « Ven­
gano ammessi soltanto i fotografi che hanno frequentato gli incontri formativi ».

Don Luparia: non ritiene opportuno che la celebrazione del matrimonio venga 
regolamentata in modo diverso dalle altre celebrazioni.

Don Reviglio: chiede che venga ammesso un solo fotografo, concordato con i 
genitori, proposto dagli sposi. Preferibilmente con il patentino. L’Ufficio liturgico 
prepari un testo con le norme di comportamento. Non si escluda chi è senza paten­
tino, ma sia verificato, preparato con il documento dell’Ufficio.

Can. Fiandino: dopo i rigori e le fatiche giovanili ora opera meglio con la 
collaborazione dei genitori, e la persuasione motivata delle persone, negli incontri 
di preparazione. La strada della persuasione è più lunga ma è la migliore.

Don Mondino: non ritiene utile la norma impegnativa per tutti. È sensibile 
alle ragioni di don Terzariol. Sia rispettato il lavoro già compiuto dalle comunità. 
Invita ad essere severi con tutte le celebrazioni, comprese quelle con l’Arcivescovo 
e la Messa del Giovedì Santo in Cattedrale.

Don D’Aria: conferma il parere negativo sull’opportunità del documento già 
espresso la scorsa volta. È percorribile la strada della educazione. Chi non ha 
educato dovrà farlo.

Mons. Peradotto: ricorda che nelle norme bisogna rispettare i diritti di cronaca, 
e le necessità dei bollettini parrocchiali.

Don Olivero: ricorda che non esistono solo gli eccessi dei fotografi, ma anche 
quelli degli addobbi floreali.



610 Atti dell'VIll Consiglio Presbiterale

Don Mosso: tenta di far esprimere un parere significativo al Consiglio, in 
particolare sulla ammissione o meno del fotografo incaricato alle Messe di prima 
Comunione e di Cresima. La votazione del Consiglio è molto divisa, tale da non 
emettere un parere significativo.

Don Rivella: raccomanda di non delineare una norma che di fatto divida i 
preti in buoni e cattivi.

Don Mosso: domanda se si ritenga di non pubblicare nessuna norma.

Don Borio: sia pubblicato un documento orientativo, che aiuti nell’opera edu­
cativa.

Don Casetta: sì ad un documento orientativo.

Don Raimondi: sì ad un documento orientativo. Quello presentato disorienta.

Mons. Micchiardi: osserva che ci sono norme liturgiche delle celebrazioni che 
non vengono osservate.

INTERVENTI SU ALTRI TEMI

Don Cattaneo: presenta la Giornata della cooperazione diocesana.

Mons. Peradotto: invita a leggere nelle celebrazioni della domenica il messag­
gio dell’Arcivescovo.

Don Vallaro: fa osservare che il calo delle offerte è dovuto alla concomitanza 
con altre raccolte.

Don Villata: presenta la festa dei giovani, della quale fornisce il programma: 
"In cammino con Gesù... verso il 2000".

Don Coccolo: introduce l’argomento all’ordine del giorno "La formazione 
dei futuri preti; il progetto educativo del Seminario" *.

Don Carlevaris: prende la parola per presentare più dettagliatamente la sua 
proposta di "aggiornamento del Consiglio sui problemi della società”.

* Il testo dell’intervento viene pubblicato come allegato IN.d.R.].



Atti deU’VlII Consiglio Presbiterale 611

Seduta del 14 febbraio 1996

Giustificano la loro assenza: don Reviglio, don Marchesi, can. Carrù, don 
Aime, can. Monticone, p. Antonello, p. Rigamonti.

GRUPPI DI STUDIO

La seduta inizia con i gruppi di studio, sui due argomenti all’ordine del 
giorno:
a. La formazione dei futuri preti, il progetto educativo del Seminario.
b. Valutazione della proposta Carlevaris.

ASSEMBLEA

Alle ore 11 si raduna il Consiglio in assemblea. È presente il Cardinale Arci­
vescovo.

Don Mondino: relaziona sul gruppo di studio n. 1.
1. Sulla formazione in Seminario

È stato un confronto di notevole interesse. Occorre più tempo per i confronti 
a gruppo.

Si è portata l’attenzione alla dialettica tra libertà e controllo in Seminario. 
Quale programma di vita viene dato ai seminaristi? Qual è il ruolo dei docenti 
nella promozione agli Ordini?

Si nota molta attenzione da parte dei giovani preti al "ruolo ecclesiastico”. 
Sembra più marcata che in passato. Minore è l’attenzione all’evangelizzazione, alla 
gente che rimane ai margini della Chiesa, della città.

Si è toccato il tema della fragilità dei giovani. La fragilità psicologica oggi è 
solo dei giovani? Le crisi dei preti giovani forse sono addebitabili ai preti 
vecchi?...

Può il Seminario preparare ad un progetto pastorale, se questo progetto la 
diocesi non ce l’ha?

Occorre ricuperare la spiritualità del Clero diocesano nella formazione. Il 
Seminario non è una casa dei novizi. La formazione pastorale deve agganciarsi a 
questa spiritualità.

Si raccomanda ascolto e collaborazione: questo progetto deve essere costruito 
insieme al Clero.

Le sconfitte nel progetto formativo vengono a ricordarci il mistero della croce.
La pastorale vocazionale deve essere concepita in continuità con la pastorale 

giovanile, nella quale devono essere presenti la contemplazione, la formazione di 
base psicologica, la proposta di uno stile di vita "antitelevisivo”, la scelta dei 
poveri.

2. Sulla proposta Carlevaris
C’è stata la convergenza di tutti, con delle precisazioni. Non deve snaturare 

il Consiglio presbiterale. Ma il Consiglio ha bisogno di antenne per captare e capire.



612 Atti deU'VIll Consiglio Presbiterale

Non ci si deve limitare al Consiglio, ma giungere alla formazione permanente: 
offrire strumenti oltre l’informare, per recepire.

Alla presentazione delle problematiche deve sempre essere dato un taglio 
pastorale.

Don Raimondi: relaziona sul gruppo di studio n. 2.
1. Sulla formazione in Seminario

Erano pochi giovani preti a discuterne...
Si suggerisce una maggiore integrazione con la vita consacrata: anche la pre­

senza di religiosi nella formazione.
La pastorale vocazionale non sia affidata ad esperti soltanto, poiché ogni pasto­

rale è vocazionale.
Esiste un pericolo di neoclericalismo, di una formazione ad un modello cle­

ricale nei rapporti con i laici...
Si invita ad usare il testo di teologia come meditazione, integrare studio e 

preghiera. Si conosce il problema della disparità dei punti di partenza: solo la 
pazienza e la perseveranza possono ovviare.

È stato sottolineato come l’aggancio con la pastorale sia presente; manca quello 
con le fonti.

2. Sulla proposta Carlevaris
L’esigenza è sentita da tutti. Ma il Consiglio non deve perdere la sua fisio­

nomia. Devono attivarsi gli Uffici pastorali.
Anche i ritiri del clero possono essere arricchiti da momenti informativi.
Il Consiglio non è la sede per discutere i problemi esemplificati da don Carlo; 

tuttavia deve dare consigli al Vescovo anche su questi argomenti, ed allora è 
necessaria la informazione.

Don Fantin: relaziona sul gruppo di studio n. 3.
1. Sulla formazione in Seminario

Sia curata l’educazione al rapporto con i laici.
Sia più curata la formazione in teologia pastorale, non settorializzata alla 

pastorale giovanile.
Siano preparati ad animare la preghiera, almeno al livello dei laici più pre­

parati.
Siano educati allo spirito di adattamento (... farsi da mangiare ...).
Emerge la preoccupazione del passaggio dalla teologia alla presentazione dei 

contenuti ai destinatari concreti. Devono essere aiutati a concretizzare. Chi viene 
chiamato in Seminario a fare metodologia pastorale? Sia coinvolta di più l’espe­
rienza degli operatori diretti, per una integrazione con i teorici. Si ha l’impressione 
che poi ognuno debba arrangiarsi.

Qualcuno ha l’impressione di trovarsi davanti ad una nuova rigidità nel vestire, 
nel giudicare, nel culto. Altri trovano i giovani preti "giovani tra i giovani” e non 
presbiteri. Si è incontrato anche qualche giovane che non ama i giovani.

Quali modelli hanno davanti i giovani seminaristi nella educazione al celebrare? 
Quale è l’effettivo uso del VI anno? Pastorale o per finire gli esami?

Parecchi preti giovani mostrano sicurezze culturali e fragilità psicologica. Ci si



Atti dell'VIll Consiglio Presbiterale 613

augura che abbiano più rispetto per quanto è stato vissuto, per i cammini compiuti, 
e non solo per gli schemi personali. Non si deve arrivare con precomprensioni 
nei confronti di movimenti. Necessita molta attenzione alla gente, essere educati 
ad ascoltare con disponibilità, mettersi alla pari con la gente.

Come conoscono le esperienze lavoro... ospedale...? solo la parrocchia?

2. Sulla proposta Carlevaris
Sì ad una piccola Commissione. In ogni sessione vi sia un minimo di atten­

zione alla città.
Siano valorizzati gli Uffici pastorali.
Gli esperti invitati siano davvero di alto livello.

ALTRI INTERVENTI

Padre Antonello: ha inviato una lettera. Si domanda se sia sufficiente nei 
programmi l’approfondimento della teologia spirituale. In alcuni Seminari la rifles­
sione sulla spiritualità viene attuata per tutto il primo biennio.

Ritiene importante una conoscenza diretta della vita consacrata nel momento 
formativo, perché i giovani imparino ad apprezzarla. Potrebbero essere coinvolti 
anche dei religiosi e delle religiose. Favorirebbe una mentalità certamente feconda 
per l’impostazione di una pastorale d’insieme.

Don Revelli: quella informazione che viene richiesta non è informazione su 
problemi sociali, o dottrina sociale. È attenzione al linguaggio dei segni dei tempi. 
Tocca la fede. II modello "Europa del denaro” tocca la fede. Nelle teologie della 
liberazione se ne ha coscienza: certe realtà toccano la fede. Anche il Papa parla 
del peccato strutturale. Occorre meditare sui testi poco sacri, quelli della vita.

Don Coccolo: risponde alle sollecitazioni presentate.
C’è un corso di teologia spirituale, tenuto da mons. Pollano. È costante 

l’opera formatrice del Padre Spirituale.
Nel VI anno don Gozzellino tiene un corso sulla teologia della vita consacrata. 

Lo stesso don Gozzellino propone nel VI anno una sintesi teologica.
Ad ogni passo verso il Presbiterato, viene sempre richiesto il giudizio dei 

docenti (un giudizio autonomo) sia sulla formazione intellettuale che sulla per­
sonalità. In ultimo il giudizio è del Rettore.

La comunità educante, superiori e docenti, si ritrova ogni due mesi.
Emerge la difficoltà intellettuale di base. Per questo viene tenuto un corso 

elementare sui contenuti della fede e della morale.
Il VI anno in qualche caso è stato dedicato al ricupero degli esami; peraltro 

ha un programma ben dettagliato.
L’incontro con altre realtà pastorali, oltre la parrocchia, si ha nel VI anno 

(ospedale, comunità).
Perché i giovani facciano esperienze concrete di pastorale, si inviano i semi­

naristi presso i sacerdoti che offrano testimonianze. Si invitano i parroci a fare 
in modo che i seminaristi del VI anno conoscano altre esperienze oltre la pastorale 
giovanile.



614 Atti delI'VIII Consiglio Presbiterale

Can. Collo: giudica positivo l’apporto offerto al Seminario. Ricorda che il 
Rettore convoca i parroci ogni anno per uno scambio. È difficile raccogliere dati 
sicuri, poiché molte osservazioni sono particolari. È stato fatto un lungo elenco 
di formazioni necessarie; si è sottolineata la necessità della fatica dello studio. 
Ma non si può dimenticare la formazione psicofisica. I preti e i seminaristi 
trovano spazio per l’attività fisica? Non deve essere trascurata; si deve rivalutare 
l’attività sportiva.

Anche un giusto equilibrio tra studio e attività manuali è da favorirsi.

CONCLUSIONI DEL CARDINALE ARCIVESCOVO

Ringrazia i superiori e i docenti del Seminario per la loro sapienza, per 
l’impegno e la passione. Spesso sono sacerdoti che amano di più la vita pastorale 
e danno tutto al Seminario.

Grazie a tutti per l’interesse al Seminario. Il Seminario è un problema di 
amore, di carità evangelica verso la speranza di proseguire la storia sacra. Così 
ha voluto Gesù: la storia sacra ha bisogno dei preti. La sofferenza per la man­
canza di sacerdoti deve essere vissuta da tutti perché, tra non molto, troppe 
comunità saranno senza Eucaristia; e questo toglie la vita alle comunità.

Deve crescere la vicinanza al Seminario, il desiderio di sostenerlo. Ogni prete 
deve donare un prete alla Chiesa. La nostra pastorale giovanile deve perciò essere 
educazione alla fede, all’amore a Cristo e alla Chiesa, alla preghiera.

Esprime anche la sua fiducia nel Seminario Minore. Tutti possono vedere la 
diversità tra chi proviene dal Seminario Minore e chi da altre strade. Si dia entu­
siasmo ai ragazzi, ai giovani. Noi stessi dobbiamo essere degli entusiasti. Il senso 
della festa dei giovani che si vuole celebrare è proprio questo.

Grande è la responsabilità dei parroci di partenza e di destinazione dei semi­
naristi. L’impegno sia concorde, unanime, per la formazione spirituale. Visitino 
il Seminario; che i seminaristi vedano i preti in Seminario.

Un pensiero sul problema delle norme per le fotografie.
Le norme ci vogliono, ma da sole non bastano. Come farle osservare? drasti­

camente? Ci vuole l’educazione alla fede della nostra gente. Si insista con pazienza 
con i genitori; si diano le ragioni delle norme. Sono ragioni di fede.

Motiviamo con la fede nella Messa: storia di Cristo resa presente oggi, nel 
suo momento culminante: amore che dona la vita. Lo si dica anche ai fotografi.

Un pensiero sull'informazione delle problematiche sociali.
Grazie per la volontà di informarsi e riflettere sulle realtà concrete, sulla 

storia quotidiana; per preparare una risposta sul piano evangelico.
Per evangelizzare è necessaria un’ermeneutica che legga la realtà alla luce 

della notizia del Vangelo.

IL PRESIDENTE
►P Giovanni Card. Saldarini

Arcivescovo
IL SEGRETARIO 

don Leonardo Birolo



Atti dell'VIII Consiglio Presbiterale 615

ALLEGATO

LA FORMAZIONE DEI FUTURI PRETI

1. Il progetto educativo

Da circa quattro anni svolgo il compito di rettore del Seminario Maggiore. 
Non dico che sia stato facile per me assumere questo servizio che l’Arcivescovo 
mi ha affidato; la mancanza di esperienza diretta della vita del Seminario lasciava 
dentro di me un grosso interrogativo: « Come svolgere questo compito? ». La 
risposta? Ho cercato di stare attento alla vita stessa dei seminaristi. Ma soprattutto 
ho letto attentamente l’Esortazione di Giovanni Paolo II "Pastores dabo vobis", 
che era appena uscita in quell’anno.

Ma sento che ciò che mi può aiutare molto è la mia esperienza di prete e il 
contatto con tanti sacerdoti che ho avuto modo di conoscere anche come Vicario 
Episcopale. Mi sono subito reso conto che nella formazione dei seminaristi dovevo 
tener conto della situazione a cui sono destinati in questa Chiesa di Torino, in 
prospettiva di quanto si può prevedere nel futuro.

Nel frattempo l’Arcivescovo mi aveva pregato di mettere per iscritto un 
Regolamento che desse delle indicazioni sulla formazione dei seminaristi.

Mi sono letto tutti i documenti della Chiesa che riguardavano appunto questo 
argomento, ho consultato parecchi Progetti educativi di altri Seminari d’Italia. Alla 
fine ho steso il testo "Per un itinerario di vita" che possiamo considerare come 
il Progetto educativo del nostro Seminario, a cui è unito anche il Regolamento. 
Questo Progetto educativo è stato elaborato attraverso il contributo della comu­
nità educante presente in Seminario: superiori e professori.

È vero che praticamente si tratta di una stesura un po’ sistematica di varie 
indicazioni date dai documenti della Chiesa (infatti sono molte le citazioni). Ci 
sono però alcune puntualizzazioni e sottolineature che rendono il Progetto educa­
tivo più aderente alla storia della nostra Diocesi (forse potrebbe essere ancora 
più contestualizzato).

Devo anche precisare che, tra tutte le indicazioni, volutamente ho fatto delle 
scelte: quelle che mi sono parse più necessarie per formare dei preti per la realtà 
sociale di oggi e di domani nella nostra Chiesa torinese.

Vorrei ora presentare quelle che sono le linee di fondo del documento e che 
ispirano la formazione che cerchiamo di dare ai seminaristi, sempre guardando al 
prete di cui la Chiesa e la società oggi hanno bisogno.

1. Leggiamo nell’"Itinerario di vita”: « La storia di ogni vocazione sacer­
dotale... è la storia di un ineffabile dialogo tra Dio e l’uomo, tra l’amore di Dio 
che chiama e la libertà dell’uomo che nell'amore risponde a Dio » (n. 3.1.). Siamo 
convinti che qui sta il segreto della formazione e del futuro ministero del prete: 
aiutare il seminarista a rimanere in questa dimensione profonda, in questo dialogo



616 Atti dell’VIII Consiglio Presbiterale

misterioso ma fecondo, in questo dialogo che li ha conquistati. Sono solo parole? 
Speriamo proprio di no.

Una conferma che qui sta l’elemento portante della formazione l’abbiamo 
avuta dalle riflessioni che ci ha suggerito don Franco Brovelli che nel settembre 
scorso abbiamo invitato a parlare a noi superiori dei Seminari del Piemonte, 
partendo proprio dalla sua esperienza di contatto con i preti giovani della Diocesi 
di Milano. Egli ci ha detto che forse talvolta si rischia di iniziare alle forme di 
preghiera, ma non alla preghiera: ci può essere il rischio che i futuri preti non 
vengano sufficientemente educati ad entrare nel mistero di Dio.

Si possono fare delle belle preghiere, ma non entrare in dialogo con Lui e 
allora questa formazione non regge.

2. Tutto oggi sembra richiamarci alla necessità di una vita di più profonda 
comunione: l’ecclesiologia del Vaticano II, la teologia del sacerdozio ministeriale 
come realtà di Presbiterio, la realtà sociologica in cui si è chiamati a svolgere 
il proprio ministero, la scarsità del clero..., la stessa nuova evangelizzazione. Ecco 
le parole del Papa: « Un rinnovato annuncio del Vangelo non può essere coerente 
ed efficace se non è accompagnato da una robusta spiritualità di comunione, colti­
vata nella preghiera, nell'impegno ascetico e nel tessuto delle relazioni quotidiane » 
(16 febbraio 1995).

Per questo cerchiamo di educare i futuri preti ad essere "uomini di comunione”, 
"uomini capaci di dialogo”.

a) Comunione anzitutto con il Vescovo, garanzia di apostolicità e di fecon­
dità del proprio ministero, per non correre invano, come afferma la Presbyterorum 
Ordinis al n. 14.

b) Comunione tra loro nella consapevolezza di dover formare un solo corpo 
come cristiani e come preti. Ottima palestra può essere (deve essere) la vita 
comune del Seminario. Però i seminaristi hanno bisogno di essere aiutati in questo, 
altrimenti la vita comune rimane solamente un peso. Devono essere educati a 
vivere la comunione in maniera più profonda, come esigenza di vita evangelica. 
Infatti l’identità sacerdotale, come ogni identità cristiana, ha la sua fonte nella 
SS. Trinità.

Anche questo punto è stato visto da don Franco Brovelli come uno dei nodi 
che fanno problema nei preti giovani: desiderosi di fraternità ma dentro strutture 
di battitori liberi.

c) Comunione con i laici. Mi pare che talvolta ci sia troppa sicurezza in se 
stessi che porta quasi a una certa chiusura o larvata diffidenza verso i laici. Vorrei 
che trovasse risposta anche da noi in Seminario quel pressante invito risuonato 
nel Convegno di Palermo: « Non abbiate paura dei laici! ». Cerchiamo perciò di 
educare i seminaristi a considerare i laici come corresponsabili (e non come sem­
plici esecutori di comandi) nella vita della Chiesa, certo tenendo ben presenti i 
vari carismi, tra cui quello del pastore.

3. Un altro aspetto nella formazione è questo: cerchiamo di educarli ad uno 
spirito sempre più missionario. È vero, c’è in loro un desiderio di darsi al mani- 
stero che talvolta, soprattutto nei primi anni, va frenato, perché rischia di assor­
birli troppo distogliendoli da altri aspetti della propria formazione. Però sentiamo



Atti deU'VIII Consiglio Presbiterale 617

che vanno educati ad una vera missionarietà, perché altro rischio che corre qual­
cuno è quello di chiudersi nel culto. Anche qui mi ritorna nell’animo il richiamo 
del Papa a Palermo: « Il nostro non è il tempo della semplice conservazione del­
l’esistente, ma della missione ». Una missionarietà che cerchiamo di educare:

— formandoli alla sensibilità del pastore che è disposto a dare la vita per 
il suo gregge;

— insistendo sul dovere e sull’impegno di una solida formazione teologica, 
oggi particolarmente urgente di fronte alla sfida della nuova evangelizzazione;

— insegnando loro l’arte di farsi uno con ogni fratello: « Mi sono fatto tutto 
a tutti per salvare ad ogni costo qualcuno» (1 Cor 9,22).

4. A sostegno di tutto ci impegniamo a ricordare ai nostri futuri preti che 
essere presbiteri significa vivere il sacerdozio di Cristo fino al culmine che è 
"essere vittima” con Lui (il che non vuol dire "fare la vittima”), come afferma 
la Pastores dabo vobis-. « È necessario inculcare [nei seminaristi] il senso della 
croce che sta al cuore del mistero pasquale » (n. 48). Vale per noi quello che il 
Papa a Palermo ha ricordato per tutta la Chiesa: « Non si deve fuggire la Croce! ». 
Se non si è disposti a fare questa scelta, se non si cerca di acquisire ”la sapienza 
della croce”, si va incontro a grandi delusioni, allo scoraggiamento e anche al 
fallimento.

Si veda anche la Lettera del nostro Vescovo "Chiamati a guardare in alto" al 
n. 19: « I sacerdoti sono i rappresentanti di un Crocifisso, come insegna San Paolo, 
il quale nella prima Lettera ai Corinzi collega i ministeri con la sapienza della 
croce (1 Cor 2, 3). Certo un Crocifisso già risorto che però, nella storia del suo 
corpo che è la Chiesa, rimane pur sempre crocifisso ».

Conclusione. Il tener presenti queste linee di fondo nella formazione ci porta 
necessariamente ad educare i futuri preti ad avere quella "carità pastorale" che 
costituisce l’unità di vita nel presbitero.

2. Problematiche che si avvertono dall'interno del Seminario

1. Il primo problema che si presenta subito a causa dello scarso numero dei 
seminaristi è quello della pastorale vocazionale. Poiché la maggioranza dei gio­
vani che entrano in Seminario non proviene più dal Seminario Minore, ci pare 
che si debba porre, da parte dei preti, una attenzione ancora maggiore alla dimen­
sione vocazionale nella pastorale giovanile.

2. Di fronte alla scarsità delle vocazioni al Presbiterato noi superiori del 
Seminario avvertiamo che dobbiamo stare attenti a non lasciarci prendere dalla ten­
tazione di allargare i criteri per l’ammissione dei candidati al sacerdozio. Sentiamo 
che i preti di domani debbono essere all’altezza del servizio che sarà loro affidato: 
quello di essere pastori di comunità in una realtà ecclesiale sempre più complessa 
e in un mondo che si presenta sempre più esigente.

3. Con i giovani che entrano in Seminario Maggiore sovente ci troviamo di 
fronte ad un altro problema, la formazione spirituale di base: in alcuni è veramente 
scarsa. Hanno ricevuto la formazione generica di tutti gli altri giovani, ma hanno 
bisogno di un cammino formativo che dia un fondamento più profondo anche



618 Atti dell'VIII Consiglio Presbiterale

alla loro vocazione.
Cerchiamo di offrire loro un cammino diversificato. Nel Biennio si cerca di 

sottolineare la formazione dell’uomo e del cristiano, nel Triennio si cerca di dare 
una formazione più specifica al Presbiterato.

Anzi, i nuovi arrivati nei primi mesi vengono formati a parte per avviarli alla 
conoscenza e all’esperienza di fede un po’ più profonda. Per chi fa l’anno di 
Propedeutica c’è un’ora alla settimana per tutto l’anno dove si presentano i con­
tenuti della fede e i concetti fondamentali della morale cristiana.

4. Accanto a questa povertà si nota, soprattutto per quelli che non proven­
gono da studi classici (e sono i più), una mancanza di preparazione intellettuale di 
base, per cui i docenti, in particolare del Biennio, trovano grande difficoltà a parlar 
loro di filosofia, di introduzione alla teologia e delle altre materie. Oltretutto i 
seminaristi stentano ad acquisire un metodo di studio appropriato.

5. Talvolta si nota in qualcuno il rischio di fermarsi ad una conoscenza sola­
mente intellettuale di Dio: non sempre lo studio della teologia riesce a ispirare la 
loro vita spirituale. Inoltre talvolta lo studio di alcune discipline, per es. della 
filosofia, è più subito che accettato, soprattutto nei primi anni; non sempre se ne 
comprende la necessità.

6. Sembra che qualcuno abbia la prospettiva più a ricoprire un ruolo che ad 
essere un pastore chiamato ad annunciare il Vangelo. Ce la tentazione di accen­
tuare l’aspetto delle cerimonie, più che quello della liturgia, perché lì ci si muove 
a proprio agio e impegna di meno. In un mondo in cui il prete ha perso la 
leadership di una volta, si è tentati di mantenere il proprio ruolo almeno là dove 
è ancora possibile: nel culto.

7. In alcuni ci può essere anche una eccessiva sicurezza per quello che 
si è studiato, per quello che si crede di sapere. Questo atteggiamento può portare 
il singolo ad una certa autosufficienza, per cui diventa difficile per lui lasciarsi 
formare e aprirsi al dialogo.

In qualcuno si nota una certa rigidità negli atteggiamenti (non mi si fraintenda: 
non dico che bisogna fare sconti sulla verità!): non si è capaci di dialogo.

8. I nostri seminaristi arrivano dal pianeta giovani di oggi, contrassegnato da 
una grande fragilità, da cui perciò neanche loro sono esenti. Di fronte alle diffi­
coltà si scoraggiano molto facilmente ed hanno bisogno di maggiore sostegno. 
Sono molto "altalenanti” nell’umore.

Dei nuovi arrivati, alcuni si debbono ritenere ancora "adolescenti” nonostante 
i 20 anni e più, per cui occorrono tempi più lunghi per la loro formazione. Perciò 
qualche volta abbiamo proposto loro un anno di stage.

Tenuto conto di questa fragilità, cerchiamo di stare loro vicini e li aiutiamo 
a cogliere le qualità positive presenti in essi perché abbiano la capacità di inte­
grare in esse i loro limiti e i loro malesseri.

9. Talvolta qualcuno porta con sé problemi nascosti di cui egli stesso per 
Io più non è consapevole: in qualche caso dobbiamo anche servirci dello psicologo.

don Giovanni Coccolo
rettore del Seminario Maggiore



Documentazione

In preparazione alla Conferenza Inter-governativa di Torino

I CATTOLICI ITALIANI E LA NUOVA EUROPA
Domenica 3 marzo, si è tenuto un incontro di preghiera e riflessione in pre­
parazione alla Conferenza Inter-governativa di Torino (cfr. RDTo 73 [1996], 
380-384). Dopo la Concelebrazione Eucaristica nella Basilica di Maria Ausi- 
liatrice, con la partecipazione dei Vescovi della Regione e dei membri dei 
Consigli pastorali diocesani, nel teatro-salone di Valdocco il prof. Stefano 
Zamagni ha tenuto questa conferenza (il testo, tratto dal magnetofono, non 
è stato rivisto dall’Autore):

Sono veramente molto grato a Sua Em. il Card. Saldarini per l’invito che mi è 
stato rivolto e che ho accettato con interesse. Effettivamente viviamo un momento 
molto importante, e devo subito esprimere il mio pieno compiacimento alla Chiesa 
piemontese per questa iniziativa, provvida e centrata. Non è casuale che questo 
avvenga a pochi giorni dalla Conferenza Inter-governativa, proprio qui a Torino.

Cercherò di trattare il tema del processo di unificazione europea in atto, secondo 
la prospettiva della disciplina che professo, cioè quella dell’economia politica. 
Chiaramente, non entrerò nel merito delle questioni puramente tecniche, mi servirò 
tuttavia degli aspetti tecnici per mettere a fuoco alcuni problemi di natura politica 
che chiamano in causa considerazioni di valore generale.

Prima però vorrei fare una premessa. Nel mondo d’oggi sono nettamente per­
cepibili due tendenze che all’apparenza sembrano contrastanti.

La prima mira ad una forte autonomia delle singole comunità, tanto che si 
reclama un Governo locale che si distacchi in qualche modo dal Governo centrale. 
Questa tendenza, che è percepita non solo in Italia ma anche altrove, è ovvia­
mente molto forte e intende tutelare l’identità culturale e le caratteristiche etnico- 
economiche delle varie comunità locali.

La seconda tendenza ha come suo sfondo principale il fenomeno della globa­
lizzazione dei mercati e dell’economia. Nell’epoca della globalizzazione, il mercato 
interno fissato dal territorio degli Stati nazionali non basta più per assicurare uno 
sviluppo sostenibile. Per vincere le sfide dei mercati globali è necessario raggiun­
gere dimensioni più ampie. Ecco allora la tendenza all’aggregazione di più Paesi, 
la tendenza cioè alla regionalizzazione. Il caso dell’Europa è proprio di questo tipo.

Ora molti leggono in queste due tendenze qualcosa di negativo o potenzial­
mente pericoloso. Io non sono di quest’idea. Ci possono senz’altro essere degli

619



620 Documentazione

elementi di pericolosità, ma questi, se si materializzano, è perché non si presta 
la dovuta attenzione all’aspetto innovatore e positivo che queste due tendenze 
mettono in evidenza. Queste due tendenze trovano un elemento di proficua verifica 
nel caso del processo di unificazione europea in atto.

Con questa premessa, la tesi che ora enuncio è in sostanza la seguente: non 
possiamo realisticamente concepire un’unione europea di tipo economico, senza 
un’unione politica; o meglio, non possiamo realisticamente pensare di realizzare 
gli obiettivi dell’unione economica e dell’unione monetaria se contestualmente e 
contemporaneamente non procediamo a realizzare l’unione politica.

Purtroppo, dopo il famoso Rapporto Delors del 1989, nell’occasione del Trat­
tato di Maastricht del 1992 si registrò un’inversione ad ”U” rispetto alla filosofia 
che aveva ispirato quel Rapporto, nel senso che il processo di integrazione econo­
mica e monetaria ha messo in sordina, sino addirittura a farlo tacere, il processo 
di integrazione politica.

Questo divario tra i due processi crea e probabilmente creerà sempre di più, 
se non verrà prontamente modificato, grossi problemi di natura sociale e culturale.

Per argomentare questa tesi, occorre prendere le mosse dalle tappe fonda­
mentali che vennero fissate dal famoso Rapporto Delors del 1989, quando cominciò 
il processo di accelerazione verso l’unificazione europea. Non bisogna confondere 
l’integrazione europea con l’unione europea: l’integrazione europea è un processo 
che fa riferimento al Iato economico-finanziario; l’unione europea fa riferimento 
al processo propriamente politico-culturale.

II Rapporto Delors istituiva due istituti fondamentali: da un lato, l’Unione 
economico-monetaria e dall’altra l’Unione politica. Per l’Unione economico-mone- 
taria si fissavano tre tappe:

a) entro il luglio 1990, liberalizzazione totale del movimento dei capitali. 
Obiettivo questo già raggiunto;

b) gennaio 1994, creazione dell’Istituto monetario europeo. Pure raggiunta;
c) entro gennaio 1997 creazione della Banca Centrale Europea.

Sul fronte dell’Unione politica, si precisava un insieme di obiettivi preliminari 
da raggiungere. E infatti i dodici Paesi si riuniscono a Maastricht nel 1992 per 
firmare il Trattato, ormai noto.

Esso fissa, tra le altre cose, la seguente scaletta: faranno parte dell’Unione 
monetaria europea fin dal 1999 quei Paesi che, entro la fine del 1997, avranno 
rispettato i famosi quattro parametri:
1) il rapporto tra debito pubblico e il prodotto interno lordo non deve superare 

il 60%;
2) il deficit pubblico, ovvero il fabbisogno pubblico, non deve superare il tetto del 

3% del prodotto interno lordo;
3) il tasso di inflazione deve essere al massimo un punto e mezzo in più della 

media dei tassi di inflazione dei tre Paesi con il più basso tasso d’inflazione;
4) il saggio d’interesse di riferimento del Paese non può collocarsi al di sopra del 2% 

della media dei tassi di interesse dei tre Paesi con il minor tasso di inflazione. 
Questi quattro parametri sono a tutt’oggi rispettati soltanto dal Lussemburgo.

Germania e Francia sono molto vicini e forse riusciranno entro la fine del 1997 
a rispettarli, come pure i Paesi dell’area del marco (Olanda e Austria). Ma altri



Documentazione 621

grandi Paesi, Italia e Spagna, non hanno le carte in regola. Per quanto riguarda 
il parametro relativo al rapporto deficit-prodotto interno lordo, l’Italia, per farcela 
entro il 1996, dovrebbe quest’anno varare una legge finanziaria dell’ordine di 70 
mila miliardi.

Non ci sarà invece nulla da fare per l’Italia per quanto riguarda il rapporto tra 
debito e prodotto interno lordo. Nemmeno con tutti gli sforzi il nostro Paese 
riuscirà ad arrivare al 60% (il nostro rapporto attuale è circa del 100%). Questo 
però non sarebbe di per sé un grosso impedimento perché il Trattato di Maastricht 
prevede che, qualora un Paese mostrasse serietà d’intenti e propositi credibili, 
può applicarsi la cosiddetta clausola eccezionale.

Il punto su cui intendo richiamare la vostra attenzione è sulla filosofia che ha 
ispirato il Trattato di Maastricht, una filosofia che — come ho già detto — rappre­
senta un’inversione ad ”U”.

Il cittadino sprovveduto pensa che il Trattato di Maastricht rappresenti in un 
certo senso la continuazione di quella sequenza di atti che il Rapporto Delors 
aveva indicato. Invece no. Rappresenta una sequenza dal punto di vista tecnico, 
ma non dal punto di vista dell’ispirazione.

Se proviamo a fare un’analisi comparata fra il Rapporto Delors e il Trattato, 
sono ben quattro le differenze che ci permettono di parlare di un’inversione ad ”U”.

1) Mentre il Rapporto Delors parla di unificazione di diversi, il Trattato 
di Maastricht parla di unione di uguali. Il Rapporto Delors pensava il processo 
europeo come un processo di unificazione di Paesi diversi per le loro caratteristiche 
culturali, ma anche per la loro struttura socio-economica. Invece la filosofia del 
Trattato di Maastricht è quella di unire gli uguali: uguali rispetto a quei para­
metri e soprattutto rispetto a quel modo di concepire alcune politiche, prima tra 
tutte la politica sociale.

2) Nel Rapporto Delors la volontà politica viene configurata come variabile 
indipendente. Nel Trattato di Maastricht la volontà politica diventa una variabile 
dipendente.

Nel primo caso si afferma che la politica costituisce un prius rispetto ai processi 
economici monetari. Nel secondo caso la politica dipende dai processi economici 
in atto. Ciò vuol dire rovesciare l’ordine causale che lega momento politico e 
momento economico.

3) Nel Rapporto Delors l’Unione economico-monetaria viene vista come 
mezzo per rimuovere i vincoli monetari. Nel Trattato di Maastricht invece l’Unione 
economico-monetaria viene indicata come fine e non più come mezzo. Come fine 
per la convergenza macroeconomica, con cambi quasi fissi.

4) Nel Rapporto Delors si parla di federalismo fiscale; nel Trattato di Maa­
stricht si parla di sovranità nazionale in materia fiscale, che è esattamente l’opposto.

Come spiegare questa inversione, questo capovolgimento di impostazione nel 
giro di soli due anni? Non c’è una risposta unica, ma interpretazioni diverse.

R. Dahrendorf sostiene che, in assenza di un intervento a livello politico, 
cioè a causa della latitanza dei vari Governi nazionali, la componente tecnocratica 
di Bruxelles ha finito col prendere in mano i destini del processo di unificazione. 
E parla di "prevaricazione tecnocratica".



622 Documentazione

Un noto economista francese sostiene che i criteri fissati dal Trattato di 
Maastricht sono stati pensati apposta per far fallire il processo. Cioè sono state 
poste delle condizioni talmente capestro da rendere di fatto impossibile, se non 
a pochi Paesi (Germania, Francia e Lussemburgo), la adesione finale al Trattato 
di Maastricht. Questa tesi trova motivazioni nel desiderio, della Germania in par­
ticolare, di non assecondare i processi in atto, perché la Germania non avrebbe 
molti interessi dal punto di vista economico a questa integrazione, perché teme 
di perdere molto della sua sovranità in materia tributaria e monetaria. Nessuno 
potrà mai sapere qual è l’interpretazione vera.

Ma a prescindere da ciò, che male c’è in questa inversione di filosofia? Sono 
dell’avviso che un interrogativo del genere vada posto, proprio perché siamo alla 
vigilia della Conferenza Inter-governativa. Vorrei che si levassero dei segnali molto 
forti affinché, alla fine di questo mese, qui a Torino, si potesse cambiare, ritor­
nando all’ispirazione originaria di Delors, che è, in fondo, la stessa dei padri 
fondatori dell’Europa. Nel 1957 essi vollero, nel bel mezzo della guerra fredda, 
una unione politica, cioè gli Stati Uniti d’Europa. Non semplicemente un’unione 
doganale o unione economico-monetaria. Certo, per prima cosa si fece l’unione 
doganale, perché la gradualità era imposta dalle circostanze, ma questi atti erano 
visti come mezzi, essendo il fine l’unione politica dell’Europa. E Delors, un catto­
lico convinto, memore di quell’ispirazione, aveva dato al suo Rapporto un’impo­
stazione adeguata ai tempi ma in linea con quella ispirazione.

Ci sono tre piani di discorso su cui è possibile registrare implicazioni diverse, 
a seconda che si continui nella logica e nella filosofia del Trattato di Maastricht, 
oppure si torni alla filosofia del rapporto di Delors.

1) Il primo riguarda la politica europea per l'occupazione. È lecito chiedersi: 
che senso ha realizzare un’unione economica che fissa soltanto dei vincoli e non 
anche degli obiettivi di convergenza?

Il Trattato di Maastricht fissa dei vincoli e i parametri ne sono la logica 
conseguenza. Tuttavia non è sui parametri che va fissata l’attenzione, bensì sul 
modo con cui si interpretano. Questi possono essere visti come fini in sé, e per 
me è sbagliato, o come mezzi e allora sono accettabili. Invero, un’unione econo­
mica non può fissare solo dei vincoli, deve anche indicare obiettivi di convergenza. 
Questo vuol dire concretamente che, accanto al patto di stabilità (come il ministro 
delle finanze tedesco ha proposto recentemente), ci vuole anche un patto di 
sviluppo. Ci vuole bensì il patto di stabilità (monetaria), perché nell’instabilità 
non ci può essere sviluppo, né prosperità; però non basta la stabilità, bisogna 
che sia affiancata da un patto di sviluppo per l’occupazione.

Quello dell’occupazione è un problema molto più serio di quanto si tenda a 
far credere. I disoccupati in Europa sono attualmente 18 milioni, un esercito 
immenso e le tendenze in atto indicano che, se non si interviene, questi divente­
ranno 19, 20... milioni. Quindi non è solo il valore assoluto che ci deve preoc­
cupare, ma anche la tendenza che non accenna affatto a diminuire. Da questo 
punto di vista il piano Delors è stato completamente ignorato.

Il Consiglio di Essen, dell’anno scorso, ha di fatto sepolto l’idea dei cosiddetti 
prestiti monetari per il finanziamento, con il risultato che il Fondo monetario 
europeo è diventato poco più che uno sportello della Banca Europea degli inve-



Documentazione 623

stimenti. Come si ricorderà, il piano Delors prevedeva la creazione di un fondo 
per avviare una politica di ripresa dell’occupazione; nel Consiglio di Essen, i 
Governi lo hanno completamente cancellato. Se si è sensibili a certi valori non 
si può rimanere indifferenti rispetto al problema della disoccupazione.

Non possiamo considerare civile, ossia rispettosa della dignità umana, una 
società che mantiene a lungo quote rilevanti dei propri cittadini in una situazione 
di disoccupazione. Il lavoro è molto più che il mezzo con cui noi ci procuriamo 
il reddito, per soddisfare i nostri bisogni. Il lavoro è fondativo della nostra identità.

2) Il secondo piano di discorso riguarda l’Unione politica vera e propria. 
Se vogliamo (in coerenza con il Trattato di Roma) la realizzazione dell’Unione 
politica europea, sappiamo anche che dobbiamo occuparci dei trasferimenti di 
sovranità nazionale.

È evidente però che tali trasferimenti di sovranità nazionali, non possono 
essere gestiti da Istituzioni politicamente fragili o inesistenti, come sono oggi le 
Istituzioni di Strasburgo e di Bruxelles. A Strasburgo c’è un Parlamento europeo, 
ma quello è una parvenza di Parlamento, perché è un’istituzione che non decide 
nulla; tutt’al più manda delle raccomandazioni.

Gestire questo processo di trasferimento di poteri nazionali dei singoli Stati 
agli istituendi Stati Uniti d’Europa, attraverso degli strumenti di tipo tecnocratico, 
comporta rischi notevoli, perché alla fine potremmo trovarci di fronte a un vero 
e proprio deficit di democrazia.

Scelgo un esempio: quello della Banca Centrale Europea, che si deve costi­
tuire a Francoforte. Sappiamo anche che deve essere autonoma, come sono auto­
nome le Banche Centrali di ogni Paese. Però c’è una differenza notevole: le Banche 
Centrali nazionali sono autonome sì, ma questa autonomia deriva loro da una 
precisa delega politica. Inoltre tale autonomia è compensata, a livello nazionale, 
dalla presenza di Ministeri come quello del Tesoro, per cui si crea una sorta di 
bilanciamento dei poteri.

Il rischio di fronte a noi è di realizzare una Banca Centrale Europea autonoma, 
che deve essere autonoma, ma che in assenza di un’autorità politica a livello 
economico, finirebbe col diventare autoreferenziale: di qui il rischio di un vero e 
proprio deficit di democrazia. È ovvio che la politica monetaria non è solo la 
gestione della nuova moneta che si chiamerà Euro. L’essenza dell’unione monetaria 
non è tecnica in se stessa, ma politica. La moneta unica non è solo un segno, 
uno strumento per rendere più agevoli le negoziazioni. Essa è, in primo luogo, il 
simbolo del potere di operare trasferimenti di ricchezza da una regione all’altra, 
da un settore all’altro. Questi processi non possono essere lasciati ad organismi 
puramente tecnici, che non devono rispondere a nessun altro se non a loro stessi 
ed il cui criterio di azione è solamente quello di efficienza.

Ecco perché far emergere l’Unione economico-monetaria come processo tecnico, 
e rinunciare alla sua essenza politica, significa rovesciare i termini del progetto, 
pregiudicandoli entrambi, con i rischi che è facile immaginare.

Occorre dunque correggere la tendenza in atto. Svelare l’ipocrisia che consiste 
nel credere che si possa realizzare un’Unione economico-monetaria a prescindere 
dall’Unione politica e dire che si possano risolvere i problemi in atto semplice- 
mente creando la moneta unica e la Banca Centrale Europea.



624 Documentazione

Concretamente, si potrebbe pensare di istituire, accanto alla Banca Centrale, la 
figura del ministro europeo dell’economia in modo tale da creare, a livello europeo, 
quello che già esiste a livello nazionale.

3) Il terzo piano di discorso riguarda una questione che ci tocca da vicino: 
il problema di come interpretare i quattro parametri fissati dal Trattato di Maa­
stricht.

Sono dell’idea che non sia né possibile, né auspicabile il rinvio o la rinego­
ziazione del Trattato. Chi afferma questo è perché, senza dichiararlo, non crede 
all’unità dell’Europa. Io invece credo che sia possibile fare il fattibile. Il rinego­
ziare esigerebbe anni ed anni e quindi rischierebbe di arrestare il processo in atto. 
E il chiedere degli sconti, che non sarebbero proponibili, creerebbe dei dualismi, 
Paesi di serie A e Paesi di serie B.

Quello che si potrebbe fare invece è interpretare i parametri del Trattato di 
Maastricht in termini netti. E mi spiego. Valéry Giscard d’Estaing aveva proposto 
di interpretare quei parametri al netto della recessione. Come proposto da Giorgio 
Ruffolo e altri, ritengo invece che sarebbe molto più intelligente interpretarli al 
netto degli investimenti del cosiddetto capitale infrastrutturale. Come sappiamo, 
l’Europa, rispetto alle altre due grosse aree che sono l’America e l’Asia (Giappone 
e i Paesi emergenti), sta soffrendo una preoccupante divaricazione nei livelli di 
aumento della produttività. L’Europa, che ha tenuto i natali alla rivoluzione scien­
tifica e industriale, sta diventando obsoleta, perché nelle altre due aree ci sono 
maggiori investimenti nella ricerca, nelle infrastrutture strategiche: telecomunica­
zioni, trasporti, energia.

Ebbene, sono dell’avviso che occorre far partire un grosso piano di investi­
menti produttivi di tipo infrastrutturale. Un piano del genere avrebbe un duplice 
vantaggio: da un lato ridurre la distanza che ormai ci separa dalle altre due regioni 
(Stati Uniti, Sud-Est asiatico); dall’altro, innescare un processo di robusta crea­
zione di nuove attività lavorative.

È questa una proposta fattibile dal punto di vista finanziario? Penso di sì 
e per una ragione semplicissima: l’Europa è un’area nella quale si registra un 
eccesso di risparmio privato rispetto agli investimenti delle imprese. Può sembrare 
strano: in Europa il risparmio dei cittadini europei serve in parte a finanziare gli 
investimenti americani e asiatici. È questo un paradosso, non da poco: non sono 
le risorse finanziarie a fare difetto, si tratta piuttosto di convogliare il risparmio 
dei cittadini europei negli investimenti infrastrutturali europei, anziché in quelli 
degli Stati Uniti, del Giappone, del Sud-Est asiatico e così via. In buona sostanza, 
si tratta di scorporare dal calcolo del disavanzo e dell’indebitamento (i primi due 
parametri del Trattato) quelle risorse che gli Stati nazionali devolveranno al fondo 
europeo degli investimenti produttivi. Cioè i parametri restano gli stessi (3%, 
60%), però si direbbe: se tu Italia dimostri che destinerai risorse per finanziare 
questi investimenti infrastrutturali di tipo produttivo, allora di queste risorse se 
ne terrà conto nel calcolo dei parametri di Maastricht che verrebbero così inter­
pretati al netto degli investimenti. È questa una via percorribile, motivata da 
ragioni politiche fondamentali: cioè la riduzione della disoccupazione e soprat­
tutto la riduzione delle ineguaglianze sociali, che nell’Europa degli ultimi 15-20 
anni sono aumentate tragicamente (nostro Mezzogiorno, Mezzogiorno della Spagna, 
aree deboli dell’Irlanda, ecc.).



Documentazione 625

In definitiva, una proposta del genere mentre riconosce l’urgenza di arrivare 
all’unificazione monetaria, parte integrante dell’unione politica, ribadisce al tempo 
stesso che tale obiettivo può essere meglio conseguito non attraverso la via stretta 
della recessione, ma attraverso quella dell’espressione economica. Ciò corrisponde a 
una precisa opzione di valore, una opzione che può essere esercitata soltanto se viene 
subito dichiarata, dicendo qual è la matrice dei valori e quali sono le cose che sono 
prioritariamente importanti.

Vado a concludere tornando al punto di partenza: la fase storica che stiamo 
vivendo è una fase straordinaria, ricca di novità ed opportunità. Sarebbe un pec­
cato non cogliere quest’opportunità per un difetto di coraggio, per un difetto 
di attenzione agli altri.

II nostro Giovan Battista Vico (che come sapete fu il primo a formulare una 
legge di evoluzione delle società) diceva che una società entra nella fase del 
declino nel momento in cui gli uomini non trovano più dentro loro stessi la moti­
vazione che li lega agli altri uomini. La cosa interessante di una affermazione di 
questo tipo è che Vico scrive in un’epoca in cui la miseria era ancora dilagante. 
Il Nostro non dice che la decadenza inizia nel momento in cui vengono meno le 
risorse, e avrebbe potuto ben dirlo, né che la decadenza di un popolo inizia quando 
non si producono quantità sufficienti di generi alimentari. Dice qualcosa di più 
profetico. In effetti, i problemi più scottanti delle nostre società avanzate non deri­
vano tanto dalla mancanza delle risorse, ma dal fatto che le istituzioni (il Trattato 
di Maastricht è un’istituzione; la Banca Centrale Europea è un’istituzione, e via 
discorrendo) vengono disegnate e implementate a prescindere dalla matrice di valori 
che le società ritengono fondamentali.

Se le cose stanno in questi termini, allora dobbiamo mettere mano con 
urgenza al mutamento dell’assetto istituzionale. Ecco perché la Conferenza Inter­
governativa non è un’occasione solo diplomatica, ma carica di significato. È in gioco 
buona parte di quello che sarà la futura Europa. Se la Conferenza Inter-governativa 
continuerà nella via tracciata dal Trattato di Maastricht, rischieremo di realizzare 
un’Europa, come spesso si dice, dei mercanti e dei mercati. Non si farà l’Europa 
politica, si farà piuttosto un’Europa che allargherà bensì la sfera delle transazioni 
commerciali, ma allargherà anche le differenze, le ingiustizie, le nuove povertà.

Mi auguro che possa essere intrapresa in questa occasione, qui a Torino, l’altra 
via e cioè quella del recupero dell’identità storica dell’Europa, così come i padri 
fondatori la vollero.

Chiudo con una battuta finale: la possibilità è sempre la combinazione di oppor­
tunità e di speranza. Molti credono che, affinché qualcosa diventi o possa diventare 
possibile, occorra agire solo dal lato delle opportunità o degli incentivi. Questo è 
un errore: perché sicuramente le opportunità, gli incentivi, le risorse sono impor­
tanti, ma è altrettanto importante agire sul lato della speranza perché, ripeto, la 
possibilità è sempre la combinazione congiunta di opportunità e di speranza. Ecco 
perché è improcrastinabile che in questa nostra epoca si moltiplichino le occasioni 
e i luoghi dove la speranza viene alimentata e possibilmente testimoniata. È questo 
un compito prioritario del movimento cattolico italiano.

Stefano Zamagni



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO
È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni "piatti" da altare

PASS Inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata, Parr. Gesù B. Pastore, Chiesa 
Cimitero Sud, Parr. Pianezza, Parr. Alpi- 
gnano, S. Margherita dei colli, S. Fami­
glia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo (Mon- 
calieri), Santuario Forno A. Graie, Parr. 
Reano, Parr. Trana, Parr. Altessano, Parr. 
Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco (Val- 
docco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, Parr. 
Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta Para­
diso, Parr. S. Giulia, Parr. Bussolino, 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO - CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (Oli) 48.23.29



DELMARCO Vi propone gli organi liturgici a generazione elettronica 
costruiti con la cura, l’arte e l’abilità acquisite nel corso di 
tre generazioni.

DELMARCO Intona gli organi accuratamente in ambiente ottenendo 
sonorità organistiche corpose ed equilibrate in ogni 
registro e in ogni tonalità.

DELMARCO Vi risolve ogni problema di distribuzione sonora in 
ambiente. l ’organo diffonderà suoni pieni e dolci in ogni 
punto del tempio formando un sostegno presente e 
concreto all’assemblea che canta.

Richiedete il catalogo degli organi liturgici indirizzando:
IGINIO DELMARCO & C. - Via Roma, 15 - 38038 TESERO (TN)
Tel. 0462 - 80.30.71



Costruiamo e realizziamo

— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di 
comunicare.

— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofonl con batterie ricarlcablli.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofonl per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.
WEB Seda: 12040 Covone (CN) - V. Plana, 5 • Tal. (0173) 58677-58812

10147 Torino: Tagliente Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 • Tel. 2296198-766897



Cav. ROBERTO TREBINO
16030 USCIO (Genova) - Tel. (0185) 91.94.10
FORNITORI DELLO STATO DEL VATICANO

L’Azienda Italiana al servizio del Clero che dal 1824

PROGETTA e COSTRUISCE:

- AUTOMAZIONE ELETTRONICA CAMPANE

- CAMPANE NUOVE e DA RIFONDERE

- OROLOGI DA TORRE automatici e telecomandati. È l’unica in 
Italia a costruire II "CENTRAL - TELE STARTER”, la prestigiosa 
centrale che dalla sacrestia telecomanda campane e orologi.

- CARILLONS AUTOMATICI A NASTRI ed A RULLI

- PROGRAMMATORI PER CAMPANE

- INCASTELLATURE - CEPPI - CUSCINETTI

- REVISIONI - ASSISTENZE - MANUTENZIONI

— Sopralluoghi e Preventivi gratis e senza alcun impegno e spesa
— Assistenza tecnica con interventi entro 24 ore dalla chiamata
—- Garanzia completa e lunghe dilazioni nel PAGAMENTO
• numerosi impianti eseguiti in zona, testimoniano l'alta qualità del nostro lavoro.

CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA ■ TORINO



Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

— Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
— Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni 
— Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI 
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOV1 (CN) - Via Soresi 16 - Tel. 0174/43010



Nostre Edizioni:

ECHI DI VITA 
PARROCCHIALE

— PAGINE 16 4- COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i 
mesi, formato 17x24

— PAGINE 8 + COPERTINA a quattro colori che cambia tutti i mesi 
formato 17x24

* Pagine proprie a disposizione dei RR. Parroci, nella quantità 
desiderata.

Stampa copertina a quattro colori propria: con una iniziale spesa di im­
pianto si possono stampare un certo numero di copertine da utilizzare 
di mese in mese secondo il fabbisogno.
Stampa copertina propria in bianco e nero dietro fornitura di cliché 
o fotografìa.

— Edizione Generale completa: è possibile avere tutte le 16 pa­
gine più la copertina a colori. Si potrà usufruire delle pagine 2, 
3 e 4 di copertina per la stampa di materiale proprio. Ai Parroci 
che lo desiderano spediamo l'Edizione Generale con il nome 
della Parrocchia in copertina.

— tipo GIORNALE nei formati 22 x 32 - 25 x 35 - 32 x 44 con tutto 
materiale proprio.

— EDIZIONI SPECIALI DI LUSSO E COMUNI in formati diversi.

Richiedete saggi e preventivi a:

OPERA DIOCESANA BUONA STAMPA
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO

Telefono (Oli) 54 54 97



Sono in preparazione i

Calendari 1997
DI NOSTRA EDIZIONE

MENSILE

BIMENSILE
SACRO

soggetti vari con didascalie, 
stampa a quattro colori 
su carta patinata, 
formato 36,5 X 17,5, 
13 figure,
pagine 12 + 4 di copertina

a colori con riproduzioni 
artistiche di quadri d’autore 
formato 34 X 24

Per forti tirature prezzi da convenirsi

RICHIEDETECI SUBITO COPIE SAGGIO

CON UN ADEGUATO AUMENTO DI SPESA 
SI POSSONO AGGIUNGERE NOTIZIE PROPRIE

Opera Diocesana «BUONA STAMPA»
Corso Matteotti, 11 - 10121 TORINO Telef. (011) 54549?



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98

ore 9-12 (V Archivio Arcivescovile è chiuso al sabato)
Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98 

ore 9,30-12 (escluso mercoledì) su appuntamento
Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 54 76 03 (ab. 660 19 96)

martedì e venerdì ore 9-11 (su appuntamento)
Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 54 76 03 

ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)
Assicurazioni Clero - tei. 54 33 70: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per l’Amministrazione dei Beni Ecclesiastici
tei. 54 59 23 - 53 24 59 - 53 53 21: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell’Avvocatura - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 54 49 69 - 54 52 34 - 54 18 98
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 53 05 33
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 53 98 16 - 561 72 32

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)
Ufficio Missionario - tei. 562 86 25 - 562 00 44 - fax 562 85 44

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio Liturgico - tei. 54 26 69 - 54 36 90 

ore 9-12 - 15-18
Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 53 71 87 - 53 06 26 - fax 53 71 32 

via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 54 70 45 - 54 18 95

ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 53 09 81

ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 53 87 96

via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 5625211 - 5625813 - fax 5625922 

via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)
Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 

dell’Università - tei. 53 53 76 - 53 83 66 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 53 05 33
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 54 70 45 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



Indirizzi e numeri telefonici utili

Azione Cattolica Italiana - Associazione Diocesana di Torino
corso Matteotti n. 11 - tei. 562 32 85 - fax 562 48 95

Centro Diocesano Vocazioni
viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 55 - fax 660 11 86

Centro Giornali Cattolici
corso Matteotti n. 11 - tei. 562 18 73 - 54 57 68 - fax 53 35 56

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino
- Sede: via Lanfranchi n. 10 - tei. 819 31 34 - fax 819 38 80
- Biblioteca: via XX Settembre n. 83 - tei. 436 06 12

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
corso Siccardi n. 6 - tei. 53 72 66 - 54 84 18 - fax 54 51 51

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 436 02 49

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 54 97

Opera Diocesana della preservazione della fede in Torino (ufficio tecnico diocesano) 
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 53 53 21 - 53 24 59

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 • tei. 561 35 01 - 561 70 73 - fax 54 89 90

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 205 12 67 - 205 13 04 - fax 20 34 17

Seminari Diocesani:
- Maggiore - via Lanfranchi n. 10 - tei. 819 45 55 - fax 819 38 80
- Minore - viale Thovez n. 45 - tei. 660 11 66 - fax 660 11 86
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 436 10 19 - 521 51 90

Sinodo Diocesano Torinese - Segreteria
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 561 30 94 - fax 54 65 38

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 54 37 78 - 54 84 98 - fax 54 75 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemo
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 54 0 .....

________________________________  OMA GGIO
BIBLIOTECA SEMINARIO
Via XX Settembre B3

Rivista 10122 TORINO TO

Diocesana
Torinese (= rdtoj
Periodico ufficiale per gli Atti dell'ArcIveacovo e della Curia
Abbonamento annuale per II 1996 L. 60.000 - Una copia L. 6.000

N. 4 - Anno LXXIII - Aprile 1996

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - via dell'Arcivescovado n. 12, 10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 54 54 97

Sped. abb. post. mens. - Torino - Conto n. 265/A - Pubblicità 40%
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipografia: Edlgraph s.n.c. - via Conceria n. 12, 10023 Chlerl (TO)

Spedito: Luglio 1996 - Vili spedizione


