
Anno LXXV
Gennaio 1998

RIVISTA 
DIOCESANA 
TORINESE



UFFICI DIOCESANI
Gli Uffici sono aperti in ogni giorno feriale.

Per l’orario di apertura si vedano le indicazioni relative ad ogni singolo Ufficio.
Tutti gli Uffici sono chiusi:
- il sabato pomeriggio;
- nella Settimana Santa: giovedì-venerdì-sabato;
- il 24 giugno (festa del Patrono di Torino), il 16 agosto, il 2 novembre;
- nei giorni festivi di precetto ecclesiastico e nei giorni festivi agli effetti civili.

Segreteria del Cardinale Arcivescovo - tei. 011/51 56 240 - fax 011/51 56 249
ore 9-12 (escluso giovedì)

CURIA METROPOLITANA
10121 TORINO - via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/5156211

ORDINARI DEL TERRITORIO - tei. 011/51 56333 - fax 011/51 56 209
Segreteria ore 9-12

Vicario Generale e Vescovo Ausiliare - ore 9-12
Micchiardi S.E.R. Mons. Pier Giorgio (ab. tei. 011/436 16 10 - 0335/309641)

Pro-Vicario Generale e Moderatore - ore 9-12
Peradotto mons. Francesco (ab. tei. 011/4366294)

Vicari Episcopali Territoriali
Distretto pastorale To-Città:
Berruto mons. Dario (ab. tei. 0335/60073 69)
lunedì ore 9-11; mercoledì e giovedì ore 9-12
Distretti pastorali:
To-Nord: Chiarie mons. Vincenzo (ab. Vallo Torinese tei. 011/9249376)
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12
To-Sud Est: Favaro mons. Oreste (ab. Torino tei. 011/5495 84)
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12
To-Ovest: Candellone mons. Piergiacomo (ab. La Cassa tei. 0330/71 3051 - 011/9842934) 
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Pastorale
Carrù mons. Giovanni (ab. Chieri tei. 011/947 2082)
martedì ore 9-12; venerdì ore 10-12

Vicario Episcopale per la Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
Ripa Buschetti di Meana don Paolo, S.D.B. (ab. tei. 011/58 111)
lunedì ore 9-12; mercoledì ore 15-18; Segreteria: ore 9-12 (escluso sabato)

DELEGATI ARCIVESCOVILI______________________________________________
Baravalle don Sergio (tei. uff. 011/5371 87 - ab. 011/822 18 59):

per la pastorale sociale e del lavoro, il servizio della carità, la pastorale della sanità.
Marengo don Aldo (tei. uff. 011/51 56 280 - ab. 011/436 2025):

per la pastorale missionaria-catechistica-liturgica, il patrimonio artistico e storico, la pastorale 
delle comunicazioni sociali.

Pollano mons. Giuseppe (tei. uff. 011/51 56230 - ab. 011/4362765):
per la formazione permanente dei fedeli: laici-diaconi permanenti-presbiteri, la pastorale della 
educazione cattolica, della cultura, della scuola e dell’Università.

Viilata don Giovanni (tei. uff. 011/51 56350 - ab. 011/992 1941 - 0335/60424 10):
per la pastorale dei giovani, la pastorale della famiglia, la pastorale degli anziani e pensionati, 
la pastorale del turismo-tempo libero-sport.

ECONOMO DIOCESANO
Cattaneo don Domenico (tei. uff. 011/51 56360 - ab. 011/7402 72)

(segue nella III di copertina)



RIVISTA DIOCESANA TORINESE
PERIODICO UFFICIALE PER GLI ATTI DELLARCIVESCOVO E DELLA CURIA

RIPLIOTECA 
SEMINARIO METROPOLITANO

TORINO

SOMMARIO ~

Pag.
Atti del Santo Padre

Messaggio per la Quaresima 1998 3
Messaggio per la XXXII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 6
Lettera ai Vescovi tedeschi sull’attività dei Consultori familiari cattolici 8
Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede (10.1) 14
Ai Membri del Tribunale della Rota Romana (17.1) 19

Atti della Santa Sede

Pontifìcia Opera per le Vocazioni Ecclesiastiche:
Nuove vocazioni per una nuova Europa 23

Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente
Sessione 19-22 gennaio 1998:
1. Prolusione del Cardinale Presidente 75
2. Comunicato dei lavori 83

Determinazioni in attuazione delle Norme circa il regime amministrativo e i 
costi di patrocinio nei Tribunali Ecclesiastici Regionali:
1. Determinazione approvata dalla Presidenza circa i patroni stabili 90
2. Determinazioni approvate dal Consiglio Episcopale Permanente 91

Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

Omelia del Cardinale Presidente per il XVI Centenario della diocesi di
Novara 95

Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella notte di Capodanno 99
Omelia per il XVI Centenario della diocesi di Novara 95
Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco 102
Saluto a un Convegno presso la Fondazione Agnelli: La Sindone a Torino: 

storia e prospettive di una presenza 105



2

Curia Metropolitana

Cancelleria:
Comunicazione - Rinuncia - Nomine - Nomine e conferme in Istitu­
zioni varie - Sacerdote diocesano defunto 107

Documentazione

L’ostensione della Sindone:
- Documento delle Chiese evangeliche torinesi 111
- Documento di parte cattolica 117

RIVISTA DIOCESANA TORINESE

Nata nel luglio 1924 per volere dell'Arcivescovo Mons. Giuseppe 
Gamba, pubblica mensilmente gli atti del Santo Padre, della Santa Sede, 
della Conferenza Episcopale Italiana e della Conferenza Episcopale 
Piemontese che possono interessare i parroci e gli altri sacerdoti. E docu­
mento ufficiale per gli atti dell'Arcivescovo e della Curia Metropolitana. Vengono 
inoltre pubblicati gli atti del Consiglio Presbiterale e documentazioni varie, 
che si ritiene utile portare a conoscenza del Clero e di quanti operano nella 
pastorale.

Tenendo conto della sua particolare fisionomia, che la rende strumento 
necessario per la vita dell'Arcidiocesi, l'abbonamento

- è obbligatorio per i parroci e per tutti coloro ai quali sia in qualche 
modo affidata la cura d'anime;

- è vivamente raccomandato a tutti i sacerdoti, i diaconi permanenti, 
gli operatori pastorali, le comunità di vita consacrata, le associazioni, i 
movimenti e le aggregazioni laicali (cfr. RDTo 1 [1924], 63).

Copia di Rivista Diocesana Torinese deve essere custodita in tutti gli 
archivi parrocchiali (cfr. Ivi).

Abbonamento annuale per il 1998: Lire 80.000, da versarsi sul Conto 
Corrente Postale 10532109, intestato a “Opera Diocesana Buona Stampa", 
10121 Torino - corso Matteotti n. 11.



Atti del Santo Padre

Messaggio per la Quaresima 1998

La mancanza del necessario per vivere umilia l’uomo: 
è un dramma di fronte al quale la coscienza 

non può restare indifferente

Venite, benedetti dal Padre mio, 
perché ero povero, emarginato e mi avete accolto!

Cari Fratelli e Sorelle!

1. La Quaresima ci fa presente ogni anno il mistero di Cristo «condotto dallo 
Spirito nel deserto» (Lc 4,1): con questa singolare esperienza Gesù testimoniò il suo 
totale affidamento alla volontà del Padre. La Chiesa offre ai fedeli questo tempo 
liturgico perché si rinnovino interiormente mediante la Parola di Dio e possano 
esprimere nella vita l'amore che Cristo infonde nel cuore di chi crede in Lui.

In questo anno la Chiesa, preparandosi al Grande Giubileo del 2000, contempla 
il mistero dello Spirito Santo. Da esso, si lascia guidare "nel deserto" per provare con 
Gesù la fragilità della creatura, ma anche la vicinanza di Dio che salva. Il profeta 
Osea scrive: «La attirerò a me, la condurrò nel deserto e parlerò al suo cuore» (Os 
2,16). La Quaresima è dunque un cammino di conversione nello Spirito Santo, per 
incontrare Dio nella nostra vita. Infatti, il deserto è luogo di aridità e di morte, sino­
nimo di solitudine, ma anche di dipendenza da Dio, di raccoglimento e di essen­
zialità. Per il cristiano l'esperienza del deserto significa provare in prima persona la 
propria pochezza davanti a Dio, e diventare in tal modo più sensibile alla presenza 
dei fratelli poveri.

2. Quest'anno intendo proporre alla riflessione di tutti i fedeli le parole riprese 
idealmente dal Vangelo di Matteo: «Venite, benedetti dal Padre mio, perché ero 
povero, emarginato e mi avete accolto!» (cfr. Mt 25,34-36).

La povertà ha diversi significati. Il più immediato è la mancanza di mezzi mate­
riali sufficienti. Questa povertà, che per molti nostri fratelli sconfina nella miseria, 
costituisce uno scandalo. Essa assume molteplici forme e si trova legata a svariati 
fenomeni dolorosi: la carenza del necessario sostentamento e delle indispensabili 
cure sanitarie; la mancanza di una casa in cui abitare o la sua inadeguatezza con 
conseguenti situazioni di promiscuità; l'emarginazione dalla società per i più debo­
li e dai cicli produttivi per i disoccupati; la solitudine di chi non ha nessuno su cui

3



4 Atti del Santo Padre

poter contare; la condizione di profugo dalla propria patria e di chi subisce la guer­
ra o le sue ferite; la sperequazione nelle retribuzioni salariali; l'assenza di una fami­
glia con le gravi conseguenze, come droga e violenza, che ne derivano. La mancan­
za del necessario per vivere umilia l'uomo: è un dramma di fronte al quale la 
coscienza di chi ha la possibilità di intervenire non può restare indifferente.

Esiste anche un'altra povertà, altrettanto grave: essa consiste nella mancanza 
non di mezzi materiali, ma di un alimento spirituale, di una risposta alle domande 
essenziali, di una speranza per la propria esistenza. Questa povertà che tocca lo spiri­
to provoca gravissime sofferenze. Sono sotto i nostri occhi le conseguenze, spesso 
tragiche, di una vita svuotata di senso. Tale forma di miseria si manifesta soprat­
tutto negli ambienti dove l'uomo vive nel benessere, sazio materialmente, ma spi­
ritualmente privo di orientamento. Si conferma la parola del Signore nel deserto: 
«Non di solo pane vive l'uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di Dio» (Mt 
4,4). Nell'intimo del suo cuore egli chiede senso, chiede amore.

A questa povertà si risponde con l'annuncio, testimoniato nei fatti, del Vangelo 
che salva, che porta luce anche nella tenebra della sofferenza, perché comunica l'a­
more e la misericordia di Dio. È, in ultima analisi, la fame di Dio che consuma l'uo­
mo: senza il conforto che viene da Lui, l'essere umano si trova abbandonato a se 
stesso, bisognoso perché privo della fonte di una vita autentica.

Da sempre la Chiesa combatte tutte le forme di povertà, perché è Madre e si preoc­
cupa che ogni uomo possa vivere pienamente la sua dignità di figlio di Dio. Il 
tempo di Quaresima è specialmente indicato per ricordare ai membri della Chiesa 
questo loro impegno a favore dei fratelli.

3. La Sacra Scrittura contiene continui richiami alla sollecitudine verso il povero, 
perché in esso Dio stesso si fa presente: «Chi fa la carità al povero fa un prestito al 
Signore che gli ripagherà la buona azione» (Pr 19,17). La rivelazione del Nuovo 
Testamento ci insegna a non disprezzare il povero, perché Cristo si identifica con 
lui. Non possiamo dimenticare nelle società opulente, e in un mondo sempre più 
segnato da un materialismo pratico che investe ogni ambito del vivere, le forti paro­
le con le quali Cristo ammonisce i ricchi (cfr. Mt 19,23-24; Lc 6,24-25; Le 16,19-31). 
Non possiamo in particolare dimenticare che egli stesso «si è fatto povero», perché 
noi diventassimo «ricchi per mezzo della sua povertà» (2 Cor 8,9). Il Figlio di Dio 
«spogliò se stesso, assumendo la condizione di servo... umiliò se stesso facendosi 
obbediente fino alla morte e alla morte di croce» (Pii 2,7-8). L'assunzione della realtà 
umana in tutti i suoi aspetti, compresi quelli della povertà, della sofferenza e della 
morte, fa sì che in Cristo ogni persona si possa ritrovare.

Cristo facendosi povero ha voluto identificarsi con ogni povero. Per tale moti­
vo anche il giudizio finale, le cui parole ispirano il tema di questo Messaggio, vede 
Cristo benedire chi ha riconosciuto nell'indigente la sua immagine: «Ogni volta che 
avete fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, l'avete fatto a 
me» (Mt 25,40). Perciò, chi veramente ama Dio, accoglie il povero. Sa infatti che Dio 
ha assunto quella condizione e lo ha fatto per essere fino in fondo solidale con gli 
uomini. L'accoglienza del povero è segno della veridicità dell'amore per Cristo, 
come dimostra San Francesco che bacia il lebbroso, perché ha riconosciuto in lui il 
Cristo sofferente.

4. Ogni cristiano si sente chiamato a condividere la pena e la difficoltà dell'al­
tro, nel quale Dio stesso si nasconde. Ma l'aprirsi alle necessità del fratello implica 
un'accoglienza sincera, che è possibile solo in un atteggiamento personale di povertà 
nello spirito. Non esiste infatti solo una povertà di segno negativo. C'è anche una 
povertà che è benedetta da Dio. Questa il Vangelo chiama «beata» (Mt 5,3). Grazie



Atti del Santo Padre 5

ad essa il cristiano riconosce che la propria salvezza viene esclusivamente da Dio e 
si rende disponibile ad accogliere e servire il fratello giudicandolo «superiore a se 
stesso» (Fil 2,3). L'atteggiamento di povertà spirituale è frutto del cuore nuovo che 
Dio ci dona, e nel tempo quaresimale tale frutto deve maturare mediante atteggia­
menti concreti quali lo spirito di servizio, la disponibilità a cercare il bene dell'altro, 
la volontà di comunione con il fratello, l'impegno nel combattere l'orgoglio che ci 
chiude rispetto al nostro prossimo.

Questo clima di accoglienza si rende tanto più necessario, in quanto nella nostra 
epoca assistiamo a diverse forme di rifiuto dell’altro. Esse si manifestano in maniera 
grave nel problema dei milioni di rifugiati ed esiliati, nel fenomeno dell'intolleran­
za razziale anche verso persone che hanno la sola "colpa" di cercare lavoro e 
migliori condizioni di vita fuori della loro patria, nella paura rispetto a tutto ciò che 
è diverso e che è perciò visto come minaccia. La Parola del Signore acquista così 
nuova attualità di fronte alle necessità di tante persone che chiedono un'abitazione, 
che lottano per un posto di lavoro, che invocano educazione per i loro figli. 
L'accoglienza nei loro riguardi resta una sfida per la comunità cristiana, la quale 
non può non sentirsi impegnata a far sì che ogni uomo possa trovare condizioni di 
vita confacenti alla sua dignità di figlio di Dio!

Esorto ogni cristiano, in questo tempo quaresimale, a dare visibilità alla sua 
conversione personale con un segno concreto di amore verso chi è nel bisogno, rico­
noscendo in lui il volto di Cristo che gli ripete, quasi a tu per tu: «Ero povero, ero 
emarginato... e tu mi hai accolto».

5. Sarà anche grazie a questo impegno che per molte persone si riaccenderà la 
luce della speranza. Quando con Cristo la Chiesa serve l'uomo in necessità, apre i 
cuori a intravedere, oltre il male e la sofferenza, oltre il peccato e la morte, una 
nuova speranza. Infatti i mali che ci affliggono, la vastità dei problemi, il numero 
immenso di coloro che soffrono rappresentano una frontiera umanamente invalica­
bile. La Chiesa offre il suo aiuto, anche materiale, per sollevare queste difficoltà, ma 
sa che può e deve dare molto di più: ciò che soprattutto s'attende da lei è una paro­
la di speranza. Là dove i mezzi materiali non sono in grado di alleviare la miseria, 
per esempio nel caso di malattie del corpo o dello spirito, la Chiesa annuncia al 
povero la speranza che viene da Cristo. In questo tempo di preparazione alla 
Pasqua, voglio ripetere tale annuncio. Nell'anno che la Chiesa, in preparazione al 
Giubileo del 2000, dedica alla virtù della speranza, ripeto a tutti gli uomini, ma spe­
cialmente a chi più si sente povero, solo, sofferente, emarginato, le parole della 
Sequenza pasquale: «Cristo, mia speranza, è risorto». Ha vinto il male che costrin­
ge l'uomo all'abbrutimento, il peccato che gli chiude il cuore nell'egoismo, la paura 
della morte che lo minaccia.

Nel mistero della morte e della risurrezione di Cristo noi intravediamo una luce 
per ogni uomo. Il presente Messaggio quaresimale è un invito ad aprire gli occhi 
sulla povertà di molti. Vuole anche indicare un cammino per incontrare nella 
Pasqua quel Cristo che, dandosi in cibo, ispira ai nostri cuori fiducia e speranza. 
Auguro perciò che la Quaresima di quest'anno 1998 diventi occasione per ogni cri­
stiano di farsi povero con il Figlio di Dio, per essere strumento del suo amore al ser­
vizio del fratello in necessità.

Dal Vaticano, 9 settembre 1997

IOANNES PAULUS PP. Il



6 Atti del Santo Padre

Messaggio per la XXXII Giornata Mondiale 
delle Comunicazioni Sociali

«Sorretti dallo Spirito, comunicare la speranza»
Pubblichiamo il testo del Messaggio del Santo Padre per la XXXII Giornata Mondiale delle 
Comunicazioni Sociali, che in Italia si celebra nella seconda domenica di ottobre.

Cari fratelli e sorelle!

1. In questo secondo anno dei tre che ci conducono al Grande Giubileo 
dell'Anno 2000, rivolgiamo la nostra attenzione allo Spirito Santo e alla sua azione 
nella Chiesa, nella nostra vita e nel mondo. Lo Spirito è «custode della speranza nel 
cuore dell'uomo» (Dominum et vivificantem, 67). Per questo motivo, dunque, il tema 
della XXXII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali è «Sorretti dallo Spirito, 
comunicare la speranza».

La speranza con la quale lo Spirito sostiene i credenti è soprattutto escatologi­
ca. È speranza di salvezza, speranza del cielo, speranza di perfetta comunione con 
Dio. Tale speranza è, come afferma la Lettera agli Ebrei, «un'ancora della nostra 
vita, sicura e salda, la quale penetra fin nell'interno del velo del santuario, dove 
Gesù è entrato per noi come precursore» (Eb 6,19-20).

2. Tuttavia la speranza escatologica che dimora nel cuore dei cristiani è profon­
damente legata alla felicità e alla realizzazione in questa vita. La speranza del cielo 
suscita un'autentica preoccupazione per il benessere degli uomini e delle donne qui 
e ora. «Se uno dicesse: "Io amo Dio", e odiasse il suo fratello, è un mentitore; chi 
infatti non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio che non vede» (1 Gv 
4,20). La redenzione, con la quale Dio sana il rapporto fra divino e umano, va di 
pari passo con il risanamento dei nostri rapporti reciproci; e la speranza scaturita 
dalla redenzione si basa su questa duplice guarigione.

Per questo è tanto importante che i cristiani si preparino al Grande Giubileo del­
l'alba del Terzo Millennio rinnovando la propria speranza nell'avvento finale del 
Regno di Dio e anche leggendo in maniera più attenta i segni di speranza nel 
mondo che li circonda. Fra questi segni di speranza vi sono: i progressi scientifici, 
tecnologici e in particolare medici al servizio della vita umana, una maggiore con­
sapevolezza della nostra responsabilità verso l'ambiente, sforzi per ripristinare la 
pace e la giustizia laddove sono state violate, il desiderio di riconciliazione e di soli­
darietà fra i popoli, in particolare nell'ambito del complesso rapporto fra il Nord e 
il Sud del mondo. Anche nella Chiesa vi sono molti segni di speranza, fra cui un più 
attento ascolto dello Spirito Santo che suggerisce l'accettazione di carismi e la pro­
mozione dei laici, un impegno più profondo per l'unità dei cristiani e un crescente 
riconoscimento dell'importanza del dialogo con altre religioni e con la cultura con­
temporanea (cfr. Tertio Millennio adveniente, 46).

3. I comunicatori cristiani trasmetteranno una speranza credibile se essi per 
primi la sperimenteranno nella propria vita, e ciò accadrà soltanto se saranno uomi­
ni e donne di preghiera. Rafforzata dallo Spirito Santo, la preghiera ci permette di 
essere «pronti sempre a rispondere a chiunque» ci «domandi ragione della speran-



Atti del Santo Padre 7

za che è in noi» (7 Pt 3,15). È così che il comunicatore cristiano impara a presentare 
il messaggio di speranza agli uomini e alle donne del nostro tempo con la forza 
della verità.

4. Non si deve mai dimenticare che la comunicazione trasmessa attraverso i 
mezzi di comunicazione sociale non è un esercizio utilitaristico volto semplicemen­
te a sollecitare, persuadere o vendere. Ancor meno, essa è un veicolo per l'ideolo­
gia. I mezzi di comunicazione sociale possono a volte ridurre gli esseri umani a 
unità di consumo o a gruppi di interesse in competizione fra loro, o manipolare tele­
spettatori, lettori e ascoltatori come mere cifre dalle quali si attendono dei vantag­
gi, siano essi legati a un sostegno di tipo politico o alla vendita di prodotti; sono 
queste cose a distruggere la comunità. La comunicazione ha il compito di unire le 
persone e di arricchire la loro vita, non di isolarle e di sfruttarle. I mezzi di comu­
nicazione sociale, utilizzati in maniera corretta, possono contribuire a creare ed a 
mantenere una comunità umana basata sulla giustizia e sulla carità, e, nella misura 
in cui lo fanno, divengono segni di speranza.

5. I mezzi di comunicazione sociale sono di fatto il nuovo "Areopagus" del 
mondo di oggi, un grande forum che, operando al meglio, rende possibile lo scam­
bio di informazioni autentiche, di idee costruttive, di valori sani e in tal modo crea 
comunità. Ciò a sua volta sfida la Chiesa, nel suo approccio alle comunicazioni, non 
solo a utilizzare i mezzi di comunicazione per diffondere il Vangelo, ma anche a 
inserire il messaggio evangelico nella «nuova cultura» creata dalla comunicazione 
moderna, con i suoi «nuovi linguaggi, nuove tecniche e nuovi atteggiamenti psico­
logici» (Redemptoris missio, 37).

I comunicatori cristiani devono ricevere una formazione che permetta loro di 
operare efficacemente in un ambiente di comunicazione di questo tipo. Tale forma­
zione dovrà includere: una formazione nelle abilità tecniche, una formazione nel­
l'etica e nella morale, con particolare attenzione ai valori e alle norme importanti 
per l'attività professionale, una formazione nella cultura umana, nella filosofia, 
nella storia, nelle scienze sociali e nell'estetica. Tuttavia, prima di ogni altra cosa, 
essa dovrà essere formazione alla vita interiore, la vita dello Spirito.

I comunicatori cristiani devono essere uomini e donne di preghiera, una pre­
ghiera colma di Spirito; uomini che entrino sempre più profondamente in comu­
nione con Dio per accrescere la propria capacità di promuovere la comunicazione 
fra gli esseri umani. Devono essere formati nella speranza dallo Spirito Santo, «l'a­
gente principale della nuova evangelizzazione» (Tertio Millennio adveniente, 45) per poter 
comunicare speranza ad altre persone.

La Vergine Maria è il modello perfetto della speranza che i comunicatori cri­
stiani cercano di suscitare in se stessi e di condividere con gli altri. Maria «ha por­
tato a piena espressione l'anelito dei poveri di Jahvé, risplendendo come modello 
per quanti si affidano con tutto il cuore alle promesse di Dio» (Tertio Millennio adve­
niente, 48). Mentre la Chiesa intraprende il suo pellegrinaggio verso il Grande 
Giubileo, ci rivolgiamo a Maria, il cui ascolto profondo dello Spirito Santo ha aper­
to il mondo al grande evento dell'Incarnazione, fonte di tutta la nostra speranza.

Dal Vaticano, 24 gennaio 1998 - festa di San Francesco di Sales

IOANNES PAULUS PP. II



8 Atti del Santo Padre

Lettera ai Vescovi tedeschi 
sull’attività dei Consultori familiari cattolici

Ai Venerabili Fratelli nell'Episcopato in Germania 
salute ed Apostolica Benedizione.

1. Il 27 maggio u.s. su richiesta del Vescovo Mons. Karl Lehmann, Presidente 
della vostra Conferenza Episcopale, abbiamo discusso ed approfondito insieme i 
problemi del corretto inserimento dei Consultori cattolici nella consultazione pre­
vista dai Regolamenti dello Stato a norma della legge sulla gravidanza e la famiglia 
del 21 agosto 1995. Vi ringrazio ancora una volta per questo incontro, nel quale 
avete espresso la vigile coscienza della vostra responsabilità nei confronti del 
Vangelo della vita così come la vostra disponibilità a trovare la soluzione giusta in 
unità con il Successore di Pietro.

Nei mesi successivi ho studiato di nuovo i vari aspetti della questione, mi sono 
consultato ulteriormente in proposito ed ho portato il problema davanti al Signore 
nella preghiera. Vorrei quindi oggi, come annunciato al termine del colloquio, rias­
sumere ancora una volta i risultati raggiunti e, conformemente alla mia responsa­
bilità di Supremo Pastore della Chiesa, indicare alcuni orientamenti per il cammino 
futuro nei punti discussi.

2. La vostra Conferenza Episcopale si impegna da decenni in modo inequivo­
cabile per testimoniare con parole e gesti il messaggio della dignità intangibile della 
vita umana. Infatti, sebbene il diritto alla vita abbia un preciso riconoscimento nella 
Costituzione del vostro amato Paese, il legislatore ha nondimeno legalizzato in 
determinati casi l'uccisione dei bambini non nati, e, in altri casi l'ha depenalizzata, 
pur conservandone il carattere di illegalità. La vostra Conferenza Episcopale non ha 
accettato la precedente e neppure l'attuale legge sull'aborto, ma ha giustamente 
preso posizione contro l'aborto con libertà e senza timore. In molte allocuzioni, 
dichiarazioni, iniziative ecumeniche ed altri interventi, tra i quali ha particolare 
rilievo la Lettera pastorale "Menschenwiirde und Menschenrechte von allem Anfang an" 
del 26 settembre 1996, voi avete proclamato e difeso il valore della vita umana fin 
dalla sua concezione.

Nella lotta per la vita non nata la Chiesa si deve oggi sempre più distinguere dal 
mondo circostante. L'ha fatto fin dai suoi inizi (cfr. Lettera a Diogneto 5.1-6.2) e con­
tinua a farlo. «Nell'annunciare questo Vangelo, non dobbiamo temere l'ostilità e 
l'impopolarità, rifiutando ogni compromesso ed ambiguità, che ci conformerebbe­
ro alla mentalità di questo mondo (cfr. Rm 12,2). Dobbiamo essere nel mondo ma 
non del mondo (cfr. Gv 15,19; 17,16), con la forza che ci viene da Cristo, che con la 
sua morte e risurrezione ha vinto il mondo (cfr. Gv 16,33)» (Evangelium vitae, 82). 
Con le vostre molteplici iniziative al servizio della vita voi avete tradotto nella pra­
tica queste parole e avete così contribuito al risultato che l'atteggiamento della 
Chiesa sul problema della difesa della vita è divenuto familiare ai cittadini del 
vostro Paese fin dall'infanzia. Vorrei esprimervi di tutto cuore il mio apprezzamen­
to e il mio pieno riconoscimento per questa dedizione infaticabile. Ringrazio anche 
tutti quelli che si sono impegnati e si impegnano nella vita pubblica per difendere 
il diritto alla vita di ogni uomo. Una particolare menzione, in questo campo, meri­
tano i politici che non hanno avuto e non hanno paura di levare la voce in favore 
della vita dei bambini non nati.



Atti del Santo Padre 9

3. Accanto ad alcune asserzioni positive sulla difesa della vita e sulla necessità 
della consulenza, la legge del 21 agosto 1995 prevede che, in presenza di una molto 
vagamente descritta "indicazione medica", l'aborto sia legittimo fino alla nascita. 
Questa determinazione è stata da voi giustamente criticata con forza. Così come la 
legalizzazione dell'aborto in presenza di una "indicazione criminologica" è total­
mente inaccettabile per un fedele cristiano e per tutti gli uomini dotati di una vigi­
le coscienza. Vi supplico di intraprendere ancora tutti i passi possibili per il cam­
biamento di queste disposizioni legislative.

4. Rivolgo ora la mia attenzione alle nuove determinazioni legislative sulla con­
sulenza per le donne incinte in difficoltà, perché notoriamente tali norme sono di 
rilevante significato per la missione della Chiesa al servizio della vita e per il rap­
porto tra Chiesa e Stato nel vostro Paese. A motivo delle mie preoccupazioni a 
riguardo delle nuove determinazioni ho sentito il dovere di ricordare, il 21 settem­
bre 1995, in una Lettera personale alcuni principi, che sono molto importanti in que­
sta questione. Richiamavo la vostra attenzione, fra l'altro, sul fatto che la definizio­
ne legislativa positiva della consulenza nel senso della difesa della vita veniva inde­
bolita da certe formule ambigue e che il certificato di consulenza da rilasciare da 
parte delle consulenti ha ora un valore giuridico diverso da quello che aveva nel 
Regolamento legislativo precedente. Vi domandavo di definire in modo nuovo l'at­
tività di consulenza della Chiesa e di fare attenzione, al riguardo, che la libertà della 
Chiesa non fosse coartata ed istituzioni ecclesiali rese corresponsabili dell'uccisione 
di bambini innocenti.

Nelle Direttive episcopali provvisorie voi avete ulteriormente precisato, nei 
confronti della legge, lo scopo della consulenza ecclesiale nel senso della difesa 
assoluta della vita. Con queste ed altre disposizioni avete conferito ai Consultori 
ecclesiali un chiaro e specifico profilo. Nella lotta per ottenere da parte dello Stato 
il riconoscimento delle Direttive episcopali provvisorie nell'ambito delle singole 
Regioni, la posizione autonoma della Chiesa nella questione si è ulteriormente 
manifestata.

5. Discussa è rimasta la problematica circa il certificato di consulenza, che cer­
tamente non può essere considerato indipendentemente dal concetto di consulen­
za, ma deve essere valutato accuratamente secondo il suo significato giuridico 
obiettivo. Nel discorso del 22 giugno 1996 durante il mio Viaggio pastorale in 
Germania ho detto: «È chiaro, a partire dalla nostra fede, che da parte delle istitu­
zioni ecclesiali non può essere fatto nulla che in qualche modo possa servire alla 
giustificazione dell'aborto».

Per trovare una soluzione al problema del certificato di consulenza, si giunse - 
a continuazione di un primo incontro del 5 dicembre 1995 - ad un secondo collo­
quio il 4 aprile 1997 fra una delegazione della vostra Conferenza Episcopale e rap­
presentanti della Congregazione per la Dottrina della Fede, nel corso del quale, 
nonostante una unanimità fondamentale quanto alla dottrina della Chiesa sulla 
tutela della vita e quanto alla condanna dell'aborto, come pure quanto alla neces­
sità di una consulenza globale per le gestanti in necessità, la discussa questione del 
certificato di consulenza non potè essere risolta definitivamente. Durante l'incontro 
del 27 maggio 1997 tutti gli elementi da tenere in considerazione furono presentati 
ancora una volta in un'atmosfera fraterna di libertà ed apertura.

Nella mia missione di confermare i fratelli (cfr. Le 22,32), mi rivolgo ora di 
nuovo a Voi, cari Confratelli. Si tratta infatti di una questione pastorale con eviden­
ti implicazioni dottrinali, che è importante per la Chiesa e per la società in 
Germania e anche molto al di là. Anche se la situazione giuridica nel vostro Paese



10 Atti del Santo Padre

è singolare, è chiaro che il problema di come annunciare il Vangelo della vita in 
modo efficace e credibile nel mondo pluralistico di oggi tocca la Chiesa nel suo 
insieme. Il compito di difendere la vita, in tutte le sue fasi, non ammette riduzioni. 
Ne consegue che l'insegnamento ed il modo di agire della Chiesa nella questione 
dell'aborto devono, nel loro contenuto essenziale, essere gli stessi in tutti i Paesi.

6. Voi attribuite molta importanza al fatto che i Consultori cattolici rimangano 
presenti in modo pubblico nella consulenza per le donne incinte, al fine di poter sal­
vare con una consulenza finalizzata molti bambini non nati dalla uccisione e per 
stare al fianco delle donne in situazioni di vita difficili con tutti i mezzi a disposi­
zione. Voi sottolineate che la Chiesa in questa questione - per amore dei bambini 
non nati - deve servirsi, nel modo più ampio possibile, sia degli spazi d'azione 
aperti dallo Stato a favore della vita sia della consulenza, e non può caricarsi della 
responsabilità di aver trascurato possibili prestazioni di aiuto. Vi sostengo in que­
sta preoccupazione e spero molto che la consulenza ecclesiastica possa essere con­
tinuata con energia. La qualità di questa consulenza, che prende molto sul serio 
tanto il valore della vita non nata quanto le difficoltà della donna incinta e ricerca 
una soluzione sulla base della verità e dell'amore, toccherà la coscienza di molti che 
cercano un consiglio e costituirà un appello significativo per la società.

Vorrei in questo contesto sottolineare espressamente l'impegno delle consulen­
ti cattoliche della Caritas e del Servizio sociale delle donne cattoliche così come di alcu­
ne altre istituzioni di consulenza. Conosco la buona volontà delle consulenti e so 
delle loro fatiche e preoccupazioni. Vorrei ringraziarle veramente per il loro impe­
gno e chiedere loro di continuare a lottare per coloro che non hanno nessuna voce 
e non possono ancora difendere da sé il loro diritto alla vita.

7. Per quanto riguarda poi il problema del certificato di consulenza, vorrei ripe­
tere quanto vi ho scritto già nella Lettera del 21 settembre 1995: «Esso attesta che ha 
avuto luogo una consulenza, ma è allo stesso tempo un documento necessario per 
l'aborto depenalizzato nelle prime 12 settimane della gravidanza». Voi stessi avete 
più volte designato come "dilemma" questo significato contraddittorio del certifi­
cato di consulenza, che ha il suo fondamento nella legge. Il "dilemma" consiste nel 
fatto che il certificato attesta la consulenza nel senso della difesa della vita, ma rima­
ne sempre la condizione necessaria per l'esecuzione depenalizzata dell'aborto, 
anche se certamente non è la causa decisiva che Io provoca.

II testo positivo, che voi avete formulato per il certificato di consulenza rila­
sciato dai Consultori cattolici, non toglie in modo radicale questa tensione contrad­
dittoria. La donna in base alle determinazioni legislative dopo tre giorni di tempo 
può usare il certificato per abortire, e cioè per farsi togliere il suo bambino in modo 
depenalizzato, in istituzioni pubbliche e in parte anche con mezzi pubblici. Non si 
deve trascurare il fatto che il certificato di consulenza richiesto dalla legge, che 
intende certamente innanzi tutto assicurare la consulenza obbligatoria, ha di fatto 
assunto una funzione chiave per l'esecuzione di aborti depenalizzati. Le consulen­
ti cattoliche e la Chiesa, per incarico della quale le consulenti agiscono in molti casi, 
vengono così a trovarsi in una situazione di conflitto con la loro visione di fondo 
nella questione della difesa della vita e con lo scopo della loro consulenza. Contro 
la loro intenzione vengono coinvolte nell'attuazione di una legislazione che condu­
ce all'uccisione di persone innocenti ed è di scandalo per molti.

Dopo matura considerazione di tutti gli argomenti, non posso non concludere 
che al riguardo esiste un'ambiguità che offusca la chiarezza e il significato univoco 
della testimonianza della Chiesa e dei suoi centri di consulenza. Perciò vorrei invi­
tarvi con insistenza, cari Fratelli, a fare sì che un certificato di tale natura non venga



Atti del Santo Padre 11

più rilasciato nei Consultori ecclesiali o dipendenti dalla Chiesa. Vi esorto, tuttavia, 
a fare in modo che, in ogni caso, la Chiesa rimanga presente in maniera efficace 
nella consulenza alle donne in cerca di aiuto.

8. Venerati Confratelli! Lo so che l'invito che vi rivolgo tocca un problema non 
facile. Già da lungo tempo e soprattutto dopo l'incontro del 27 maggio 1997 da 
molte parti, anche da persone che per la Chiesa e nella Chiesa si impegnano, si è 
messo in guardia con forza da una simile decisione, che lascerebbe le donne in 
situazioni conflittuali senza l'appoggio della comunità di fede. Altrettanto con forza 
si è denunciato che il certificato coinvolge la Chiesa nell'uccisione di bambini inno­
centi e rende meno credibile la sua assoluta contrarietà all'aborto.

Ho preso in seria considerazione entrambe le voci e rispetto l'appassionata 
ricerca da ambedue le parti della giusta via per la Chiesa in questa questione impor­
tante; mi sento tuttavia spinto, a motivo della dignità della vita, a rivolgervi il 
soprammenzionato invito. Riconosco al tempo stesso che la Chiesa non può sot­
trarsi alla sua responsabilità pubblica, soprattutto laddove ne va della vita e della 
dignità dell'uomo, che Dio ha creato e per cui Cristo è morto. La legge per l'aiuto 
alla gravidanza ed alla famiglia offre molte possibilità per restare presenti nella con­
sulenza; la presenza della Chiesa non deve ultimamente dipendere dall'offerta del 
certificato. Non deve essere solo l'obbligo di una prescrizione legislativa a condur­
re le donne nei Consultori ecclesiali, ma soprattutto la competenza professionale, 
l'attenzione umana e la disponibilità all'aiuto concreto che in essi si riscontrano. 
Confido che voi, con le molteplici possibilità delle vostre istituzioni e delle vostre 
organizzazioni, con il ricco potenziale di forze intellettuali e di capacità di innova­
zione e di creatività, troverete le vie, non solo per non lasciare diminuire la presen­
za della Chiesa nella consulenza, ma per rafforzarla ancora. Sono convinto che, 
nella discussione che già si sta svolgendo nella società del vostro Paese e che ora 
proseguirà, saprete mobilitare tutte le vostre forze, per rendere comprensibile la 
scelta della Chiesa sia all'interno che all'esterno, ottenendole almeno rispetto anche 
laddove non si ritiene di poterla condividere.

Che la Chiesa, in un punto concreto, non possa procedere insieme sulla strada 
del legislatore, sarà un segno che, proprio nella contrapposizione, contribuirà all'af­
finamento della coscienza pubblica e in tal modo ultimamente servirà anche al bene 
dello Stato: «Il Vangelo della vita non è esclusivamente per i credenti: è per tutti- 
la nostra azione di "popolo della vita e per la vita" domanda di essere interpretata 
in modo giusto e accolta con simpatia. Quando la Chiesa dichiara che il rispetto 
incondizionato del diritto alla vita di ogni persona innocente - dal concepimento 
alla sua morte naturale - è uno dei pilastri su cui si regge ogni società civile, essa 
"vuole semplicemente promuovere uno Stato umano. Uno Stato che riconosca 
come suo primario dovere la difesa dei diritti fondamentali della persona umana 
specialmente di quella più debole"» (Evangelium vitae, 101).

Vi ringrazio ancora una volta per il vostro molteplice impegno nel difendere la 
vita dei bambini non nati, ed anche per la vostra disponibilità a ripensare l'attività 
cattolica di consulenza. Raccomando a Maria, Madre del Buon Consiglio, i fedeli a 
voi affidati, soprattutto le donne e gli uomini impegnati nella consulenza, così come 
tutte le donne incinte in difficoltà, e vi imparto di cuore una speciale Benedizione 
Apostolica.

Dal Vaticano, 11 gennaio 1998 - festa del Battesimo del Signore

IOANNES PAULUS PP. Il



12 Atti del Santo Padre

NOTA ILLUSTRATIVA

Contestualmente alla Lettera Pontificia, su L’Osservatore Romano in data 28 gennaio 1998 è stata 
pubblicata questa Nota illustrativa, non firmata.

In una lunga Lettera ai Vescovi tedeschi Giovanni Paolo II ha preso posizione su alcune 
questioni relative ai Consultori familiari in Germania. Il Papa risponde ai problemi, che sono 
stati discussi nell'incontro avuto con Lui e con alcuni rappresentanti della Curia dai Presuli 
tedeschi il 27 maggio 1997. La Lettera porta la data dell'11 gennaio, giorno in cui la Chiesa 
celebra quest'anno la festa del Battesimo del Signore, invitando i fedeli a ricordare le loro 
promesse battesimali e a renderne testimonianza nella vita.

1. Nella Lettera il Papa sottolinea più volte e con chiarezza l'unanimità di fondo fra la 
Santa Sede ed i Vescovi tedeschi nell'insegnamento sulla tutela della vita e nella condanna 
dell'aborto.

Ringrazia i Vescovi per il loro deciso impegno nella lotta in favore della vita non ancora 
nata. Egli rileva con riconoscenza che la Conferenza Episcopale Tedesca non ha mai accetta­
to né la precedente né l'attuale legge sull'aborto in vigore dal 21 agosto 1995, ma ha preso 
posizione con coraggio contro di essa. Il Santo Padre indirizza parole di gratitudine a tutti 
coloro - e particolarmente agli uomini politici - che hanno difeso e difendono pubblicamen­
te il diritto alla vita di ciascun essere umano.

Egli condivide la preoccupazione dei Vescovi di non tralasciare alcuna possibile presta­
zione di aiuto, di rimanere presenti nell'opera di consulenza prenatale e di utilizzare al 
riguardo, nella misura del possibile, gli spazi d'azione aperti dalla legge. In questo contesto 
Egli sottolinea espressamente l'attività delle consulenti cattoliche e le ringrazia per il loro 
impegno.

Senza entrare nei particolari della situazione giuridica tedesca, il Papa, mentre critica 
certi aspetti dell'attuale legislazione, esprime anche apprezzamento per le asserzioni positi­
ve della legge sulla difesa della vita e sulla necessità della consulenza, come hanno fatto 
anche i Vescovi.

2. La Lettera manifesta chiaramente il comune impegno, nella collaborazione fra respon­
sabilità dei Vescovi e del Papa, di prendere le decisioni giuste nei problemi aperti riguardanti 
l'inserimento dei Consultori cattolici nella consulenza prevista dai Regolamenti dello Stato a 
norma della nuova legge.

Giovanni Paolo II si richiama alla sua Lettera personale del 21 settembre 1995 e 
all'Allocuzione del 22 giugno 1996 durante il suo Viaggio pastorale in Germania. Egli rinvia 
fra l'altro alle ‘‘Direttive episcopali provvisorie", alla lotta in favore di un'identità propria dei 
Consultori ecclesiali e alla Lettera pastorale dei Vescovi tedeschi "Menschenwiirde und 
Menschenrechte von allem Anfang an" del 26 settembre 1996. Egli ricorda i colloqui fra una 
delegazione della Conferenza Episcopale Tedesca e rappresentanti della Congregazione per 
la Dottrina della Fede, così come il già menzionato incontro del 27 maggio 1997.

Il dialogo di più di due anni fra la Santa Sede ed i Vescovi mostra chiaramente la ricerca 
comune, nel dialogo e nell'ascolto reciproco, di opportune soluzioni. In tal modo hanno 
potuto essere risolti i vari problemi aperti, eccettuata la difficile questione relativa al certifi­
cato di consulenza.

3. Al riguardo del certificato di consulenza il Papa, nella sua responsabilità di Supremo 
Pastore della Chiesa, dopo un lungo tempo di approfondimento, di ulteriori consultazioni e 
di preghiera, propone degli orientamenti per il cammino futuro.

Egli si richiama alla ambiguità di significato del certificato - designata dai Vescovi tede­
schi come "dilemma" - che ha il suo fondamento nella legge. Il certificato ha lo scopo, da una 
parte, di ottenere ed attestare la consulenza obbligatoria nel senso della difesa della vita; qui 
è il suo significato positivo, a servizio della vita. Esso però è anche condizione necessaria per



Atti del Santo Padre 13

l'esecuzione depenalizzata dell'aborto in strutture pubbliche, e in parte con mezzi pubblici, 
nelle prime dodici settimane della gravidanza, anche se non ne è la causa decisiva; qui si 
trova il suo significato negativo. Da qui deriva la menzionata ambiguità.

Il Papa non approfondisce ulteriormente la questione teologico-morale di quale forma di 
collaborazione all'aborto qui esattamente si tratti. Non appare neppure facile applicare senza 
aggiustamenti i criteri tradizionali alla problematica del certificato di consulenza, tanto più 
che lo stato delle cose è assai complesso e si tratta di una collaborazione istituzionale della 
Chiesa, per incarico della quale le consulenti in molti casi agiscono.

Il motivo decisivo per cui il Papa è giunto, dopo matura considerazione di tutti gli argo­
menti, alla conclusione che il certificato nei Consultori ecclesiali non deve essere rilasciato, si 
trova su di un altro piano: tale rilascio offusca la chiarezza e il significato univoco della testi­
monianza della Chiesa e dei suoi centri di consulenza. Si tratta ultimamente di annunciare il 
Vangelo della vita nel mondo pluralistico di oggi in modo efficace e credibile. L'impegno 
incondizionato per ogni vita non ancora nata, che ha contraddistinto fin dall'inizio la Chiesa 
dall'ambiente circostante, non tollera nessuna riduzione, compromesso o ambiguità. Deve 
essere considerata soprattutto in questo contesto l'affermazione del Papa, secondo cui nella 
presente problematica si tratta di una questione pastorale con evidenti implicazioni dottri­
nali, che ha un'importanza per la Germania e anche molto al di là.

Il Papa, nella sua suprema responsabilità, presenta i suoi orientamenti, nella misura in 
cui essi si riferiscono alla realizzazione concreta, in forma di un pressante invito: Egli invita 
con insistenza i Vescovi a trovare le vie per fare sì che un certificato di tale natura non venga 
più rilasciato nei Consultori ecclesiali o dipendenti dalla Chiesa. Egli sottolinea però espres­
samente che la Chiesa deve rimanere presente in maniera efficace nella consulenza alle 
donne in cerca di aiuto. Di un invito ad uscire dalla consultazione prevista dalla legge non si 
può quindi certamente parlare. Si tratta piuttosto di un aggiustamento di rotta, che libera la 
Chiesa da un legame, nel quale essa - con la buona intenzione di salvare il salvabile - si era 
trovata coinvolta.

4. Per quanto riguarda la realizzazione pratica dell'invito, Giovanni Paolo II manifesta 
nella Lettera la sua fiducia nei Vescovi tedeschi e nei loro collaboratori. Egli affida manifestamen­
te ai Vescovi le questioni particolari, come ad esempio il momento esatto dell'entrata in vigo­
re del nuovo comportamento dei Consultori cattolici, anche se il suo desiderio di una solle­
cita regolamentazione definitiva nel senso sopraddetto emerge chiaramente dalla Lettera.

Il Papa è convinto che i Consultori cattolici, per la loro competenza professionale, l'at­
tenzione umana e la disponibilità all'aiuto concreto, attireranno ancora donne in situazioni 
di necessità. Egli sottolinea che la qualità della consulenza, che accanto al valore della vita 
umana non ancora nata prende molto sul serio anche le difficoltà della donna incinta e ricer­
ca una soluzione sulla base della verità e dell'amore, toccherà le coscienze di molte persone 
alla ricerca di un consiglio. Egli confida che la Chiesa in Germania, con le sue molteplici pos­
sibilità e i mezzi di cui dispone, troverà le vie non solo per non lasciare diminuire la presen­
za della Chiesa nella consulenza, ma per rafforzarla ancora.

Secondo la convinzione del Papa il cammino della Chiesa, che qui in un punto concreto 
si diversifica da quello del legislatore, servirà all'affinamento della coscienza pubblica e così 
anche ultimamente al bene dello Stato e della società. La missione di difendere la dignità e i 
diritti fondamentali di ogni essere umano, soprattutto dei più deboli, è per la Chiesa un 
dovere, al quale non può sottrarsi. Quando, nelle parole e nei fatti, si richiama continuamente 
a questi diritti fondamentali, essa adempie la sua missione di essere lievito del mondo e 
avvocata dell'uomo creato e redento da Dio.



14 Atti del Santo Padre

Ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede

La fedeltà alla legge non scritta della coscienza umana 
è oggi sfidata da “un nuovo linguaggio” 

espressione di ideologie o di gruppi di pressione
Sabato 10 gennaio, ricevendo i Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede 
in occasione dello scambio degli auguri per il nuovo anno, il Santo Padre ha pronunciato il 
seguente discorso, che pubblichiamo in traduzione italiana:

Eccellenze, Signore e Signori.

1. L'omaggio collettivo del Corpo Diplomatico, all'inizio di un nuovo anno, 
riveste sempre un carattere di commovente solennità e di cordiale familiarità. 
Ringrazio di tutto cuore il vostro Decano, l'Ambasciatore Atembina-Te-Bombo, che 
mi ha trasmesso con cortesia i vostri affettuosi auguri e ha ricordato in maniera deli­
cata alcuni aspetti della mia missione apostolica.

In questo inizio d'anno 1998 lasciamo risplendere per tutti gli uomini di oggi la 
luce che si è diffusa nel mondo il giorno della nascita del Bambino-Dio. Per sua stes­
sa natura, è universale e il suo chiarore si riflette su tutti senza eccezioni. Essa rive­
la i nostri successi e i nostri fallimenti nella gestione del creato e nelle nostre mis­
sioni al servizio della società.

2. Le realizzazioni positive felicemente non sono mancate. L'Europa Centrale e 
Orientale ha proseguito il suo cammino verso la democrazia, liberandosi a poco a 
poco del peso e dei condizionamenti del totalitarismo di ieri. Speriamo che questo 
progresso risulti ovunque effettivo!

Vicino a noi, la Bosnia ed Erzegovina conosce, anche se con qualche difficoltà, una 
relativa pace, sebbene le ultime elezioni locali abbiano mostrato la precarietà del 
processo di pacificazione fra le diverse Comunità. A tale proposito, desidero invi­
tare con insistenza la Comunità Internazionale a proseguire i suoi sforzi a favore del 
ritorno dei rifugiati nelle loro case e del rispetto dei diritti fondamentali delle tre 
Comunità etniche che compongono il Paese. Sono condizioni necessarie alla vitalità 
di questo Paese: la mia indimenticabile visita pastorale a Sarajevo, la scorsa prima­
vera, mi ha permesso di percepirlo ancora meglio.

L'apertura dell'Unione Europea verso l'Est e gli sforzi compiuti per una stabilità 
monetaria dovrebbero condurre a una progressiva complementarietà dei popoli, 
nel rispetto dell'identità e della storia di ognuno di essi. Si tratta in un certo senso 
di condividere il patrimonio di valori che ogni Nazione ha contribuito a far sboc­
ciare: la dignità della persona umana, i suoi diritti fondamentali imprescindibili, 
l'inviolabilità della vita, la libertà e la giustizia, il senso di solidarietà e il rifiuto del­
l'esclusione.

Sempre in questo Continente, non si può non incoraggiare la ripresa del dia­
logo fra le parti che si oppongono da anni in Irlanda del Nord. Che tutti abbiano il 
coraggio della perseveranza per superare gli ostacoli attuali, lì come in altre regio­
ni d'Europa!

In America Latina il processo di democratizzazione è proseguito, anche se in 
alcuni luoghi riflessi malvagi hanno ostacolato il suo cammino, come hanno



Atti del Santo Padre 15

mostrato i tragici fatti accaduti nella provincia del Chiapas, in Messico, alcuni gior­
ni prima di Natale. Alla fine di questo mese, a Dio piacendo, mi recherò in Visita 
pastorale a Cuba. La prima Visita di un Successore di Pietro in questa isola mi darà 
l'opportunità di confortare non solo i cattolici tanto coraggiosi di questo Paese, ma 
anche tutti i loro concittadini che si adoperano per l'avvento di una patria sempre 
più giusta e solidale, in cui ognuno trovi il proprio posto e veda riconosciute le sue 
legittime aspirazioni.

Per quanto concerne l'Asia, dove vive più della metà dell'umanità, si deve plau- 
dire ai colloqui fra le due Coree che si svolgono a Ginevra. Il loro successo allente­
rebbe notevolmente la tensione in tutta la regione e incoraggerebbe certamente un 
dialogo costruttivo fra altri Paesi della regione, ancora divisi o antagonisti, invitan­
doli ad adottare una dinamica di solidarietà e di pace. Le oscillazioni finanziarie che 
di recente hanno avuto un ruolo di primo piano in alcuni Paesi di questa parte del 
mondo invitano a una seria riflessione sulla moralità degli scambi economici e 
finanziari che hanno portato al considerevole sviluppo dell'Asia negli ultimi anni. 
Una più grande sensibilità verso la giustizia sociale e un maggiore rispetto delle 
culture locali potrebbero evitare in futuro cattive sorprese, delle quali le popolazio­
ni finiscono sempre con l'essere le vittime.

Non occorre che insista per ricordare l'interesse con cui il Papa e i suoi collabo­
ratori seguono l'evolversi della situazione in Cina, auspicando che favorisca l'in­
staurarsi di rapporti sereni con la Santa Sede. Ciò permetterebbe ai cattolici cinesi 
di vivere la loro fede, pienamente inseriti nella comunione di tutta la Chiesa in cam­
mino verso il Grande Giubileo.

Il mio pensiero si volge anche alla Chiesa che è in Viét Nam e che aspira sempre 
a migliori condizioni di vita. Non posso inoltre dimenticare gli abitanti del Timor 
Orientale, e in particolare i figli della Chiesa che vivono in questa terra, che atten­
dono di conoscere un'esistenza più serena per poter guardare al futuro con mag­
giore fiducia.

Vorrei rivolgere qui un saluto cordiale alla Mongolia, che ha espresso il deside­
rio d'instaurare legami più stretti con la Sede Apostolica.

3. Più in generale, fra gli aspetti positivi del nostro bilancio citerei l'accresciuta 
sensibilità nel mondo per le questioni legate alla tutela di un ambiente degno dell'uo­
mo e anche il consenso internazionale che ha permesso, appena un mese fa ad 
Ottawa, la firma di un trattato sull'interdizione delle mine anti-uomo (che la Santa 
Sede d'altronde si appresta a ratificare). Tutto ciò manifesta un rispetto sempre più 
concreto verso la persona umana considerata nelle sue dimensioni individuale e 
sociale, così come nel suo ruolo di amministratore del creato, e riflette anche la con­
vinzione che potremo essere felici solo se saremo gli uni con gli altri e mai gli uni 
contro gli altri.

Le iniziative prese dai responsabili della Comunità Internazionale a favore del­
l'infanzia, troppo spesso ferita nella sua innocenza, la lotta contro il crimine organiz­
zato o il commercio della droga, gli sforzi compiuti per contrastare l'odiosa tratta 
degli esseri umani in ogni sua forma, mostrano bene che, con la volontà politica, si 
possono combattere le cause delle sregolatezze che troppo spesso sfigurano la per­
sona umana.

Tutti questi progressi hanno tanto più bisogno di essere consolidati in quanto 
il mondo che ci circonda è una realtà in mutamento, il cui equilibrio può essere 
in ogni momento compromesso da un conflitto imprevisto, da una crisi econo­
mica improvvisa o dalle conseguenze nefaste dell'inquietante propagarsi della 
povertà.



16 Atti del Santo Padre

4. La fragilità delle nostre società ci viene dolorosamente mostrata da alcuni "punti 
caldi” che sono ancora di grande attualità e che hanno rattristato di nuovo il clima 
gioioso delle celebrazioni di questi ultimi giorni.

Penso innanzi tutto all' Algeria che, praticamente ogni giorno, è funestata da 
odiosi massacri. Un intero Paese è ostaggio di una violenza disumana che nessuna 
causa politica, e ancor meno una motivazione religiosa, potrebbe legittimare. Tengo 
a ripetere chiaramente a tutti, ancora una volta, che nessuno può uccidere in nome 
di Dio: significherebbe abusare del nome divino ed essere blasfemi. Sarebbe oppor­
tuno che tutte le persone di buona volontà, in questo Paese e altrove, si unissero per 
fare sì che la voce di quanti credono al dialogo e alla fratellanza fosse infine udita. 
Sono convinto che costituiscono la maggioranza del popolo algerino.

La situazione del Sudan non permette di parlare di riconciliazione e di pace. I 
cristiani di questo Paese continuano inoltre ad essere oggetto di gravi discrimina­
zioni di cui la Santa Sede si è fatta portavoce in diverse occasioni presso le autorità 
civili, senza purtroppo constatare ancora un miglioramento degno di nota.

La pace sembra essersi allontanata dal Medio Oriente, in quanto il processo di 
pace avviato a Madrid nel 1991 è come sospeso, quando non viene compromesso 
da iniziative ambigue o persino violente. Penso in questo momento a tutti coloro 
che - Israeliani e Palestinesi - avevano nutrito in questi ultimi anni la speranza di 
vedere infine fiorire in questa Terra Santa la giustizia, la sicurezza, la pace, una vita 
quotidiana normale. Che ne è oggi di questa volontà di pace? I principi della 
Conferenza di Madrid e gli orientamenti della Conferenza di Oslo del 1993 hanno 
aperto la via della pace. Ancora oggi sono gli unici elementi validi per andare avan­
ti. Non occorre dunque avventurarsi su altri cammini. Desidero assicurarvi, e attra­
verso di voi, assicurare tutta la Comunità Internazionale che la Santa Sede conti­
nuerà a dialogare con tutte le parti coinvolte, al fine di incoraggiare negli uni e negli 
altri la volontà di salvare la pace e di sanare le piaghe dell'ingiustizia. La Santa Sede 
serba nei confronti di questa regione del mondo una costante sollecitudine e con­
duce la sua azione secondo i principi che l'hanno sempre guidata. Il Papa, in parti­
colare, in questi anni che precedono la celebrazione del Giubileo dell'Anno 2000, 
volge il suo sguardo verso Gerusalemme, la Città Santa fra tutte, pregando ogni 
giorno affinché divenga presto e per sempre, con Betlemme e Nazaret, un luogo di 
giustizia e di pace in cui ebrei, cristiani e musulmani potranno infine camminare 
insieme sotto lo sguardo di Dio.

Non lontano da lì, un intero popolo è vittima di un isolamento che Io pone in 
condizioni di sopravvivenza aleatorie: mi riferisco ai nostri fratelli dell''Iraq, sotto­
posti a un embargo spietato. Ascoltando gli appelli di aiuto che giungono inces­
santemente alla Santa Sede, ho il dovere d'interpellare la coscienza di coloro che, in 
Iraq e altrove, pongono considerazioni di carattere politico, economico e strategico 
prima del bene fondamentale delle popolazioni e chiedo loro di dare prova di com­
passione. I deboli e gli innocenti non dovrebbero pagare per errori di cui non sono 
responsabili. Prego affinché questo Paese possa ritrovare la sua dignità, conosca 
uno sviluppo normale, e sia anche in grado di ristabilire rapporti fruttuosi con gli 
altri Paesi, nel quadro del diritto internazionale e della solidarietà mondiale.

Non possiamo passare sotto silenzio il dramma delle popolazioni curde che in 
questi giorni ha richiamato l'attenzione di tutti: la necessaria compassione verso dei 
rifugiati stremati non deve far dimenticare i milioni di loro fratelli che sono alla 
ricerca di condizioni di vita sicure e degne.

Infine devo purtroppo richiamare la vostra attenzione sul dramma delle popo­
lazioni della parte centrale dell'Africa. In questi ultimi mesi abbiamo assistito a una



Atti del Santo Padre 17

ricomposizione regionale degli equilibri etnici e politici. Tutte le vostre Cancellerie 
sono al corrente degli eventi accaduti in Rwanda, nel Burundi, nella Repubblica 
Democratica del Congo e più di recente nel Congo-Brazzaville. Non ricorderò dun­
que qui i fatti, ma rammenterò le prove inflitte alle popolazioni: i combattimenti, il 
dislocamento di persone, il dramma dei rifugiati, le condizioni sanitarie insuffi­
cienti, un'amministrazione della giustizia manchevole... Dinanzi a simili situazioni, 
nessuno può avere la coscienza tranquilla. Ancora oggi, nel più grande silenzio, si 
continua a intimidire o a uccidere. Per questo desidero rivolgermi qui ai responsa­
bili politici di questi Paesi: se la conquista violenta del potere diviene la norma, se 
l'etnocentrismo continua a pervadere ogni cosa, se la rappresentanza democratica 
viene sistematicamente messa da parte, se la corruzione e il commercio delle armi 
infieriscono ancora, allora l'Africa non conoscerà mai la pace né lo sviluppo, e le 
generazioni future esprimeranno un giudizio spietato su queste pagine della storia 
africana.

Desidero parimenti fare appello alla solidarietà dei Paesi del Continente. Gli 
Africani non devono aspettarsi tutto dall'aiuto estero. In seno ad essi molti uomini 
e molte donne hanno tutte le doti umane e intellettuali per far fronte alle sfide della 
nostra epoca e per gestire adeguatamente le Società. Occorre però maggiore solida­
rietà "africana" per sostenere i Paesi in difficoltà e anche perché non vengano impo­
ste loro misure o sanzioni discriminatorie. Gli uni e gli altri dovrebbero aiutarsi reci­
procamente per l'analisi e la valutazione delle opzioni politiche ed accettare anche 
di non partecipare alla fornitura delle armi. Occorre che i Paesi del Continente favo­
riscano la pacificazione e la riconciliazione, se necessario per mezzo di forze di pace 
composte da soldati africani. Allora la credibilità dell'Africa sarebbe più reale agli 
occhi del resto del mondo e l'aiuto internazionale diverrebbe senza dubbio più 
intenso, nel rispetto della sovranità delle nazioni. È urgente che le controversie ter­
ritoriali, le iniziative economiche e i diritti dell'uomo mobilitino le energie degli 
Africani per trovare soluzioni eque e pacifiche che mettano l'Africa in condizione 
di affrontare il XXI secolo con maggiori possibilità e con più fiducia.

5. In fondo, tutti questi problemi rivelano quanto la donna e l'uomo di questa fine 
secolo sono vulnerabili. Certo, è bene che le Organizzazioni internazionali, ad esem­
pio, si preoccupino maggiormente di indicare i criteri per migliorare la qualità della 
vita umana e di prendere iniziative concrete. La Sede Apostolica si sente solidale 
con queste attività della diplomazia multilaterale con la quale collabora di buon 
grado con le sue Missioni di Osservazione. A tale proposito, desidero menzionare 
questa mattina il fatto che la Santa Sede è associata in forma istituzionale ai lavori 
dell'Organizzazione Mondiale per il Commercio, il cui fine è quello di favorire il 
progresso umano e spirituale in un settore vitale per lo sviluppo dei popoli.

Non si deve tuttavia dimenticare che i nostri contemporanei sono spesso sotto­
posti a ideologie che impongono loro modelli di comportamento che pretendono di decidere 
tutto, la loro vita e la loro morte, la loro intimità e il loro pensiero, la procreazione e 
il patrimonio genetico. La natura è diventata un semplice materiale, aperto a tutte 
le esperienze. Si ha a volte l'impressione che la vita venga apprezzata solo in fun­
zione dell'utilità o del benessere che può procurare, che la sofferenza sia considera­
ta priva di significato. Si trascura la persona disabile e l'anziano perché ingom­
branti, si ritiene troppo spesso il nascituro un intruso in un'esistenza pianificata in 
funzione di interessi soggettivi poco generosi. L'aborto e l'eutanasia appaiono allo­
ra facilmente come "soluzioni" accettabili.

La Chiesa cattolica - e la maggior parte delle famiglie spirituali - sanno per 
esperienza che l'uomo è purtroppo capace di tradire la sua umanità. Bisogna dun-



18 Atti del Santo Padre

que illuminarlo e accompagnarlo affinché, nel suo vagare, possa sempre ritrovare le 
sorgenti della vita e dell'ordine che il Creatore ha inscritto nel più intimo del suo essere. 
Laddove l'uomo nasce, soffre e muore, la Chiesa sarà sempre presente a significare 
che, nel momento in cui egli fa l'esperienza della sua finitezza, Qualcuno lo chiama 
per accoglierlo e dare un senso alla sua fragile esistenza.

Consapevole della mia responsabilità di Pastore al servizio della Chiesa uni­
versale, ho avuto spesso l'opportunità di ricordare negli atti del mio ministero l'as­
soluta dignità della persona umana dal momento del suo concepimento fino al suo 
ultimo respiro, il carattere sacro della famiglia come luogo privilegiato della prote­
zione e della promozione della persona, la grandezza e la bontà della paternità e 
della maternità responsabili, così come i nobili fini della medicina e della ricerca 
scientifica.

Sono elementi che s'impongono alla coscienza dei credenti. Quando l'uomo 
corre il rischio di essere considerato un oggetto che si può trasformare o asservire a 
proprio piacimento, quando non si percepisce più in lui l'immagine di Dio, quando 
la sua capacità di amare e di sacrificarsi viene deliberatamente occultata, quando 
l'egoismo e il profitto divengono le principali motivazioni dell'attività economica, 
allora tutto è possibile e la barbarie non è lontana.

Eccellenze, Signore e Signori, queste considerazioni sono familiari per voi che 
siete i testimoni quotidiani dell'azione del Papa e dei suoi collaboratori. Ho voluto 
tuttavia proporle ancora una volta alla vostra riflessione poiché si ha spesso l'im­
pressione che i responsabili delle Società e delle Organizzazioni intemazionali si 
lascino condizionare da un nuovo linguaggio, che sembra accreditato da tecnologie 
recenti e che alcune legislazioni ammettono o persino ratificano. In realtà, si tratta 
dell'espressione di ideologie o di gruppi di pressione che tendono a imporre a tutti 
le loro concezioni e i loro comportamenti. Il patto sociale viene allora profonda­
mente indebolito e i cittadini perdono i loro punti di riferimento.

Coloro che sono garanti della legge e della coesione sociale di un Paese, o colo­
ro che presiedono Organizzazioni create per il bene della Comunità delle Nazioni 
non possono eludere la questione della fedeltà alla legge non scritta della coscienza 
umana, di cui parlavano già gli antichi, che è per tutti, credenti o non credenti, il fon­
damento e il garante universale della dignità umana e della vita in società. Non 
posso che rispondere a tale proposito ciò che ho scritto in passato: «Se non esiste 
nessuna verità ultima la quale guida ed orienta l'azione politica, allora le idee e le 
convinzioni possono essere facilmente strumentalizzate per fini di potere...» 
(Centesimus annus, 46). Dinanzi alla coscienza, «non ci sono privilegi né eccezioni per 
nessuno. Essere il padrone del mondo o l'ultimo "miserabile" sulla faccia della terra 
non fa alcuna differenza: davanti alle esigenze morali siamo tutti assolutamente 
uguali» (Veritatis splendor, 96).

6. Concludo così il mio discorso, Eccellenze, Signore e Signori, invocando su 
ognuno di voi, sulle vostre famiglie, sulle autorità dei vostri Paesi e sui vostri con­
cittadini la protezione divina per tutto l'anno che inizia. Voglia Dio Onnipotente 
aiutare ognuno di noi a tracciare cammini nuovi in cui gli uomini si reincontrino e 
procedano insieme! È la preghiera che ogni giorno elevo a Dio per tutta l'umanità, 
affinché sia sempre più degna di questo nome!



Atti del Santo Padre 19

Ai Membri del Tribunale della Rota Romana

I problemi in campo matrimoniale esigono 
un’intelligente attenzione al progredire delle scienze 

umane, alla luce della Rivelazione cristiana, della 
Tradizione e dell’autentico Magistero della Chiesa

Sabato 17 gennaio, ricevendo il Collegio dei Prelati Uditori, gli Officiali e gli Avvocati del Tribunale 
della Rota Romana in occasione dell’apertura dell’Anno Giudiziario, il Santo Padre ha pronuncia­
to questo discorso:

1. Ho ascoltato con interesse le parole con le quali Ella, venerato Fratello, nella 
qualità di Decano della Rota Romana, ha interpretato i sentimenti dei Prelati 
Uditori, degli Officiali maggiori e minori del Tribunale, dei Difensori del vincolo, 
degli Avvocati rotali, degli Alunni dello Studio Rotale e dei rispettivi familiari, pre­
senti a questa speciale Udienza, in occasione dell'inaugurazione dell'Anno 
Giudiziario. Nel ringraziarLa per i sentimenti espressi, desidero rinnovarLe, anche 
in questa circostanza, le mie felicitazioni per l'elevazione alla dignità arcivescovile, 
che costituisce una manifestazione di stima nei suoi confronti e di apprezzamento 
per l'attività del secolare Tribunale della Rota Romana.

Conosco bene la competente collaborazione che il vostro Tribunale offre al 
Successore di Pietro nel disimpegno dei Suoi compiti in ambito giudiziario. E un'o­
pera preziosa, svolta non senza sacrificio da persone altamente qualificate in campo 
giuridico, le quali si muovono nella costante preoccupazione di adeguare l'attività 
del Tribunale alle necessità pastorali dei nostri tempi.

Mons. Decano ha doverosamente ricordato che in questo 1998 si compiono i 
novant'anni della Costituzione Sapienti consilio, con cui il mio venerato 
Predecessore, San Pio X, nel riordinare la Curia Romana, provvedeva anche alla 
ridefinizione della funzione, giurisdizione e competenza del vostro Tribunale. 
Giustamente egli ha ricordato questa ricorrenza, prendendone spunto per un rapi­
do cenno al passato e, soprattutto, per delineare i futuri impegni nella prospettiva 
delle esigenze che si vanno prefigurando.

2. Mi è data l'opportunità, oggi, di proporvi alcune riflessioni, in primo luogo, 
sulla configurazione e collocazione dell'amministrazione della giustizia e, conse­
guentemente, del giudice nella Chiesa e, in secondo luogo, su qualche problema più 
concretamente e direttamente attinente al vostro lavoro giudiziario.

Per comprendere il senso del diritto e della potestà giudiziaria nella Chiesa, nel 
cui mistero di comunione la società visibile e il Corpo mistico di Cristo costituisco­
no una sola realtà (cfr. Lumen gentium, 8), sembra conveniente, nell'odierno incon­
tro, ribadire in primo luogo la natura soprannaturale della Chiesa e la sua essen­
ziale ed irrinunciabile finalità. Il Signore l'ha costituita quale prolungamento e rea­
lizzazione nei secoli della sua universale opera salvifica, che ricupera anche l'origi­
naria dignità dell'uomo quale essere razionale, creato ad immagine e somiglianza 
di Dio. Tutto ha senso, tutto ha ragione, tutto ha valore nell'opera del Corpo misti­
co di Cristo esclusivamente nella linea direttiva e nella finalità della redenzione di 
tutti gli uomini.



20 Atti del Santo Padre

Nella vita di comunione della "societas” ecclesiale, segno nel tempo dell'eterna 
vita che pulsa nella Trinità, i membri sono elevati, per dono dell'amore divino, allo 
stato soprannaturale, ottenuto e sempre riacquistato per l'efficacia dei meriti infini­
ti di Cristo, Verbo fatto carne.

Fedele all'insegnamento del Concilio Vaticano II, il Catechismus Catholicae 
Ecclesiae, affermando che la Chiesa è una in ragione della sua fonte, ci ricorda: 
«Huius mysterii supremum exemplar et principium est in Trinitate Personarum unitas 
unius Dei Patris et Filii in Spiritu Sancto» (n. 813). Ma insieme lo stesso Catechismus 
afferma: «Omnes qui filii Dei sumus et unam familiam in Christo constituimus, dum in 
mutua caritate et una Sanctissimae Trinitatis laude invicem communicamus, intimae 
Ecclesiae vocationi correspondemus» (n. 959).

Ecco, allora, che il giudice ecclesiastico, autentico "sacerdos iuris" nella società 
ecclesiale, non può non essere chiamato ad attuare un vero "officium caritatis et uni­
tatis". Quanto mai impegnativo, quindi, è il vostro compito e al tempo stesso di alto 
spessore spirituale, divenendo voi effettivi artefici di una singolare diaconia per 
ogni uomo ed ancor più per il "christifidelis".

È proprio l'applicazione corretta del Diritto Canonico, che presuppone la grazia 
della vita sacramentale, a favorire questa unità nella carità, perché il diritto nella 
Chiesa altra interpretazione, altro significato e altro valore non potrebbe avere 
senza venir meno all'essenziale finalità della Chiesa stessa. Né può essere eccettua­
ta da questa prospettiva e da questo scopo supremo alcuna attività giudiziaria che 
si svolga dinanzi a codesto Tribunale.

3. Ciò vale a partire dai procedimenti penali, nei quali la ricomposizione del­
l'unità ecclesiale significa il ristabilimento di una piena comunione nella carità, per 
giungere, attraverso le liti in materia contenziosa, ai procedimenti vitali e comples­
si attingenti lo stato personale e, in primo luogo, la validità del vincolo matrimo­
niale.

Sarebbe qui superfluo ricordare che anche il "modus", con il quale i processi 
ecclesiastici sono condotti, deve tradursi in comportamenti idonei ad esprimere tale 
afflato di carità. Come non pensare all'icona del Buon Pastore che si piega verso la 
pecorella smarrita e piagata, quando vogliamo raffigurarci il giudice che, a nome 
della Chiesa, incontra, tratta e giudica la condizione di un fedele che fiducioso a lui 
si è rivolto?

Ma è poi, in fondo, lo stesso spirito del Diritto Canonico che esprime ed attua 
questa finalità dell'unità nella carità: di ciò si deve tener conto sia nell'interpreta­
zione ed applicazione dei vari suoi canoni, sia - e soprattutto - nell'adesione fede­
le a quei principi dottrinali che, come substrato necessario, danno ai canoni signifi­
cato e li sostanziano. In tal senso nella Costituzione Sacrae disciplinae leges, con cui 
promulgavo il Codice di Diritto Canonico del 1983, scrivevo: «Quod si fieri nequit, ut 
imago Ecclesiae per doctrinam Concilii descripta perfecte in linguam canonisticam conver­
tatur, nihilominus ad hanc ipsam imaginem semper Codex est referendus tamquam ad pri­
marium exemplum, cuius lineamenta is in se, quantum fieri potest, suapte natura exprime­
re debet» (AAS 75 [1983], p. XI).

4. Né può il pensiero, a questo proposito, non correre particolarmente alle 
cause che hanno preponderanza nei processi sottoposti all'esame della Rota 
Romana e dei Tribunali della Chiesa intera: mi riferisco alle cause di nullità di 
matrimonio.

In esse, 1' “officium caritatis et unitatis" a voi confidato si deve esplicare sia sul 
piano dottrinale sia su quello più propriamente processuale. Precipua appare in



Atti del Santo Padre 21

questo ambito la funzione specifica della Rota Romana, quale operatrice di una 
saggia ed univoca giurisprudenza cui debbono, come ad autorevole esemplare, 
adeguarsi gli altri Tribunali ecclesiastici. Né diverso senso avrebbe la ormai tempe­
stiva pubblicazione delle vostre decisioni giudiziarie che riguardano materia di 
diritto sostanziate nonché problematiche procedurali.

Le Sentenze Rotali, al di là del valore dei giudicati singoli nei confronti delle 
parti interessate, contribuiscono ad intendere correttamente e ad approfondire il 
diritto matrimoniale. Si giustifica, pertanto, il continuo richiamo, che in esse si 
riscontra, ai principi irrinunciabili della dottrina cattolica, per quanto concerne lo 
stesso concetto naturale del connubio, con obblighi e diritti ad esso propri, ed ancor 
più per quanto attiene alla sua realtà sacramentale, quando è celebrato fra battez­
zati. Qui sovviene l'esortazione di Paolo a Timoteo: «Praedica verbum, insta opportu­
ne, importune... Erit enim tempus, cum sanam doctrinam non sustinebunt» (2Tim 4,2-3). 
Monito valido indubbiamente anche ai nostri giorni.

5. Non è assente dal mio animo di Pastore l'angoscioso e drammatico proble­
ma che vivono quei fedeli, il cui matrimonio è naufragato non per propria colpa e 
che, ancor prima di ottenere una eventuale sentenza ecclesiastica che ne dichiari 
legittimamente la nullità, annodano nuove unioni, che essi desiderano siano bene­
dette e consacrate davanti al ministro della Chiesa.

Già altre volte ho richiamato la vostra attenzione sulla necessità che nessuna 
norma processuale, meramente formale, debba rappresentare un ostacolo alla solu­
zione, in carità ed equità, di tali situazioni: lo spirito e la lettera del vigente Codice 
di Diritto Canonico vanno in questa direzione. Ma, con altrettanta preoccupazione 
pastorale, ho presente la necessità che le cause matrimoniali siano portate a termi­
ne con la serietà e la celerità richieste dalla loro propria natura.

In proposito, ed allo scopo di favorire una sempre migliore amministrazione 
della giustizia, sia nei profili sostanziali che in quelli processuali, ho istituito una 
Commissione Interdicasteriale incaricata di preparare un progetto di Istruzione 
circa lo svolgimento dei processi riguardanti le cause matrimoniali.

6. Pur con queste imprescindibili esigenze di verità e di giustizia, Y "officium 
caritatis et unitatis" nel quale ho contenuto le riflessioni fin qui svolte, non potrà mai 
significare uno stato di inerzia intellettuale, per cui della persona oggetto dei vostri 
giudicati si abbia una concezione avulsa dalla realtà storica ed antropologica, limi­
tata ed anzi inficiata da una visione culturalmente legata ad una parte o all'altra del 
mondo.

I problemi in campo matrimoniale, cui faceva cenno all'inizio Monsignor 
Decano, esigono da parte vostra, principalmente di voi che componete questo 
Tribunale ordinario d'appello della Santa Sede, una intelligente attenzione al pro­
gredire delle scienze umane, alla luce della Rivelazione cristiana, della Tradizione e 
dell'autentico Magistero della Chiesa. Conservate con venerazione quanto di sana 
cultura e dottrina il passato ci ha trasmesso, ma accogliete con discernimento quan­
to parimenti di buono e di giusto il presente ci offre. Anzi, lasciatevi guidare sem­
pre solo dal supremo criterio della ricerca della verità, senza pensare che la giu­
stezza delle soluzioni sia legata alia mera conservazione di aspetti umani contin­
genti né al frivolo desiderio di novità non consone con la verità.

In particolare, il retto intendimento del "consenso matrimoniale", fondamento 
e causa del patto nuziale, in tutti i suoi aspetti e in tutte le sue implicanze non può 
essere coartato in via esclusiva in schemi ormai acquisiti, validi indubbiamente 
ancor oggi, ma perfezionabili col progresso nell'approfondimento delle scienze



22 Atti del Santo Padre

antropologiche e giuridiche. Pur nella sua autonomia e specificità epistemologica e 
dottrinale, il Diritto Canonico deve, soprattutto oggi, avvalersi dell'apporto delle 
altre discipline morali, storiche e religiose.

In tale delicato processo interdisciplinare, la fedeltà alla verità rivelata sul 
matrimonio e sulla famiglia, interpretata autenticamente dal Magistero della 
Chiesa, costituisce sempre il definitivo punto di riferimento e la vera spinta per un 
rinnovamento profondo di questo settore della vita ecclesiale.

Così, il compiersi dei novant'anni di attività della Rota restaurata diviene moti­
vo di nuovo slancio verso il futuro, in una ideale attesa che si realizzi anche in modo 
visibile nel Popolo di Dio, che è la Chiesa, l'unità nella carità.

Lo Spirito di verità vi illumini nel vostro gravoso ufficio, che è servizio ai fra­
telli i quali a voi ricorrono, e la mia Benedizione, che vi imparto con affetto, sia 
auspicio e pegno della continua e provvida assistenza divina.



Atti della Santa Sede

PONTIFICIA OPERA
PER LE VOCAZIONI ECCLESIASTICHE

NUOVE VOCAZIONI 
PER UNA NUOVA EUROPA 

(In verbo tuo ...)

Documento finale del Congresso sulle Vocazioni al Sacerdozio 
e alla Vita Consacrata in Europa (Roma, 5-10 maggio 1997)*

INTRODUZIONE

Rendiamo grazie a Dio

1. Benedetto sia l’Onnipotente Dio che ha 
benedetto la terra d’Europa con ogni benedizio­
ne spirituale, in Cristo e nel suo Santo Spirito 
(cfr. £/1,3).

Noi gli rendiamo grazie per aver chiamato 
dagli inizi dall’era cristiana questo Continente 
ad essere centro d’irradiazione della buona 
novella della fede, e a manifestare nel mondo la 
sua universale paternità. Gli rendiamo grazie 
perché ha benedetto questo suolo con il sangue 
dei martiri e il dono di innumerevoli vocazioni 
al Sacerdozio, al Diaconato, alla Vita 
Consacrata nelle sue varie forme, dalla vita 
monastica agli Istituti Secolari. Gli rendiamo 

grazie perché il suo Santo Spirito non cessa 
ancor oggi di chiamare i figli di questa Chiesa a 
farsi annunciatori del messaggio di salvezza in 
ogni parte del mondo, ed altri ancora a testimo­
niare la verità del Vangelo che salva, nella vita 
matrimoniale e professionale, nella cultura e 
nella politica, nell’arte e nello sport, nei rappor­
ti umani e di lavoro, ognuno secondo il dono e 
la missione ricevuti. Gli rendiamo grazie perché 
Lui è la voce che chiama e dà il coraggio di 
rispondere, è il Pastore che guida e sostiene la 
fedeltà d’ogni giorno, è via, verità e vita per 
tutti coloro che sono chiamati a realizzare in sé 
il progetto del Padre.

* A cura delle Congregazioni: per l’Educazione Cattolica, per le Chiese Orientali, per gli Istituti di Vita 
Consacrata e le Società di Vita Apostolica.

23



24 Atti della Santa Sede

Il Congresso Europeo Vocazionale

2. Riuniti in Roma, dal 5 al IO maggio 1997, 
per il Congresso sulle Vocazioni al Sacerdozio e 
alla Vita Consacrata in Europa', abbiamo posto 
nelle mani del Padrone della messe i lavori del 
Congresso stesso, ma soprattutto l’ansia della 
Chiesa che è in Europa, in questo tempo diffici­
le e pure formidabile, assieme alla gratitudine 
verso il Dio che è fonte d’ogni consolazione e 
autore d’ogni vocazione.

Riuniti in Roma abbiamo affidato a Maria, 
l’immagine riuscita della creatura chiamata dal 
Creatore, coloro che Dio ancor oggi continua a 
chiamare. Ai Santi Pietro e Paolo e a tutti i Santi 
e Martiri di questa e di ogni città e Chiesa euro­
pea, del passato e del presente, affidiamo ora

La forza della speranza

3. Dal Documento di lavoro del Congresso 
alle Proposizioni conclusive, dal Discorso del 
Santo Padre ai partecipanti al Messaggio per le 
comunità ecclesiali, dagli interventi in aula alle 
discussioni nei gruppi di studio, dagli scambi 
informali alle testimonianze, c’è stato come un 
filo rosso che ha legato tra loro tutti gli atti e 
ogni momento di questo Convegno: la speran­
za. Una speranza più forte d’ogni timore e d’o­
gni dubbio, quella speranza che ha sostenuto la 
fede dei nostri fratelli delle Chiese dell’Est in 
tempi in cui duro e rischioso era credere e spe­
rare, e che ora è premiata da una rinnovata fio-

Scriviamo a voi, ragazzi, adolescenti e giovani...

4. Forti di questa speranza ci rivolgiamo a 
voi, ragazzi, adolescenti e giovani, anzitutto, 
perché nella scelta del vostro futuro accogliate 
il progetto che Dio ha su di voi: sarete felici e 
pienamente realizzati solo disponendovi a rea­
lizzare il sogno del Creatore sulla creatura. 
Quanto vorremmo che questo scritto fosse come 
una lettera indirizzata a ciascuno di voi, in cui 
possiate sentire, con l’aiuto dei vostri educatori, 
la premura della madre-Chiesa per ciascuno dei 
suoi figli, quella premura tutta particolare che 

questo documento. Riesca esso a esprimere e 
condividere quella ricchezza che ci è stata dona­
ta nei giorni dell’Assemblea romana, così come 
un tempo i Martiri e i Santi hanno reso testimo­
nianza dell’amore dell’Eterno.

Il Congresso, in effetti, è stato un evento di 
grazia: la condivisione fraterna, l’approfondi­
mento dottrinale, l'incontro dei vari carismi, lo 
scambio delle diverse esperienze e fatiche in 
atto nelle Chiese dell’Est e dell’Ovest hanno 
arricchito tutti e ognuno. Hanno confermato in 
ciascun partecipante la volontà di continuare a 
lavorare con passione nel campo vocazionale, 
nonostante l’esiguità dei risultati in alcune 
Chiese del vecchio Continente.

ritura di vocazioni, com’è stato testimoniato al 
Convegno.

A questi fratelli siamo profondamente grati, 
come a tutti quei credenti che continuano a 
testimoniare che la «speranza è il segreto della 
vita cristiana. Essa è il respiro assolutamente 
necessario sul fronte della missione della 
Chiesa e in particolare della pastorale vocazio­
nale (...). Occorre quindi rigenerarla nei presbi­
teri, negli educatori, nelle famiglie cristiane 
nelle Famiglie religiose, negli Istituti Secolari. 
Insomma in tutti coloro che devono servire la 
vita accanto alle nuove generazioni»2.

una madre ha per i più giovani dei suoi figli. 
Una lettera in cui possiate riconoscere i vostri 
problemi, le domande che abitano il vostro 
cuore giovane e le risposte che vengono da 
Colui che è l’amico perennemente giovane delle 
anime vostre, l'unico che può dirvi la verità! 
Sappiatelo, cari giovani, la Chiesa segue trepida 
i vostri passi e le vostre scelte. E come sarebbe 
bello se questa lettera suscitasse in voi una qual­
che risposta, per un dialogo da continuare con 
chi vi guida ...

1 Al Congresso hanno partecipato 253 delegati provenienti da 37 Nazioni europee e rappresentanti delle varie 
categorie vocazionali (laici, consacrati/e, sacerdoti. Vescovi), con la presenza pure di alcuni esponenti delle Chiese 
sorelle (Protestanti. Ortodossi e Anglicani).

2 Pontificia Opera per le Vocazioni Ecclesiastiche, La pastorale delle vocazioni nelle Chiese particolari 
d'Europa. Documento di lavoro del Congresso sulle vocazioni al Sacerdozio e alla Vita Consacrata in Europa, 
Roma 1996, n. 88. D’ora in poi questo testo verrà citato come IL (Instrumentum laboris).



Atti della Santa Sede 25

... a voi, genitori ed educatori...

5. Ricchi della medesima speranza ci rivol­
giamo a voi genitori, da Dio chiamati a colla­
borare con la sua volontà di dare la vita, e a voi 
educatori, insegnanti, catechisti e animatori, da 
Dio chiamati a collaborare in vario modo al suo 
disegno di formare alla vita. Vorremmo dirvi 
quanto la Chiesa apprezzi la vostra vocazione, e 
quanto s'affidi ad essa per promuovere la voca­
zione dei vostri figli e una vera e propria cultu­
ra vocazionale.

Voi genitori siete anche i primi naturali edu­
catori vocazionali, mentre voi formatori non 
siete solo istruttori che introducono alle scelte 
esistenziali: siete chiamati voi pure a generare 
la vita nelle giovani esistenze che aprite al futu­
ro. La vostra fedeltà alla chiamata di Dio è 
mediazione preziosa e insostituibile perché i 
vostri figli e alunni possano scoprire la loro per­
sonale vocazione, perché «abbiano la vita e 
l’abbiano in abbondanza» (Gv 10,10).

... a voi, pastori e presbiteri, consacrati e consacrate ...

6. Sempre con la speranza in cuore ci rivol­
giamo a voi presbiteri e a voi consacrati e con­
sacrate nella vita religiosa e negli Istituti 
Secolari. Voi che avete sentito una particolare 
chiamata a seguire il Signore in una vita tutta 
dedicata a Lui, siete anche particolarmente 
chiamati, tutti senz’alcuna eccezione, a testimo­
niare la bellezza della sequela.

Sappiamo quanto oggi sia difficile questo 
annuncio e quanto sia facile la tentazione dello 
scoraggiamento quando la fatica sembra inutile. 
«La pastorale vocazionale costituisce il ministe­
ro più difficile e più delicato»’. Ma vorremmo 
anche ricordare che non c’è nulla di più esaltan­
te d’una testimonianza così appassionata della 
propria vocazione da saperla rendere contagio­
sa. Nulla è più logico e coerente d’una vocazio­
ne che genera altre vocazioni e vi rende a pieno 

titolo "padri” e "madri”. In particolare vorrem­
mo con questo scritto rivolgerci non solo a chi 
ha un incarico esplicito nella promozione voca­
zionale, ma anche a chi di voi non è impegnato 
direttamente in essa, o a chi ritiene di non aver 
alcun obbligo in tale direzione.

Vorremmo ricordare a costoro che solo una 
testimonianza corale rende efficace l’animazio­
ne vocazionale, e che la cosiddetta crisi voca­
zionale è prima di tutto legata alla latitanza di 
qualche testimone che rende debole il messag­
gio. In una Chiesa tutta vocazionale, tutti sono 
animatori vocazionali. Beati voi, allora, se 
saprete dire con la vostra vita che servire Dio è 
bello e appagante, e svelare che in Lui, il 
Vivente, è nascosta l’identità d’ogni vivente 
(cfr. Col 3,3).

... a tutto il Popolo di Dio che è in Europa

7. Infine vorremmo essere “samaritani della 
speranza" per quei fratelli e sorelle con cui con­
dividiamo la fatica del cammino. Vorremmo 
indirizzare a tutto il Popolo di Dio, peregrinan­
te in questa terra antica e benedetta, nelle Chie­
se dell’Est e dell’Ovest, lo stesso messaggio di 
speranza. Da qui un tempo si diffuse l’annuncio 
della buona novella, grazie al coraggio di molti 
evangelizzatori che pagarono anche con il san­
gue la loro testimonianza. Ancora oggi, noi 
vogliamo credere, lo Spirito del Padre chiama.

Egli invia per le strade del mondo i figli di 
questa terra generosa dalle radici cristiane, ma 

bisognosa essa stessa di nuova evangelizzazio­
ne e di nuovi evangelizzatori. Anche noi, allora, 
ci presentiamo al Signore, come gli Apostoli un 
tempo, con la coscienza della nostra povertà e 
dei bisogni di questa Chiesa: «Maestro, abbia­
mo faticato tutta la notte e non abbiamo preso 
nulla» (Le 5,5). Ma vogliamo soprattutto, «sulla 
sua parola», credere e sperare che, come allora, 
il Signore può riempire anche oggi con una 
pesca miracolosa le barche dei suoi apostoli e 
trasformare ogni credente in pescatore di uo­
mini.

’ Ibidem, 15.



26 Atti della Santa Sede

Dal Congresso alla vita

8. Scopo, allora, del presente documento è 
quello di condividere con tutti voi l’evento di 
grazia che il Congresso è stato. Senza pretende­
re di fame una sintesi accurata, né presumere di 
esporre un trattato sistematico sulla vocazione, 
vorremmo fraternamente mettere a disposizione 
della Chiesa tutta, che è in Europa e fuori 
d'Europa, nelle sue varie denominazioni cristia­
ne, i frutti più significativi del Congresso stesso.

Lo stile cercherà di esprimere il più possibi­
le la volontà di farci capire da tutti, poiché tutti 
indistintamente sono chiamati a realizzare la 
propria vocazione e a promuovere quella di chi 
è loro prossimo.

Sarà tale soprattutto da coniugare tra loro

Le parti del documento

9. Concretamente il presente testo segue la 
logica che ha guidato i lavori del Congresso: dal 
concreto dell’esistenza alla riflessione, per tor­
nare ancora al concreto esistenziale. È con la 
realtà d’ogni giorno che deve misurarsi la pasto­
rale vocazionale, proprio perché è pastorale in 
funzione e al servizio della vita. Di conseguen­
za partiremo con un tentativo di rilevamento 
della situazione, per poi analizzare il tema della 
vocazione dal punto di vista teologico, e dare 

riflessione teologica e prassi pastorale, proposta 
teorica e indicazione pedagogica, per offrire un 
aiuto concreto e pratico a quanti operano nell’a­
nimazione vocazionale.

Non abbiamo alcuna pretesa di dire tutto, 
non solo per non ripetere quanto altri documen­
ti hanno già ottimamente detto al riguardo4, ma 
per rimanere aperti al mistero, a quel mistero 
che avvolge la vita e la chiamata d’ogni essere 
umano, a quel mistero che è anche il cammino 
di discernimento vocazionale e che solo nel 
momento della morte si compirà. O la pastora­
le vocazionale è mistagogica, e dunque parte e 
riparte dal Mistero (di Dio} per ricondurre al 
mistero (dell’uomo), o non è.

dunque un fondamento, una indispensabile 
struttura di riferimento a tutto il seguito del 
discorso.

A questo punto inizia la parte più applicativa: 
di tipo pastorale, anzitutto, o di grandi strategie 
d’intervento, e poi di tipo più pedagogico. Sarà 
utile per identificare almeno alcune piste orien­
tative sul piano del metodo e della prassi quoti­
diana. E forse proprio questo aspetto è il più 
carente e il più atteso dagli operatori pastorali.

PARTE PRIMA

LA SITUAZIONE VOCAZIONALE EUROPEA OGGI 

«La messe è molta, ma gli operai sono pochi» (Mt 9,37)

Questa prima parte costituisce uno sguardo 
sapienziale sull’Europa, nella consapevolezza 
della sua complessità culturale, in cui sembra 
essere egemone un modello antropologico di 
“uomo senza vocazione”. La nuova evangeliz­
zazione deve riannunciare il senso forte della 

vita come “vocazione”, nel suo fondamentale 
appello alla santità, ricreando una cultura 
favorevole alle diverse vocazioni e atta a pro­
muovere un vero salto di qualità nella pastora­
le vocazionale.

4 Vedi, tra gli altri. Sviluppi della cura pastorale delle vocazioni nelle Chiese particolari, esperienze del pas­
sato e programmi per l'avvenire. Documento conclusivo del II Congresso internazionale di Vescovi e altri respon­
sabili delle vocazioni ecclesiastiche (a cura delle Congregazioni per le Chiese Orientali, per i Religiosi e gli Istituti 
Secolari, per l’Evangelizzazione dei Popoli, per l’Educazione Cattolica), Roma, 10-16 maggio 1981; Pontificia 
Opera per le Vocazioni Ecclesiastiche, Sviluppi della pastorale delle vocazioni nelle Chiese particolari (a cura 
delle Congregazioni per l’Educazione Cattolica e per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica). 
Roma 1992; Dichiarazione finale del I Congresso Continentale latino-americano sulle Vocazioni, Itaici 1994 (pub­
blicata in Seminarium 34 11994|, 643-655).



Atti della Santa Sede 27

«Nuove vocazioni per una nuova Europa»

10. Il tema del Congresso («Nuove vocazio­
ni per una nuova Europa») va direttamente al 
cuore del problema: oggi in un’Europa nuova 
rispetto al passato c’è bisogno di vocazioni 
altrettanto “nuove”. E necessario giustificare 
l’affermazione per capire il senso di questa 
novità, e coglierne il rapporto con la pastorale 
“tradizionale” delle vocazioni al Sacerdozio e 
alla Vita Consacrata. Non ci accontenteremo 
allora di fotografare la situazione e di enumera­
re dati, ma vedremo di cogliere in quale dire­
zione vada la novità e il bisogno di vocazioni 
che da essa scaturisce.

Nuova Europa

11. Già il Documento di lavoro aveva offer­
to un quadro della situazione europea, riguardo 
alla problematica vocazionale, fortemente 
segnato da elementi di novità. Qui li riassumia­
mo appena, secondo l’analisi che ne ha fatto il 
Congresso stesso, cercando di cogliere quelli 
più significativi, destinati a condizionare nei 
tempi lunghi mentalità e sensibilità giovanili, e 
dunque anche prassi pastorali e strategie voca­
zionali.

a) Un'Europa diversificata e complessa
Anzitutto un dato appare ormai scontato: è 

praticamente impossibile definire in modo uni­
voco e statico la situazione europea, sul piano 
della condizione giovanile e degli inevitabili 
riflessi vocazionali. Siamo di fronte a una 
Europa diversificata, resa tale dalle diverse 
vicende storico-politiche (vedi la differenza tra 
Est e Ovest), ma anche dalla pluralità di tradi­
zioni e culture (greco-latina, anglosassone e 
slava).

Esse tuttavia ne costituiscono anche la ric­
chezza e rendono significative, in contesti 
diversi, esperienze e scelte. Così, se nei Paesi 
del versante orientale si avverte il problema di 
come gestire la ritrovata libertà, in quelli del 
versante occidentale ci s’interroga su come 
vivere l’autentica libertà.

Tale eterogeneità è pure confermata dall’an­
damento delle vocazioni al Sacerdozio e alla 
Vita Consacrata, non solo per la differenza mar­
cata tra la fioritura vocazionale dell’Europa

Allo stesso tempo leggeremo la situazione 
che s’è determinata al presente, a partire dall’e­
spressione di Gesù dinanzi alla missione che 
l’attendeva: «La messe è molta, ma gli operai 
sono pochi» (Mt 9,37). Queste parole continua­
no a essere vere e costituiscono una preziosa 
chiave di lettura dell’attualità. In qualche 
maniera ritroviamo in esse la giusta misura della 
nostra azione e la giusta proporzione (o spro­
porzione) tra una messe che sarà sempre ecce­
dente e le nostre poche forze. Al riparo da ogni 
interpretazione pessimista dell’oggi, come pure 
da ogni pretesa d’autosufficienza per il domani.

Orientale e la crisi generale che pervade 
l’Occidente, ma perché, all’intemo di tale crisi, 
vi sono anche segni di ripresa vocazionale, par­
ticolarmente in quelle Chiese, in cui il lavoro 
postconciliare assiduo e costante ha tracciato un 
solco profondo ed efficace’.

Se dunque in Oriente è necessario avviare 
una vera pastorale organica al servizio della 
promozione vocazionale, dall’animazione alla 
formazione, soprattutto, delle vocazioni, in 
Occidente è indispensabile una diversa atten­
zione. Ci si deve interrogare sulla reale consi­
stenza teologica e sulla linearità applicativa di 
certi progetti vocazionali, sul concetto di voca­
zione che ne è alla base e sul tipo di vocazioni 
che ne derivano. Al Congresso è tornata insi­
stente la domanda: «Perché determinate teolo­
gie o prassi pastorali non producono vocazioni, 
mentre altre le producono?»6.

Un altro aspetto caratterizza l’attualità socio­
culturale europea: l’eccedenza di possibilità, di 
occasioni, di sollecitazioni, a fronte della caren­
za di focalizzazione, di propositività, di proget­
tualità. E come un ulteriore contrasto che 
aumenta il grado di complessità di questa sta­
gione storica, con ricaduta negativa sul piano 
vocazionale. Come la Roma antica, l’Europa 
moderna sembra simile a un pantheon, a un 
grande “tempio” in cui tutte le “divinità” son 
presenti, o in cui ogni “valore” ha il suo posto e 
la sua nicchia.

“Valori” diversi e contrastanti sono copre­
senti e coesistenti, senza una gerarchizzazione

5 Cfr. IL 18.
6 Cfr. Proposizioni conclusive del Congresso europeo sulle Vocazioni al Sacerdozio e alla Vita Consacrata, 

8. D’ora in poi questo testo verrà citato come Proposizioni.



28 Atti della Santa Sede

precisa; codici di lettura e di valutazione, d’o­
rientamento e di comportamento del tutto dissi­
mili tra loro.

Risulta difficile, in tale contesto, avere una 
concezione o una visione del mondo unitaria, e 
diventa dunque debole anche la capacità pro­
gettuale della vita. Quando una cultura, infatti, 
non definisce più le supreme possibilità di 
significato, o non riesce a creare convergenza 
attorno ad alcuni valori come particolarmente 
capaci di dar senso alla vita, ma pone tutto sullo 
stesso piano, cade ogni possibilità di scelta pro­
gettuale e tutto diviene indifferente e piatto.

b) / giovani e l’Europa
I giovani europei vivono in questa cultura 

pluralista e ambivalente, “politeista” e neutra. 
Da un lato cercano appassionatamente autenti­
cità, affetto, rapporti personali, grandezza d’o­
rizzonti, dall’altro sono fondamentalmente soli, 
“feriti” dal benessere, delusi dalle ideologie, 
confusi dal disorientamento etico.

E ancora: «Da più parti del mondo giovanile 
si rileva una chiara simpatia per la vita intesa 
come valore assoluto, sacro ...»’, ma spesso e in 
molte parti d’Europa tale apertura nei confronti 
dell’esistenza è smentita da politiche non rispet­
tose del diritto alla vita stessa, soprattutto, per i 
più deboli. Politiche che stanno rischiando di 
rendere il “vecchio Continente” sempre più vec­
chio. Se dunque, per un verso, questi giovani 
sono un notevole capitale per l’Europa d’oggi, 
che su di loro investe notevolmente per costrui­
re il suo futuro, dall’altro non sempre le aspet­
tative giovanili sono coerentemente accolte dal 
mondo degli adulti o dei responsabili della 
società civile.

Due aspetti, comunque, ci sembrano centrali 
per capire l’atteggiamento giovanile odierno: la 
rivendicazione della soggettività e il desiderio 
di libertà. Sono due istanze degne d’attenzione 
e tipicamente umane. Spesso tuttavia, in una 
cultura debole e complessa quale l’attuale, 
danno luogo - incontrandosi - a combinazioni 
che ne deformano il senso: la soggettività 
diventa allora soggettivismo, mentre la libertà 
degenera in arbitrio.

In tale contesto merita attenzione il rapporto 
che i giovani europei stabiliscono con la Chiesa. 
Rileva con coraggio e realismo il Congresso in 
una delle sue Proposizioni conclusive: «I giova­
ni spesso non vedono nella Chiesa l’oggetto 

della loro ricerca ed il luogo di risposta della 
loro domanda e attesa. Si rileva che non è Dio il 
problema, ma la Chiesa. La Chiesa ha coscien­
za della difficoltà a comunicare con i giovani, 
della carenza di veri progetti pastorali, ... della 
debolezza teologico-antropologica di certe cate­
chesi. Da parte di tanti giovani perdura il timo­
re che un’esperienza nella Chiesa limiti la loro 
libertà»8, mentre da parte di molti altri la Chiesa 
resta o sta diventando il più autorevole punto di 
riferimento.

c) «Uomo senza vocazione»
Questo gioco di contrasti si riflette inevita­

bilmente sul piano della progettazione del futu­
ro, che è visto - da parte dei giovani - in un’ot­
tica conseguente, limitata alle proprie vedute, in 
funzione d'interessi strettamente personali 
(l’autorealizzazione).

E una logica che riduce il futuro alla scelta 
d’una professione, alla sistemazione economi­
ca, o all’appagamento sentimentale-emotivo, 
entro orizzonti che di fatto riducono la voglia di 
libertà e le possibilità del soggetto a progetti 
limitati, con l’illusione di essere liberi.

Sono scelte senza alcun'apertura al mistero e 
al trascendente, e fors’anche con scarsa respon­
sabilità nei confronti della vita, propria e altrui, 
della vita ricevuta in dono e da generare negli 
altri. E. in altre parole, una sensibilità e menta­
lità che rischia di delineare una sorta di cultura 
antivocazionale. Come dire che nell’Europa 
culturalmente complessa e priva di precisi punti 
di riferimento, simile a un grande pantheon, il 
modello antropologico prevalente sembra esser 
quello dell’"uomo senza vocazione".

Eccone una possibile descrizione. «Una cul­
tura pluralista e complessa tende a generare dei 
giovani con un’identità incompiuta e debole 
con la conseguente indecisione cronica di fron­
te alla scelta vocazionale. Molti giovani non 
hanno neppure la “grammatica elementare” del­
l’esistenza, sono dei nomadi: circolano senza 
fermarsi a livello geografico, affettivo, cultura­
le, religioso, essi “tentano”! In mezzo alla gran­
de quantità e diversità delle informazioni, ma 
con povertà di formazione, appaiono dispersi, 
con poche referenze e pochi referenti. Per que­
sto hanno paura del loro avvenire, hanno ansia 
davanti ad impegni definitivi e si interrogano 
circa il loro essere. Se da una parte cercano 
autonomia e indipendenza ad ogni costo, dal-

7 IL 32.
" Proposizioni, 7.



Atti della Santa Sede 29

l’altra, come rifugio, tendono a essere molto 
dipendenti dall’ambiente socioculturale ed a 
cercare la gratificazione immediata dei sensi: di 
ciò che "mi va" di ciò che "mi fa sentire bene” 
in un mondo affettivo fatto su misura»9.

Fa un'immensa tristezza incontrare giovani, 
pur intelligenti e dotati, in cui sembra spenta la 
voglia di vivere, di credere in qualcosa, di ten­
dere verso obiettivi grandi, di sperare in un 
mondo che può diventare migliore anche grazie 
ai loro sforzi. Sono giovani che sembrano sen­
tirsi superflui nel gioco o nel dramma della vita, 
quasi dimissionari nei confronti d’essa, smarriti 
lungo sentieri interrotti e appiattiti sui livelli 
minimi della tensione vitale. Senza vocazione, 
ma anche senza futuro, o con un futuro che, 
tutt’al più, sarà una fotocopia del presente.

d) La vocazione dell’Europa
Eppure, quest'Europa dalle molte anime e 

dalla cultura così debole (ma che tuttavia s’im­
pone spesso con forza) mostra d’avere energie 
insospettate, è quanto mai viva e chiamata a 
giocare un ruolo importante nel contesto mon­
diale.

Mai come in questo tempo il vecchio 
Continente, nonostante mostri ancora le ferite di 
recenti conflitti e di contrapposizioni anche vio­
lente al suo interno, ha avvertito forte la chia­
mata all’unità. Una unità che si deve ancora 
costruire, nonostante certi muri siano caduti, e 
che dovrà estendersi a tutta l’Europa e a chi ad 
essa chiede ospitalità e accoglienza. Unità che 
non potrà essere solo politica o economica, ma 
anche e prima di tutto spirituale e morale. Unità, 
ancora, che dovrà superare vecchi rancori e 
antiche diffidenze, e che potrebbe ritrovare pro­
prio nelle primitive radici cristiane un motivo di 
convergenza e una garanzia d’intesa. Unità, in 
particolare, che toccherà all’attuale generazione 
giovanile realizzare e render solida e completa, 

dall’Ovest all’Est, dal Nord al Sud, difendendo­
la da ogni tentazione contraria d’isolamento e 
ripiegamento sui propri interessi, e proponendo­
la al mondo intero come esempio di serena con­
vivenza nella diversità.

Saranno questi giovani capaci di assumere 
tale responsabilità?

Se è vero che il giovane d’oggi rischia d’es­
sere disorientato e di trovarsi senza un preciso 
punto di riferimento, la “nuova Europa” che sta 
nascendo potrebbe forse diventare un traguardo 
e offrire un adeguato stimolo a giovani che, in 
realtà, «hanno nostalgia di libertà e cercano la 
verità, la spiritualità, l’autenticità, la propria 
originalità personale e la trasparenza, che insie­
me hanno desiderio di amicizia e di recipro­
cità», che cercano “compagnia” e vogliono 
«costruire una nuova società, fondata su valori 
quali la pace, la giustizia, il rispetto per l’am­
biente, l’attenzione alle diversità, la solidarietà, 
il volontariato e la pari dignità della donna»

In ultima analisi, le più recenti ricerche 
descrivono i giovani europei come smarriti, ma 
non disperati; impregnati di relativismo etico, 
ma anche desiderosi di vivere una “vita buona”; 
coscienti del loro bisogno di salvezza, sia pur 
senza sapere dove cercarla.

Il loro più grave problema è probabilmente 
la società eticamente neutra nella quale è capi­
tato loro di vivere, ma le risorse in loro non si 
sono spente. Specie in un tempo di transizione 
verso nuovi traguardi come il nostro. Ne fanno 
fede i tanti giovani animati da sincera ricerca di 
spiritualità e coraggiosamente impegnati nel 
sociale, fiduciosi in se stessi e negli altri e distri­
butori di speranza e di ottimismo.

Noi crediamo che questi giovani, nonostante 
le contraddizioni e il “peso” d’un certo ambien­
te culturale, possano costruire questa nuova 
Europa. Nella vocazione della loro madre-terra 
s’adombra anche la loro personale vocazione.

Nuova evangelizzazione

12. Tutto questo apre nuove strade e chiede 
nuovo impulso allo stesso processo di evange­
lizzazione della vecchia e nuova Europa. Da 
tempo la Chiesa e l’attuale Pontefice vanno 
chiedendo un profondo rinnovamento dei con­
tenuti e del metodo dell’annuncio del Vangelo,

«per rendere la Chiesa del XX secolo sempre 
più idonea ad annunciare il Vangelo all’umanità 
del XX secolo»". E, come ci ha ricordato il 
Congresso, «non bisogna aver paura di essere 
in un periodo di passaggio da una sponda al­
l’altra»12.

’ Proposizioni, 3.
10 Proposizioni, 4.
11 Paolo VI, Evangeli! nuntiandi, 2. Vedi anche, si 

33-34, e Redemptoris missio, 33-34.
12 Proposizioni, 19.

'argomento, di Giovanni Paolo II, Christifideles laici,



30 Atti della Santa Sede

a) Il “semper” e il “novum”
Si tratta di coniugare il “semper" e il 

“novum" del Vangelo, per offrirlo alle nuove 
domande e condizioni dell’uomo e della donna 
d’oggi. È dunque urgente riproporre il cuore o il 
centro del kerigma come “notizia perennemen­
te buona”, ricca di vita e di senso per il giovane 
che vive in Europa, come annuncio capace di 
rispondere alle sue aspettative e d’illuminare la 
sua ricerca.

Specie attorno a questi punti si concentrano 
la tensione e la sfida. Di qui dipendono l’imma­
gine d’uomo che si vuole realizzare e le grandi 
decisioni della vita, del futuro della persona e 
dell’umanità: del significato della libertà, del 
rapporto tra soggettività e oggettività, del miste­
ro della vita e della morte, dell’amare e del sof­
frire, del lavoro e della festa.

Occorre chiarire la relazione tra prassi e 
verità, tra istante storico personale e futuro defi­
nitivo universale o tra bene ricevuto e bene 
donato, tra coscienza del dono e scelta di vita. 
Noi sappiamo che è proprio attorno a questi 
punti che si concentra anche una certa crisi di 
significato, da cui derivano poi una cultura anti- 
vocazionale e un’immagine d’uomo senza 
vocazione.

Dunque di qui deve partire o qui deve appro­
dare il cammino della nuova evangelizzazione, 
per evangelizzare la vita e il significato della 
vita, l’esigenza di libertà e di soggettività, il 
senso del proprio essere al mondo e del relazio­
narsi con gli altri.

Di qui potrà emergere una cultura vocazio­
nale e un modello d’uomo aperto alla chiamata. 
Perché a un’Europa che va ridisegnando in 
profondità il suo volto non venga a mancare la 
buona novella della pasqua del Signore, nel cui 
sangue i popoli dispersi si sono riuniti e i lonta­
ni sono diventati vicini, «abbattendo il muro di 
separazione che era frammezzo, cioè l’inimici­
zia» (Ef2,14). Possiamo anzi dire che la voca­
zione è il cuore stesso della nuova evangelizza­
zione alle soglie del Terzo Millennio, è l’appel­
lo di Dio all’uomo per una nuova stagione di 
verità e libertà, e per una rifondazione etica 
della cultura e della società europea.

b) Nuova santità
In questo processo di inculturazione della 

buona novella, la Parola di Dio si fa compagna 
di viaggio dell’uomo e lo incrocia lungo le vie 
per rivelargli il progetto del Padre come condi­

zione della sua felicità. Ed è esattamente la 
Parola tratta dalla lettera di Paolo ai cristiani 
della Chiesa di Efeso, che conduce anche noi 
oggi, Popolo di Dio in Europa, a scoprire quan­
to forse non è subito visibile a prima vista, ma 
che pure è evento, è dono, è vita nuova: «Così 
dunque voi non siete più stranieri né ospiti, ma 
siete concittadini dei santi e familiari di Dio» 
(Ef2,19).

Non è, evidentemente. Parola nuova, ma è 
Parola che ci fa guardare in modo nuovo alla 
realtà della Chiesa del vecchio Continente, che 
è tutt’altro che “Chiesa vecchia”. Essa è comu­
nità di credenti chiamati alla “giovinezza della 
santità”, alla vocazione universale alla santità, 
sottolineata con forza dal Concilio” e ribadita 
in svariate circostanze dal Magistero succes­
sivo.

È tempo, ora, che quell’appello riprenda 
forza e raggiunga ogni credente, perché ognuno 
sia «in grado di comprendere con tutti i santi 
quale sia l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la 
profondità» (Ef3,18) del mistero di grazia affi­
dato alla propria vita.

E tempo ormai che quell’appello susciti 
nuovi disegni di santità, perché l’Europa ha 
bisogno soprattutto di quella particolare santità 
che il momento presente esige, originale quindi 
e in qualche modo senza precedenti.

Occorrono persone, capaci di «gettare 
ponti» per unire sempre più le Chiese e i popo­
li d’Europa e per riconciliare gli animi.

Occorrono “padri" e “madri" aperti alla 
vita e al dono della vita; sposi e spose che testi­
monino e celebrino la bellezza dell'amore 
umano benedetto da Dio; persone capaci di dia­
logo e di “carità culturale", per la trasmissione 
del messaggio cristiano mediante i linguaggi 
della nostra società; professionisti e persone 
semplici capaci d’imprimere all’impegno nella 
vita civile e ai rapporti di lavoro e d’amicizia la 
trasparenza della verità e l’intensità della carità 
cristiana; donne che riscoprano nella fede cri­
stiana la possibilità di vivere in pieno il loro 
genio femminile; presbiteri dal cuore grande, 
come quello del Buon Pastore; diaconi perma­
nenti che annuncino la Parola e la libertà del 
servizio per i più poveri; apostoli consacrati 
capaci d’immergersi nel mondo e nella storia 
con cuore di contemplativo, e mistici così fami­
liari col mistero di Dio da saper celebrare l’e­
sperienza del divino e indicare Dio presente nel 
vivo dell’azione.

13 Lumen gentium, 32. 39-42 (cap. V).



Atti della Santa Sede 31

L’Europa ha bisogno di nuovi confessori 
della fede e della bellezza del credere, di testi­
moni che siano credenti credibili, coraggiosi 
fino al sangue, di vergini che non siano tali solo 
per se stessi, ma che sappiano indicare a tutti 
quella verginità che è nel cuore d’ognuno e che 
rimanda immediatamente all’Eterno, fonte d’o- 
gni amore.

La nostra terra è avida non solo di persone 
sante, ma di comunità sante, così innamorate 
della Chiesa e del mondo da saper presentare al 
mondo stesso una Chiesa libera, aperta, dinami­

ca, presente nella storia odierna d’Europa, vici­
na ai dolori della gente, accogliente verso tutti, 
promotrice della giustizia, attenta ai poveri, non 
preoccupata della sua minoranza numerica né di 
porre paletti di confine alla propria azione, non 
spaventata dal clima di scristianizzazione socia­
le (reale ma forse non così radicale e generale) 
né dalla scarsità (spesso solo apparente) dei 
risultati.

Sarà questa la nuova santità capace di rie­
vangelizzare l’Europa e di costruire la nuova 
Europa!

Nuove vocazioni

13. S’impone allora un discorso nuovo sulla 
vocazione e sulle vocazioni, sulla cultura e sulla 
pastorale vocazionale. Il Congresso ha inteso 
recepire una certa sensibilità, ormai largamente 
diffusa riguardo a questi temi, proponendo però, 
al tempo stesso, un «"sussulto” idoneo ad apri­
re stagioni nuove nelle nostre Chiese»l4.

a) Vocazione e vocazioni
Come la santità è per tutti i battezzati in 

Cristo, così esiste una vocazione specifica per 
ogni vivente; e come la prima è radicata nel 
Battesimo, così la seconda è connessa al sem­
plice fatto d’esistere. La vocazione è il pensiero 
provvidente del Creatore sulla singola creatura, 
è la sua idea-progetto, come un sogno che sta a 
cuore a Dio perché gli sta a cuore la creatura. 
Dio-Padre lo vuole diverso e specifico per ogni 
vivente.

L’essere umano, infatti, è “chiamato” alla 
vita, e come viene alla vita porta e ritrova in sé 
Fimmagine di Colui che l’ha chiamato.

Vocazione è la proposta divina di realizzarsi 
secondo quest’immagine, ed è unica-singola- 
irripetibile proprio perché tale immagine è ine­
sauribile. Ogni creatura dice ed è chiamata a 
esprimere un aspetto particolare del pensiero di 
Dio. Lì trova il suo nome e la sua identità; affer­
ma e mette al sicuro la sua libertà e originalità.

Se dunque ogni essere umano ha la propria 
vocazione fin dal momento della nascita, esisto­

no nella Chiesa e nel mondo varie vocazioni 
che, mentre su un piano teologico esprimono la 
somiglianza divina impressa nell’uomo, a livel­
lo pastorale-ecclesiale rispondono alle varie esi­
genze della nuova evangelizzazione, arricchen­
do la dinamica e la comunione ecclesiale: «La 
Chiesa particolare è come un giardino fiorito, 
con grande varietà di doni e carismi, movimen­
ti e ministeri. Di qui l’importanza della testimo­
nianza della comunione tra loro, abbandonando 
ogni spirito di "concorrenza”»'5.

Anzi, è stato detto esplicitamente al Con­
gresso, «c’è bisogno di apertura a nuovi carismi 
e ministeri, forse diversi da quelli consueti. La 
valorizzazione ed il posto del laicato è un segno 
dei tempi che è ancora in parte da scoprire. Esso 
si sta rivelando sempre più fruttuoso»l6.

b) Cultura della vocazione
Questi elementi stanno progressivamente 

penetrando la coscienza dei credenti, ma non 
ancora fino a creare una vera e propria cultura 
vocazionale", capace di varcare i confini della 
comunità credente. Per questo il Santo Padre, 
nel suo Discorso ai partecipanti al Congresso 
auspica che la costante e paziente attenzione 
della comunità cristiana al mistero della divina 
chiamata promuova una «nuova cultura voca­
zionale nei giovani e nelle famiglie» “.

Essa è una componente della nuova evange­
lizzazione. E cultura della vita e dell’apertura

14 IL 6.
15 Proposizioni, 16.
16 Proposizioni, 19.
17 La «cultura vocazionale» fu il tema del Messaggio Pontificio per la XXX Giornata mondiale di preghiera 

per le vocazioni, celebrata il 2 maggio 1993 (cfr. L'Osservatore Romano, 18 dicembre 1992; cfr. anche 
Congregazione per l’Educazione Cattolica, P.O.V.E., Messaggi Pontifici per la Giornata mondiale di preghie­
ra per le vocazioni, Roma 1994, pp. 241-245).

18 Giovanni Paolo II, Discorso ai partecipanti al Congresso sulle vocazioni in Europa, in L'Osservatore 
Romano, 11 maggio 1997,4.



32 Atti della Santa Sede

alla vita, del significato del vivere, ma anche del 
morire.

In particolare fa riferimento a valori forse un 
po’ dimenticati da certa mentalità emergente 
(«cultura di morte», secondo alcuni), come la 
gratitudine, l’accoglienza del mistero, il senso 
dell’incompiutezza dell’uomo e assieme della 
sua apertura al trascendente, la disponibilità a 
lasciarsi chiamare da un altro (o da un Altro) e 
a farsi interpellare dalla vita, la fiducia in sé e 
nel prossimo, la libertà di commuoversi di fron­
te al dono ricevuto, di fronte all’affetto, alla 
comprensione, al perdono, scoprendo che quel­
lo che si è ricevuto è sempre immeritato ed 
eccedente la propria misura, e fonte di respon­
sabilità verso la vita.

Fa parte ancora di questa cultura vocaziona­
le la capacità di sognare e desiderare in grande, 
quello stupore che consente d'apprezzare la bel­
lezza e sceglierla per il suo valore intrinseco, 
perché rende bella e vera la vita, quell’altruismo 
che non è solo solidarietà d’emergenza, ma che 
nasce dalla scoperta della dignità di qualsiasi 
fratello.

Alla cultura della distrazione, che rischia di 
perder di vista e annullare gl’interrogativi seri 
nel macero delle parole, va opposta una cultura 
capace di ritrovare coraggio e gusto per le 
domande grandi, quelle relative al proprio futu­
ro: sono le domande grandi, infatti, che rendo­
no grandi anche le risposte piccole. Ma son poi 
le risposte piccole e quotidiane che provocano le 
grandi decisioni, come quella della fede; o che 
creano cultura, come quella della vocazione.

In ogni caso la cultura vocazionale, in quan­
to complesso di valori, deve passare sempre più 
dalla coscienza ecclesiale a quella civile, dalla 
consapevolezza del singolo o della comunità 
credente alla convinzione universale di non 
poter costruire alcun futuro, per l’Europa del 
Duemila, su un modello d’uomo senza vocazio­
ne. Continua infatti il Papa: «Il disagio che 
attraversa il mondo giovanile rivela, anche nelle 
nuove generazioni, pressanti domande sul signi­
ficato dell’esistenza, a conferma del fatto che 
nulla e nessuno può soffocare nell’uomo la 
domanda di senso e il desiderio di verità. Per 
molti è questo il terreno sul quale si pone la 
ricerca vocazionale»

Proprio questa domanda e questo desiderio 

fanno nascere un’autentica cultura della voca­
zione; e se domanda e desiderio sono nel cuore 
d’ogni uomo, anche di chi li nega, allora questa 
cultura potrebbe diventare una sorta di terreno 
comune ove la coscienza credente incontra la 
coscienza laica e con essa si confronta. Ad essa 
donerà con generosità e trasparenza quella 
sapienza che ha ricevuto dall’alto.

Tale nuova cultura diverrà così vero e pro­
prio terreno di nuova evangelizzazione, ove 
potrebbe nascere un nuovo modello d’uomo e 
potrebbero fiorire anche nuova santità e nuove 
vocazioni per l’Europa del Duemila. La penu­
ria, infatti, delle vocazioni specifiche - le voca­
zioni al plurale - è soprattutto assenza di 
coscienza vocazionale della vita - la vocazione 
al singolare - , ovvero assenza di cultura della 
vocazione.

Questa cultura diventa oggi, probabilmente, 
il primo obiettivo della pastorale vocazionale2" 
o, forse, della pastorale in genere. Che pastora­
le è, infatti, quella che non coltiva la libertà di 
sentirsi chiamati da Dio, né fa nascere novità di 
vita?

c) Pastorale delle vocazioni:
il "salto di qualità"
C’è un altro elemento che lega tra loro la 

riflessione precongressuale con l’analisi con­
gressuale. E la consapevolezza che la pastorale 
delle vocazioni si trova di fronte all'esigenza di 
un cambiamento radicale, di un «“sussulto" ido­
neo», secondo il documento preparatorio21, o di 
«un salto di qualità», come il Papa ha racco­
mandato nel suo Messaggio a fine Congresso22. 
Ancora una volta ci troviamo dinanzi a una con­
vergenza evidente e da intendere nel suo signi­
ficato autentico, in questa analisi della situazio­
ne che stiamo proponendo.

Non si tratta solo d’un invito a reagire a una 
sensazione di stanchezza o di sfiducia per i 
pochi risultati; né s’intende con queste parole 
provocare a rinnovare semplicemente certi 
metodi o a recuperare energia ed entusiasmo, 
ma si vuole indicare, in sostanza, che la pasto­
rale vocazionale in Europa è giunta a uno snodo 
storico, a un passaggio decisivo. C’è stata una 
storia, con una preistoria e poi delle fasi che si 
sono lentamente succedute, lungo questi anni, 
come stagioni naturali, e che ora devono neces-

” Ibidem.
20 Cfr. Proposizioni, 12.
21 ILf>.
22 Discorso del Santo Padre in L'Osservatore Romano, 11 maggio 1997.



Atti della Santa Sede 33

sanamente procedere verso lo stato “adulto” e 
maturo della pastorale vocazionale.

Non si tratta dunque né di sottovalutare il 
senso di questo passaggio, né d’incolpare alcu­
no per quello che non si sarebbe fatto nel pas­
sato; anzi, il sentimento nostro e di tutta la 
Chiesa è di sincera riconoscenza verso quei fra­
telli e sorelle che, in condizioni di notevole dif­
ficoltà, hanno con generosità aiutato tanti ragaz- 
zi/e e giovani a cercare e a trovare la propria 
vocazione. Ma si tratta, in ogni caso, di com­
prendere ancora una volta la direzione che Dio, 
il Signore della storia, sta imprimendo alla 
nostra storia, anche alla ricca storia delle voca­
zioni in Europa, oggi dinanzi a un crocevia 
decisivo.

- Se la pastorale delle vocazioni è nata 
come emergenza legata a una situazione di crisi 
e indigenza vocazionale, oggi non può più pen­
sarsi con la stessa precarietà e motivata da una 
congiuntura negativa, ma - al contrario - appa­
re come espressione stabile e coerente della 
maternità della Chiesa, aperta al piano inarre­
stabile di Dio, che sempre in essa genera vita;

- se un tempo la promozione vocazionale si 
riferiva solo o soprattutto ad alcune vocazioni, 
ora si dovrebbe tendere sempre più verso la pro­
mozione di tutte le vocazioni, poiché nella 
Chiesa del Signore o si cresce insieme o non 
cresce nessuno;

- se ai suoi inizi la pastorale vocazionale 
provvedeva a circoscrivere il suo campo d’in­
tervento ad alcune categorie di persone (“i 
nostri”, quelli più vicini agli ambienti di Chiesa 
o coloro che sembravano mostrare subito un 
certo interesse, i più buoni e meritevoli, quelli 
che avevano già fatto un’opzione di fede, e così 
via), adesso s’avverte sempre più la necessità 
d’estendere con coraggio a tutti, almeno in teo­
ria, l'annuncio e la proposta vocazionale, in 
nome di quel Dio che non fa preferenza di per­
sone, che sceglie peccatori in un popolo di pec­
catori, che fa di Amos, che non era figlio di pro­
feti ma solo raccoglitore di sicomori, un profe­
ta, e chiama Levi e va in casa di Zaccheo, ed è 
capace di far sorgere figli di Abramo anche 
dalle pietre (cfr. Mt 3,9);

- se prima l’attività vocazionale nasceva in 
buona parte dalla paura (dell’estinzione o di 
contare di meno) e dalla pretesa di mantenere 
determinati livelli di presenze o di opere, ora la 

paura, che è sempre pessima consigliera, cede il 
posto alla speranza cristiana, che nasce dalla 
fede ed è proiettata verso la novità e il futuro di 
Dio;

- se una certa animazione vocazionale è, o 
era, perennemente incerta e timida, da sembrar 
quasi in condizione d’inferiorità rispetto a una 
cultura antivocazionale, oggi fa vera promozio­
ne vocazionale solo chi è animato dalla certez­
za che in ogni persona, nessuno escluso, c’è un 
dono originale di Dio che attende d’essere sco­
perto;

- se l’obiettivo un tempo sembrava essere il 
reclutamento, e il metodo la propaganda, spesso 
con esiti forzosi sulla libertà dell’individuo o 
con episodi di “concorrenza”, ora deve essere 
sempre più chiaro che lo scopo è il servizio da 
dare alla persona, perché sappia discernere il 
progetto di Dio sulla sua vita per l’edificazione 
della Chiesa, e in esso riconosca e realizzi la sua 
propria verità23.

- se in epoca non proprio lontana c’era chi 
s’illudeva di risolvere la crisi vocazionale con 
scelte discutibili, ad esempio «importando 
vocazioni» da altrove (spesso sradicandole dal 
loro ambiente), oggi nessuno dovrebbe illudersi 
di risolvere la crisi vocazionale aggirandola, 
poiché il Signore continua a chiamare in ogni 
Chiesa e in ogni luogo;

- e così, sulla stessa linea, il “cireneo voca­
zionale”, volonteroso e spesso solitario improv­
visatore, dovrebbe sempre più passare da un'a­
nimazione fatta d’iniziative ed esperienze epi­
sodiche a un’educazione vocazionale che s’ispi­
ri alla sapienza d’un metodo collaudato d'ac­
compagnamento, per poter dare un aiuto appro­
priato a chi è in ricerca;

- di conseguenza, lo stesso animatore voca­
zionale dovrebbe diventare sempre più educato­
re alla fede e formatore di vocazioni, e l’anima­
zione vocazionale divenire sempre più azione 
corale24, di tutta la comunità, religiosa o parroc­
chiale, di tutto l’Istituto o di tutta la diocesi, di 
ogni presbitero o consacrato/a o credente, e per 
tutte le vocazioni in ogni fase della vita;

- è ora, infine, che si passi decisamente 
dalla «patologia della stanchezza»25 e della ras­
segnazione, che si giustifica attribuendo all’at­
tuale generazione giovanile la causa unica della 
crisi vocazionale, al coraggio di porsi gl’inter­
rogativi giusti, per capire gli eventuali errori e

23 Proposizioni, 20.
24 Cfr. Giovanni Paolo II, Vita consecrata, 64.
25 IL 85.



34 Atti della Santa Sede

inadempienze, per arrivare a un nuovo slancio 
creativo fervido di testimonianza.

d) Piccolo gregge e grande missione1'’
Sarà la coerenza con cui si procede in questa 

linea che aiuterà sempre più a riscoprire la 
dignità della pastorale vocazionale e la sua 
naturale posizione di centralità e sintesi nel­
l’ambito pastorale.

Anche qui veniamo da esperienze e conce­
zioni che hanno rischiato di emarginare, in qual­
che modo, nel passato, la stessa pastorale delle 
vocazioni, considerandola come meno impor­
tante. Essa talvolta presenta un volto non vin­
cente della Chiesa attuale o viene giudicata 
come un settore della pastorale meno teologica­
mente fondato rispetto ad altri, prodotto recente 
d’una situazione critica e contingente.

La pastorale vocazionale vive forse ancora 
in una situazione d’inferiorità, che da un lato 
può nuocere alla sua immagine e indirettamen­
te all’efficacia della sua azione, ma dall’altro 
può anche diventare un contesto favorevole per 
individuare e sperimentare con creatività e 
libertà - libertà anche di sbagliare - nuovi cam­
mini pastorali.

Soprattutto tale situazione può ricordare 
quell'altra “inferiorità" o povertà di cui parlava 
Gesù osservando le folle che lo seguivano: «La 
messe è molta, ma gli operai sono pochi» (Mt 
9,37). Di fronte alla messe del Regno di Dio, di 
fronte alla messe della nuova Europa e della 
nuova evangelizzazione, gli “operai” sono e 
saranno sempre pochi, “piccolo gregge e grande 
missione”, perché risalti meglio che la vocazio­
ne è iniziativa di Dio, dono del Padre, Figlio e 
Spirito Santo.

PARTE SECONDA

TEOLOGIA DELLA VOCAZIONE

«Vi sono diversità di carismi, ma uno solo è lo Spirito ...» (ICor 12,4)

Lo scopo fondamentale di questa parte teo­
logica è di far cogliere il senso della vita umana 
in rapporto a Dio comunione trinitaria. Il 
mistero del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo fonda l’esistenza piena dell’uomo, come 
chiamata all’amore nel dono di sé e nella san­
tità; come dono nella Chiesa per il mondo. 
Ogni antropologia sganciata da Dio è illusoria.

La domanda di senso per la vita

14. Alla scuola della Parola di Dio la comu­
nità cristiana accoglie la risposta più alta alla 
domanda di senso che insorge, più o meno chia­
ramente, nel cuore deH’uomo. È una risposta 
che non viene dalla ragione umana, pur sempre 
drammaticamente provocata dal problema del- 
l'esistere e del suo destino, ma da Dio. È Lui 
stesso a consegnare all’uomo la chiave di lettu­
ra per chiarire e risolvere i grandi interrogativi 
che fanno dell’uomo un soggetto interrogante:

Si tratta ora di cogliere gli elementi struttu­
rali della vocazione cristiana, la sua architettura 
essenziale che, evidentemente, non può che 
essere teologica. Questa realtà, già oggetto di 
molte analisi anche del Magistero, è ricca d’una 
tradizione spirituale, biblico-teologica, che ha 
formato non solo generazioni di chiamati, ma 
anche una spiritualità della chiamata.

«Perché siamo al mondo? Che cos’è la vita? 
Quale l’approdo oltre il mistero della morte?».

Non va però dimenticato che nella cultura 
della distrazione, in cui si trovano imbarcati 
soprattutto i giovani di questo tempo, le doman­
de fondamentali corrono il rischio di essere 
soffocate, o di essere rimosse. Il senso della 
vita, oggi, più che cercato viene imposto: o da 
ciò che si vive nell’immediato o da ciò che gra­
tifica i bisogni, soddisfatti i quali, la coscienza

“ Un’espressione analoga è già stata usata nel Documento conclusivo del II Congresso Intemazionale di 
Vescovi e altri responsabili delle vocazioni ecclesiastiche, cfr. Sviluppi, 3. D’ora in poi lo citeremo con la sigla DC 
(Documento conclusivo).



Atti della Santa Sede 35

diventa sempre più ottusa e gli interrogativi più 
veri restano elusi27.

È dunque compito della teologia pastorale e 
dell’accompagnamento spirituale aiutare i gio­

vani a interrogare la vita, per giungere a formu­
lare, nel dialogo decisivo con Dio, la stessa 
domanda di Maria di Nazaret: «Come è possibi­
le?» (Le 1,34).

L’icona trinitaria

15. In ascolto della Parola, non senza stupo­
re, scopriamo che la categoria biblico-teologica 
più comprensiva e più aderente per esprimere il 
mistero della vita, alla luce di Cristo, è quella di 
«vocazione»28. «Cristo, che è il nuovo Adamo, 
proprio rivelando il mistero del Padre e del tuo 
amore, svela anche pienamente l’uomo all’uo­
mo e gli fa nota la sua altissima vocazione»29.

Per questo la figura biblica della comunità di 
Corinto presenta i doni dello Spirito, nella 
Chiesa, in subordine al riconoscimento di Gesù 
come il Signore. Davvero la cristologia sta a 
fondamento di ogni antropologia ed ecclesiolo­
gia. Cristo è il progetto dell’uomo. Solo dopo 
che il credente ha riconosciuto che Gesù è il 
Signore «sotto l’azione dello Spirito Santo» 
(ICor 12,3) può accogliere lo statuto della 
nuova comunità dei credenti: «Vi sono poi 
diversità di carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi 
sono diversità di ministeri, ma uno solo è il 
Signore; vi sono diversità di operazioni, ma 
uno solo è Dio che opera tutto in tutti» (1 Cor 
12,4-6).

L’immagine paolina mette in chiara eviden­
za tre aspetti fondamentali dei doni vocazionali 
nella Chiesa, strettamente connessi con la loro 
origine dal grembo della comunione trinitaria e 
con riferimento specifico alle singole Persone.

Alla luce dello Spirito i doni sono espressio­
ne della sua infinita gratuità. Egli stesso è cari­
sma (At 2,38), sorgente di ogni dono ed espres­
sione dell’incontenibile creatività divina.

Alla luce di Cristo i doni vocazionali sono 
“ministeri”, esprimono la poliforme diversità 
del servizio che il Figlio ha vissuto sino al dono 
della vita. Egli infatti «non è venuto per essere 

servito, ma per servire e dare la sua vita ...» (Mt 
20,28). Gesù pertanto è il modello di ogni mini­
stero.

Alla luce del Padre i doni sono “operazio­
ni", perché da Lui, fonte della vita, ogni essere 
sprigiona il proprio dinamismo creaturale.

La Chiesa dunque riflette, come icona, il 
mistero di Dio Padre, di Dio Figlio e di Dio 
Spirito Santo; ed ogni vocazione reca in sé i 
tratti caratteristici delle tre Persone della comu­
nione trinitaria. Le Persone divine sono sorgen­
te e modello d’ogni chiamata. Anzi, la Trinità, 
in se stessa, è un misterioso intreccio di chia­
mate e risposte. Solo lì, aH’intemo di quel dia­
logo ininterrotto, ogni vivente ritrova non solo 
le sue radici, ma anche il suo destino e il suo 
futuro, ciò che è chiamato a essere e a diventa­
re, nella verità e libertà, nella concretezza della 
sua storia.

I doni, infatti, nello statuto ecclesiologico 
della I Corinzi, hanno una destinazione storica 
e concreta: «A ciascuno è data una manifesta­
zione particolare dello Spirito per l’utilità 
comune» (ICor 12,7). C’è un bene superiore 
che scavalca regolarmente il dono personale: 
costruire nell'unità il Corpo di Cristo; rendere 
epifanica la sua presenza nella storia «perché il 
mondo creda» (Gv 17,21).

Pertanto la comunità ecclesiale, da una parte, 
è afferrata dal mistero di Dio, ne è icona visibi­
le, e, dall’altra, è totalmente coinvolta con la 
storia dell'uomo nel mondo, in stato di esodo, 
verso «i cieli nuovi».

La Chiesa, ed ogni vocazione in essa, espri­
mono un identico dinamismo: essere chiamati 
per una missione.

Il Padre chiama alla vita

16. L’esistenza di ciascuno è frutto dell’a­
more creativo del Padre, del suo desiderio effi­
cace. della sua parola generativa.

L'atto creatore del Padre ha la dinamica di 

un appello, di una chiamata alla vita. L’uomo 
viene alla vita perché amato, pensato e voluto 
da una Volontà buona che l’ha preferito alla non 
esistenza, che l’ha amato ancor prima che fosse.

27 Proposizioni, 3.
“ Paolo VI, Populorum progressio, 15.
29 Gaudium et spes, 22.



36 Atti della Santa Sede

conosciuto prima di formarlo nel seno materno, 
consacrato prima che uscisse alla luce (cfr. Ger 
1,5; Is 49,1.5; Gal 1,15).

La vocazione, allora, è ciò che spiega alla 
radice il mistero della vita deH’uomo, ed è essa 
stessa un mistero, di predilezione e gratuità 
assoluta.

a) «... a sua immagine»
Nella «chiamata creativa» l’uomo appare 

subito in tutta la pregnanza della sua dignità 
quale soggetto chiamato alla relazione con Dio, 
a stare di fronte a Lui, con gli altri, nel mondo, 
con un volto che riflette le stesse fattezze divi­
ne: «Facciamo l'uomo a nostra immagine e 
somiglianza» (Gen 1,26). Questa triplice rela­
zione appartiene al disegno originario, perché il 
Padre «in Lui - in Cristo - ci ha scelti prima 
della creazione del mondo, per essere santi e 
immacolati al suo cospetto nella carità» (Ef 
L4).

Riconoscere il Padre significa che noi esi­
stiamo alla maniera sua. avendoci creati a sua 
immagine (Sap 2,23). In questo, dunque, è con­
tenuta la fondamentale vocazione dell’uomo: la 
vocazione alla vita e a una vita subito concepi­
ta a somiglianza di quella divina. Se il Padre è 
l'eterna sorgività, la totale gratuità, la fonte 
perenne dell'esistenza e deH’amore, l’uomo è 
chiamato, nella misura piccola e limitata del suo 
esistere, a essere come Lui; e dunque a "dare la 
vita”, a farsi carico della vita di un altro.

L’atto creatore del Padre, allora, è ciò che 
provoca la consapevolezza che la vita è una 
consegna alla libertà dell’uomo, chiamato a 
dare una risposta personalissima e originale, 
responsabile e colma di gratitudine.

b) L'amore, senso pieno della vita
In questa prospettiva della chiamata alla vita 

una cosa è da escludersi: che l’uomo possa con­
siderare l’esistere come una cosa ovvia, dovuta, 
casuale.

Forse non risulta facile, nella cultura odier­
na, provare stupore dinanzi al dono della vita™.

Mentre è più facile percepire il senso d’una 
vita donata, quella che ridonda a beneficio degli 
altri, ci vuole invece una coscienza più matura, 
una qualche formazione spirituale, per percepi­

re che la vita di ciascuno, in ogni caso e prima 
di qualsiasi scelta, è amore ricevuto, e che in 
tale amore è già nascosto un consequenziale 
progetto vocazionale.

Il semplice fatto di esserci dovrebbe anzitut­
to riempire tutti di meraviglia e di gratitudine 
immensa verso Colui che in modo del tutto gra­
tuito ci ha tratti dal nulla pronunciando il nostro 
nome.

E allora la percezione che la vita è un dono 
non dovrebbe suscitare soltanto un atteggia­
mento riconoscente, ma dovrebbe lentamente 
suggerire la prima grande risposta alla domanda 
fondamentale di senso: la vita è il capolavoro 
dell’amore creativo di Dio ed è in se stessa una 
chiamata ad amare.

Dono ricevuto che tende per natura sua a 
divenire bene donato.

c) L’amore, vocazione d’ogni uomo
L’amore è il senso pieno della vita. Dio ha 

tanto amato l’uomo da dargli la sua stessa vita e 
da renderlo capace di vivere e voler bene alla 
maniera divina. In questo eccesso di amore, 
l’amore degli inizi, l’uomo trova la sua radi­
cale vocazione, che è «vocazione santa» (2Tm 
1,9), e scopre la propria inconfondibile identità, 
che lo rende subito simile a Dio, «a immagine 
del Santo» che lo ha chiamato (1 Pt 1,15). 
«Creandola a sua immagine e continuamente 
conservandola nell'essere - commenta Gio­
vanni Paolo II - Dio inscrive nell'umanità del­
l’uomo e della donna la vocazione, e quindi la 
capacità e la responsabilità dell’amore e della 
comunione. L’amore è pertanto la fondamenta­
le e nativa vocazione di ogni essere umano» ".

d) Il Padre educatore
Grazie a quell’amore che l’ha creato nessu­

no può sentirsi “superfluo”, poiché è chiamato a 
rispondere secondo un progetto da Dio pensato 
apposta per lui.

E allora l’uomo sarà felice e pienamente rea­
lizzato stando al suo posto, cogliendo la propo­
sta educativa divina, con tutto il timore e tre­
more che una simile pretesa suscita in un cuore 
di carne. Dio creatore che dà la vita, è anche il 
Padre che “educa”, tira fuori dal nulla ciò che 
ancora non è per farlo essere; tira fuori dal

“ A tal proposito così s’è espressa una tesi finale del Congresso: «Nel contesto europeo è importante fare 
emergere il primo momento vocazionale, quello della nascita. L'accoglienza della vita mostra che si crede in quel 
Dio che "vede” e “chiama” fin dal seno materno» (Proposizioni. 34).

51 Giovanni Paolo II, Familiaris consortio, 11.



Atti della Santa Sede 37

cuore dell’uomo quello che Lui vi ha posto den­
tro, perché sia pienamente se stesso e quello che 
Lui lo ha chiamato a essere, alla maniera sua.

Di qui la nostalgia di infinito che Dio ha 
messo nel mondo interiore di ciascuno. Come 
un sigillo divino.

e) La chiamata del Battesimo
Questa vocazione alla vita e alla vita divina 

viene celebrata nel Battesimo. In questo 
Sacramento il Padre si china con tenerezza pre­
murosa sulla creatura, figlio o figlia dell’amore 
di un uomo e d’una donna, per benedire il frut­
to di quell'amore e renderlo pienamente figlio 
suo. Da quel momento la creatura è chiamata 
alla santità dei figli di Dio. Niente e nessuno 
potrà mai cancellare questa vocazione.

Con la grazia del Battesimo, Dio Padre 
interviene per manifestare che Lui. e solo Lui è 
l’autore del piano di salvezza, entro cui ogni 
essere umano trova il suo personale ruolo. Il suo 
atto è sempre precedente, anteriore, non aspetta 
l’iniziativa dell’uomo, non dipende dai suoi 
meriti, né si configura a partire dalle sue capa­
cità o disposizioni. È il Padre che conosce, desi­

li Figlio chiama alla sequela

17. «Signore mostraci il Padre e ci basta» 
(Gv 14,8).

E la domanda di Filippo a Gesù, la sera vigi­
lia della passione. E la struggente nostalgia di 
Dio, presente nel cuore di ogni uomo: conosce­
re le proprie radici, conoscere Dio. L’uomo non 
è infinito, è immerso nella finitezza, ma il suo 
desiderio gravita attorno all’infinito.

E la risposta di Gesù sorprende i discepoli: 
«Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai 
conosciuto, Filippo? Chi ha visto me ha visto il 
Padre» (Gv 14,9).

a) Mandato dal Padre per chiamare l’uomo
Il Padre ci ha creati nel Figlio, «che è irra­

diazione della sua gloria e impronta della sua 
sostanza» (Eb 1,3), predestinandoci a essere 
conformi all'immagine sua (cfr. Rm 8,29). Il 
Verbo è l’immagine perfetta del Padre. Questi è 
Colui nel quale il Padre si è reso visibile, il 
Logos per mezzo del quale «ha parlato a noi» 
(Eb 1,2). Tutto il suo essere è di «essere invia­
to», per rendere Dio, in quanto Padre, vicino 
agli uomini, per svelare il suo volto e il suo 
nome agli uomini (Gv 17,6).

Se l’uomo è chiamato a essere figlio di Dio, 
di conseguenza nessuno meglio del Verbo 

gna, imprime un impulso, mette un sigillo, chia­
ma ancora «prima della creazione del mondo» 
(Ef 1,4). E poi dà forza, cammina vicino, sostie­
ne la fatica, è Padre e Madre per sempre ...

La vita cristiana acquista così il significato 
d’una esperienza responsoriale: diventa risposta 
responsabile nel far crescere un rapporto filiale 
con il Padre e un rapporto fraterno nella grande 
famiglia dei figli di Dio. Il cristiano è chiamato 
a favorire, attraverso l’amore, quel processo di 
somiglianza con il Padre che si chiama vita teo­
logale.

Pertanto la fedeltà al Battesimo spinge a 
porre alla vita, e a se stessi, domande sempre 
più precise: soprattutto per disporsi a vivere l'e­
sistenza non solo in base alle attitudini umane, 
che pure sono doni di Dio, ma in base alla sua 
volontà; non secondo prospettive mondane, 
troppe volte da piccolo cabotaggio, ma secondo 
i desideri e i progetti di Dio.

La fedeltà al Battesimo significa allora guar­
dare in alto, da figli, per fare discernimento 
della sua volontà sulla propria vita e sul proprio 
futuro.

Incarnato può "parlare" all'uomo di Dio e raffi­
gurare l'immagine riuscita del figlio. Per questo 
il Figlio di Dio, venendo su questa terra, ha 
chiamato a seguirLo, a essere come Lui, a con­
dividere la sua vita, la sua parola, la sua pasqua 
di morte e risurrezione; addirittura i suoi senti­
menti.

// Figlio, il mandato di Dio s’è fatto uomo 
per chiamare l'uomo: il mandato dal Padre è il 
chiamante degli uomini.

Per questo non esiste un brano del Vangelo, 
o un incontro, o un dialogo, che non abbia un 
significato vocazionale, che non esprima, diret­
tamente o indirettamente, una chiamata da parte 
di Gesù. E come se i suoi appuntamenti umani, 
provocati dalle più diverse circostanze, fossero 
per lui un’occasione per mettere comunque la 
persona di fronte alla domanda strategica: 
«Che cosa fare della mia vita?», «Qual è la mia 
strada?».

b) L’amore più grande: dare la vita
A che cosa chiama Gesù? A seguirlo per 

essere e agire come Lui. Più in particolare, a 
vivere la medesima sua relazione nei confronti 
del Padre e degli uomini: ad accogliere la vita 
come dono dalle mani del Padre per “perdere" e



38 Atti della Santa Sede

riversare questo dono su coloro che il Padre gli 
ha affidati32.

C’è un tratto unificante nella identità di Gesù 
che costituisce il senso pieno dell’amore: la 
missione. Essa esprime l’oblatività, che rag­
giunge la sua epifania suprema sulla croce: 
«Nessuno ha un amore più grande di questo: 
dare la vita per i propri amici» (Gv 15,13).

Pertanto ogni discepolo è chiamato a ripete­
re e rivivere i sentimenti del Figlio, che trovano 
una sintesi nell’amore, motivazione decisiva di 
ogni chiamata. Ma soprattutto ogni discepolo è 
chiamato a rendere visibile la missione di Gesù, 
è chiamato per la missione: «Come il Padre ha 
mandato me, così anch’io mando voi» (Gv 
20,21). La struttura di ogni vocazione, anzi la 
sua maturità, sta nel continuare Gesù nel 
mondo, per fare, come Lui, della vita un dono. 
L’invio-missione è infatti la consegna della sera 
di Pasqua (Gv 20,21) ed è l’ultima parola prima 
di salire al Padre (Mt 28,16-20).

c) Gesù, il formatore
Ogni chiamato è segno di Gesù: in qualche 

modo il suo cuore e le sue mani continuano ad 
abbracciare i piccoli, a sanare i malati, a ricon­
ciliare i peccatori e a lasciarsi inchiodare in 
croce per amore di tutti. L’essere per gli altri, 
con il cuore di Cristo, è il volto maturo di ogni 
vocazione. Per questo è il Signore Gesù il for­
matore di coloro che chiama, l’unico che può 
plasmare in loro i suoi stessi sentimenti.

Ogni discepolo, rispondendo alla sua chia­
mata e lasciandosi da Lui formare, esprime i 
tratti più veri della propria scelta. Per questo «il 
riconoscimento di Lui come il Signore della vita 
e della storia comporta l’auto-riconoscimento 
del discepolo. (...) L’atto di fede coniuga neces­
sariamente insieme il riconoscimento cristolo­
gico con l’auto-riconoscimento antropologi­
co»33.

Di qui la pedagogia dell’esperienza vocazio­
nale cristiana evocata dalla Parola di Dio: 
«Gesù ne costituì dodici che stessero con Lui e 
anche per mandarli a predicare» (Me 3,14). La 
vita cristiana per essere vissuta in pienezza, 
nella dimensione del dono e della missione, ha 
bisogno di motivazioni forti, e soprattutto di 
comunione profonda con il Signore: nell’ascol­
to, nel dialogo, nella preghiera, nella interioriz­

zazione dei sentimenti, nel lasciarsi ogni giorno 
formare da Lui e soprattutto nel desiderio 
ardente di comunicare al mondo la vita del 
Padre.

d) L'Eucaristia: la consegna per la missione
In tutte le catechesi della comunità cristiana 

delle origini è palese la centralità del mistero 
pasquale: annunciare Cristo morto e risorto. Nel 
mistero del pane spezzato e del sangue versato 
per la vita del mondo la comunità credente con­
templa l'epifania suprema dell’amore, la vita 
donata del Figlio di Dio.

Per questo nella celebrazione dell’Euca­
ristia, «culmine e fonte»34 della vita cristiana, 
viene celebrata la massima rivelazione della 
missione di Gesù Cristo nel mondo, ma nel con­
tempo si celebra anche l’identità della comunità 
ecclesiale convocata per essere inviata, chiama­
ta per la missione.

Nella comunità celebrante il mistero pasqua­
le ogni cristiano prende parte ed entra nello stile 
del dono di Gesù, diventando come Lui pane 
spezzato per l’offerta al Padre e per la vita del 
mondo.

L’Eucaristia diventa così sorgente di ogni 
vocazione cristiana; in essa ogni credente è 
chiamato a conformarsi al Cristo Risorto total­
mente offerto e donato. Diventa icona di ogni 
risposta vocazionale; come in Gesù, in ogni vita 
e in ogni vocazione, c’è una difficile fedeltà da 
vivere sino alla misura della croce.

Colui che vi prende parte accoglie l'invito- 
chiamata di Gesù a “fare memoria” di Lui, nel 
Sacramento e nella vita, a vivere “ricordando” 
nella verità e libertà delle scelte quotidiane il 
memoriale della croce, a riempire l’esistenza di 
gratitudine e di gratuità, a spezzare il proprio 
corpo e versare il proprio sangue. Come il 
Figlio.

L'Eucaristia genera al fine la testimonianza, 
prepara la missione: «Andate in pace». Si passa 
dall’incontro con Cristo nel segno del pane, 
all’incontro con Cristo nel segno di ogni uomo. 
L’impegno del credente non si esaurisce nel­
l’entrare, ma nell’uscire dal tempio. La risposta 
alla chiamata incontra la storia della missione. 
La fedeltà alla propria vocazione attinge alle 
sorgenti dell’Eucaristia e si misura nella 
Eucaristia della vita.

32 Per questo, come ricorda una tesi del Congresso, «solo nel contatto vivo con Gesù Cristo Salvatore i gio­
vani possono sviluppare la capacità di comunione, maturare la propria personalità e decidersi per Lui» 
(Proposizioni, 13).

33 IL 55.
34 Sacrosanctum Concilium, 10.



Atti della Santa Sede 39

Lo Spirito chiama alla testimonianza

18. Ogni credente, illuminato dall'intelli­
genza della fede, è chiamato a conoscere e rico­
noscere Gesù come il Signore; e in Lui a rico­
noscere se stesso. Ma ciò non è frutto solo di un 
desiderio.umano o della buona volontà dell’uo­
mo. Anche dopo aver vissuto l’esperienza pro­
lungata con il Signore, i discepoli hanno sempre 
bisogno di Dio. Anzi, la vigilia della passione, 
essi provano un certo turbamento (Gv 14,1), 
paventano la solitudine; e Gesù li incoraggia 
con una promessa inaudita: «Non vi lascerò 
orfani» (Gv 14,18). I primi chiamati del 
Vangelo non resteranno soli: Gesù assicura loro 
la solerte compagnia dello Spirito.

a) Consolatore e amico, guida e memoria
«Egli è il “Consolatore”, lo Spirito di bontà, 

che il Padfe manderà nel nome del Figlio, dono 
del Signore risorto»35, «perché rimanga con voi 
sempre» (Gv 14,16).

Lo Spirito diventa così l’amico di ogni 
discepolo, la guida dallo sguardo geloso su 
Gesù e sui chiamati, per fame dei testimoni 
contro-corrente dell’evento più sconvolgente 
del mondo: il Cristo morto e risorto. Egli, infat­
ti, è “memoria” di Gesù e della sua Parola: «Vi 
insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che 
io vi ho detto» (Gv 14,26), anzi «vi guiderà alla 
verità tutta intera»(Gv 16,13).

La permanente novità dello Spirito consiste 
nel guidare verso un'intelligenza progressiva e 
profonda della verità, quella verità che non è 
nozione astratta, ma il progetto di Dio nella 
vita di ogni discepolo. E la trasformazione 
della Parola in vita e della vita secondo la 
Parola.

b) Animatore e accompagnatore vocazionale
In tal modo lo Spirito diventa il grande ani­

matore di ogni vocazione, Colui che accompa­
gna il cammino perché giunga alla meta, l’ico- 
nografo interiore che plasma con fantasia infini­
ta il volto di ciascuno secondo Gesù.

La sua presenza è sempre accanto ad ogni 
uomo e donna, per condurre tutti al discerni­
mento della propria identità di credenti e di 
chiamati, per plasmare e modellare tale identità 
esattamente secondo il modello dell’amore 
divino. Questo “stampo divino” lo Spirito santi- 
ficatore cerca di riprodurre in ciascuno, quale

” Cfr. Veritatis splendor, 23-24.
36 Cfr. Lumen gentium, cap. V.

paziente artefice delle anime nostre e «consola­
tore perfetto».

Ma soprattutto lo Spirito abilita i chiamati 
alla “testimonianza": «Egli mi renderà testimo­
nianza e anche voi mi renderete testimonianza» 
(Gv 15,26-27). Questo modo di essere di ogni 
chiamato costituisce la parola convincente, il 
contenuto stesso della missione. La testimo­
nianza non consiste solo nel suggerire le parole 
dell'annuncio come nel Vangelo di Matteo (Mt 
10,20); bensì nel custodire Gesù nel cuore e 
nell'annunciare Lui come vita del mondo.

c) La santità, vocazione di tutti
E allora la domanda circa il salto di qualità 

da imprimere alla pastorale vocazionale oggi 
diviene interrogativo che senza dubbio impegna 
all’ascolto dello Spirito: perché è Lui l’annun­
ciatore delle «cose future» (Gv 16,13), è Lui a 
donare un’intelligenza spirituale nuova per 
capire la storia e la vita a partire dalla Pasqua 
del Signore, nella cui vittoria c’è il futuro di 
ogni uomo.

Diventa così legittimo chiedersi: dove sta la 
chiamata dello spirito Santo per questi nostri 
anni? Dove dobbiamo correggere i cammini 
della pastorale vocazionale?

Ma la risposta verrà solo se accogliamo il 
grande appello alla conversione, rivolto alla 
comunità ecclesiale e a ciascuno in essa, come 
un vero itinerario di ascetica e di rinascita inte­
riore, per ricuperare ognuno alla fedeltà alla 
propria vocazione.

C’è un primato della vita nello Spirito, che 
sta alla base di ogni pastorale vocazionale. Ciò 
richiede il superamento di un diffuso pragmati­
smo e di quell’esteriorismo sterile che porta a 
dimenticare la vita teologale della fede, della 
speranza e della carità. L’ascolto profondo dello 
Spirito è il nuovo respiro di ogni azione pasto­
rale della comunità ecclesiale.

Il primato della vita spirituale è la pre­
messa per rispondere a quella nostalgia di san­
tità che, come abbiamo già ricordato, attraversa 
pure questo tempo della Chiesa d’Europa. La 
santità è la vocazione universale di ogni 
uomo36, è la via maestra in cui convergono i 
tanti sentieri delle vocazioni particolari. 
Pertanto il grande appuntamento dello Spirito 
per questa curva di storia postconciliare è la 
santità dei chiamati.



40 Atti della Santa Sede

d) Le vocazioni al servizio della vocazione 
della Chiesa
Ma il tendere efficacemente verso questa 

meta significa aderire all’azione misteriosa 
dello Spirito in alcune precise direzioni, che 
preparano e costituiscono il segreto di una vera 
vitalità della Chiesa del Duemila.

Allo Spirito Santo si addice anzitutto l’eter­
no protagonismo della comunione che si riflette 
nell’icona della comunità ecclesiale, visibile 
attraverso la pluralità dei doni e dei ministerP1. 
È proprio nello Spirito, infatti, che ogni cristia­
no scopre la sua assoluta originalità, l’unicità 
della sua chiamata e, al tempo stesso, la sua 
naturale e incancellabile tendenza all’unità. E 
nello Spirito che le vocazioni nella Chiesa sono 
tante e assieme sono una stessa unica vocazio­
ne, all’unità dell’amore e della testimonianza. E 
ancora l’azione dello Spirito che rende possibi­
le la pluralità delle vocazioni nell’unità della 
struttura ecclesiale: le vocazioni nella Chiesa 
sono necessarie nella loro varietà per realizza­
re la vocazione della Chiesa, e la vocazione 
della Chiesa - a sua volta - è quella di rendere 
possibili e praticabili le vocazioni della e nella 
Chiesa. Tutte le diverse vocazioni sono dunque 
protese verso la testimonianza dell’agape, verso 
l’annuncio di Cristo unico salvatore del mondo.

Proprio questa è l’originalità della vocazione 
cristiana: far coincidere il compimento della 
persona con la realizzazione della comunità; ciò 
vuol dire - ancora una volta - far prevalere la 
logica dell’amore su quella degli interessi pri­
vati, la logica della condivisione su quella del­
l’appropriazione narcisistica dei talenti (cfr. 
1 Cor 12-14).

La santità diventa pertanto la vera epifania 
dello Spirito Santo nella storia. Se ogni persona 
della Comunione Trinitaria ha il suo volto, e se 
è vero che i volti del Padre e del Figlio sono 
abbastanza familiari perché Gesù facendosi 
uomo come noi ha rivelato il volto del Padre, i 
Santi diventano la più parlante icona del miste­
ro dello Spirito. Così pure ogni credente fedele 
al Vangelo, nella propria vocazione particolare

Dalla Trinità alla Chiesa nel mondo

19. Ogni vocazione cristiana è “particolare” 
perché interpella la libertà di ogni uomo e gene­
ra una risposta personalissima in una storia ori- 

e nella chiamata universale alla santità, nascon­
de e rivela il volto dello Spirito Santo.

e) // “sì” allo Spirito nella Cresima
Il sacramento della Cresima è il momento 

che esprime in modo più evidente e consapevo­
le il dono e rincontro con lo Spirito Santo.

Il cresimando di fronte a Dio e al suo gesto 
d’amore («Ricevi il sigillo dello Spirito Santo 
che ti è dato in dono»)™, ma dinanzi anche alla 
propria coscienza e alla comunità cristiana 
risponde «amen». E importante recuperare a 
livello formativo e catechistico il senso pre­
gnante di questo «amen»™.

Esso vuole anzitutto significare il “sì” allo 
Spirito Santo, e con lui a Gesù. Ecco perché la 
celebrazione del sacramento della Cresima pre­
vede la rinnovazione delle promesse battesima­
li e chiede al cresimando l’impegno a rinuncia­
re al peccato e alle opere del maligno, sempre al 
varco per sfigurare l’immagine cristiana; e 
soprattutto l’impegno a vivere il Vangelo di 
Gesù e in particolare il grande precetto dell’a­
more. Si tratta di confermare e rinnovare la 
fedeltà vocazionale alla propria identità di figli 
di Dio.

U“amen” è un “sì” anche alla Chiesa. Nella 
Cresima il giovane dichiara di farsi carico della 
missione di Gesù continuata dalla comunità. 
Impegnandosi in due direzioni, per dare concre­
tezza al suo “amen” : la testimonianza e la mis­
sione. Il cresimato sa che la fede è un talento da 
trafficare; è un messaggio da trasmettere agli 
altri con la vita, con la testimonianza coerente 
di tutto il suo essere; e con la parola, con il 
coraggio missionario di diffondere la buona 
novella.

Ed infine l’“amen” esprime la docilità allo 
Spirito Santo nel pensare e decidere il futuro 
secondo il progetto di Dio. Non solo secondo 
le proprie aspirazioni e attitudini; non solo 
negli spazi messi a disposizione dal mondo; ma 
soprattutto in sintonia con il disegno, sempre 
inedito e imprevedibile, che Dio ha su ciascuno.

ginale ed irripetibile. Per questo ciascuno nella 
propria esperienza vocazionale trova una vicen­
da irriducibile a schemi generali; la storia d’o-

” Cfr. Proposizioni, 16.
” Rito della Cresima.
” Cfr. Proposizioni, 35.



Atti della Santa Sede 41

gni uomo è una piccola storia, ma sempre parte, 
inconfondibile e unica, d’una grande storia. Nel 
rapporto tra queste due storie, tra il suo piccolo 
e quel grande che gli appartiene e lo supera, 
l’essere umano gioca la sua libertà.

a) Nella Chiesa e nel mondo,
per la Chiesa e per il mondo
Ogni vocazione nasce in un luogo preciso, in 

un contesto concreto e limitato, ma non toma su 
se stessa, non tende verso la privata perfezione 
o l’autorealizzazione psicologica o spirituale 
del chiamato, bensì fiorisce nella Chiesa, in 
quella Chiesa che cammina nel mondo verso il 
Regno compiuto, verso la realizzazione d’una 
storia che è grande perché è di salvezza.

La stessa comunità ecclesiale ha una struttu­
ra profondamente vocazionale: essa è chiamata 
per la missione, è segno di Cristo missionario 
del Padre. Come dice la Lumen gentium: «E in 
Cristo come un sacramento, cioè segno e stru­
mento dell’intima unione con Dio e dell’unità di 
tutto il genere umano»".

Da una parte la Chiesa è segno che riflette il 
mistero di Dio; è icona che rimanda alla comu­
nione trinitaria nel segno della comunità visibi­
le, e al mistero di Cristo nel dinamismo della 
missione universale. Dall’altra la Chiesa è 
immersa nel tempo degli uomini, vive nella sto­
ria in condizione di esodo, è in missione al ser­
vizio del Regno per trasformare l’umanità nella 
comunità dei figli di Dio.

Pertanto l’attenzione alla storia chiede alla 
comunità ecclesiale di porsi in ascolto delle 
attese degli uomini, di leggere quei segni dei 
tempi che costituiscono codice e linguaggio 
dello Spirito Santo, di entrare in dialogo critico 
e fecondo con il mondo contemporaneo, acco­
gliendo con benevolenza tradizioni e culture per 
rivelare in esse il disegno del Regno e gettarvi il 
lievito dell’evangelo.

Con la storia della Chiesa nel mondo si 
intreccia, così, la piccola grande storia di ogni 
vocazione. Come è nata nella Chiesa e nel 
mondo, così ogni chiamata è al servizio della 
Chiesa e del mondo.

b) La Chiesa.
comunità e comunione di vocazioni
Nella Chiesa, comunità di doni per l’unica 

missione, si realizza quel passaggio dalla condi­
zione in cui si trova il credente inserito in Cristo 

attraverso il Battesimo, alla sua vocazione “par­
ticolare” come risposta al dono specifico dello 
Spirito. In tale comunità ogni vocazione è "par­
ticolare” e si specifica in un progetto di vita; 
non esistono vocazioni generiche.

E nella sua particolarità ogni vocazione è 
“necessaria” e “relativa” insieme. “Necessaria”, 
perché Cristo, vive e si rende visibile nel suo 
corpo che è la Chiesa e nel discepolo che ne è 
parte essenziale. «Relativa», perché nessuna 
vocazione esaurisce il segno testimoniale del 
mistero di Cristo ma ne esprime solo un aspet­
to. Soltanto l’insieme dei doni rende epifanico 
l’intero corpo del Signore. Nell’edificio ogni 
pietra ha bisogno dell’altra (1 Pt 2,5); nel corpo 
ogni membro ha bisogno dell’altro per far cre­
scere l’intero organismo e giovare all’utilità 
comune (I Cor 12,7).

Ciò richiede che la vita di ciascuno venga 
progettata a partire da Dio che ne è la sorgente 
unica e tutto provvede per il bene del tutto; 
esige che la vita venga riscoperta come vera­
mente significativa solo se aperta alla sequela di 
Gesù.

Ma è anche importante che vi sia una comu­
nità ecclesiale che aiuti di fatto ogni chiamato a 
scoprire la propria vocazione. Il clima di fede, 
di preghiera, di comunione neH’amore. di matu­
rità spirituale, di coraggio dell’annuncio, d’in­
tensità della vita sacramentale fa dellà comunità 
credente un terreno adatto non solo allo sboc­
ciare di vocazioni particolari, ma alla creazione 
d’una cultura vocazionale e d’una disponibilità 
nei singoli a recepire la loro personale chiama­
ta. Quando un giovane percepisce la chiamata e 
decide nel suo cuore il santo viaggio per realiz­
zarla, lì, normalmente, c’è una comunità che ha 
creato le premesse per questa disponibilità 
obbedienziale41.

Come dire: la fedeltà vocazionale d’una 
comunità credente è la prima e fondamentale 
condizione per il fiorire della vocazione nei sin­
goli credenti, specie nei più giovani.

c) Segno, ministero, missione
Pertanto ogni vocazione, come scelta stabile 

e definitiva di vita, si apre in una triplice dimen­
sione: in rapporto a Cristo ogni chiamata è 
“segno” : in rapporto alla Chiesa è "ministero”, 
in rapporto al mondo è "missione" e testimo­
nianza del Regno.

Se la Chiesa è “in Cristo come un sacramen-

* Lumen gentium, 1
41 Cfr. Proposizioni, 21.



42 Atti della Santa Sede

to”, ogni vocazione rivela la dinamica profonda 
della comunione trinitaria, l’azione del Padre, 
del Figlio e dello Spirito, come evento che fa 
essere in Cristo creature nuove e modellate su 
di Lui.

Ogni vocazione allora, è segno, è un modo 
particolare di rivelare il volto del Signore Gesù. 
«L’amore di Cristo ci spinge» (2Cor 5,14). 
Gesù diventa così movente e modello di ogni 
risposta agli appelli di Dio.

In rapporto alla Chiesa ogni vocazione è 
ministero, radicato nella pura gratuità del dono. 
La chiamata di Dio è un dono per la comunità, 
per l’utilità comune, nel dinamismo dei molti 
servizi ministeriali. Ciò è possibile in docilità 
allo Spirito che fa essere la Chiesa come 
«comunità dei volti»42 e genera nel cuore del 
cristiano l'agape, non solo come etica dell’a­
more. ma anche come struttura profonda della 
persona, chiamata e abilitata a vivere in relazio­
ne con gli altri, nell’atteggiamento del servizio, 
secondo la libertà dello Spirito.

Ogni vocazione, infine, in rapporto al 
mondo, è missione. E vita vissuta in pienezza 
perché vissuta per gli altri, come quella di Gesù, 
e dunque generatrice di vita: «la vita genera la 
vita»43. Di qui l’intrinseca partecipazione di 
ogni vocazione all’apostolato e alla missione 
della Chiesa, germe del Regno. Vocazione e 
missione costituiscono due facce dello stesso 
prisma. Definiscono il dono e il contributo di 
ciascuno al progetto di Dio, a immagine e somi­
glianza di Gesù.

d) La Chiesa, madre di vocazioni
La Chiesa è madre di vocazioni perché le fa 

nascere al suo interno, con la potenza dello 
Spirito, le protegge, le nutre e le sostiene. È 
madre, in particolare, perché esercita una pre­
ziosa funzione mediatrice e pedagogica.

«La Chiesa, chiamata da Dio, costituita nel 
mondo come comunità di chiamati, è a sua volta 
strumento della chiamata di Dio. La Chiesa è 
appello vivente, per volontà del Padre, per i

La dimensione ecumenica

20. L’Europa odierna, ha bisogno di nuovi 
Santi e di nuove vocazioni, di credenti capaci di 
"gettare ponti” per unire sempre più le Chiese. 
E un tipico aspetto di novità, questo, un segno 

meriti del Signore Gesù, per la forza dello 
Spirito Santo. (...). La comunità, che prende 
coscienza di essere chiamata, allo stesso tempo 
prende coscienza che deve continuamente chia­
mare»44. Attraverso e lungo questa chiamata, 
nelle sue varie forme, scorre anche l’appello 
che viene da Dio.

Questa funzione mediatrice la Chiesa eserci­
ta quando aiuta e stimola ogni credente a pren­
dere coscienza del dono ricevuto e della respon­
sabilità che il dono porta con sé.

La esercita, ancora, quando si fa interprete 
autorevole dell’appello esplicito vocazionale e 
chiama essa stessa, presentando le necessità 
legate alla sua missione e alle esigenze del 
popolo di Dio, e invitando a rispondere genero­
samente.

La esercita, ancora, quando chiede al Padre 
il dono dello Spirito che suscita l’assenso nel 
cuore dei chiamati, e quando li accoglie e rico­
nosce in loro la chiamata stessa, dando esplici­
tamente e affidando con Fiducia e trepidazione 
assieme una missione concreta e sempre diffici­
le tra gli uomini.

Potremmo, infine, aggiungere che la Chiesa 
manifesta la sua maternità quando, oltre a chia­
mare e riconoscere l’idoneità dei chiamati, 
provvede perché costoro abbiano una formazio­
ne adeguata, iniziale e permanente, e perché 
siano di fatto accompagnati lungo la via d’una 
risposta sempre più fedele e radicale. La mater­
nità ecclesiale non può certo esaurirsi nel tempo 
dell'appello iniziale. Né può dirsi madre quella 
comunità di credenti che semplicemente “atten­
de” demandando totalmente all’azione divina la 
responsabilità della chiamata, quasi timorosa di 
rivolgere appelli; o che dà per scontato che i 
ragazzi e i giovani, in particolare, sappiano 
recepire immediatamente l’appello vocaziona­
le; o che non offre cammini mirati per la propo­
sta e l’accoglienza della proposta.

La crisi vocazionale dei chiamati è anche 
crisi, oggi, dei chiamanti, a volte latitanti e 
poco coraggiosi. Se non c’è nessuno che chia­
ma, come potrebbe esserci chi risponde?

dei tempi della pastorale vocazionale di fine 
Millennio. In un Continente segnato da una 
profonda aspirazione unitaria, le Chiese devono 
dare per prime l’esempio d’una fraternità più

42 II Epiclesi.
45 DC 18.
14 DC 13.



Atti della Santa Sede 43

forte di qualsiasi divisione e pur sempre da 
costruire e ricostruire. «La pastorale vocaziona­
le oggi in Europa deve avere una dimensione 
ecumenica. Tutte le vocazioni, presenti in ogni 
Chiesa d’Europa, sono impegnate insieme ad 
assumere la grande sfida dell’evangelizzazione 
alle soglie del Terzo Millennio, dando una testi-

Le Chiese Cattoliche d’Oriente

21. Maggiore attenzione, da parte delle 
Chiese dell’Europa Occidentale, deve essere 
data ai cammini spirituali e formativi delle 
Chiese Cattoliche Orientali; questo non può che 
esercitare un benefico influsso sulla pastorale 
vocazionale di tutte le Chiese.

Singolare importanza ha la santa Liturgia in 
ordine alla formazione delle vocazioni per le 
Chiese d'Oriente. Essa è il luogo dove si fa la 
proclamazione e l’adorazione del Mistero della 
salvezza e dove nasce la comunione e si costrui­
sce la fraternità fra i credenti, sino a diventare la 
vera formatrice della vita cristiana, la sintesi più 
completa dei suoi vari aspetti. Nella Liturgia la 
confessione gioiosa di appartenere alla tradizio­
ne delle Chiese d’Oriente è unita alla piena 
comunione con la Chiesa di Roma.

Non si può essere suscitatori di vocazioni al 
Sacerdozio e alla Vita monastica se non si ritor­
na alle fonti delle proprie tradizioni originarie, 
in sintonia con i Santi Padri e con il loro profon­
do senso della Chiesa. Questo processo di gran­
de respiro richiede tempo, pazienza, rispetto 
della sensibilità dei fedeli, ma anche determina­
zione.

monianza di comunione e di fede in Gesù 
Cristo, unico salvatore del mondo»45.

In tale spirito d’unità ecclesiale vanno pro­
mossi e favoriti la condivisione dei beni che lo 
Spirito di Dio ha seminato ovunque e l’aiuto 
reciproco tra le Chiese.

Per questo i Vescovi, i Superiori religiosi e 
gli Operatori pastorali delle Chiese Cattoliche 
Orientali d’Europa sono sollecitati a sentire 
l’urgenza per tutte le loro Chiese, ricuperando e 
custodendo integro il rispettivo patrimonio 
liturgico, che contribuisce in modo insostituibi­
le alla nascita e allo sviluppo della teologia e 
della catechesi. Questo, sull’esempio del meto­
do mistagogico dei Padri, apre all’esperienza 
della chiamata e della vita spirituale, e matura 
un sicuro e forte spirito ecumenico46.

Nelle esperienze ecclesiali diversificate, e 
attraverso studi che presentano il patrimonio 
storico, teologico, giuridico e spirituale delle 
proprie Chiese d’appartenenza, i giovani orien­
tali possono opportunamente trovare ambienti 
educativi adatti a maturare il senso universale 
della loro dedizione a Cristo e alla Chiesa.

È compito dei Vescovi promuovere, accosta­
re con simpatia e accompagnare con cura pater­
na i giovani che singolarmente o in gruppo 
domandano di dedicarsi alla Vita monastica 
valorizzando il carisma delle comunità monasti­
che, ricche di formatori e di guide spirituali.

Il ministero ordinato e le vocazioni nella reciprocità della comunione

22. «In molte Chiese particolari, la pastora­
le vocazionale ha bisogno ancora di fare chia­
rezza attorno al rapporto tra ministero ordinato, 
vocazione di speciale consacrazione e tutte le 
altre vocazioni. La pastorale vocazionale unita­
ria si fonda sulla vocazionalità della Chiesa e di 
ogni vita umana come chiamata e risposta. Ciò 
sta alla base dell’impegno unitario di tutta la 
Chiesa per tutte le vocazioni e in particolare per 
le vocazioni di speciale consacrazione»47.

a) Il ministero ordinato
Entro questa sensibilità generale una partico­

lare attenzione pastorale sembra doversi dare 
oggi al ministero ordinato, che rappresenta la 
prima modalità specifica di annuncio del 
Vangelo. Esso rappresenta «la garanzia perma­
nente della presenza sacramentale di Cristo 
Redentore nei diversi tempi e luoghi»4’, ed 
esprime proprio la dipendenza diretta della 
Chiesa da Cristo, che continua a inviare il suo

45 Proposizioni, 28.
46 Questo fa parte dell’insegnamento insistentemente richiamato da Giovanni Paolo II nelle Lettere Encicliche 

Slavorum Apostoli (1985) e Ut unum sint (1995) come nell’Esortazione Apostolica Orientale lumen (1995).
47 IL 58.
48 Giovanni Paolo II, Christifideles laici, 55.



44 Atti della Santa Sede

Spirito perché essa non resti chiusa in se stessa, 
nel suo cenacolo, ma cammini per le vie del 
mondo ad annunciare la buona notizia.

Questa modalità vocazionale si può espri­
mere secondo tre gradi: episcopale (cui è legata 
la garanzia della successione apostolica), pre­
sbiterale (che è la «ripresentazione sacramenta­
le di Cristo come pastore»)49 e diaconale (se­
gno sacramentale di Cristo servo)5". Ai Vescovi 
è affidato il ministero della chiamata nei ri­
guardi di coloro che aspirano agli Ordini sacri, 
per divenire loro cooperatori nell’ufficio apo­
stolico.

Il ministero ordinato fa essere la Chiesa, 
soprattutto attraverso la celebrazione del­
l’Eucaristia, «culmen et fons»5' della vita cri­
stiana e della comunità chiamata a fare me­
moria del Risorto. Ogni altra vocazione nasce 
nella Chiesa e fa parte della sua vita. Pertanto 
il ministero ordinato ha un servizio di comunio­
ne nella comunità e, in forza di questo, ha l’in­
derogabile compito di promuovere ogni voca­
zione.

Di qui la traduzione pastorale: il ministero 
ordinato per tutte le vocazioni e tutte le voca­
zioni per il ministero ordinato nella reciprocità 
della comunione. Il Vescovo, dunque, con il suo 
Presbiterio è chiamato a discernere e a coltivare 
tutti i doni dello Spirito. Ma in modo particola­
re la cura del Seminario deve diventare preoc­
cupazione di tutta la Chiesa diocesana per 
garantire la formazione dei futuri presbiteri e il

Maria, madre e modello di ogni vocazione

23. C’è una creatura in cui il dialogo tra la 
libertà di Dio e la libertà dell’uomo avviene in 
modo perfetto, così che le due libertà possano 
interagire realizzando in pieno il progetto voca­
zionale; una creatura che ci è data perché in lei 
possiamo contemplare un perfetto disegno 
vocazionale, quello che dovrebbe compiersi in 
ciascuno di noi.

È Maria, l’immagine riuscita del sogno di 
Dio sulla creatura! È infatti creatura, come noi. 
piccolo frammento in cui Dio ha potuto riversa­
re il tutto del suo amore divino; speranza che ci 

costituirsi di comunità eucaristiche come piena 
espressione della esperienza cristiana.

b) L’attenzione a tutte le vocazioni
Il discernimento e la cura della comunità cri­

stiana va prestata a tutte le vocazioni, sia a quel­
le entrate nella tradizione della Chiesa sia ai 
nuovi doni dello Spirito: la consacrazione reli­
giosa nella Vita monastica e nella Vita apostoli­
ca, la vocazione laicale, il carisma degli Istituti 
Secolari, le Società della vita apostolica, la 
vocazione al Matrimonio, le varie forme laicali 
di aggregazione-associazione collegate agli 
Istituti religiosi, le vocazioni missionarie, le 
nuove forme di Vita Consacrata.

Questi diversi doni dello Spirito sono pre­
senti in vario modo nelle Chiese d’Europa; ma 
tutte queste Chiese, in ogni caso, sono chiama­
te a dare testimonianza di accoglienza e di cura 
di ogni vocazione. Una Chiesa è viva quanto 
più ricca e varia in essa è l’espressione delle 
diverse vocazioni

In un tempo, poi, come il nostro, bisognoso 
di profezia, è saggio favorire quelle vocazioni 
che sono un segno particolare di «quel che sare­
mo e non ci è stato ancora rivelato» (IGv 3,2), 
come le vocazioni di speciale consacrazione', ma 
è pure saggio e indispensabile favorire l'aspetto 
profetico tipico d’ogni vocazione cristiana, com­
presa quella laicale, perché la Chiesa sia sempre 
più, di fronte al mondo, segno delle cose future, 
di quel Regno che è «già adesso e non ancora».

è data, perché vedendo lei possiamo anche noi 
accogliere la Parola, affinché si compia irfnoi.

Maria è la donna in cui la Trinità Santissima 
può manifestare pienamente la sua libertà elet­
tiva. Come dice S. Bernardo, commentando il 
messaggio dell’angelo Gabriele, nell’annuncia­
zione: «Questa non è una Vergine trovata all’ul­
timo momento, né per caso, ma fu scelta prima 
dei secoli; l’Altissimo l’ha predestinata e se l’è 
preparata»52. Gli fa eco S. Agostino: «Prima che 
il Verbo nascesse dalla Vergine, Egli l’aveva già 
predestinata come sua madre»53.

49 Giovanni Paolo II, Pastores dabo vobis, 15.
50 «Nella pastorale specifica delle vocazioni sia dato un posto alla vocazione al Diaconato permanente. I dia­

coni permanenti sono già una presenza preziosa in diverse parrocchie e sarebbe riduttivo se essi non venissero 
inclusi come nuove vocazioni della nuova Europa» (Proposizioni, 18).

51 Sacrosanctum Concilium, 10.
52 «In laudibus Virginis Matris», Homilia II, 4: Sancti Bernardi opera, IV, Romae, Editiones Cistercenses, 

1966, p. 23.
” «In Iohannis Evangelium», Tractatus VIII, 9: CCL 36, p. 87.



Atti della Santa Sede 45

Maria è l’immagine della scelta divina d’o- 
gni creatura, scelta che è fin dall’eternità e 
sovranamente libera, misteriosa e amante. 
Scelta che va regolarmente al di là di ciò che la 
creatura può pensare di sé: che le chiede l’im­
possibile e le domanda solo una cosa, il corag­
gio di fidarsi.

Ma la Vergine Maria è anche il modello della 
libertà umana nella risposta a questa scelta. Ella 
è il segno di ciò che Dio può fare quando trova 
una creatura libera d’accogliere la sua proposta. 
Libera di dire il suo “sì”, libera di incamminar­
si lungo il pellegrinaggio della fede, che sarà 
anche il pellegrinaggio della sua vocazione di 
donna chiamata ad essere Madre del Salvatore e 

Madre della Chiesa. Quel lungo viaggio si com­
pirà ai piedi della croce, attraverso un “sì” ancor 
più misterioso e doloroso che la renderà piena­
mente madre; e poi ancora nel cenacolo, ove 
genera e continua ancor oggi a generare, con lo 
Spirito, la Chiesa e ogni vocazione.

Maria, infine, è l’immagine perfettamente 
realizzata della donna, perfetta sintesi della 
genialità femminile e della fantasia dello 
Spirito, che in lei trova e sceglie la sposa, 
Vergine Madre di Dio e dell’uomo, figlia 
dell’Altissimo e madre di tutti i viventi. In lei 
ogni donna ritrova la sua vocazione, di vergine, 
di sposa, di madre!

PARTE TERZA

PASTORALE DELLE VOCAZIONI

«... Ciascuno li sentiva parlare la propria lingua» (At 2,6)

Gli orientamenti concreti della pastorale 
vocazionale non discendono soltanto da una 
corretta teologia della vocazione, ma attraver­
sano alcuni principi operativi, in cui la prospet­
tiva vocazionale è l’anima e criterio unificante 
di tutta la pastorale.

Vengono poi indicati gli itinerari di fede e i 
luoghi concreti in cui la proposta vocazionale 
deve diventare impegno quotidiano di ogni 
pastore ed educatore.

L'analisi della situazione ci ha offerto, nella 
prima parte, il quadro della realtà vocazionale 
europea attuale; la seconda parte ha invece pro­

posto una riflessione teologica sul significato e 
sul mistero della vocazione, a partire dalla 
realtà della Trinità fino a coglierne il senso nella 
vita della Chiesa.

E proprio questo secondo aspetto che ora 
vorremmo approfondire, specie dal punto di 
vista dell’applicazione pastorale.

Nell’udienza concessa ai partecipanti al 
Congresso, Giovanni Paolo II ha affermato: «Le 
mutate condizioni storiche e culturali esigono 
che la pastorale delle vocazioni sia percepita 
come uno degli obiettivi primari dell’intera 
Comunità cristiana»54.

L’icona della Chiesa primitiva

24. Cambiano le situazioni storiche, ma 
resta identico il punto di riferimento nella vita 
del credente e della comunità credente, quel 
punto di riferimento che è rappresentato dalla 
Parola di Dio, specie laddove racconta le vicen­
de della Chiesa delle origini. Tali vicende e il 
modo di viverle della primitiva comunità costi­
tuiscono per noi 1’exemplum, il modello dell’es­
sere Chiesa. Anche per quanto conceme la 

pastorale vocazionale. Cogliamo solo alcuni 
elementi essenziali e particolarmente esemplari, 
così come ce li propone il libro degli Atti degli 
Apostoli, nel momento in cui la Chiesa degli 
inizi era numericamente molto povera e debole. 
La pastorale vocazionale ha gli stessi anni della 
Chiesa; nacque allora, assieme ad essa, in quel­
la povertà improvvisamente abitata dallo 
Spirito.

54 Discorso di Giovanni Paolo II ai partecipanti al Congresso sul tema: "Nuove vocazioni per una nuova 
Europa", in L’Osservatore Romano, 11 maggio 1997.



46 Atti della Santa Sede

Agli albori di questa storia singolare, infatti, 
che è poi quella di tutti noi, c’è la promessa 
dello Spirito Santo, fatta da Gesù prima di sali­
re al Padre. «Non spetta a voi conoscere i tempi 
e i momenti che il Padre ha riservato alla sua 
scelta, ma avrete forza dallo Spirito Santo che 
scenderà su di voi, e mi sarete testimoni a 
Gerusalemme, in tutta la Giudea e la Samaria e 
fino agli estremi confini della terra» (At 1,7-8), 
Gli Apostoli sono riuniti nel cenacolo, «assidui 
e concordi nella preghiera ... con Maria, la 
madre di Gesù» (1,14), e subito provvedono a 
riempire il posto lasciato vuoto da Giuda con un 
altro scelto tra coloro che sono stati fin dall’ini­
zio con Gesù: perché «divenga insieme con noi 
testimone della sua risurrezione» (1,22). E la 
promessa si compie: scende lo Spirito, con 
effetti fragorosi, e riempie la casa e la vita di 
coloro che prima erano timidi e paurosi, come 
un rombo, un vento, un fuoco ... «E comincia­
rono a parlare in altre lingue ... ciascuno li sen­
tiva parlare la propria lingua» (2,4.6). E Pietro 
proclama il discorso nel quale racconta la storia 
della salvezza, «in piedi... e a voce alta» (2,14), 
un discorso che «trafigge il cuore» di chi l’a­
scolta e provoca la domanda decisiva della vita: 
«Che cosa dobbiamo fare?» (2,37).

A questo punto gli Atti descrivono la vita 
della prima comunità, scandita da alcuni ele­
menti essenziali, come l’assiduità nell’ascolto 
dell’insegnamento degli Apostoli, l’unione fra­
terna, la frazione del pane, la preghiera, la con­
divisione dei beni materiali; ma insieme anche 
gli affetti e i beni dello Spirito (cfr. 2,42-48).

Aspetti teologici della pastorale vocazionale

25. Ma quale teologia fonda, ispira e motiva 
la pastorale vocazionale in quanto tale?

La risposta è importante nel nostro contesto, 
perché fa da elemento mediatore tra la teologia 
della vocazione e una prassi pastorale con essa 
coerente, che nasca da quella teologia e vi ritor­
ni. Su questo interrogativo, in effetti, il Con­
gresso ha espresso l’esigenza di una ulteriore 
riflessione di studio, nell’intento di scoprire i 
motivi che legano intrinsecamente persone e 
comunità all’azione vocazionale e per eviden­
ziare una migliore relazione tra teologia della

t.
Nel frattempo Pietro e gli Apostoli continua­

no a fare prodigi nel nome di Gesù e ad annun­
ciare il kerigma della salvezza, regolarmente 
rischiando la vita, ma sempre sorretti dalla 
comunità, entro cui i credenti sono «un cuore 
solo e un’anima sola» (4,32). In essa, peraltro, 
cominciano anche ad aumentare e a diversifi­
carsi le esigenze, e così vengono istituiti i dia­
coni per venire incontro alle necessità anche 
materiali della comunità, specie dei più deboli 
(cfr. 6,1-7).

La testimonianza, forte e coraggiosa, non 
può non provocare il rifiuto delle autorità, e così 
ecco il primo martire, Stefano, a sottolineare 
che la causa del Vangelo prende tutto dell’uo­
mo, anche la vita (cfr. 6,8-7,60). Alla sentenza 
che condanna Stefano dà pure il suo assenso 
Saulo, il persecutore dei cristiani, colui che, di 
lì a poco, sarà scelto da Dio per annunciare ai 
pagani il mistero nascosto nei secoli e ora rive­
lato.

E la storia continua, sempre più come storia 
sacra: storia di Dio che sceglie e chiama gli 
uomini alla salvezza, in modi anche imprevedi­
bili, e storia di uomini che si lasciano chiamare 
e scegliere da Dio.

A noi possono bastare queste note per 
cogliere nella comunità delle Origini le tracce 
fondamentali della pastorale d’una Chiesa tutta 
vocazionale: sul piano dei metodi e dei con­
tenuti, dei principi generali, degli itinerari da 
percorrere e delle strategie specifiche per realiz­
zarla.

vocazione, teologia della pastorale vocazionale 
e prassi pedagogico-pastorale.

«La pastorale delle vocazioni nasce dal 
mistero della Chiesa e si pone al servizio di 
essa»55. Il fondamento teologico della pastorale 
delle vocazioni quindi «può scaturire solo dalla 
lettura del mistero della Chiesa come mysterium 
vocationis»56.

Giovanni Paolo II ricorda chiaramente, al 
riguardo, che la «dimensione vocazionale è 
connaturale ed essenziale alla pastorale della 
Chiesa», cioè alla sua vita e alla sua missione57.

55 DC 5.
56 L’espressione è nell’Esortazione Apostolica di Giovanni Paolo II, Pastores dabo vobis. 34. Nel mede­

simo documento sono ben delineati i motivi fondanti che legano intrinsecamente la pastorale vocazionale alla 
Chiesa.

57 Ibidem.



Atti della Santa Sede 47

La vocazione definisce, dunque, in un certo 
senso, l’essere profondo della Chiesa, prima 
ancora che il suo operare. Nello stesso nome 
“Ecclesia" è indicata la sua fisionomia voca­
zionale, poiché essa è veramente assemblea di 
chiamati*. Giustamente, allora, ITnstrumentum 
laboris del Congresso nota che «la pastorale 
unitaria si fonda sulla vocazionalità della 
Chiesa»59.

Di conseguenza, la pastorale delle vocazioni, 
per natura sua. è un'attività ordinata all’annun­
cio di Cristo e all'evangelizzazione dei credenti 
in Cristo. Ecco allora la risposta alla nostra 
domanda: proprio nella chiamata della Chiesa 
a comunicare la fede è radicata la teologia 
della pastorale vocazionale. Ciò riguarda la 
Chiesa universale, ma si attribuisce in modo 
speciale ad ogni comunità cristiana60, specie 
nell’attuale momento storico del vecchio 
Continente. «Per questa sublime missione di far 
fiorire una nuova età di evangelizzazione in 
Europa si richiedono oggi evangelizzatori parti­
colarmente preparati»61.

In proposito conviene richiamare alcuni 
punti fermi, indicati dall’attuale Magistero 
Pontificio, perché divengano punti di partenza 
della prassi pastorale delle Chiese particolari.

a) Una volta evidenziata la dimensione 
vocazionale della Chiesa, si comprende come la 
pastorale vocazionale non sia elemento acces­
sorio o secondario, finalizzato semplicemente al 
reclutamento di operatori pastorali, né momen­
to isolato o settoriale, determinato da una situa­
zione ecclesiale d’emergenza, quanto piuttosto 
un’attività legata all’essere della Chiesa e dun­
que anche intimamente inserita nella pastorale 
generale di ogni Chiesa1'2.

b) Ogni vocazione cristiana viene da 
Dio, ma giunge alla Chiesa e passa sempre 

attraverso la sua mediazione. La Chiesa 
(“ecclesia"), che per nativa costituzione è 
vocazione, è al tempo stesso generatrice ed 
educatrice di vocazioni’’3. Di conseguenza «la 
pastorale vocazionale ha come soggetto attivo, 
come protagonista la comunità ecclesiale come 
tale, nelle sue diverse espressioni: dalla Chiesa 
universale alla Chiesa particolare e, analoga­
mente, da questa alla parrocchia e a tutte le 
componenti del Popolo di Dio»61.

c) Tutti i membri della Chiesa, nessuno 
escluso, hanno la grazia e la responsabilità 
della cura delle vocazioni. E un dovere che 
rientra nel dinamismo vitale della Chiesa e nel 
processo del suo sviluppo. Solo sulla base di 
questa convinzione la pastorale vocazionale 
potrà manifestare il suo volto veramente eccle­
siale e sviluppare un’azione concòrde, serven­
dosi anche di Organismi specifici e di adeguati 
strumenti di comunione e corresponsabilità65.

d) La Chiesa particolare scopre la pro­
pria dimensione esistenziale e terrena nella 
vocazione di tutti i suoi membri alla comunio­
ne, alla testimonianza, alla missione, al servizio 
di Dio e dei fratelli ... Perciò essa rispetterà e 
promuoverà la varietà dei carismi e dei mini­
steri, quindi delle diverse vocazioni, tutte mani­
festazioni dell’unico Spirito.

e) Cardine di tutta la pastorale vocazio­
nale è la preghiera comandata dal Salvatore 
(Mt 9,38). Essa impegna non solo i singoli ma 
anche le intere comunità ecclesiali66. 
«Dobbiamo rivolgere insistente preghiera al 
Padrone della messe, perché invii operai alla 
sua Chiesa, per far fronte alle urgenze della 
nuova evangelizzazione»67.

Ma l’autentica preghiera vocazionale, giova 
ricordare, merita questo nome e diviene effica­
ce solo quando crea coerenza di vita nell’orante

” Ibidem.
59 IL 58.
60 L’espressione “comunità cristiana" è, di per sé, espressione generica che sta ad indicare una Chiesa parti­

colare o locale, come pure una parrocchia. È equivalente a un gruppo di cristiani viventi in un luogo e rappresen­
ta la Chiesa in maniera attuale, quando si raduna per pregare e servire, per rendere testimonianza dell’amore e della 
presenza di Cristo in mezzo a loro. L’espressione “comunità ecclesiale" ha un significato, invece, più mirato, poi­
ché evidenzia la presenza degli elementi che costituiscono la Chiesa, a partire dalla centralità del mistero eucari­
stico; in modo proprio si applica alla diocesi e alle parrocchie che sono comunità ecclesiali eucaristiche grazie alla 
presenza del ministero ordinato; le altre lo sono per estensione di significato. Cfr. in proposito DC 13-16.

61 Giovanni Paolo II. Discorso al VI Simposio delle Conferenze Episcopali Europee, 11 ottobre 1985.
62 Pastores dabo vobis, 34.
63 Ibidem, 35.
61 Ibidem, 4L
65 Cfr. Ibidem..
“ Ibidem, 38.
67 Vita consecrata, 64.



48 Atti della Santa Sede

stesso, anzitutto, e s’associa, nel resto della 
comunità credente, con l’annunzio esplicito e la 
catechesi adeguata, per favorire nei chiamati al 
Sacerdozio e alla Vita Consacrata, come a qual-

Principi generali della pastorale vocazionale

26. Da più parti si avverte la necessità di 
dare alla pastorale una chiara impronta vocazio­
nale. Per raggiungere questo obiettivo program­
matico vediamo di delineare alcuni principi teo­
rico-pratici, che deduciamo dalla teologia della 
pastorale e, in particolare, dai “punti fermi” ad 
essa collegati. Concentriamo questi principi 
attorno ad alcune affermazioni tematiche.

a) La pastorale vocazionale è la prospettiva 
originaria della pastorale generale
LTnstrumentum laboris del Congresso sulle 

vocazioni lo afferma in modo esplicito: «Tutta 
la pastorale, e in particolare quella giovanile, è 
nativamente vocazionale»69; in altre parole, dire 
vocazione significa dire dimensione costitutiva 
ed essenziale della stessa pastorale ordinaria, 
perché la pastorale è fin dagl’inizi, per natura 
sua, orientata al discernimento vocazionale. È 
questo un servizio reso a ogni persona, affinché 
possa scoprire il cammino per la realizzazione 
di un progetto di vita come Dio vuole, secondo 
le necessità della Chiesa e del mondo d’oggi™.

Così già si disse al Congresso latino-ameri­
cano sulle vocazioni del 1994.

Ma la prospettiva va allargata: vocazione 
non è solo il progetto esistenziale, ma lo sono 
tutte le singole chiamate di Dio, evidentemente 
sempre correlate su un piano fondamentale di 
vita, comunque disseminate lungo tutto l’arco 
dell’esistenza. L’autentica pastorale rende il 
credente vigilante, attento alle moltissime chia­
mate del Signore, pronto a captare la sua voce e 
a rispondergli.

È proprio la fedeltà a questo tipo di chiama­
te quotidiane che rende il giovane oggi capace 
di riconoscere e accogliere “la chiamata” della 
sua vita, e l’adulto domani non solo capace di 
esserle fedele, ma di scoprirne sempre più la 
freschezza e la bellezza. Ogni vocazione, infat­
ti, è “mattutina”, è la risposta di ciascun matti­
no a un appello nuovo ogni giorno.

Per questo la pastorale sarà pervasa di atten- 

siasi altra vocazione cristiana, quella risposta 
libera, pronta e generosa che rende operante la 
grazia della vocazione68.

zione vocazionale, per destarla in ogni creden­
te; partirà dall’intento esplicito di porre il cre­
dente dinanzi alla proposta di Dio; si adoprerà 
per provocare nel soggetto assunzione di 
responsabilità in ordine al dono ricevuto o alla 
Parola di Dio ascoltata; di fatto cercherà di con­
durre il credente a compromettersi di fronte a 
questo Dio71.

b) La pastorale vocazionale
è la vocazione della pastorale oggi
In tal senso si può ben dire che si deve 

“vocazionalizzare" tutta la pastorale, o fare in 
modo che ogni espressione della pastorale 
manifesti in modo chiaro e inequivocabile un 
progetto o un dono di Dio fatto alla persona, e 
stimoli nella stessa una volontà di risposta e di 
coinvolgimento personale. O la pastorale cri­
stiana conduce a questo confronto con Dio, con 
tutto ciò che esso implica in termini di tensione, 
di lotta, a volte di fuga o di rifiuto, ma anche di 
pace e gioia legate all’accoglienza del dono, o 
non merita questo nome.

Oggi ciò si manifesta in modo del tutto par­
ticolare, al punto di poter giungere ad affermare 
che la pastorale vocazionale è la vocazione 
della pastorale: ne costituisce forse l’obiettivo 
principale, come una sfida per la fede delle 
Chiese d'Europa. La vocazione è il caso serio 
della pastorale odierna.

E allora, se la pastorale in genere è “chiama­
ta” e attesa, oggi, a questa sfida, essa dev’esse­
re probabilmente più coraggiosa e franca, più 
esplicita nell’andare al centro e al cuore del 
messaggio-proposta, più diretta alla persona e 
non solo al gruppo, più fatta di coinvolgimento 
concreto e non di vaghi richiami a una fede 
astratta e lontana dalla vita.

Forse dovrà anche essere una pastorale più 
provocante che consolante; capace, in ogni 
caso, di trasmettere il senso drammatico della 
vita dell'uomo, chiamato a far qualcosa che 
nessuno potrà fare al posto suo.

“ Ibidem.
69 /£59
70 Cfr. Dichiarazione, 26.
71 Cfr. Proposizioni, 25.



Atti della Santa Sede 49

Nel brano che abbiamo citato questa atten­
zione e tensione vocazionale è evidente: nella 
scelta di Mattia, nel discorso coraggioso («in 
piedi e a voce alta») di Pietro alla folla, nel 
modo in cui il messaggio cristiano è annunciato 
e recepito («si sentirono trafiggere il cuore»).

Soprattutto appare chiaro nella sua capacità 
di cambiare la vita di coloro che vi aderiscono, 
come risulta dalle conversioni e dal tipo di vita 
della comunità degli Atti.

c) La pastorale vocazionale
è graduale e convergente
Abbiamo già implicitamente visto che nel­

l’uomo, e lungo la sua vita, esistono vari tipi di 
chiamata: alla vita, anzitutto, e poi aH’amore; 
alla responsabilità del dono, quindi alla fede; 
alla sequela di Gesù; alla testimonianza peculia­
re della propria fede; a essere padre o madre, e 
a un servizio particolare per la Chiesa o per la 
società.

Fa animazione vocazionale chi tiene presen­
te. per prima cosa, quel ricco complesso di valo­
ri e significati umani e cristiani da cui nasce il 
senso vocazionale della vita e d’ogni vivente. 
Essi consentono di aprire la vita stessa a nume­
rose possibilità vocazionali, convergendo poi 
verso la definitiva scelta personale.

In altre parole è necessario, per una corretta 
pastorale vocazionale, rispettare una certa gra­
dualità, e partire dai valori fondamentali e uni­
versali (il bene straordinario della vita) e dalle 
verità che sono tali per tutti (la vita è un bene 
ricevuto che tende per natura sua a divenire 
bene donato), per passare poi a una specifica­
zione progressiva, sempre più personale e con­
creta, credente e rivelata, della chiamata.

Sul piano più propriamente pedagogico, 
prima è importante formare al senso della vita e 
alla gratitudine per essa, poi, trasmettere quel 
fondamentale atteggiamento di responsabilità 
nei confronti dell’esistenza, e che chiede per 
natura sua una conseguente risposta da parte di 
ciascuno nella linea della gratuità. Di qui si sale 
alla trascendenza di Dio, Creatore e Padre.

Solo a questo punto è possibile e convincen­
te una proposta forte e radicale (quale sempre 
dovrebbe essere la vocazione cristiana), come 
quella di dedizione a Dio nella Vita Sacerdotale 
o Consacrata.

d) La pastorale vocazionale
è generica e specifica
La pastorale vocazionale, insomma, parte 

necessariamente da un’idea ampia di vocazione 

(e di conseguente appello rivolto a tutti), per poi 
restringersi e precisarsi secondo la chiamata 
d’ognuno. In tal senso la pastorale vocazionale 
è prima generica e poi specifica, entro un ordi­
ne che non sembra ragionevole invertire e che 
sconsiglia, in genere, la proposta immediata, 
senz’alcuna catechesi progressiva, d'una voca­
zione particolare.

D’altro canto, sempre in forza di tale ordine, 
la pastorale vocazionale non si limita a sottoli­
neare in modo generico il significato dell’esi­
stenza, ma spinge verso un coinvolgimento per­
sonale in una scelta precisa. Non vi è stacco, e 
tanto meno contrasto, tra un appello che sottoli­
nea i valori comuni e fondanti dell’esistenza e 
un appello a servire il Signore «secondo la 
misura della grazia ricevuta».

L’animatore vocazionale, ogni educatore 
nella fede, non deve temere di proporre scelte 
coraggiose e di donazione totale, anche se diffi­
cili e non conformi alla mentalità del secolo.

Pertanto, se ogni educatore è animatore 
vocazionale, ogni animatore vocazionale è edu­
catore, ed educatore di ogni vocazione, rispet­
tandone lo specifico carisma. Ogni chiamata è 
legata all’altra, infatti, la suppone e la sollecita, 
mentre tutte assieme rimandano alla stessa fonte 
e al medesimo obiettivo, che è la storia della 
salvezza. Ma ognuna ha una sua modalità parti­
colare.

L’autentico educatore vocazionale non solo 
indica le differenze tra una chiamata e l’altra, 
rispettando le diverse tendenze nei singoli chia­
mati, ma lascia intravedere e richiama quelle 
“supreme possibilità”, di radicalità e dedizione, 
che sono aperte alla vocazione d’ognuno e insi­
te in essa.

Educare in profondità ai valori della vita, ad 
esempio, significa proporre (e imparare a pro­
porre) un cammino che naturalmente sfocia 
nella sequela di Cristo e che può condurre alla 
scelta della sequela tipica dell’apostolo, del pre­
sbitero o del religioso/a, del monaco che abban­
dona il mondo, come del laico consacrato nel 
mondo.

D’altro lato proporre tale sequela qualificata 
come obiettivo di vita esige, per natura sua, 
un’attenzione e formazione previa ai valori 
elementari della vita, della fede, della gratitudi­
ne, dell’imitazione di Cristo richiesti a ogni cri­
stiano.

Ne risulta una strategia vocazionale teologi­
camente meglio fondata e anche più efficace sul 
piano pedagogico. C’è chi teme che l’allarga­
mento dell’idea di vocazione possa nuocere alla 
specifica promozione delle vocazioni al Sa-



50 Atti della Santa Sede

cerdozio e alla Vita Consacrata; in realtà è esat­
tamente il contrario.

La gradualità nell’annuncio vocazionale, 
infatti, consente di muoversi dall’oggettivo al 
soggettivo e dal generico allo specifico, senza 
anticipare né bruciare le proposte, ma facendo­
le convergere tra loro e verso la proposta deci­
siva per la persona, da indicare al tempo giusto 
e da calibrare con accortezza, secondo un ritmo 
che tenga conto del destinatario in situazione.

L’ordine armonico e progressivo rende 
molto più provocante e accessibile la proposta 
decisiva alla persona. In concreto, quanto più il 
giovane viene formato a passare con naturalez­
za dalla gratitudine per il dono ricevuto della 
vita alla gratuità del bene donato, tanto più sarà 
possibile proporgli il dono totale di sé a Dio 
come esito naturale e per taluni inevitabile.

e) La pastorale vocazionale
è universale e permanente
Si tratta d’una duplice universalità: in riferi­

mento alle persone cui è diretta, e in riferimen­
to all’età della vita in cui è fatta.

Anzitutto la pastorale vocazionale non cono­
sce frontiere. Come già detto sopra, essa non si 
rivolge solo ad alcune persone privilegiate o che 
già hanno fatto un’opzione di fede, né unica­
mente a coloro da cui sembra lecito attendersi 
un assenso positivo, ma è rivolta a tutti, proprio 
perché fondata sui valori elementari dell’esi­
stenza. Non è pastorale d’élite, ma di popolo; 
non è un premio per i più meritevoli, ma grazia 
e dono di Dio per ogni persona, perché ogni 
vivente è chiamato da Dio. Né va intesa come 
qualcosa che solo alcuni potrebbero compren­
dere o ritenere interessante per la loro vita, per­
ché ogni essere umano è inevitabilmente desi­
deroso di conoscersi e di conoscere il senso 
della vita e il proprio posto nella storia.

Inoltre, non è proposta che venga fatta una 
sola volta nella vita (all’insegna del “prendere o 
lasciare”) e che venga in pratica ritirata dopo un 
rifiuto da parte del destinatario. Essa dev’essere 
invece come una continua sollecitazione, fatta 
in modi diversi e con intelligenza propositiva, 
che non s’arrende dinanzi a un iniziale disinte­
resse, che spesso è solo apparente o difensivo.

Va anche corretta l’idea che la pastorale 
vocazionale sia esclusivamente giovanile, poi­
ché in ogni età della vita risuona un invito del 

Signore a seguirlo, e solo in punto di morte una 
vocazione può dirsi realizzata completamente. 
Anzi, la morte è la chiamata per eccellenza, così 
come c’è una chiamata nella vecchiaia, nel pas­
saggio da una stagione all’altra della vita, nelle 
situazioni di crisi.

C’è una giovinezza dello spirito che perma­
ne nel tempo, nella misura in cui l’individuo si 
sente continuamente chiamato e cerca e trova ad 
ogni ciclo vitale un compito diverso da svolge­
re, un modo specifico di essere, di servire e di 
amare, una novità di vita e di missione da svol­
gere72. In tal senso la pastorale vocazionale è 
legata alla formazione permanente della perso­
na, ed è essa stessa permanente. «Tutta la vita e 
ogni vita è una risposta»”.

Negli Atti, Pietro e gli Apostoli non fanno 
assolutamente differenza di persone, parlano a 
tutti, giovani e vecchi, ebrei e stranieri: Parti, 
Medi, Elamiti stanno proprio a indicare la gran­
de massa senza differenze né esclusioni cui 
sono rivolti l’annuncio e la prò-vocazione, con 
l’arte di parlare a ognuno «nella sua propria lin­
gua», secondo le sue esigenze, problemi, attese, 
difese, età o fase della vita.

E il miracolo di Pentecoste e dunque dono 
straordinario, dello Spirito. Ma lo Spirito è sem­
pre con noi ...

f) La pastorale vocazionale
è personale e comunitaria
Può sembrare una contraddizione, ma in 

realtà questo principio dice la natura ambiva­
lente, in certo senso, della pastorale vocaziona­
le, capace - quando è autentica - di comporre le 
due polarità del soggetto e della comunità. Dal 
punto di vista dell’animatore vocazionale è 
urgente oggi passare da una pastorale vocazio­
nale gestita da un singolo operatore a una pasto­
rale concepita sempre più come azione comuni­
taria, di tutta la comunità nelle sue diverse 
espressioni: gruppi, movimenti, parrocchie, dio­
cesi, Istituti religiosi e Secolari ...

La Chiesa è sempre più chiamata ad essere 
oggi tutta vocazionale: all’interno di essa «ogni 
evangelizzatore deve prendere coscienza di 
diventare una “lampada” vocazionale, capace di 
suscitare un’esperienza religiosa che porti i 
bambini, gli adolescenti, i giovani e gli adulti al 
contatto personale con Cristo nel cui incontro si 
rivelano le vocazioni specifiche»74.

72 Cfr. Vita consecrata, 70.
” Proposizioni, 4.
74 Proposizioni, 13.



Atti della Santa Sede 51

Allo stesso modo il destinatario della pasto­
rale vocazionale è ancora tutta la Chiesa. Se è 
tutta la comunità ecclesiale che chiama, è anco­
ra tutta la comunità ecclesiale che è chiamata, 
senz’alcuna eccezione. Polo emittente e polo 
ricevente in qualche modo s’identificano, all’in­
terno delle diverse articolazioni ministeriali del 
tessuto ecclesiale. Ma il principio è importante; 
è il riflesso di quella misteriosa identificazione 
tra chiamante e chiamato all’interno della realtà 
trinitaria.

In tal senso la pastorale vocazionale è comu­
nitaria. Ed è bello, sempre in tal senso, che 
siano tutti gli Apostoli, il giorno di Pentecoste, 
a rivolgersi alla folla, e che poi Pietro prenda la 
parola a nome dei Dodici. Anche quando si trat­
ta di scegliere sia Mattia che Stefano e poi anco­
ra Barnaba e Saulo, tutta la comunità prende 
parte al discernimento con la preghiera, il digiu­
no, l’imposizione delle mani.

Al tempo stesso, però, è il singolo che deve 
farsi interprete della proposta vocazionale, è il 
credente che, in forza della sua fede, deve in 
qualche modo farsi carico della vocazione del­
l'altro.

Non tocca, dunque, solo ai presbiteri o ai 
consacrati/e il ministero dell’appello vocazio­
nale, ma ad ogni credente, ai genitori, ai cate­
chisti, agli educatori.

Se è vero che l’appello va rivolto a tutti, tut­
tavia è altrettanto vero che lo stesso appello va 
personalizzato, indirizzato a una precisa perso­
na, alla sua coscienza, all’interno d’una relazio­
ne del tutto personale.

C’è un momento nella dinamica vocazionale 
in cui la proposta va da persona a persona, e ha 
bisogno di tutto quel clima particolare che solo 
la relazione individuale può garantire. E vero, 
allora, che Pietro e Stefano parlano alla folla; 
ma Saulo ha poi bisogno di Anania per discer­
nere ciò che Dio vuole da lui (9,13-17), come 
poi l’eunuco con Filippo (8,26-39).

g) La pastorale vocazionale è la prospettiva 
unitario-sintetica della pastorale
Come è il punto di partenza così è anche il 

punto d'arrivo. In quanto tale, la pastorale voca­
zionale si pone come la categoria unificante 
della pastorale in genere, come la destinazione 
naturale d'ogni fatica, il punto d’approdo delle 
varie dimensioni, quasi una sorta di elemento di 
verifica della pastorale autentica.

Ripetiamo: se la pastorale non arriva a “tra­

figgere il cuore” e a porre l’ascoltatore dinanzi 
alla domanda strategica (“che cosa devo fa­
re?”), non è pastorale cristiana, ma ipotesi inno­
cua di lavoro.

Di conseguenza la pastorale vocazionale è e 
dev’essere in rapporto con tutte le altre dimen­
sioni, ad esempio con quella familiare e cultu­
rale, liturgica e sacramentale, con la catechesi e 
il cammino di fede nel catecumenato; coi vari 
gruppi d’animazione e formazione cristiana 
(non solo coi ragazzi e giovani, ma anche coi 
genitori, coi fidanzati, con gli ammalati e gli 
anziani,...) e di movimenti (dal movimento per 
la vita alle varie iniziative di solidarietà so­
ciale)”.

Soprattutto la pastorale vocazionale è la pro­
spettiva unificante della pastorale giovanile.

Non va dimenticato che l’età evolutiva è for­
temente progettuale ed un’autentica pastorale 
giovanile non può eludere la dimensione voca­
zionale, bensì la deve assumere, perché propor­
re Gesù Cristo significa proporre un preciso 
progetto di vita.

Di qui una feconda collaborazione pastorale, 
pur nella distinzione dei due ambiti: sia perché 
la pastorale giovanile abbraccia altre problema­
tiche oltre quella vocazionale, sia perché la 
pastorale vocazionale non riguarda solo il 
mondo giovanile, bensì ha un orizzonte più 
ampio e con problematiche specifiche.

Pensiamo, inoltre, quanto potrebbe esser 
importante una pastorale vocazionale-familiare 
che educhi progressivamente i genitori a essere 
i primi animatori-educatori vocazionali; o quan­
to sarebbe preziosa una pastorale vocazionale 
tra i malati, che non inviti semplicemente gli 
infermi a offrire le proprie sofferenze per le 
vocazioni sacerdotali, ma li aiuti a vivere l’e­
vento della malattia, con tutto il carico di miste­
ro che essa contiene, come vocazione persona­
le, che il malato-credente ha il “dovere” di vive­
re per e nella Chiesa e il “diritto” di essere aiu­
tato a vivere dalla Chiesa.

Questo legame facilita il dinamismo pastora­
le perché di fatto gli è connaturale: le vocazio­
ni, come i carismi, si cercano tra loro, s’illumi­
nano a vicenda, sono complementari l’una 
all'altra. Diventano invece incomprensibili se 
isolate; né fa pastorale di Chiesa chi rimane 
chiuso nel proprio settore specialistico.

Naturalmente il discorso vale in doppio 
senso: è la pastorale in genere che deve conflui­
re nell’animazione vocazionale per favorire

” Cfr. Proposizioni, 10.



52 Atti della Santa Sede

l’opzione vocazionale; ma è la pastorale voca­
zionale che deve a sua volta restare aperta alle 
altre dimensioni, inserendosi e cercando sboc­
chi in quelle direzioni.

Essa è il punto terminale che sintetizza le 
varie provocazioni pastorali e consente di met­
terle a frutto nella vicenda esistenziale del sin­

golo credente. In definitiva, la pastorale delle 
vocazioni chiede attenzione, ma in cambio offre 
una dimensione destinata a rendere vera e 
autentica l’iniziativa pastorale di ogni settore. 
La vocazione è il cuore pulsante della pastora­
le unitaria!16.

Itinerari pastorali vocazionali

27. L’icona biblica attorno alla quale abbia­
mo articolato la nostra riflessione ci consente di 
fare un passo avanti, procedendo dai principi 
teorici all’identificazione di alcuni itinerari 
pastorali vocazionali.

Essi sono cammini comunitari di fede, corri­
spondenti a precise funzioni ecclesiali e a 
dimensioni classiche dell’essere credente, lungo 
i quali matura la fede e si rende sempre più 
manifesta o si conferma progressivamente la 
vocazione del singolo, a servizio della comunità 
ecclesiale.

La riflessione e la tradizione della Chiesa 
indicano che normalmente il discernimento 
vocazionale avviene lungo alcuni precisi cam­
mini comunitari: la liturgia e la preghiera, la 
comunione ecclesiale, il servizio della carità, 
l’esperienza dell’amore di Dio ricevuto e offer­
to nella testimonianza. Grazie ad essi nella 
comunità descritta dagli Atti «si moltiplicava 
grandemente il numero dei discepoli a 
Gerusalemme» (At 6,7).

La pastorale dovrebbe anche oggi battere 
queste strade per stimolare e accompagnare il 
cammino vocazionale dei credenti. Un’espe­
rienza personale e comunitaria, sistematica e 
impegnativa in queste direzioni, potrebbe e 
dovrebbe aiutare il singolo credente a scoprire 
l’appello vocazionale.

E questo renderebbe la pastorale davvero 
vocazionale.

a) La liturgia e la preghiera
La liturgia significa e indica ad un tempo l’e­

spressione, l’origine e l’alimento di ogni voca­
zione e ministero nella Chiesa. Nelle celebra­
zioni liturgiche si fa memoria di quell’agire di 
Dio per Cristo nello Spirito a cui rimandano 
tutte le dinamiche vitali del cristiano. Nella 
liturgia, culminante con l’Eucaristia, si esprime 
la vocazione-missione della Chiesa e di ogni 
credente in tutta la sua pienezza.

Dalla liturgia viene sempre un appello voca­
zionale per chi partecipa77. Ogni celebrazione è 
un evento vocazionale. Nel mistero celebrato il 
credente non può non riconoscere la propria 
personale vocazione, non può non udire la voce 
del Padre che nel Figlio, per la potenza dello 
Spirito, lo chiama a donarsi a sua volta per la 
salvezza del mondo.

Anche la preghiera diventa via per il discer­
nimento vocazionale, non solo perché Gesù 
stesso ha invitato a pregare il Padrone della 
messe ma perché è solo nell’ascolto di Dio che 
il credente può giungere a scoprire il progetto 
che Dio stesso ha pensato: nel mistero contem­
plato il credente scopre la propria identità, 
«nascosta con Cristo in Dio» (Col 3,3).

E ancora, è solo la preghiera che può attiva­
re quegli atteggiamenti di fiducia e di abbando­
no che sono indispensabili per pronunciare il 
proprio “sì” e superare paure e incertezze. Ogni 
vocazione nasce dalla in-vocazione.

Ma anche l’esperienza personale della pre­
ghiera, come dialogo con Dio, appartiene a que­
sta dimensione: anche se “celebrata” nell’inti­
mità della propria “cella” è relazione con quel­
la paternità da cui deriva ogni vocazione. Tale 
dimensione è quanto mai evidente nell’espe­
rienza della Chiesa delle origini, i cui membri 
erano assidui «nella frazione del pane e nella 
preghiera» (At 2,42). Ogni decisione, in tale 
comunità, era preceduta dalla preghiera; ogni 
scelta, soprattutto per la missione, avveniva in 
un contesto liturgico (At 6,1-7; 13,1-5).

È la logica orante che la comunità aveva 
imparato da Gesù quando, di fronte alle «folle 
stanche e sfinite come gregge senza pastore», 
aveva detto: «La messe è molta ma gli operai 
sono pochi. Pregate dunque il Padrone della 
messe perché mandi operai nella sua messe» 
(Mt 9,36-38; Le 10,12).

Le comunità cristiane d’Europa hanno svi­
luppato in questi anni molteplici iniziative di

76 Cfr. Proposizioni, 10.
77 «La liturgia risulta per se stessa un appello. Essa è il luogo privilegiato dove tutto il Popolo di Dio si ritro­

va in modo visibile e si realizza il mistero della fede» (Proposizioni, 13).



Atti della Santa Sede 53

preghiera per le vocazioni, che hanno trovato 
ampia eco durante il Congresso. La preghiera 
nelle comunità diocesane e parrocchiali, in 
molti casi resa anche “incessante”, giorno e 
notte, è una delle vie maggiormente percorse 
per creare nuova sensibilità e nuova cultura 
vocazionale favorevole al Sacerdozio e alla Vita 
Consacrata.

L’icona evangelica del “Padrone della 
messe” conduce al cuore della pastorale delle 
vocazioni: la preghiera. Preghiera che sa “guar­
dare” con sapienza evangelica al mondo e ad 
ogni uomo nella realtà dei suoi bisogni di vita e 
di salvezza. Preghiera che esprime la carità e la 
«compassione» (Mt 9,36) di Cristo verso l’u­
manità, che anche oggi appare come «un greg­
ge senza pastore» (Mt 9,36). Preghiera che 
esprime la fede nella voce potente del Padre, 
che solo può chiamare e mandare a lavorare 
nella sua vigna. Preghiera che esprime la spe­
ranza viva in Dio, il quale non farà mai manca­
re alla Chiesa gli «operai» (Mt 9,38) necessari a 
portare a compimento la sua missione.

Nel Congresso hanno suscitato molto inte­
resse le testimonianze sull’esperienza di lectio 
divina in prospettiva vocazionale. In alcune dio­
cesi sono molto diffuse le “scuole di preghiera” 
o le “scuole della Parola ". Il principio al quale 
esse si ispirano è quello, ormai classico, conte­
nuto nella Dei Verbum: «Tutti i fedeli acquisi­
scano la sublime scienza di Gesù Cristo con la 
frequente lettura della Divina Scrittura, accom­
pagnata dalla preghiera»78.

Quando tale scienza diviene sapienza che si 
nutre di frequentazione abituale, gli occhi e le 
orecchie del credente si aprono nel riconoscere 
la Parola che chiama senza sosta. Allora il cuore 
e la mente sono in grado di accoglierla e di 
viverla senza paura.

b) La comunione ecclesiale
La prima funzione vitale che sgorga dalla 

liturgia è la manifestazione della comunione 
che si vive all’interno della Chiesa, come popo­
lo riunito in Cristo attraverso la sua croce, come 
comunità in cui ogni divisione è per sempre 
superata nello Spirito di Dio che è Spirito di 
unità (£/2,11-22; Gal 3,26-28; Gv 17,9-26).

La Chiesa si propone come lo spazio umano 
di fraternità in cui ogni credente può e deve fare 

esperienza di quella unione fra gli uomini e con 
Dio che è dono dall’alto. Di questa dimensione 
ecclesiale sono splendido esempio gli Atti degli 
Apostoli, dove è descritta una comunità di cre­
denti profondamente segnata dall'unione frater­
na, dalla condivisione dei beni materiali e spiri­
tuali, degli affetti e dei sentimenti (Al 2,42-48), 
al punto da essere «un cuore solo e un’anima 
sola» (At 4,32).

Se ogni vocazione nella Chiesa, è un dono da 
vivere per gli altri, come servizio di carità nella 
libertà, allora è anche un dono da vivere con gli 
altri. Dunque lo si scopre solo vivendo in fra­
ternità.

La fraternità ecclesiale non è solo virtù com­
portamentale, ma itinerario vocazionale. Solo 
vivendola la si può scegliere come componente 
fondamentale di un progetto vocazionale, o solo 
gustandola è possibile aprirsi a una vocazione 
che in ogni caso sarà sempre vocazione alla fra­
ternità79. Al contrario, non può avvertire alcuna 
attrazione vocazionale chi non sperimenta alcu­
na fraternità e si chiude al rapporto con gli altri 
o interpreta la vocazione solo come perfezione 
privata e personale.

La vocazione è relazione; è manifestazione 
dell’uomo che Dio ha creato aperto alla relazio­
ne e anche nel caso di una vocazione all’inti­
mità con Dio nella vocazione claustrale, impli­
ca una capacità di apertura e di condivisione che 
si può acquisire solo con l’esperienza d’una fra­
ternità reale. «Il superamento di una visione 
individualistica del ministero e della consacra­
zione, della vita nelle singole comunità cristia­
ne è un contributo storico decisivo»8".

La vocazione è dialogo, è sentirsi chiamati 
da un Altro e avere il coraggio di rispondergli. 
Come può maturare questa capacità di dialogo 
in chi non ha imparato, nella vita di tutti i gior­
ni e nelle relazioni quotidiane, a lasciarsi chia­
mare, a rispondere, a riconoscere l’io nel tu? 
Come può farsi chiamare dal Padre chi non si 
preoccupa di rispondere al fratello?

La condivisione con il fratello e con la 
comunità dei credent' diventa allora via, lungo 
la quale si impara a rendere partecipi gli altri dei 
progetti propri, per accogliere infine su di sé il 
piano pensato da Dio. Che sarà sempre e co­
munque progetto di fraternità.

Un’esperienza di condivisione attorno alla 
Parola, segnalata da alcune Chiese europee, è

78 Dei Verbum, 25.
79 «Il primo luogo di testimonianza è la vita di una Chiesa che si riscopre “comunione” e dove le parrocchie 

e le realtà associative sono vissute come comunione di comunità» (Proposizioni, 14).
” Proposizioni, 21.



54 Atti della Santa Sede

costituita dai centri di ascolto, gruppi cioè di 
credenti che si incontrano periodicamente nelle 
loro case per riscoprire il messaggio cristiano e 
comunicarsi le rispettive esperienze e i doni di 
interpretazione della Parola stessa.

Per i giovani questi centri ricevono una con­
notazione vocazionale nell’ascolto della Parola 
che chiama, nella catechesi e nella preghiera 
vissute in modo più personale e coinvolgente, 
più libero e creativo. Il centro di ascolto diviene 
così stimolo alla corresponsabilità ecclesiale, 
perché qui si possono scoprire i diversi modi di 
servire la comunità e vi possono sovente matu­
rare vocazioni specifiche.

Altra esperienza positiva di itinerario voca­
zionale nelle Chiese particolari e nei vari Istituti 
di Vita Consacrata è la comunità di accoglienza, 
che realizza l’invito di Gesù: «Venite e vedre­
te». Dal Sommo Pontefice è definita la «regola 
d’oro della pastorale vocazionale»81. In queste 
comunità o centri di orientamento vocazionale, 
grazie a un’esperienza molto specifica e imme­
diata, i giovani possono fare un vero e graduale 
cammino di discernimento. Sono dunque ac­
compagnati perché al momento giusto siano in 
grado non solo d’identificare il progetto di Dio 
su di loro, ma di decidere di sceglierlo come 
propria identità.

c) Il servizio della carità
È una delle funzioni più tipiche della comu­

nità ecclesiale. Consiste nel vivere l’esperienza 
della libertà in Cristo, in quel vertice supremo 
che è costituito dal servizio. «Chi vorrà diven­
tare grande tra voi si farà vostro servo» (Mt 
20,26), «chi vuol essere il primo sia il servo di 
tutti» (Me 9,35). Nella Chiesa primitiva questa 
lezione sembra sia stata molto presto appresa, 
dato che il servizio appare come una delle com­
ponenti strutturali di essa, al punto che vengono 
istituiti i diaconi proprio per “il servizio delle 
mense”.

Proprio perché il credente vive per grazia 
l’esperienza di libertà in Cristo, egli è chiamato 
a essere testimone di libertà e agente di libera­
zione per gli uomini. Di quella liberazione che 
si realizza non con la violenza e il dominio, ma 
con il perdono e l’amore, con il dono di sé e il 
servizio, sull’esempio di Cristo Servo. È il ser­
vizio della carità, le cui possibilità espressive 
sono senza limite.

È forse la via regia, in un itinerario vocazio­
nale, per discernere la propria vocazione, per­

ché l’esperienza di servizio, specie dove è ben 
preparata, guidata e penetrata nel suo significa­
to più vero, è esperienza di grande umanità, che 
porta a conoscere meglio se stessi e la dignità 
altrui nonché la bellezza di dedicarsi agli altri.

L’autentico servo nella Chiesa è colui che ha 
imparato ad assaporare come un privilegio il 
lavare i piedi ai fratelli più poveri, è colui che ha 
conquistato la libertà di perdere il proprio 
tempo per le necessità altrui. L’esperienza del 
servizio è un’esperienza di grande libertà in 
Cristo.

Chi serve il fratello, inevitabilmente incontra 
Dio ed entra in una particolare sintonia con Lui. 
Non gli sarà difficile scoprire la sua volontà su 
di sé e, soprattutto, sentirsi attratto a compierla. 
E sarà in ogni caso una vocazione di servizio 
per la Chiesa e per il mondo.

Così è stato per moltissime vocazioni in que­
sti ultimi decenni. L’animazione vocazionale 
del post-Concilio è progressivamente passata 
dalla “pastorale della propaganda” alla “pasto­
rale del servizio”, in particolare per i più poveri 
e bisognosi.

Molti giovani hanno davvero ritrovato Dio e 
se stessi, lo scopo del vivere e la felicità vera, 
donando tempo e attenzioni ai fratelli, fino a 
decidere di dedicare loro non un segmento della 
vita, ma tutta l’esistenza. La vocazione cristiana 
è, infatti, esistenza per gli altri.

d) La testimonianza-annuncio del Vangelo
Essa è la proclamazione della vicinanza di 

Dio all’uomo lungo tutta la storia della salvez­
za, specie in Cristo, e dunque anche delle visce­
re di misericordia del Padre per l’uomo, perché 
abbia la vita in abbondanza. Tale annuncio è 
all’origine del cammino di fede di ogni creden­
te. La fede, infatti, è un dono ricevuto da Dio e 
testimoniato dall’esempio della comunità cre­
dente e di tanti fratelli e sorelle aH’intemo di 
essa, così come attraverso l’istruzione catechi­
stica sulle verità del Vangelo.

Ma la fede va trasmessa, e viene il tempo in 
cui ogni testimonianza diventa dono attivo: il 
dono ricevuto diventa dono donato attraverso la 
personale testimonianza e il personale annun­
cio.

La testimonianza della fede coinvolge tutto 
l’uomo e può essere fatta solo con la totalità 
dell’esistenza e della propria umanità, con tutto 
il cuore, con tutta la mente, con tutte le forze, 
fino al dono anche cruento della vita.

” Vita consecrata, 64.



Atti della Santa Sede 55

È interessante questo crescendo di significa­
ti del termine, un crescendo che in fondo ritro­
viamo nel brano biblico che ci sta guidando: 
vedi la testimonianza-catechesi di Pietro e degli 
Apostoli il giorno di Pentecoste e, successiva­
mente. la coraggiosa catechesi di Stefano cul­
minante nel suo martirio (At 6,8 - 7,60) e degli 
Apostoli «lieti di essere stati oltraggiati per 
amore del nome di Gesù» (At 5,41).

Ma più interessante ancora è scoprire come 
questa testimonianza-annuncio evangelico 
possa divenire specifico itinerario vocazionale.

La coscienza grata d’aver ricevuto il dono 
della fede, dovrebbe tradursi regolarmente in 
desiderio e volontà di trasmettere agli altri 
quanto si è ricevuto, sia attraverso l’esempio 
della propria vita, sia attraverso il ministero 
della catechesi. Questa poi «è destinata a illu­
minare le molteplici situazioni della vita inse­
gnando a ciascuno a vivere la propria vocazio­
ne cristiana nel mondo»82. E se il catechista è 
anche prima di tutto un testimone, tale dimen­
sione vocazionale risalterà ancor più evidente83.

Il Congresso ha confermato l’importanza 
della catechesi in prospettiva vocazionale e ha 
indicato nella celebrazione del sacramento della 

Confermazione uno straordinario itinerario 
vocazionale per preadolescenti e adolescenti. 
L’età della Cresima potrebbe essere proprio 
“l’età della vocazione”, stagione qualificata, sul 
piano teologico e pedagogico, per la scoperta, la 
realizzazione e la testimonianza del dono rice­
vuto.

L’azione catechistica dovrebbe suscitare la 
capacità di riconoscere e di manifestare il dono 
dello Spirito84.

L’incontro diretto di credenti che vivono con 
fedeltà e coraggio la loro vocazione, di testimo­
ni credibili che offrono esperienze concrete di 
vocazioni riuscite, può essere decisivo per aiu­
tare i cresimandi a scoprire e accogliere la chia­
mata di Dio.

La vocazione, in ogni caso, è sempre origi­
nata dalla coscienza di un dono, e da una co­
scienza così grata che trova del tutto logico 
porre al servizio degli altri la propria esperien­
za, per farsi carico della loro crescita nella fede.

Chi vive con attenzione e generosità la testi­
monianza della fede, non tarderà a cogliere il 
progetto di Dio su di sé, per dedicare alla sua 
realizzazione tutte le energie.

Dagli itinerari pastorali alla chiamata personale

28. Potremmo dire, in sintesi, che nelle di­
mensioni della liturgia, della comunione eccle­
siale, del servizio della carità e della testimo­
nianza del Vangelo si condensa la condizione 
esistenziale d'ogni credente. Questa è la sua 
dignità e la sua vocazione fondamentale, ma è 
anche la condizione perché ognuno possa sco­
prire la sua peculiare identità.

Ogni credente, dunque, deve vivere il comu­
ne evento della liturgia, della comunione frater­
na, del servizio caritativo e dell’annuncio del 
Vangelo, perché solo attraverso tale esperienza 
globale potrà identificare il suo particolare 
modo di vivere queste stesse dimensioni del­
l’essere cristiano. Di conseguenza, questi itine­
rari ecclesiali vanno privilegiati, rappresentano 
un po’ la strada-maestra della pastorale voca­
zionale, grazie alla quale può svelarsi il mistero 
della vocazione di ognuno.

Sono peraltro itinerari classici, che apparten­

gono alla vita stessa d'ogni comunità che voglia 
dirsi cristiana e ne rivelano al tempo stesso la 
solidità o precarietà. Proprio per questo non 
solo rappresentano una via obbligata, ma so­
prattutto offrono garanzia all’autenticità della 
ricerca e del discernimento.

Queste quattro dimensioni e funzioni, infat­
ti. da un lato provocano un coinvolgimento glo­
bale del soggetto, dall’altro lo portano alle 
soglie d’una esperienza molto personale, d’un 
confronto stringente, d’un appello impossibile 
da ignorare, d’una decisione da prendere, che 
non si può tramandare all’infinito. Per questo la 
pastorale vocazionale dovrà espressamente aiu­
tare a fare opera di rilevamento attraverso un’e­
sperienza profondamente e globalmente eccle­
siale, che conduca ogni credente «alla scoperta 
e assunzione delia propria responsabilità nella 
Chiesa»85. Le vocazioni che non nascono da 
quest’esperienza e da questo inserimento nel-

82 Cfr. Lumen gentium, 12. 35. 40-42.
!J Cfr. Catechesi tradendae, 186.
84 Proposizioni, 35, ove si ricorda ancora una volta ai Vescovi la grande opportunità loro offerta dalla cele­

brazione della Cresima di “chiamare" i giovani che ricevono tale Sacramento.
85 Proposizioni, 10.



56 Atti della Santa Sede

l’azione comunitaria ecclesiale rischiano di 
essere viziate alla radice e di dubbia autenti­
cità.

Ovviamente tali dimensioni saranno tutte 
presenti, armonicamente coordinate per un’e­
sperienza che potrà esser decisiva solo se tota­
lizzante.

Spesso, in effetti, vi sono giovani che privi­
legiano spontaneamente l’una o l’altra di queste 
funzioni (o unicamente impegnati nel volonta­
riato, o fin troppo attratti dalla dimensione litur­
gica, o grandi teorici un po’ idealisti). Sarà allo­
ra importante che l’educatore vocazionale pro­
vochi nel senso d’un impegno che non sia su 
misura dei gusti del giovane, ma sulla misura 
oggettiva dell’ esperienza di fede, la quale non 
può, per definizione, essere qualcosa di addo­
mesticabile. E solo il rispetto di questa misura 
oggettiva che può lasciar intravedere la propria 
misura soggettiva.

L’oggettività, in tal senso, precede la sogget­
tività, e il giovane deve imparare a darle la pre­
cedenza, se vuole davvero scoprire se stesso e 
quello che è chiamato a essere. Ovvero, deve 
prima realizzare ciò che è richiesto a tutti se ci 
tiene a essere se stesso.

Non solo, ma ciò che è oggettivo, regolato 
sulla base d’una norma e d'una tradizione e 
mirante a un obiettivo preciso che trascende la 
soggettività, ha una notevole forza di attrazione 
e di trazione vocazionale. Naturalmente l’espe­
rienza oggettiva dovrà pure divenire soggettiva, 
o esser riconosciuta dall’individuo come sua. 
Sempre tuttavia a partire da una fonte o da una 
verità che non è il soggetto a determinare e 
che s’avvale della ricca tradizione della fede 
cristiana. In definitiva «la pastorale vocazionale 
ha le tappe fondamentali di un itinerario di 
fede»86. E anche questo sta a dire la gradualità e 
poi la convergenza della pastorale vocazionale.

Dagli itinerari alle comunità cristiane

a) La comunità parrocchiale
29. Il Congresso europeo si è proposto un 

obiettivo, tra gli altri: portare la pastorale voca­
zionale nel vivo delle comunità cristiane par­
rocchiali, là dove la gente vive e dove i giovani 
in particolare sono coinvolti più o meno signifi­
cativamente in un’esperienza di fede.

Si tratta di far uscire la pastorale vocazionale 
dalla cerchia degli addetti ai lavori per raggiun­
gere i solchi periferici della Chiesa particolare.

Ma nel contempo è ormai urgente superare 
la fase esperienzialistica, in atto in molte Chiese 
d’Europa, per passare a veri cammini pastorali, 
innestati nel tessuto delle comunità cristiane, 
valorizzando ciò che è già vocazionalmente elo­
quente.

Particolare attenzione va all’anno liturgico, 
che è una scuola permanente di fede, in cui ogni 
credente, aiutato dallo Spirito Santo, è chiama­
to a crescere secondo Gesù. Dall’Avvento, 
tempo della speranza, alla Pentecoste e al 
Tempo Ordinario, il cammino ciclicamente 
ricorrente dell’anno liturgico celebra e prospet­
ta un modello di uomo chiamato a misurarsi sul 
mistero di Gesù, il «primogenito tra molti fra­
telli» (Rm 8,29).

L’antropologia che l’anno liturgico porta ad 
esplorare è un disegno autenticamente vocazio­
nale, che sollecita ogni cristiano a rispondere

Proposizioni, 11.
” Proposizioni, 10.
“ Pastores dabo vobis, 41.

sempre di più alla chiamata, per una precisa e 
personale missione nella storia. Di qui l’atten­
zione agli itinerari quotidiani in cui ogni comu­
nità cristiana è coinvolta. La sapienza pastorale 
chiede in modo particolare ai pastori, guide 
delle comunità cristiane, una cura puntuale e un 
attento discernimento per far parlare i segni 
liturgici, i vissuti dell’esperienza di fede; perché 
è dalla presenza di Cristo, nei tempi ordinari 
dell’uomo, che vengono gli appelli vocazionali 
dello Spirito.

Non va dimenticato che il pastore, soprattut­
to il presbitero responsabile di una comunità 
cristiana, è il “coltivatore diretto” di tutte le 
vocazioni.

In verità non dovunque si riconosce la piena 
titolarità vocazionale della comunità parroc­
chiale; mentre sono proprio «i Consigli Pa­
storali diocesani e parrocchiali, in rapporto con 
i centri vocazionali nazionali,... gli organi com­
petenti in tutte le comunità e in tutti i settori 
della pastorale ordinaria»87.

È dunque da incoraggiare l’iniziativa di 
quelle parrocchie che hanno costituito al loro 
interno gruppi di responsabili dell’animazione 
vocazionale e delle varie attività per risolvere 
«un problema che si colloca nel cuore stesso 
della Chiesa»88 (gruppi di preghiera, giornate e 
settimane vocazionali, catechesi e testimonian-



Atti della Santa Sede 57

ze e quant’altro può contribuire a tenere alta 
l’attenzione vocazionale)89.

b) I ‘ luoghi-segno" della vita-vocazione
In questo delicato ed urgente passaggio, da 

una pastorale vocazionale delle esperienze ad 
una pastorale vocazionale dei cammini, è ne­
cessario far parlare non solo gli appelli voca­
zionali provenienti dagli itinerari che attraver­
sano la vita feriale della comunità cristiana, ma 
è sapiente rendere significativi i luoghi-segno 
della vita come vocazione e i luoghi pedagogi­
ci della fede. Una Chiesa è viva se, con i doni 
dello Spirito, sa percepire e valorizzare tali 
luoghi.

I luoghi-segno della vocazionalità dell’esi­
stenza in una Chiesa particolare sono le comu­
nità monastiche, testimoni del volto orante della 
comunità ecclesiale, le comunità religiose apo­
stoliche e le fraternità degli Istituti Secolari.

In un contesto culturale fortemente curvo 
sulle cose penultime e immediate, attraversato 
dal vento gelido dell’individualismo, le comu­
nità oranti ed apostoliche aprono a dimensioni 
vere di vita autenticamente cristiana, soprattut­
to per le ultime generazioni chiaramente più 
attente ai segni che alle parole.

Segno particolare della vocazionalità della 
vita è la comunità del Seminario diocesano o 
interdiocesano. Esso vive una singolare vicenda 
all’interno delle nostre Chiese. Da una parte è 
un segno forte, perché costituisce una promessa 
di futuro. I giovani che vi approdano, figli di 
questa generazione, saranno i preti del domani. 
Non solo, ma il Seminario sta a richiamare con­
cretamente la vocazionalità della vita e l’urgen­
za del ministero ordinato per 1’esistenza della 
comunità cristiana.

Dall’altra il Seminario è un segno debole, 
perché chiede una costante attenzione della 
Chiesa particolare, sollecita una seria pastorale 
vocazionale per ripartire ogni anno con nuovi 
candidati. Ed anche la solidarietà economica 
può essere una sollecitazione pedagogica per 
educare il Popolo di Dio alla preghiera per tutte 
le vocazioni.

c) / luoghi pedagogici della fede
Oltre ai luoghi-segno sono preziosi i luoghi 

pedagogici della pastorale vocazionale, costi­
tuiti dai gruppi, dai movimenti, dalle associa­
zioni e dalla stessa scuola.

Al di là della diversa configurazione socio­
logica di tali forme di aggregazione, soprattutto 
a livello giovanile, è da apprezzare la loro 
valenza pedagogica, come luoghi in cui le per­
sone possono essere sapientemente aiutate a 
raggiungere una vera maturità di fede.

Ciò può essere efficacemente perseguito se 
non vengono disattese tre dimensioni dell’espe­
rienza cristiana: la vocazione di ciascuno, la 
comunione della Chiesa e la missione con la 
Chiesa.

d) Figure di formatori e di formatrici
Un’altra attenzione pedagogica pastorale 

viene proposta con particolare insistenza in que­
sto preciso momento storico: la formazione di 
precise figure educative.

È infatti risaputa, un po’ ovunque, la debo­
lezza e la problematicità dei luoghi pedagogici 
della fede, messi a dura prova dalla cultura del­
l’individualismo, dell’aggregazionismo sponta­
neo, o dalla crisi delle istituzioni.

D’altra parte emerge soprattutto nei giovani 
il bisogno di confronto, di dialogo, di punti di 
riferimento. I segnali al riguardo sono molti. 
C’è insomma urgenza di maestri di vita spiri­
tuale, di figure significative, capaci di evocare il 
mistero di Dio e disposti all’ascolto per aiutare 
le persone ad entrare in un serio dialogo con il 
Signore.

Le personalità spirituali forti non sono sol­
tanto alcune persone particolarmente dotate di 
carisma, ma sono il risultato di una formazione 
particolarmente attenta al primato assoluto 
dello Spirito.

Nella cura delle figure educative delle nostre 
comunità, due attenzioni vanno sapientemente 
tenute presenti: da una parte si tratta di rendere 
esplicita e vigile la coscienza educativa voca­
zionale in tutte quelle persone che sono già 
chiamate ad operare nella comunità accanto ai 
ragazzi e ai giovani (sacerdoti, religiose/i e 
laici); dall’altra va accuratamente incoraggiata 
e formata la ministerialità educativa della 
donna, perché sia soprattutto accanto alle gio­
vani una figura di riferimento e una guida 
sapiente. Di fatto la donna è ampiamente pre­
sente nelle comunità cristiane e sono risapute le 
capacità intuitive del “genio femminile” e la 
grande esperienza della donna in campo educa­
tivo (famiglia, scuola, gruppi, comunità).

L’apporto della donna è da ritenersi assai

” Cfr. le sagge indicazioni sull’argomento nel Documento Conclusivo del II Congresso Intemazionale del 
1981, DC 40.



58 Atti della Santa Sede

prezioso, per non dire decisivo, soprattutto nel­
l’ambito dei mondo giovanile femminile, non 
riducibile a quello maschile, perché bisognoso 
di una riflessione più attenta e specifica, soprat­
tutto sul versante vocazionale.

Forse anche questo fa parte di quella svolta 
che caratterizza la pastorale vocazionale. 
Mentre in passato anche le vocazioni femmi­
nili scaturivano da figure significative di padri 
spirituali, autentiche guide di persone e di 
comunità, oggi le vocazioni al “femminile” 
hanno bisogno di riferimento a figure femmini­
li, personali e comunitarie, capaci di dare con­
cretezza alla proposta di modelli oltre che di 
valori.

e) Gli Organismi della pastorale vocazionale
La pastorale vocazionale, per proporsi come 

prospettiva unitaria e sintetica della pastorale in 
genere, deve esprimere per prima, al suo inter­
no, la sintesi e la comunione dei carismi e dei 
ministeri.

Già da tempo nella Chiesa si è avvertita la 
necessità di questo coordinamento90 che, grazie 
a Dio. ha già dato notevoli frutti: Organismi 
parrocchiali. Centri vocazionali diocesani e 
nazionali già da diversi anni funzionano con 
grande vantaggio.

Non è però dovunque così. Il Congresso ora 
celebrato ha lamentato in certi casi l’assenza, o 
la scarsa incidenza di queste strutture in alcune 
Nazioni europee91, e fa voti perché quanto 
prima vengano regolarmente istituite o adegua­
tamente potenziate.

Ancora da più parti si osserva che, mentre i 
Centri nazionali sembrano garantire un notevo­
le apporto di stimoli costruttivi per la pastorale 
vocazionale d’insieme, i Centri diocesani non 
paiono animati ovunque dalla stessa volontà di 
lavorare e collaborare davvero per le vocazioni 

di tutti. C’è un certo progetto generale di pasto­
rale unitaria che ancora stenta a divenire prassi 
di Chiesa locale, e sembra in qualche modo 
incepparsi quando dalle proposte generali si 
passa alla traduzione capillare nella realtà dio­
cesana o parrocchiale. Qui infatti non sono 
ancora del tutto sparite prospettive e prassi par­
ticolaristiche e meno ecclesiali92.

Per quanto riguarda i Centri diocesani e 
nazionali, più che ribadire qui quanto già in 
maniera esemplare sottolineano vari documenti 
circa la loro funzione, sembra necessario ricor­
dare che non si tratta semplicemente d’una que­
stione d’organizzazione pratica, quanto di coe­
renza con uno spirito nuovo che deve permeare 
la pastorale vocazionale nella Chiesa e in parti­
colare nelle Chiese d’Europa. La crisi vocazio­
nale è anche crisi di comunione nel favorire e 
far crescere le vocazioni. Non possono nascere 
vocazioni laddove non si vive uno spirito auten­
ticamente ecclesiale.

Oltre a raccomandare una ripresa d’impegno 
in tale campo e un più stretto collegamento tra 
Centro nazionale, Centri diocesani e Organismi 
parrocchiali, il Congresso e questo Documento 
auspicano che tali Organismi prendano mag­
giormente a cuore due questioni: la promozione 
d’una autentica cultura vocazionale nella 
società civile ed ecclesiale, prima sottolineata, e 
la formazione degli educatori-formatori voca­
zionali, vero e proprio elemento centrale e stra­
tegico dell’attuale pastorale vocazionale9’.

Il Congresso, inoltre, chiede che si prenda in 
seria considerazione per l’Europa la costituzio­
ne di un Organismo o Centro unitario di pasto­
rale vocazionale sovranazionale, come segno 
ed espressione concreta di comunione e condi­
visione, di coordinamento e scambio di espe­
rienze e persone tra le singole Chiese nazio­
nali94 salvaguardando le peculiarità di ciascuna.

90 Cfr. Optatam totius, 2; DC 57-59; cfr. anche Sviluppi della pastorale, 89-91.
91 Cfr. Proposizioni, 10.
92 «Alle volte - s’è osservato al Congresso - si rileva una certa fatica nel rapporto tra Chiesa locale e vita reli­

giosa. E importante uscire da una lettura funzionale della Vita Religiosa stessa, anche se già si intravedono segnali di 
nuovi orientamenti dopo il Sinodo sulla Vita Consacrata. Lo stesso vale per gli Istituti Secolari» (Proposizioni, 16).

” «In una situazione religiosa e culturale che sta cambiando rapidamente, diventa indispensabile il formare 
gli animatori di base: catechisti, parroci, diaconi, consacrati, Vescovi... e curare la loro formazione permanente» 
(Proposizioni, 17).

94 Cfr. Proposizioni, 29, ove, parlando di questo Centro vocazionale europeo, s’esprime il desiderio che esso, 
come gesto di carità e di scambio di doni, «provveda anche ad una “banca” di persone qualificate per collaborare 
alla formazione dei formatori». Circa la costituzione di tale Organismo, vi è una sollecitazione in tal senso anche 
nell' Instrumentum laboris, 83 e 90h. Un’esperienza positiva già in atto esiste da diversi anni nell’America Latina. 
In Bogotà (Colombia), presso la sede del Consejo Episcopal Latino Americano (CELAM), opera in forma stabile 
il “Departimento de Vocaciones y Ministerios" (DEVYM). Questo Organismo è stato anche il punto di riferimen­
to per la preparazione e la celebrazione del I Congresso Continentale, svoltosi per l’America Latina a Itaici (Sào 
Paulo del Brasile) dal 23 al 27 maggio 1994.



Atti della Santa Sede 59

PARTE QUARTA

PEDAGOGIA DELLE VOCAZIONI 

«Non ci ardeva forse il cuore nel petto (Le 24, 32)

Questa parte pedagogica viene colta all’in­
ternò del Vangelo, sull’esempio di quello 
straordinario animatore-educatore vocazionale 
che è Gesù, e in vista di un’animazione voca­
zionale scandita da precisi atteggiamenti peda­
gogici evangelici: seminare, accompagnare, 
educare, formare, discernere.

Siamo all’ultima sezione, quella che, nella 
logica del documento, dovrebbe rappresentare 

la parte metodologico-applicativa. Si è infatti 
partiti dall’analisi della situazione concreta, per 
poi definire gli elementi teologici portanti del 
tema della vocazione, e quindi si è cercato di 
tornare alla vita concreta delle nostre comunità 
credenti per delineare il senso e la direzione 
della pastorale delle vocazioni.

Resta ora da vedere la dimensione pedagogi­
ca della pastorale vocazionale.

Crisi vocazionale e crisi educativa

30. Molte volte, nelle nostre Chiese, sono 
chiari gli obiettivi e le strategie di fondo, ma 
restano un po’ indefiniti i passi da fare, per 
suscitare nei nostri giovani la disponibilità 
vocazionale e questo perché oggi risulta debole 
un certo impianto educativo, dentro e fuori della 
Chiesa, quell'impianto che dovrebbe poi offrire, 
assieme alla precisione dell’obiettivo da rag­
giungere, anche i percorsi pedagogici che vi 
conducono. Lo dice ancora con il solito reali­
smo VInstrumentum laboris: «Stiamo verifican­
do ... la debolezza di tanti luoghi pedagogici 

(gruppo, comunità, oratori, scuola e soprattutto 
famiglia)»’5. La crisi vocazionale è certamente 
anche crisi di proposta pedagogica e di cammi­
no educativo.

Si cercherà di indicare allora, sempre a par­
tire dalla Parola di Dio, proprio questa conver­
genza tra fine e metodo, nella convinzione che 
una buona teologia normalmente si lascia tra­
durre nella pratica, diviene pedagogia, fa intra­
vedere dei percorsi, col desiderio sincero di 
offrire ai vari operatori pastorali un aiuto, uno 
strumento utile a tutti.

Il Vangelo della vocazione

31. Ogni incontro o dialogo nel Vangelo ha 
un significato vocazionale: quando Gesù cam­
mina per le strade della Galilea è sempre invia­
to dal Padre per chiamare l’uomo a salvezza e 
svelargli il progetto del Padre stesso. La buona 
notizia, l’evangelo, è proprio questa: il Padre ha 
chiamato l'uomo attraverso il Figlio nello 
Spirito, l’ha chiamato non solo alla vita, ma alla 
redenzione, e non solo a una redenzione da altri 

meritata, ma a una redenzione che lo coinvolge 
in prima persona, rendendolo responsabile della 
salvezza di altri.

In questa salvezza attiva e passiva, ricevuta e 
condivisa, è racchiuso il senso d’ogni vocazio­
ne; è racchiuso il senso stesso della Chiesa, 
come comunità di credenti, santi e peccatori, 
tutti “chiamati” a partecipare dello stesso dono 
e responsabilità. E il Vangelo della vocazione.

La pedagogia della vocazione

32. All’interno di questo Vangelo cer­
chiamo una pedagogia corrispondente, che è 
poi quella di Gesù, autentica pedagogia della 
vocazione. E la pedagogia che ogni animatore 
vocazionale o ogni evangelizzatore dovrebbe 
saper mettere in atto, per condurre il giovane a 

riconoscere il Signore che lo chiama e a rispon­
dergli.

Se punto di riferimento della pedagogia 
vocazionale è il mistero di Cristo, il Figlio di 
Dio fatto uomo, vi sono molti aspetti e signifi­
cative dimensioni nel suo agire “vocazionale”.

” IL 86.



60 Atti della Santa Sede

Anzitutto Gesù ci è presentato nei Vangeli 
molto più come formatore che come animatore, 
proprio perché opera sempre in strettissima 
unione col Padre, che sparge il seme della 
Parola ed educa (traendo dal nulla), e con lo 
Spirito che accompagna nel cammino di santi­
ficazione.

Tali aspetti aprono prospettive importanti a 
chi lavora nella pastorale delle vocazioni ed è 
chiamato, per ciò stesso, a esser non solo ani­
matore vocazionale, ma ancor prima seminato­
re del buon seme della vocazione, e poi accom­

pagnatore nel cammino che conduce il cuore ad 
“ardere”, educatore alla fede e all’ascolto del 
Dio che chiama, formatore degli atteggiamenti 
umani e cristiani di risposta all’appello di Dio96; 
ed è chiamato infine a discernere la presenza 
del dono che viene dall’alto.

Sono le cinque caratteristiche centrali del 
ministero vocazionale o le cinque dimensioni 
del mistero della chiamata che da Dio giunge 
all’uomo attraverso la mediazione d’un fratel- 
lo/sorella o d’una comunità.

Seminare

33. «Ecco, il seminatore uscì a seminare. E 
mentre seminava una parte del seme cadde sulla 
strada e vennero gli uccelli e la divorarono. 
Un’altra parte cadde in luogo sassoso, dove non 
c’era molta terra; subito germogliò, perché il 
terreno non era profondo. Ma, spuntato il sole, 
restò bruciata e non avendo radici si seccò. 
Un’altra parte cadde sulle spine e le spine creb­
bero e la soffocarono. Un’altra parte cadde sulla 
terra buona e diede frutto, dove il cento, dove il 
sessanta, dove il trenta» (Mt 13,3-8).

Questo brano indica, in qualche modo, il 
primo passo d’un cammino pedagogico, il primo 
atteggiamento da parte di colui che si pone come 
mediatore tra il Dio che chiama e l’uomo che è 
chiamato, e che s’ispira necessariamente all 'agi­
re di Dio. È Dio-Padre il seminatore; Chiesa e 
mondo sono i luoghi ove continua a spargere 
abbondantemente il suo seme, con libertà asso­
luta e senza esclusioni di sorta, una libertà che 
rispetta quella del terreno ove il seme cade.

a) Due libertà in dialogo
La parabola del seminatore mostra che la 

vocazione cristiana è un dialogo fra Dio e la 
persona umana. L’interlocutore principale è 
Dio, che chiama chi vuole, quando vuole e 
come vuole «secondo il suo proposito e la sua 
grazia» (2Tm 1,9); che chiama tutti alla salvez­
za, senza farsi limitare dalle disposizioni del 
ricevente. Ma la libertà di Dio s’incontra con la 
libertà dell'uomo, in un dialogo misterioso e 
affascinante, fatto di parole e di silenzi, di mes­
saggi e azioni, di sguardi e gesti, una libertà che 
è perfetta, quella di Dio, e l’altra imperfetta, 
quella umana. La vocazione è dunque totalmen­

te attività di Dio, ma anche realmente attività 
deH’uomo: lavoro e penetrazione di Dio nel 
cuori della libertà umana ma anche fatica e lotta 
dell'uomo per esser libero d’accogliere il dono.

Chi si pone accanto a un fratello nel cammi­
no di discernimento vocazionale entra nel miste­
ro della libertà, e sa che potrà dare un aiuto solo 
se rispetta tale mistero. Anche quando ciò doves­
se significare, almeno apparentemente un minor 
risultato. Come per il seminatore del Vangelo.

b) Il coraggio di seminare ovunque
Proprio il rispetto d’entrambe le libertà 

significa anzitutto il coraggio di seminare il 
buon seme del Vangelo, della Pasqua del 
Signore, della fede e infine della sequela. 
Questa è la condizione previa; non si fa nessu­
na pastorale vocazionale se non c’è questo 
coraggio. Non solo, ma bisogna seminare 
dovunque, nel cuore di chiunque, senz’alcuna 
preferenza o eccezione. Se ogni essere umano è 
creatura di Dio, è anche portatore d’un dono, 
d’una vocazione particolare che attende d’esse­
re riconosciuta.

Spesso ci si lamenta nella Chiesa della scar­
sità di risposte vocazionali e non ci si accorge 
che altrettanto spesso la proposta è fatta entro 
un cerchio ristretto di persone, e magari subito 
ritirata dopo un primo diniego. Giova qui ricor­
dare il richiamo di Paolo VI: «Che nessuno, per 
colpa nostra, ignori ciò che deve sapere, per 
orientare, in senso diverso e migliore, la propria 
vita»’7. Eppure quanti giovani non si sono mai 
sentiti rivolgere alcuna proposta cristiana circa 
la loro vita e il futuro!

E singolare osservare il seminatore della

96 Cfr. Proposizioni, 9.
97 Paolo VI, Guardate a Cristo e alla Chiesa, Messaggio per la XV Giornata mondiale di preghiera per le 

vocazioni (16 aprile 1978), in Insegnamenti di Paolo VI, XVI [1978], 256-260 (cfr. anche Congregazione per 
l’Educazione Cattolica. P.O.V.E, Messaggi Pontifici, 127).



Atti della Santa Sede 61

parabola nel gesto ampio della mano che semi­
na “ovunque"; è commovente riconoscere in 
tale icona il cuore di Dio-Padre. È l’immagine 
di Dio che semina nel cuore d’ogni vivente un 
piano di salvezza, o se vogliamo, è l’immagine 
dello “spreco” della generosità divina, che 
s’effonde su tutti perché tutti vuol salvare e 
chiamare a Sé.

È quella stessa immagine del Padre che toma 
evidente nell'agire di Gesù, il quale chiama a Sé 
i peccatori, sceglie di costituire la sua Chiesa 
con gente apparentemente inadatta per questa 
missione, non conosce barriere e non fa prefe­
renze di persone.

È specchiandosi in quest’immagine che l’o­
peratore vocazionale, a sua volta, annuncia, 
propone, scuote, con l’identica generosità; ed è 
proprio la certezza del seme deposto dal Padre 
nel cuore d’ogni creatura, che gli dà la forza 
d’andare ovunque e di seminare comunque il 
buon seme vocazionale, di non restare dentro 
gli spazi soliti e d’affrontare ambienti nuovi, per 
tentare approcci insoliti e rivolgersi a ogni per­
sona.

c) La semina al tempo giusto
Fa parte della saggezza del seminatore spar­

gere il buon seme della vocazione al momento 
propizio. Che non significa affatto affrettare i 
tempi della scelta o pretendere che un preadole­
scente abbia la maturità decisionale d’un giova­
ne, ma capire e rispettare il senso vocazionale 
della vita umana.

Ogni stagione dell’esistenza ha un significa­
to vocazionale, a cominciare al momento in cui 
il ragazzo/a si apre alla vita e ha bisogno di 
coglierne il senso, e prova a interrogarsi sul suo 
ruolo in essa. Il lasciar cadere tale domanda al 
momento giusto potrebbe pregiudicare il ger­
mogliare del seme: «L’esperienza pastorale 
mostra che la prima manifestazione della voca­
zione nasce, nella maggior parte dei casi, nel­
l’infanzia e nell’adolescenza. Per questo sembra 
importante recuperare o proporre formule che 
possano suscitare, sostenere e accompagnare 
questa prima manifestazione vocazionale»”. 
Senza tuttavia limitarsi a essa. Ogni persona ha 
i suoi ritmi e i suoi tempi di maturazione. 
L’importante è che accanto a sé abbia un buon 
seminatore.

d) Il più piccolo di tutti i semi
Non è certo operazione semplice, oggi, 

quella del “seminatore vocazionale”. Per i 

motivi che sappiamo: non esiste, propriamente 
parlando, una cultura vocazionale; il modello 
antropologico prevalente sembra essere quello 
dell’“uomo senza vocazione”; il contesto so­
ciale è eticamente neutro e privo di speranza 
e di modelli progettuali. Tutti elementi che 
sembrano concorrere a indebolire la proposta 
vocazionale e ci consentono, forse, di appli­
care ad essa quanto Gesù dice, a proposito del 
regno di Dio (cfr. Mt 13,31 ss.): il seme della 
vocazione è come un granellino di senapa che, 
quando viene seminato, o quando viene pro­
posto o indicato come presente, è il più picco­
lo di tutti i semi; non suscita molto spesso 
alcun immediato consenso; anzi è negato e 
smentito, è come soffocato da altre attese e 
progetti, non preso sul serio; oppure viene 
visto con sospetto e diffidenza, quasi fosse un 
seme d’infelicità.

Ed allora il giovane rifiuta, si dichiara non 
interessato, ha già ipotecato il suo futuro (o altri 
l’hanno già fatto per lui); o forse gli piacerebbe 
e l’interessa, ma non è così sicuro, e poi è trop­
po difficile e gli fa paura...

Nulla di strano e assurdo in questa reazione 
timorosa e negativa; in fondo l'aveva già detto 
il Signore. Il seme della vocazione è il più pic­
colo di tutti i semi, è debole e non s’impone, 
proprio perché è espressione della libertà di Dio 
che intende rispettare fino in fondo la libertà 
dell’uomo.

E allora è necessaria anche la libertà di 
chi guida il cammino deH’uomo: una libertà 
del cuore che consenta di continuare a non ti­
rarsi indietro di fronte all’iniziale rifiuto o disin­
teresse.

Gesù dice, sempre nella breve parabola del 
grano di senapa, che «una volta cresciuto, è più 
grande degli altri legumi» (Mt 13,32); dunque è 
un seme che possiede una sua forza, anche se 
non è subito evidente e dirompente e, anzi, ha 
bisogno di molta cura per maturare. C’è una 
sorta di segreto elementare che fa parte della 
sapienza contadina: per garantire un qualsiasi 
raccolto nella stagione giusta, bisogna curare 
tutto, proprio tutto, dal terreno al seme: porre 
attenzione a tutto, da ciò che lo fa crescere a 
quanto ne ostacola la crescita. Anche contro le 
imponderabili intemperie delle stagioni. In 
campo vocazionale succede qualcosa di simile. 
La semina è solo il primo passo, ma deve esse­
re seguito da altre ben precise attenzioni perché 
le due libertà entrino nel mistero del dialogo 
vocazionale.

” Proposizioni, 15.



62 Atti della Santa Sede

Accompagnare

34. «Ed ecco in quello stesso giorno due di 
loro erano in cammino per un villaggio distante 
circa sette miglia da Gerusalemme, di nome 
Emmaus, e conversavano di tutto quello che era 
accaduto. Mentre discorrevano e discutevano 
insieme, Gesù in persona si accostò e cammina­
va con loro. Ma i loro occhi erano incapaci di 
riconoscerlo» (Le 24,13-16).

Scegliamo, per descrivere le articolazioni 
pedagogiche dell’accompagnare, educare e for­
mare, l’episodio dei due discepoli di Emmaus. 
E un brano significativo, perché, oltre alla 
sapienza del contenuto e del metodo pedagogi­
co seguito da Gesù, ci sembra di vedere nei due 
discepoli l’immagine di tanti giovani d’oggi, un 
po’ tristi e sfiduciati, che sembrano avere smar­
rito il gusto di cercare la loro vocazione.

Il primo passo, o la prima attenzione in que­
sto cammino, è il porsi accanto: il seminatore, 
o colui che ha risvegliato nel giovane la 
coscienza del seme seminato nel terreno del suo 
cuore, diventa ora accompagnatore.

Nella parte teologica della presente riflessio­
ne, è stato indicato come tipico dello Spirito il 
ministero dell’accompagnamento; è infatti lo 
Spirito del Padre e del Figlio che rimane accan­
to all’uomo per ricordargli la Parola del 
Maestro; è ancora lo Spirito, che dimora nel­
l’uomo per suscitare in lui la coscienza d’esser 
figlio del Padre. E dunque lo Spirito il modello 
cui deve ispirarsi quel fratello o sorella maggio­
re che accompagna un fratello o una sorella 
minore in ricerca.

a) Itinerario vocazionale
Definito l'itinerario vocazionale pastorale, ci 

domandiamolo ora: che cos’è un itinerario 
vocazionale sul piano pedagogico?

L’itinerario pedagogico vocazionale è un 
viaggio mirato verso la maturità della fede, 
come un pellegrinaggio verso lo stato adulto 
dell’essere credente, chiamato a decidere di sé e 
della propria vita in libertà e responsabilità, 
secondo la verità del misterioso progetto pensa­
to da Dio per lui. Tale viaggio procede per tap­
pe in compagnia d’un fratello o sorella mag­
giore nella fede e nel discepolato, che conosce 
la strada, la voce e i passi di Dio, che aiuta a 
riconoscere il Signore che chiama e a discente- 
re la via lungo la quale andare verso Lui e 
rispondergli.

Un itinerario vocazionale, allora, è anzitutto 
cammino con Lui, il Signore della vita, quel 

«Gesù in persona», come annota con precisione 
Luca, che s’accosta al cammino dell’uomo, fa 
lo stesso percorso ed entra nella sua storia. Ma 
gli occhi di carne spesso non lo sanno ricono­
scere e allora l’andare umano resta solitario e il 
discorrere inutile, mentre il cercare rischia di 
perpetuarsi, in un interminabile e a volte narci­
sistico “far esperienze”, anche vocazionali, 
senz’alcun esito decisionale. E forse il primo 
compito dell’accompagnatore vocazionale, 
quello d'indicare la presenza d’un Altro, o di 
confessare la natura relativa della propria vici­
nanza o del proprio accompagnamento, per 
essere mediazione di tale presenza, o itinerario 
verso la scoperta del Dio che chiama e si fa vici­
no a ogni uomo.

Come i due di Emmaus, o come Samuele 
nella notte, sovente i nostri giovani non hanno 
occhi per vedere o orecchi per udire Colui che 
cammina accanto a ciascuno e, con insistenza e 
delicatezza insieme, pronuncia il loro nome. Il 
fratello che accompagna è segno di quella insi­
stenza e delicatezza; suo compito è quello 
d’aiutare a riconoscere la provenienza della 
voce misteriosa; non parla di sé, ma annuncia 
un Altro che pure è già presente; come Giovanni 
Battista.

Il ministero dell’accompagnamento vocazio­
nale è ministero umile, di quell’umiltà serena e 
intelligente che nasce dalla libertà nello Spirito, 
e si esprime «con il coraggio dell’ascolto, del­
l’amore e del dialogo». Grazie a questa libertà 
risuona con maggiore chiarezza e forza incisiva 
la voce di Colui che chiama. E il giovane si 
trova di fronte a Dio, scopre con sorpresa che è 
l’Eterno che cammina nel tempo accanto a lui, 
e lo chiama a una scelta per sempre!

b) / pozzi d’acqua viva
«Gesù, stanco del viaggio, sedeva presso il 

pozzo...» (Gv 4,6): è l’avvio di quello che 
potremmo considerare un inedito colloquio 
vocazionale: rincontro di Gesù con la 
Samaritana. La donna, infatti, attraverso questo 
incontro, compie un itinerario verso la scoperta 
di se stessa e del Messia, addirittura divenendo 
in qualche modo sua annunciatrice.

Anche da questo brano traspare la sovrana 
libertà di Gesù nel cercare ovunque e in chiun­
que i suoi messaggeri ma è pure singolare l’at­
tenzione, da parte di Colui che è la via dell’uo­
mo verso il Padre, d’incrociare la creatura lungo 
le sue vie, o d’aspettarla ove più evidente e



Atti della Santa Sede 63

intensa è la sua attesa. È quanto si può dedurre 
dall’immagine simbolica del “pozzo”. I pozzi, 
nell’antica società giudaica, erano fonte di vita, 
condizione basilare di sopravvivenza per un po­
polo sempre alle prese con la penuria d’acqua; 
ed è proprio attorno a questo simbolo, l’acqua 
per e della vita, che Gesù costruisce con finissi­
ma pedagogia il suo approccio con la donna.

Accompagnare un giovane vuoi dire saper 
identificare “i pozzi” di oggi: tutti quei luoghi e 
momenti, quelle provocazioni e attese, ove 
prima o poi tutti i giovani devono passare con le 
loro anfore vuote, con i loro interrogativi ine­
spressi, con la loro sufficienza ostentata e spes­
so solo apparente, con la loro voglia profonda e 
incancellabile di autenticità e di futuro.

La pastorale vocazionale non può essere 
“attendista” ma azione di chi cerca e non si dà 
per vinto finché non abbia trovato, e si fa trova­
re al posto o al pozzo giusto, laddove il giovane 
dà l'appuntamento alla vita e al futuro.

L’accompagnatore vocazionale deve essere 
“intelligente”, da questo punto di vista, uno che 
non impone necessariamente le sue domande, 
ma parte da quelle del giovane stesso, di qual­
siasi tipo; o è capace - se necessario - di «su­
scitare e scoprire la domanda vocazionale che 
abita il cuore di ogni giovane, ma che aspetta di 
essere scavata da veri formatori vocazionali»99.

c) Condivisione e con-vocazione
Fare accompagnamento vocazionale signifi­

ca anzitutto condividere: il pane della fede, del­
l’esperienza di Dio, della fatica della ricerca, 
fino a condividere anche la vocazione: non per 
imporla, evidentemente, ma per confessare la 
bellezza d’una vita che si realizza secondo il 
progetto di Dio.

Il registro comunicativo tipico dell’accom­
pagnamento vocazionale non è quello didattico 
o esortativo, e neppure quello amicale, da un 
lato, o del direttore spirituale, dall’altro (inteso 
come chi imprime subito una direzione precisa 
alla vita d’un altro), ma è il registro della con­
fessio fidei.

Chi fa accompagnamento vocazionale testi­
monia la propria scelta o, meglio, il proprio 

essere stato scelto da Dio, racconta - non neces­
sariamente a parole - il suo cammino vocazio­
nale e la scoperta continua della propria identità 
nel carisma vocazionale, e dunque racconta 
anche o lascia capire la fatica, la novità, il 
rischio, la sorpresa, la bellezza.

Ne viene una catechesi vocazionale da per­
sona a persona, da cuore a cuore, ricca d’uma­
nità e originalità, di passione e forza convincen­
te, un’animazione vocazionale sapienziale ed 
esperienziale. Un po' come l’esperienza dei 
primi discepoli di Gesù, che «andarono e vide­
ro dove abitava, e quel giorno si fermarono 
presso di lui»(Gv 1,39); e fu esperienza profon­
damente toccante se Giovanni, dopo molti anni, 
ricorda ancora che «erano circa le quattro del 
pomeriggio».

Si fa animazione vocazionale solo per con­
tagio, per contatto diretto, perché il cuore è 
pieno e l'esperienza della bellezza continua ad 
avvincere. «I giovani sono molto interessati alla 
testimonianza di vita delle persone che sono già 
in un cammino spirituale. Sacerdoti e religiosi/e 
devono avere il coraggio di offrire segni con­
creti nel loro cammino spirituale. Per questo è 
importante spendere tempo coi giovani, cammi­
nare al loro livello, laddove essi si trovano, 
ascoltarli e rispondere alle questioni che sorgo­
no nell’incontro»"10.

Proprio per questo l’accompagnatore voca­
zionale è anche un entusiasta della sua vocazio­
ne e della possibilità di trasmetterla ad altri; è 
testimone non solo convinto, ma contento, e 
dunque convincente e credibile.

Solo così il messaggio raggiunge la totalità 
spirituale della persona, cuore-mente-volontà, 
proponendo qualcosa che è vero-bello-buono.

E il senso della con-vocazione: nessuno può 
passare accanto all’annunciatore d’una così 
“buona notizia” e non sentirsi toccato, “total­
mente” chiamato, a ogni livello della sua perso­
nalità, e continuamente chiamato, da Dio, certa­
mente ma anche da tante persone, ideali, situa­
zioni inedite, provocazioni varie, mediazioni 
umane della chiamata divina.

Allora il segnale vocazionale può esser 
meglio percepito.

99 Proposizioni, 9.
Proposizioni, 22. E ancora: «Il sorgere dell’interesse per il Vangelo e per una vita dedicata radicalmente 

ad esso nella consacrazione, dipende in grande misura dalla testimonianza personale di sacerdoti e religiose/i feli­
ci della loro condizione. La maggioranza dei candidati alla Vita Consacrata ed al Sacerdozio dice di attribuire la 
propria vocazione ad un incontro avuto con un sacerdote o consacrato/a» (Ibidem, 11 ).



64 Atti della Santa Sede

Educare

35. «Ed egli disse loro: “Che sono questi 
discorsi che state facendo fra voi durante il 
cammino?”. Si fermarono, col volto triste; uno 
di loro, di nome Cleopa, gli disse: “Tu solo sei 
così forestiero in Gerusalemme da non sapere 
ciò che vi è accaduto in questi giorni?”. 
Domandò: “Che cosa?”. Gli risposero: “Tutto 
ciò che riguarda Gesù Nazareno, che fu profeta 
potente in opere e in parole, davanti a Dio e a 
tutto il popolo ...”. Ed egli disse loro: “Sciocchi 
e tardi di cuore nel credere alla parola dei pro­
feti! Non bisognava che il Cristo sopportasse 
queste sofferenze per entrare nella sua gloria?”. 
E cominciando da Mosè e da tutti i profeti 
spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferi­
va a lui. Quando furono vicini al villaggio dove 
erano diretti, egli fece come se dovesse andare 
più lontano. Ma essi insistettero: “Resta con noi 
perché si fa sera e il giorno già volge al decli­
no”. Egli entrò per rimanere con loro» (Le 
24,17-29).

Dopo la semina, lungo il cammino d’accom­
pagnamento, si tratta di educare il giovane. 
Educare nel senso etimologico del verbo, come 
un tirar fuori (e-ducere) da lui la sua verità, quel 
che ha in cuore, anche ciò che non sa e non 
conosce di sé: debolezze e aspirazioni, per favo­
rire la libertà della risposta vocazionale.

a) Educare alla conoscenza di sé
Gesù s’accosta ai due e domanda loro di che 

cosa stiano parlando. Lui lo sa, ma vuole che 
entrambi si manifestino a se stessi e, verbaliz­
zando la loro tristezza e le speranze deluse, li 
aiuta a prendere coscienza del loro problema e 
del motivo reale del loro turbamento. Così i due 
sono praticamente costretti a rileggere la recen­
te storia, facendo trasparire il motivo vero della 
loro tristezza.

«Noi speravamo ...»; ma la storia pare esser 
andata in senso diverso rispetto alle loro attese. 
In realtà, anzi, essi hanno fatto tutte le esperien­
ze significative a contatto con Gesù, «potente in 
opere e in parole»; ma è come se questo cam­
mino di fede si fosse improvvisamente interrot­
to dinanzi a un evento incomprensibile quale la 
passione e morte di Colui che avrebbe dovuto 
liberare Israele.

«Noi speravamo, ma ...»: come non ricono­
scere in questa storia incompiuta la vicenda di 
tanti giovani che sembrano interessati al discor­
so vocazionale, si lasciano provocare e mostra­
no una buona predisposizione, ma poi s’arresta­
no di fronte alla scelta da fare? Gesù in qualche 

modo costringe i due ad ammettere il divario tra 
le loro speranze e il piano di Dio come si è con­
cretizzato in Gesù; tra il loro modo d’intendere 
il Messia e la sua morte di croce, tra le loro 
aspettative così umane e interessate e il senso 
d’una salvezza che viene dall’alto.

Allo stesso modo è importante e decisivo 
aiutare i giovani a far emergere l’equivoco di 
fondo: quell’interpretazione della vita troppo 
terrena e centrata attorno all’io che rende diffi­
cile o addirittura impossibile la scelta vocazio­
nale, o fa sentire eccessive le esigenze della 
chiamata, come se il progetto di Dio fosse 
nemico del bisogno di felicità dell’uomo.

Quanti giovani non hanno accolto l’appello 
vocazionale non perché ingenerosi e indifferen­
ti, ma semplicemente perché non aiutati a cono­
scersi, a scoprire la radice ambivalente e paga­
na di certi schemi mentali e affettivi; e perché 
non aiutati a liberarsi delle loro paure e difese, 
consce e inconsce, nei confronti della vocazio­
ne stessa. Quanti aborti vocazionali a causa di 
questo vuoto educativo.

Educare significa anzitutto far emergere la 
realtà dell’io così com’è, se si vuole poi portar­
lo a essere come deve essere: la sincerità è un 
passo fondamentale per giungere alla verità, ma 
è necessario in ogni caso un aiuto esterno per 
vedere bene l’interno. L’educatore vocazionale, 
allora, deve conoscere i sotterranei del cuore 
umano, per accompagnare il giovane nella 
costruzione dell’io vero.

b) Educare al mistero
E qui nasce il paradosso. Quando il giovane 

è condotto alle sorgenti di sé, e può vedere in 
faccia anche le sue debolezze e i suoi timori, ha 
la sensazione di capire meglio il motivo di certi 
suoi atteggiamenti e reazioni e, al tempo stesso, 
coglie sempre più la realtà del mistero come 
chiave di lettura della vita e della sua persona.

E indispensabile che il giovane accetti di 
non sapere, di non potersi conoscere fino in 
fondo.

La vita non è interamente nelle sue mani, 
perché la vita è mistero e, d’altra parte, il miste­
ro è vita; ovvero, il mistero è quella parte dell’io 
che ancora non è stata scoperta, ancora non vis­
suta e che attende d’esser decifrata e realizzata; 
mistero è quella realtà personale che ancora 
deve crescere, ricca di vita e di possibilità esi­
stenziali ancora intatte, è la parte germinativa 
dell’io.

E allora accettare il mistero è segno d’intel-



Atti della Santa Sede 65

ligenza, di libertà interiore, di voglia di futuro e 
di novità, di rifiuto d’una concezione ripetitiva 
e passiva, noiosa e banale della vita. Ecco per­
ché abbiamo detto all’inizio che la pastorale 
vocazionale dev'esser mistagogica, e dunque 
partire e ripartire dal Mistero di Dio per ricon­
durre al mistero dell’uomo.

La perdita del senso del mistero è una delle 
maggiori cause della crisi vocazionale.

Al tempo stesso la categoria del mistero 
diventa categoria propedeutica alla fede. È pos­
sibile. e per certi versi naturale, che a questo 
punto il giovane si senta nascere dentro come 
un bisogno di rivelazione, il desiderio, cioè, che 
l’Amore stesso della vita gliene sveli il senso e 
il posto che in essa ha da occupare. Chi altri, al 
di fuori del Padre, può compiere tale svela­
mento?

D’altronde non è importante che il giovane 
scopra subito (o che la guida intuisca immedia­
tamente) la strada che ha da seguire: ciò che 
conta è che scopra e decida in ogni caso di col­
locare fuori di sé, in Dio Padre, la ricerca del 
fondamento della sua esistenza. Un autentico 
cammino vocazionale porta sempre e comun­
que alla scoperta della paternità e maternità di 
Dio!

c) Educare a leggere la vita
Nel Vangelo Gesù invita i due di Emmaus 

in qualche modo a ritornare alla vita, a que­
gli eventi che avevano causato la loro tristez­
za attraverso un sapiente metodo di lettura: 
capace non solo di ricomporre tra loro gli even­
ti attorno a un significato centrale, ma di deci­
frare. nel tessuto misterioso dell’esistenza 
umana, il filo rosso d’un progetto divino. È il 
metodo che potrebbe essere chiamato genetico- 
storico, che fa cercare e trovare nella propria 
biografia i passi e le tracce del passaggio di 
Dio, e dunque anche la sua voce che chiama. 
Tale metodo

- è assieme deduttivo e induttivo, o storico­
biblico: parte infatti dalla verità rivelata e assie­
me dalla realtà storica, e favorisce così il dialo­
go ininterrotto tra vissuto soggettivo (i fatti cita­
ti dai due discepoli) e riferimento alla Parola 
(«E cominciando da Mosè e da tutti profeti 
spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferi­
va a lui»: Le 24,27);

- indica nella normatività della Parola e 
nella centralità del mistero pasquale del Cristo 
morto e risorto un preciso punto d’interpreta­
zione agli eventi esistenziali, senza rifiutare 

alcun avvenimento, specie quelli più difficili e 
dolorosi («Non bisognava che il Cristo soppor­
tasse queste sofferenze per entrare nella sua glo­
ria?»: Le 24,26).

La lettura della vita diventa così operazione 
altamente spirituale, non solo psicologica, per­
ché conduce a riconoscere in essa la presenza 
luminosa e misteriosa di Dio e della sua 
Parola101. E, all’interno di questo mistero, con­
sente piano piano di scorgere il seme della 
vocazione, che lo stesso Padre-seminatore ha 
deposto nei solchi della vita. Quel seme, pur 
piccolo, ora comincia ad esser visibile e a cre­
scere.

d) Educare a in-vocare
Se la lettura della vita è operazione spiritua­

le, essa porta necessariamente la persona non 
solo a riconoscere il suo bisogno di rivelazione, 
ma a celebrarlo, con la preghiera di invocazio­
ne. Educare vuol dire e-vocare la verità dell’io. 
Tale evocazione nasce esattamente dall’in­
vocazione orante, da una preghiera che è più 
preghiera di fiducia che di domanda, preghiera 
come sorpresa e gratitudine; ma anche come 
lotta e tensione, come “scavo” sofferto delle 
proprie ambizioni per accogliere attese, doman­
de, desideri dell’Altro: del Padre che nel Figlio 
può dire a colui che cerca la via da seguire.

Ma allora la preghiera diventa il luogo del 
discernimento vocazionale, dell’educazione 
all’ascolto del Dio che chiama, perché qual­
siasi vocazione ha origine negli spazi d’una 
preghiera invocante, paziente e fiduciosa; sor­
retta non dalla pretesa d’una risposta immedia­
ta, ma dalla certezza o dalla speranza che l’in­
vocazione non può non esser accolta, e farà sco­
prire a suo tempo, a colui che invoca, la sua 
vocazione.

Nell’episodio di Emmaus tutto questo è rive­
lato con un’espressione essenziale, forse la più 
bella preghiera mai pregata da cuore umano: 
«Resta con noi perché si fa sera e il giorno già 
volge al declino» (Le 24,29). È la supplica di 
chi sa che senza il Signore si fa subito notte 
nella vita, senza la sua Parola c’è l’oscurità del­
l’incomprensione o della confusione d’identità; 
la vita appare senza senso e senza vocazione. E 
l’invocazione di chi ancora non ha scoperto, 
forse, la sua strada, ma intuisce che stando con 
Lui ritrova se stesso, perché Lui solo ha «paro­
le di vita eterna» (Gv 6,67-68).

Questo tipo di preghiera in-vocante non 
s’apprende spontaneamente, ma ha bisogno

101 Proposizioni, 12.



66 Atti della Santa Sede

d'un lungo apprendistato; e non s’impara da 
soli, ma con l’aiuto di chi ha imparato ad ascol­
tare i silenzi di Dio. Né chiunque può insegnare 
tale preghiera, ma solo chi è fedele alla sua 
vocazione.

Formare

36. «Quando fu a tavola con loro, prese il 
pane, disse la benedizione, lo spezzò e lo diede 
loro. Allora si aprirono loro gli occhi e lo rico­
nobbero. Ma lui sparì dalla loro vista. Ed essi si 
dissero l’un l’altro: “Non ci ardeva forse il 
cuore nel petto mentre conversava con noi 
lungo il cammino, quando ci spiegava le 
Scritture?”» (Le 24,30-32).

La formazione è in qualche modo il momen­
to culminante del processo pedagogico, perché 
è il momento in cui al giovane viene proposta 
una forma, un modo di essere, nel quale egli 
stesso riconosce la sua identità, la sua vocazio­
ne, la sua norma.

È il Figlio, Colui che è l’impronta del Padre, 
il formatore degli uomini, poiché rappresenta 
l’immagine secondo la quale il Padre ha creato 
gli uomini. Per questo Egli invita coloro che 
chiama ad avere i suoi stessi sentimenti e a con­
dividere la sua vita, ad avere la sua “forma”. È 
Lui, al tempo stesso, a essere il formatore e la 
forma.

Il formatore vocazionale è tale in quanto 
mediatore di quest’azione divina, e si pone 
accanto al giovane per aiutarlo a “riconoscere” 
in essa la sua chiamata, e a farsi formare da 
essa.

a) Riconoscimento di Gesù
Il momento decisivo dell’episodio di 

Emmaus è senz’altro quello in cui Gesù prende 
il pane, lo spezza e lo dà a ciascuno di loro: 
«Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconob­
bero». C’è qui una serie di “riconoscimenti” 
collegati tra loro.

Anzitutto i due riconoscono Gesù, scoprono 
la vera identità del viandante che s’è unito a 
loro, esattamente perché quel gesto lo poteva 
fare solo Lui, come ben sapevano i due. ’~

In prospettiva vocazionale ciò sta a dire 
l’importanza di porre in atto gesti forti, segnali 
inequivocabili, proposte alte, progetti di seque­
la totalel02.

E allora, se la preghiera è la via naturale 
della ricerca vocazionale, oggi come ieri o più 
di ieri, sono necessari educatori vocazionali che 
preghino, che insegnino a pregare, che educhi­
no alla in-vocazione.

Il giovane ha bisogno d’essere stimolato da 
ideali grandi, in vista di qualcosa che lo supera 
ed è al di sopra delle sue capacità, per cui vale 
la pena di dare la propria vita. Lo ricorda, anche 
l’analisi psicologica: chiedere a un giovane 
qualcosa che è al di sotto delle sue possibilità, 
significa offendere la sua dignità e impedire la 
sua piena realizzazione; detto in positivo, al 
giovane va proposto il massimo di quel che può 
dare perché diventi e sia se stesso.

E se Gesù viene riconosciuto «allo spezzare 
del pane», la dimensione eucaristica dovrebbe 
sottendere ogni cammino vocazionale: come 
“luogo” tipico della sollecitazione vocazionale, 
come mistero che dice il senso generale dell’e­
sistenza umana, come obiettivo finale di qual­
siasi pastorale vocazionale che voglia essere 
cristiana.

b) Riconoscimento della verità della vita
Ma a questo punto, in un autentico processo 

di formazione alla scelta vocazionale, scatta un 
secondo “riconoscimento”: il riconoscimento­
scoperta, dentro il segno eucaristico, del signi­
ficato della vita. Se l’Eucaristia è sacrificio di 
Cristo che salva l’umanità e se tale sacrificio è 
corpo spezzato e sangue versato per la salvezza 
dell’umanità, anche la vita del credente è chia­
mata a modellarsi sulla stessa correlazione di 
significati: anche la vita è bene ricevuto che 
tende, per natura sua. a divenire bene donato, 
come la vita del Verbo. E la verità della vita, 
d’ogni vita.

Le conseguenze sul piano vocazionale sono 
evidenti. Se c’è un dono all’inizio dell’esisten­
za dell’uomo, che lo costituisce nell’essere, 
allora la vita ha la strada segnata: se è dono sarà 
pienamente se stesso solo se si realizza nella 
prospettiva del donarsi; sarà felice a condizione 
di rispettare questa sua natura. Potrà fare la 
scelta che vuole, ma sempre nella logica del 
dono, altrimenti diventerà un essere in contrad­
dizione con se stesso, una realtà “mostruosa”;

102 Così la Proposizione 23: «È importante sottolineare che i giovani sono aperti alle sfide ed alle proposte 
forti (che siano “superiori alla media”, che cioè abbiano qualcosa “in più”!)».



Atti della Santa Sede 67

sarà libero di decidere l’orientamento specifico, 
ma non sarà libero di pensarsi al di fuori della 
logica del dono.

Tutta la pastorale vocazionale è costruita 
su questa catechesi elementare del significato 
della vita. Se passa questa verità antropologica 
allora si può fare qualsiasi proposta vocaziona­
le. Allora anche la vocazione al ministero ordi­
nato o alla consacrazione religiosa o secolare, 
con tutto il suo carico di mistero e mortificazio­
ne, diventa la piena realizzazione dell’umano e 
del dono che ogni uomo ha ed è nel più profon­
do di sé.

c) La vocazione come riconoscenza
Ma se è nel gesto eucaristico che i due di 

Emmaus “riconoscono” il Signore e ogni cre­
dente il senso della vita, allora la vocazione 
nasce dalla “riconoscenza". Nasce sul terreno 
fecondo della gratitudine, poiché la vocazione è 
risposta, non iniziativa del singolo: è essere 
scelti, non scegliere.

Proprio a questo atteggiamento interiore di 
gratitudine dovrebbe portare la lettura di tutta la 
vita passata. La scoperta d’aver ricevuto in 
modo immeritato ed eccedente, dovrebbe 
“costringere” psicologicamente il giovane a 
concepire l’offerta di sé, nell’opzione vocazio­
nale, come una conseguenza inevitabile, come 
un atto certamente libero, perché determinato 
dall’amore; ma in certo senso anche dovuto, 
poiché di fronte all’amore ricevuto da Dio egli 
sente di non poter fare a meno di donarsi. È 
bello e del tutto logico che sia così, di per sé non 
è cosa straordinaria.

La pastorale vocazionale è diretta a formare 
a questa logica della riconoscente gratitudine, 
molto più sana e convincente, sul piano umano, 
e più teologicamente fondata della cosiddetta 
“logica dell’eroe”, di colui che non ha abba­
stanza maturato la consapevolezza d’aver rice­
vuto e si sente lui stesso autore del dono e della 
scelta. Tale logica ha pochissima presa sulla 
sensibilità giovanile odierna, perché sovverte la 
verità della vita come bene ricevuto, che tende 
naturalmente a divenire bene donato.

È la sapienza evangelica del «gratuitamente 
avete ricevuto, gratuitamente date» (Mt 10,8)103 
rivolta da Gesù ai discepoli-annunciatori della 
sua Parola, che dice la verità d’ogni essere 

umano: nessuno potrebbe non riconoscersi in 
essa.

Da questa verità deriva quella/òrma che poi 
la vita è chiamata ad assumere, o è da questa 
figura unica della fede che nascono poi le diver­
se raffigurazioni vocazionali della fede stessa.

Allora diventa possibile anche chiedere scel­
te altrettanto forti e radicali, come una chiama­
ta di speciale consacrazione, al Sacerdozio e 
alla Vita Consacrata. Per questo la proposta di 
Dio. per difficile e singolare che possa sembra­
re (e lo è in realtà), diventa anche una promo­
zione impensata delle autentiche aspirazioni 
umane e garantisce il massimo della felicità. La 
felicità, colma di gratitudine, che Maria canta 
nel “Magnificat”.

d) Riconoscimento di Gesù
e autoriconoscimento del discepolo
Gli occhi dei discepoli di Emmaus si aprono 

dinanzi al gesto eucaristico di Gesù.
È di fronte a questo gèsto che Cleopa e il 

compagno percepiscono anche il senso del loro 
cammino, come un viaggio non solo verso il 
riconoscimento di Gesù, ma anche verso il pro­
prio riconoscimento: «Non ci ardeva forse il 
cuore nel petto mentre conversava con noi 
lungo il cammino, quando ci spiegava le 
Scritture?» (Le 24,32).

Non c’è semplicemente una certa commo­
zione nei due pellegrini che ascoltano la spiega­
zione del Maestro, ma la sensazione che la sua 
vita, la sua Eucaristia, la sua Pasqua, il suo 
mistero saranno sempre più la loro stessa vita, 
eucaristia, pasqua, mistero.

Nel cuore che arde c’è la scoperta della 
vocazione e la storia d’ogni vocazione. Sempre 
legata ad una esperienza di Dio, in cui la perso­
na scopre anche se stessa e la propria identità.

Formare alla scelta vocazionale vuoi dire 
mostrare sempre più il legame tra esperienza di 
Dio e scoperta dell’io, tra teofania e autoiden­
tità. È molto vero quanto afferma VInstru­
mentum laboris: «Il riconoscimento di Lui 
come Signore della vita e della storia comporta 
l'autoriconoscimento del discepolo»"14. E quan­
do l’atto di fede riesce a coniugare il “ricono­
scimento cristologico” con “l'autoriconosci- 
mento antropologico” il seme della vocazione è 
già maturo, anzi, sta fiorendo.

105 Che ritorna sotto forma di provocazione nelle parole di Paolo nei confronti dei Corinzi: «Che cosa mai pos­
siedi che tu non abbia ricevuto?» (I Cor 4,7).

,M IL 55.



68 Atti della Santa Sede

Discernere

37. «E partirono senz’indugio e fecero ritor­
no a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli 
Undici e gli altri che erano con loro, i quali 
dicevano: “Davvero il Signore è risorto ed è 
apparso a Simone”. Essi poi riferirono ciò che 
era accaduto lungo la via e come l’avevano 
riconosciuto nello spezzare il pane» (Le 24, 
33-35).

Affinché il cammino di Emmaus divenga iti­
nerario vocazionale ci vuole un passaggio con­
clusivo dopo la serie di “riconoscimenti” e 
“autoriconoscimenti”: la scelta effettiva da 
parte del giovane, cui corrisponde, da parte di 
colui che lo ha accompagnato lungo il cammino 
vocazionale, il processo di discernimento. Un 
discernimento che certo non finirà nel tempo 
dell’orientamento vocazionale, ma dovrà poi 
continuare fino alla maturazione d’una decisio­
ne definitiva, «per tutta la vita»

a) La scelta effettiva del chiamato

- Capacità decisionale
Nell’episodio evangelico che ha tracciato la 

strada della nostra riflessione la scelta è ben 
espressa al versetto 33: «E partirono senz’in­
dugio ...».

L’annotazione temporale («senz’indugio») 
dice con efficacia la determinazione dei due, 
provocata dalla parola e dalla persona di 
Gesù, dall’incontro con Lui, e messa coraggio­
samente in atto da una scelta che sa di rottura 
con ciò che erano o facevano prima, e indica 
novità di vita.

È proprio questa decisione che sovente viene 
a mancare nei giovani d’oggi.

Per tale motivo, al fine di «aiutare i giovani 
a superare l’indecisione di fronte agli impegni 
definitivi, sembra utile prepararli progressi­
vamente ad assumere responsabilità personali 
(...), affidare compiti adeguati alle capacità e 
alla loro età, (...) favorire un’educazione 
progressiva alle piccole scelte quotidiane di 
fronte ai valori (gratuità, costanza, sobrietà, 
onestà ...)»'“.

D’altro canto va ricordato che molto spesso 
queste e altre paure e indecisioni segnalano la 
debolezza non solo dell'impianto psicologico 
della persona, ma anche dell’esperienza spiri­

tuale e, in particolare, dell’esperienza della 
vocazione come scelta che viene da Dio.

Quando è povera questa certezza il soggetto 
si affida inevitabilmente a se stesso e alle pro­
prie risorse; e quando ne constata la precarietà 
non è strano che si lasci sopraffare dalla paura 
di fare una scelta definitiva.

L’incapacità decisionale non è necessaria­
mente caratteristica della generazione giovanile 
attuale: non raramente è conseguenza d’un 
accompagnamento vocazionale che non ha sot­
tolineato abbastanza il primato di Dio nella 
scelta, o che non ha formato a lasciarsi sceglie­
re da Lui,07.

- "Ritorno a casa"
La scelta vocazionale indica novità di vita, 

ma in realtà è anche segno d’un recupero della 
propria identità, quasi un "ritorno a casa”, alle 
radici dell'io. Nel brano di Emmaus è simbo­
leggiato dall’espressione: «... e fecero ritorno a 
Gerusalemme».

È molto importante, nella formazione alla 
scelta vocazionale, ribadire l’idea che essa rap­
presenta la condizione per essere se stessi e rea­
lizzarsi secondo quell’unico progetto che può 
dare felicità. Troppi giovani pensano ancora il 
contrario circa la vocazione cristiana, la guarda­
no con diffidenza e temono che essa non possa 
renderli felici; ma finiscono poi per esser infeli­
ci come il giovane triste del Vangelo (cfr. Me 
10,22).

Quante volte anche gli atteggiamenti degli 
adulti, genitori compresi, hanno contribuito a 
creare un’immagine negativa della vocazione, 
in particolare al Sacerdozio e alla Vita Consa­
crata, creando anche ostacoli per la sua realiz­
zazione e scoraggiando chi vi si sentiva chia­
mato! I08.

Non si risolve, peraltro, questo problema con 
una banale propaganda contraria, che enfatiz­
zerebbe gli aspetti positivi e gratificanti della 
vocazione stessa, ma soprattutto sottolineando 
l'idea che la vocazione è il pensiero di Dio sul­
la creatura, è il nome da Lui dato alla persona.

Scoprire e rispondere alla vocazione da cre­
denti vuol dire trovare quella pietra su cui è 
scritto il proprio nome (cfr. Ap 2.17-18), o tor­
nare alle sorgenti dell’io.

105 Proposizioni, 27.
Proposizioni, 25.

107 Cfr. Proposizioni, 25.
Cfr. Proposizioni. 14.



Atti della Santa Sede 69

- Testimonianza personale
A Gerusalemme i due «trovarono riuniti gli 

Undici e gli altri che erano con loro, i quali 
dicevano: “Davvero il Signore è risorto ed è 
apparso a Simone”. Essi poi riferirono ciò che 
era accaduto lungo la via e come lo avevano 
riconosciuto nello spezzare il pane» (Le 24, 
33-35).

L'elemento più significativo di questo brano, 
in relazione alla scelta vocazionale, è la testi­
monianza dei due, una testimonianza particola­
re, perché avviene in un contesto comunitario e 
ha un preciso senso vocazionale.

Quando infatti i due arrivano, l’assemblea 
sta proclamando la sua fede con una formula 
(«Davvero il Signore è risolto ed è apparso a 
Simone») che sappiamo essere tra le testimo­
nianze più antiche della fede oggettiva. Cleopa 
e il compagno aggiungono, in qualche modo, la 
loro esperienza soggettiva, che conferma quan­
to la comunità stava proclamando, e conferma 
anche il loro personale cammino credente e 
vocazionale.

E come se quella testimonianza fosse il 
primo frutto della vocazione scoperta e ritrova­
ta, che viene messa subito, com’è nella natura 
della vocazione cristiana, a servizio della comu­
nità ecclesiale.

Ritorna pertanto quanto già detto circa il rap­
porto tra itinerari ecclesiali oggettivi e itinerario 
personale soggettivo, in un rapporto di sinergia 
e complementarità: la testimonianza del singolo 
aiuta e fa crescere la fede della Chiesa, la fede e 
la testimonianza della Chiesa suscita e incorag­
gia la scelta vocazionale del singolo.

b) Il discernimento da parte della guida

Nell'Esortazione Apostolica postsinodale 
Pastores dabo vobis Giovanni Paolo II afferma: 
«La conoscenza della natura e della missione 
del sacerdozio ministeriale è il presupposto irri­
nunciabile, e nello stesso tempo la guida più 
sicura e lo stimolo più incisivo, per sviluppare 
nella Chiesa l’azione pastorale di promozione 
e di discernimento delle vocazioni sacerdotali 
e di formazione dei chiamati al ministero ordi­
nato» ,w.

Lo stesso si potrebbe dire, per analogia, 
quando si tratta del discernimento di qualsiasi 
vocazione alla Vita Consacrata. Presupposto 
irrinunciabile per discernere tali vocazioni è. 

prima di tutto, aver presente la natura e la mis­
sione di quello stato di vita nella Chiesa"0.

Tale presupposto deriva direttamente dalla 
certezza che è Dio che chiama, e dunque dalla 
ricerca di quei segnali che indicano la chiamata 
divina.

Vengono ora indicati alcuni criteri di discer­
nimento, distinguibili in quattro aree.

- L’apertura al mistero
Se la chiusura al mistero, caratteristica di 

certa mentalità moderna, inibisce qualsiasi 
disponibilità vocazionale, il suo contrario, 
ovvero l’apertura al mistero, è non solo condi­
zione positiva per la scoperta della propria 
vocazione, ma indice che segnala una sana 
opzione vocazionale.

a) L’autentica certezza soggettiva voca­
zionale è quella che fa spazio al mistero e alla 
sensazione che la propria decisione, pure ferma, 
dovrà restare aperta ad una continua indagine 
del mistero stesso.

La certezza non autentica è, invece, non 
solo quella debole e incapace di dar luogo a 
una decisione, ma anche il suo contrario, e cioè 
la pretesa d’aver già capito tutto, d’aver esauri­
to le profondità del mistero personale, pretesa 
che non può che creare irrigidimenti e una 
certezza che molte volte è smentita dal seguito 
della vita.

b) L’atteggiamento tipicamente vocazio­
nale è espressione della virtù della prudenza, 
più che di ostentata capacità personale. Per que­
sto la sicurezza di questa lettura del proprio 
futuro è quella della speranza e dell’affidamen­
to che nasce dalla fiducia riposta in un Altro, di 
cui ci si può fidare; non è dedotta dalla garanzia 
delle proprie capacità percepite come rispon­
denti alle esigenze del ruolo scelto.

c) E ancora buon indice vocazionale le 
capacità di accogliere e integrare quelle pola­
rità contrapposte che costituiscono la dialettica 
naturale dell’io e della vita umana. Ad esempio, 
possiede tale capacità un giovane che è suffi­
cientemente consapevole dei suoi aspetti sia 
positivi che negativi, dei suoi ideali e delle sue 
contraddizioni, della parte sana e della parte 
meno sana del suo stesso progetto vocazionale, 
e che non presuma né disperi di fronte al nega­
tivo di sé.

d) Ha buona familiarità con il mistero 
della vita come luogo in cui percepire una pre-

Pastores dabo vobis, 11.
Cfr. Jurado, Il discernimento, 262. Cfr. anche L. R. Moran, Orientat iones doctrinales para una pastoral 

eclesial de las vocaciones, in Seminarium, 4 (1991), 697-725.



70 Atti della Santa Sede

senza e un appello il giovane che scopre i segni 
della sua chiamata da parte di Dio non solo in 
eventi straordinari, ma nella sua storia; negli 
eventi che ha imparato a leggere da credente, 
nelle sue domande, ansie e aspirazioni.

e) Rientra in questa categoria dell’aper­
tura al mistero un’altra fondamentale caratteri­
stica dell’autentico chiamato: quella della grati­
tudine. La vocazione nasce nel terreno fecondo 
della gratitudine; e va interpretata con slancio di 
generosità e radicalità, proprio perché nasce 
dalla consapevolezza dell’amore ricevuto.

- L’identità nella vocazione
Il secondo ordine di criteri ruota attorno al 

concetto di “identità”. L’opzione vocazionale 
infatti indica e implica proprio la definizione 
della propria identità; è scelta e realizzazione 
dell'io ideale, più che dell'io attuale, e dovreb­
be portare la persona ad aver un senso sostan­
zialmente positivo e stabile del proprio io.

a) Prima condizione è che la persona 
mostri d’esser in grado di staccarsi dalla logica 
dell’identificazione ai livelli corporale (= il 
corpo come fonte di identità positiva) e psichi­
co (= le proprie doti come unica e preminente 
garanzia di autostima), e scopra invece la pro­
pria positività radicale legata stabilmente all’es­
sere, ricevuto in dono da Dio (è il livello onto­
logico), non alla precarietà dell’avere o dell’ap- 
parire. La vocazione cristiana è ciò che porta a 
compimento tale positività realizzando al mas­
simo grado le possibilità del soggetto, ma 
secondo un progetto che regolarmente lo supe­
ra, perché pensato da Dio.

b) “Vocazione” vuol dire fondamental­
mente “chiamata”: c’è dunque un soggetto 
esterno, un appello oggettivo, e una disponibi­
lità interiore a lasciarsi chiamare e a riconoscer­
si in un modello che non è stato il chiamato a 
creare.

c) Circa la motivazione o la modalità 
della scelta vocazionale il criterio fondamentale 
è quello della totalità (o legge della totalità); e 
cioè che la decisione sia espressione d’un coin­
volgimento totale delle funzioni psichiche 
(cuore-mente-volontà), e sia decisione assieme 
mentale-etica-emotiva.

d) Più in particolare, c’è maturità voca­
zionale quando la vocazione è vissuta e inter­
pretata come un dono, ma anche come appello 
esigente: da vivere per gli altri, non solo per la 
propria perfezione, e con gli altri, nella Chiesa 
madre di tutte le vocazioni, in una specifica 
“sequela Christi”.

- Un progetto vocazionale ricco di memoria 
credente

La terza area su cui andrebbe concentrata 
l’attenzione di chi disceme una vocazione è 
quella relativa alla qualità del rapporto tra pas­
sato e presente, tra memoria e progetto.

a) Anzitutto è importante che il giovane 
sia sostanzialmente riconciliato col suo passa­
to: con l’inevitabile negativo, d’ogni genere, 
che è parte di esso, e pure col suo positivo, che 
dovrebbe esser in grado di riconoscere con gra­
titudine; riconciliato pure con le figure signifi­
cative del suo passato, con le loro ricchezze e 
debolezze.

b) Va allora considerato con attenzione il 
tipo di memoria che il giovane ha della propria 
storia, quale interpretazione dà della propria 
vita: in chiave di grazie o di lamento? Si sente 
consciamente o inconsciamente in credito, e 
quindi ancora in attesa di ricevere, o aperto a 
dare?

c) Particolarmente significativo è l’atteg­
giamento del giovane di fronte ai traumi nella 
vita passata più o meno gravi. Progettare di con­
sacrarsi a Dio vuol dire in ogni caso riappro­
priarsi della vita che si vuol donare, in tutti i 
suoi aspetti, tendere a integrare queste compo­
nenti meno positive, riconoscendole con reali­
smo e assumendo un atteggiamento responsabi­
le, e non semplicemente autocommiserativo. 
dinanzi a esse. Giovane “responsabile” è colui 
che si impegna ad assumere un atteggiamento 
attivo e creativo nei confronti dell’evento nega­
tivo, o cerca sfruttare in modo intelligente l’e­
sperienza personale negativa.

Bisogna prestare molta attenzione alle voca­
zioni che nascono da sofferenze, delusioni o 
incidenti vari non ancora ben integrati. In tal 
caso è necessario un più attento discernimento, 
anche facendo ricorso a visite specialistiche per 
non caricare pesi impossibili su spalle deboli.

- La docibilitas vocazionale
L’ultima fase dell’itinerario vocazionale è 

quella della decisione. In riferimento a tale fase 
i criteri di maturità vocazionale sembrano esser 
questi.

a) Il requisito fondamentale è il grado di 
docibilitas della persona, ovvero la libertà inte­
riore di lasciarsi guidare da un fratello o sorella 
maggiore; in particolare nelle fasi strategiche 
della rielaborazione e riappropriazione del pro­
prio passato, specie quello più problematico, e 
la conseguente libertà di imparare e di saper 
cambiare.



Atti della Santa Sede 71

b) Il requisito della docibilitas è in fondo 
il requisito dell’esser giovane, non tanto come 
qualità anagrafica, quanto come atteggiamento 
globale esistenziale. È importante che chi chie­
de di entrare in Seminario o nella Vita Con­
sacrata sia veramente “giovane”, con le virtù e 
vulnerabilità tipiche di questa stagione della 
vita, con la voglia di fare e il desiderio di dare il 
massimo di sé, capace di socializzare e di 
apprezzare la bellezza della vita, cosciente dei 
propri difetti e delle proprie potenzialità, consa­
pevole del dono d'essere stato scelto.

c) Un’area particolarmente degna d’at­
tenzione oggi più di ieri, è quella affettivo-ses- 
suale'". È importante che il giovane mostri di 
poter acquisire quelle due certezze che rendono 
la persona libera affettivamente, ovvero la cer­
tezza che viene dall’esperienza di esser già 
stato amato e la certezza, sempre esperienziale, 
di saper amare. In concreto il giovane dovreb­
be mostrare quell’equilibrio umano che gli con­
sente di saper stare in piedi da solo, dovrebbe 
possedere quella sicurezza e autonomia che gli 
facilitano il rapporto sociale e l’amicizia cordia­
le, e quel senso di responsabilità che gli con­
sente di vivere da adulto lo stesso rapporto 
sociale, libero di dare e ricevere.

d) Per quanto riguarda le inconsistenze, 
sempre nell’area affettivo-sessuale, un oculato 
discernimento dovrebbe tener conto della cen­
tralità di quest’area nell’evoluzione generale 
del giovane e nella cultura attuale. Non è così 
strano o raro che il giovane mostri delle specifi­
che debolezze in questo settore.

A quali condizioni si può prudentemente 
accogliere la richiesta vocazionale di giovani 
con questo tipo di problemi? La condizione è 
che vi siano assieme questi tre requisiti:

l9 che il giovane sia cosciente della radice 
del suo problema che molto spesso non è ses­
suale all’origine;

2e la seconda condizione è che il giovane 
senta la sua debolezza come un corpo estraneo 
alla propria personalità, qualcosa che non vor­
rebbe e che stride con il suo ideale, e contro cui 
lotta con tutto se stesso;

39 infine è importante verificare se il sog­
getto sia in grado di controllare queste debolez­
ze, in vista di un superamento, sia perché di 
fatto ci cade sempre meno, sia perché tali incli­
nazioni disturbano sempre meno la sua vita 
(anche psichica) e gli consentono di svolgere i 
suoi doveri normali senza creargli tensione ec­
cessiva né occupare indebitamente la sua atten­
zione"2. Questi tre criteri devono esser tutti pre­
senti per consentire un discernimento positivo.

e) La maturità vocazionale, infine, è 
decisa da un elemento essenziale che dà vera­
mente senso al tutto: fatto di fede. L’autentica 
opzione vocazionale è a tutti gli effetti espres­
sione dell’adesione credente, e tanto più è 
genuina quanto più è parte ed epilogo d’un cam­
mino di formazione alla maturità della fede. 
L’atto di fede, all’interno d’una logica che fa 
spazio al mistero, è proprio quel punto centrale 
che consente di tenere insieme le polarità a 
volte contrapposte della vita, perennemente tesa 
tra la certezza della chiamata e la coscienza 
della propria inettitudine, tra la sensazione del 
perdersi e del trovarsi, tra la grandezza delle 
aspirazioni e la pesantezza dei propri limiti, tra 
la grazia e la natura, tra Dio che chiama e l’uo­
mo che risponde. Il giovane autenticamente 
chiamato dovrebbe mostrare la saldezza dell’at­
to credente proprio mantenendo assieme queste 
polarità.

Parliamo qui d’una maturità affettivo-sessuale di base, come condizione previa per l’ammissione ai voti 
religiosi e al ministero ordinato, secondo le due vie delle Chiese cattoliche d’Europa, al ministero celibe (Chiesa 
Occidentale) e al ministero uxorato (Chiese Orientali). È importante che dalla pastorale vocazionale alla forma­
zione vera e propria i programmi pedagogici siano coerenti e mirati, perché la preparazione al ministero ordinato 
sia adeguata in un caso come nell’altro, specie sul piano della solidità affettiva, e l’esercizio del ministero stesso 
possa così raggiungere l’obiettivo dell’annuncio dell’amore di Dio come origine e termine dell’amore umano.

112 Vedi in tal senso la raccomandazione del Potissimum institutioni a scartare, circa l’omosessualità, non 
quelli che hanno tali tendenze, ma «quelli che non giungeranno a padroneggiare tali tendenze» (n. 39), anche se 
quel «padroneggiare» va inteso - riteniamo - in senso pieno, non solo come sforzo volitivo, ma come libertà pro­
gressiva nei confronti delle tendenze stesse, nel cuore e nella mente, nella volontà e nei desideri.



72 Atti della Santa Sede

CONCLUSIONE

Verso il Giubileo

38. Questo documento è indirizzato alle 
Chiese d’Europa nel momento in cui il Popolo 
di Dio si sta preparando a celebrare un tempo di 
grazia e di misericordia, di conversione e rinno­
vamento nel Giubileo dell’anno Duemila. An­
che il Congresso vocazionale è parte di questo 
cammino di preparazione e in qualche modo 
contribuisce a orientarlo. In due direzioni.

La prima è un invito alla conversione. La 
crisi vocazionale che abbiamo vissuto e stiamo 
tuttora vivendo non può non farci riflettere 
anche sulle nostre responsabilità, in quanto cre­
denti e chiamati a diffondere il dono della fede 
e a favorire in ogni fratello la disponibilità alla 
chiamata.

Tutti, in modi diversi, dobbiamo ammettere 
di non aver risposto pienamente a questa chia­
mata, d’aver reso la Chiesa, la Chiesa delle 
nostre famiglie e degli ambienti di lavoro, delle 
nostre parrocchie e diocesi, delle nostre Con­
gregazioni religiose e Istituti Secolari, meno 
fedele al compito di mediare la voce del Padre 
che chiama a seguire il Figlio nello Spirito. 
Usciremo dalla crisi vocazionale solo se questo 
processo di conversione sarà sincero e darà frut­
ti di novità di vita.

La seconda direzione che questo documento 

vorrebbe contribuire a imprimere al pellegri­
naggio della Chiesa verso il Giubileo è un invi­
to alla speranza. Invito che emerge da tutto il 
Congresso e che vorremmo ora ribadire con 
tutta la forza della nostra fede. Forse non esiste 
settore nella vita della Chiesa che abbia bisogno 
d'aprirsi alla speranza come la pastorale voca­
zionale, specie laddove più pungente si fa senti­
re la crisi.

Per questo noi riaffermiamo, al termine di 
questa riflessione, la nostra certezza che il 
Signore della messe non farà mancare alla 
Chiesa operai per la sua messe. Anzi, se la spe­
ranza è fondata non sulle nostre previsioni e sui 
nostri calcoli, che spesso la storia passata ha 
provveduto a smentire, ma «sulla tua Parola», 
allora possiamo e vogliamo credere in una rin­
novata fioritura vocazionale per le Chiese 
d’Europa.

Questo documento vuol essere come un inno 
all'ottimismo della fede colma di speranza, per 
risvegliarlo nei ragazzi, adolescenti e giovani, 
nei genitori e negli educatori, nei Pastori e nei 
presbiteri, nei consacrati e consacrate, in tutti 
coloro che servono la vita accanto alle nuove 
generazioni, in tutto il Popolo di Dio che è in 
Europa.

Preghiamo il Padrone della messe

39. Il nostro documento, che si è aperto 
con il rendimento di grazie al Signore Dio, 
non può chiudersi senza una preghiera alla 
Trinità santissima, fonte e destino d’ogni voca­
zione.

«Dio Padre, sorgente dell’amore, che da 
tutta l'eternità chiami alla vita e la doni in 
abbondanza, volgi il tuo sguardo su questa terra 
d’Europa. Chiamala ancora, come l’hai chiama­
ta un tempo; ma fa’ soprattutto che sia consape­
vole della tua chiamata, delle sue radici cristia­
ne, della responsabilità che ne deriva. Rendila 
cosciente della sua vocazione a promuovere una 
cultura della vita, al rispetto per 1’esistenza d’o­
gni uomo in tutte le sue forme e in ogni istante 
d’essa, all’unità tra i popoli, all’accoglienza 
dello straniero, alla promozione di forme civili 
e democratiche di vita sociale, perché sia sem­
pre più un’Europa unita nella pace e nella fra­
ternità.

Verbo eterno, che da tutta l’eternità accogli 
l’amore del Padre e rispondi alla sua chiamata, 
apri il cuore e la mente dei giovani di questa 
terra perché imparino a lasciarsi amare da Chi li 
ha pensati a immagine del Figlio suo e, lascian­
dosi amare, abbiano il coraggio di realizzare 
questa immagine, che è la Tua. Rendili forti e 
generosi, capaci di rischiare sulla Tua Parola, 
liberi di volare alto, affascinati dalla bellezza 
della Tua sequela. Suscita tra loro gli annuncia­
tori del Tuo Vangelo; presbiteri, diaconi, consa­
crati e consacrate, religiosi e laici, missionari e 
missionarie, monaci e monache, che con la loro 
vita sappiano a loro volta chiamare e proporre la 
sequela del Cristo Salvatore.

Spirito Santo, amore sempre giovane di Dio. 
voce dell’Eterno che non cessa di risuonare e 
chiamare, libera il vecchio Continente da ogni 
spirito di sufficienza, dalla cultura dell’“uomo 
senza vocazione”, da quella paura che impedi-



Atti della Santa Sede 73

sce di rischiare e rende la vita piatta e senza 
gusto, da quel minimalismo che crea assuefa­
zione alla mediocrità e uccide qualsiasi slancio 
interiore e l’autentico spirito giovanile nella 
Chiesa. Fa’ riscoprire ai nostri giovani il senso 
pieno della sequela come chiamata ad esser pie­
namente se stessi, pienamente e per sempre gio­
vani, ognuno secondo un progetto pensato 
apposta per lui, unico-singolo-irripetibile. In 
un’Europa che rischia di divenire sempre più 
vecchia fa’ il dono di nuove vocazioni che sap­
piano testimoniare la “giovinezza” di Dio e 
della Chiesa, universale e locale, dall’Est 
all’Ovest, e sappiano promuovere progetti di 
nuova santità, per la nascita d’una nuova 
Europa.

Vergine Santa, giovane figlia d’Israele, che il 
Padre ha scelto come sposa dello Spirito per 
generare il Figlio in terra, genera nei giovani 

d’Europa lo stesso tuo coraggio ardimentoso; 
quel coraggio che un giorno ti rese libera di cre­
dere a un progetto più grande di te, libera di spe­
rare che Dio Io avrebbe realizzato. A te che sei 
la madre deH’Etemo Sacerdote affidiamo i gio­
vani chiamati al Presbiterato; a te che sei la 
prima consacrata del Padre affidiamo quei gio­
vani e quelle giovani che scelgono d’appartene­
re totalmente al Signore, unico tesoro e bene 
sommamente amato, nella Vita Religiosa e 
Consacrata; a te che hai vissuto come nessuna 
creatura la solitudine dell’intimità più piena con 
il Signore Gesù affidiamo chi lascia il mondo 
per dedicare tutta la vita alla preghiera nella 
Vita Monastica; a te che hai generato e assistito 
con materno amore la Chiesa nascente affidia­
mo tutte le vocazioni di questa Chiesa, perché 
annuncino, oggi come allora, a tutte le genti che 
Gesù Cristo è il Signore, nello Spirito Santo, a 
gloria di Dio Padre! Amen».

Roma, 6 gennaio 1998 - Solennità dell’ Epifania del Signore.

Pio Card. Laghi
Presidente 

* José Saraiva Martins 
Arcivescovo tit. di Tuburnica 

Vice Presidente





Atti della
Conferenza Episcopale Italiana

Consiglio Episcopale Permanente (Roma, 19-22 gennaio 1998)

1. PROLUSIONE DEL CARDINALE PRESIDENTE

Venerati e cari Confratelli,
ci ritroviamo quando il nuovo anno è da poco iniziato per affrontare, come di consueto, 

un denso programma di lavoro, nel quale troveranno posto anche riunioni distinte dei 
Presidenti delle Conferenze Regionali e delle Commissioni. Chiediamo allo Spirito Santo, 
che conosce i misteriosi progetti di salvezza di Dio (cfr. 1 Cor 2,11), di essere nostra guida 
e maestro interiore, perché il nostro comune impegno contribuisca al bene del Popolo di Dio 
che vive in Italia.

L'impegno scaturito dal Congresso Eucaristico

1. Nel rivolgere un saluto deferente e affettuoso al Santo Padre abbiamo molti motivi 
per esprimergli speciale gratitudine, dando voce a quei sentimenti di amore e di fiducia che, 
con il passare del tempo, sempre più si radicano nel cuore della nostra gente. Guardando ai 
mesi trascorsi dall’ultima sessione del Consiglio Permanente, ricordiamo anzitutto la pre­
senza del Papa, insieme alla grande maggioranza di noi Vescovi e ad un numero eccezio­
nalmente elevato di sacerdoti e di fedeli, alle celebrazioni conclusive del Congresso 
Eucaristico Nazionale a Bologna. E stato, questo Congresso, uno straordinario evento di 
grazia e quasi il segno emblematico di una rinnovata presa di coscienza della centralità 
dell’Eucaristia nella vita cristiana e della sua inesauribile fecondità di Mistero della salvez­
za che può trasformare e fare nuove le persone e le famiglie, la società e la cultura, ogni 
dimensione del nostro essere e del nostro operare. Dopo il Congresso Eucaristico di Bologna 
siamo tutti solidalmente impegnati a far crescere ciò che in esso abbiamo sperimentato e vis­
suto, e a prepararci così all’altro Congresso Eucaristico, Intemazionale, che celebreremo a 
Roma nel contesto del Grande Giubileo, «per sottolineare la presenza viva e salvifica nella 
Chiesa e nel mondo» di Gesù Cristo, «unica via di accesso al Padre» (cfr. Tertio Millennio 
adveniente, 55). Il tema di questo Congresso è stato così formulato dal Santo Padre: «Gesù 
Cristo unico Salvatore del mondo, pane per la nuova vita».

Proprio nelle giornate del Congresso di Bologna hanno avuto drammatico inizio quei 
fenomeni sismici che hanno travagliato per lunghi mesi vasta parte deH’Umbria e delle

75



76 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Marche. Questa prova, durissima per la popolazione e causa di ingenti danni per molte tra 
le più preziose memorie della vita e dell’arte cristiana in Italia, ha suscitato una spontanea 
gara di solidarietà a cui le nostre Chiese, le Caritas, il multiforme volontariato cattolico 
hanno dato con gioia tutto il proprio apporto. La Visita del Santo Padre, il 3 gennaio, ad 
Annifo, Cesi ed Assisi è stata vissuta sia dalle popolazioni colpite dal terremoto sia da chi è 
andato in loro aiuto come espressione tangibile dell’amore di Dio per il suo popolo, e quin­
di come aiuto a leggere le sofferenze patite aU’intemo del Mistero della croce e della risur­
rezione. Perciò proprio da questa Visita escono potenziate e rafforzate le energie per la ripre­
sa, che sono sempre anzitutto morali e spirituali.

Un’altra, recentissima, Visita è quella compiuta dal Santo Padre nei giorni scorsi in 
Campidoglio. Si è trattato, certo, di un gesto di premura pastorale per la Città di cui il Papa 
è Vescovo, ma è chiara la sua valenza per tutta la Nazione che ha in Roma la propria capi­
tale. E il discorso pronunciato dal Papa in questa occasione offre indicazioni preziose riguar­
do ai valori da promuovere nella vita sociale, ed anche più specificamente per la nostra mis­
sione di Pastori, in particolare a proposito dell’urgenza, dei criteri e dello stile di una pasto­
rale di missione ed evangelizzazione.

Le continue attenzioni che il Papa riserva al nostro Paese non attenuano certo la sua sol­
lecitudine di Pastore universale. Essa si è espressa ultimamente con il Sinodo dei Vescovi 
per l’America, grande assise ecclesiale che per la prima volta ha abbracciato in un’ottica 
unitaria le problematiche religiose e sociali del Nord e del Sud di quel grande Continente, 
individuando alcune sfide fondamentali per l'evangelizzazione, che in larga misura valgono 
per l’Europa come per l’America.

Tra pochi giorni il Papa potrà coronare un altro dei suoi grandi desideri apostolici, 
recandosi a Cuba: chiediamo al Signore che da questo suo Viaggio vengano quei frutti di 
fede e di rispetto dei diritti degli uomini e dei popoli, di pace, riconciliazione, libertà reli­
giosa che sono tanto attesi dalla Chiesa e dalla Nazione cubana. Accompagnerà il Santo 
Padre una delegazione della nostra Conferenza, guidata da Mons. Dionigi Tettamanzi, nel 
segno della cooperazione fraterna che da tempo abbiamo potuto stabilire con l'Episcopato 
cubano.

Il Grande Giubileo evento spirituale

2. L’appuntamento del Grande Giubileo è ormai molto prossimo e coinvolgerà in modo 
peculiare, con Roma, tutte le Chiese che sono in Italia. Perciò, cari Confratelli, dedichere­
mo a queste problematiche una specifica riflessione nel corso dei nostri lavori. Da vari anni, 
ormai, il tema del Giubileo del 2000, della sua preparazione e del suo svolgimento è ogget­
to di pubblico dibattito nel nostro Paese, ma l’accento è posto per lo più su questioni orga­
nizzative, economiche, logistiche, di opere pubbliche da realizzare (senza peraltro che alle 
parole seguano grandi fatti), di ingenti numeri di persone da ospitare. Così si rischia però di 
far dimenticare che il duemillesimo anniversario della nascita di Gesù Cristo è in primo 
luogo un evento spirituale, che ci impegna anzitutto alla preghiera, alla conversione del 
cuore e della vita, all’annuncio e alla testimonianza del Bambino di Betlemme come unico 
ed universale Salvatore. Solo per questa via potremo offrire a coloro che verranno pellegri­
ni in Italia e a Roma un’accoglienza davvero fraterna e tale da aiutarli a vivere il Giubileo 
come genuina e rinnovatrice esperienza di fede.

Nell’Anno Santo avranno luogo alcuni incontri o appuntamenti di speciale rilievo. Tra 
questi il Congresso Eucaristico Intemazionale, a cui ho già accennato, la Giornata Mondiale 
della Gioventù e quella della Famiglia. Per essi, come per tutte le altre principali scadenze 
giubilati, è prossima la pubblicazione del calendario, dopo l'ultima verifica nell'incontro del 
Comitato Centrale con i Delegati nazionali in programma per il 10 e 11 febbraio.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 77

In particolare, per promuovere e coordinare la preparazione e la celebrazione della 
Giornata Mondiale della Gioventù, ho provveduto a costituire il previsto “Comitato ad hoc", 
con rappresentanti della C.E.I. e della Diocesi di Roma, presieduto da Mons. Cesare 
Nosiglia, che opererà in stretta collaborazione con li Pontificio Consiglio per i Laici, curan­
do anzitutto gli aspetti spirituali e pastorali, ed anche quelli pratici e organizzativi, di que­
sto avvenimento che porta a giusto titolo anche il nome di “Giubileo dei Giovani”. Esso rap­
presenta infatti una straordinaria opportunità per la pastorale giovanile, specialmente in 
Italia, nel senso che i giovani stessi non solo accolgano, ma propongano e testimonino con 
animo di apostoli quell’annuncio sempre nuovo, fondante e sconvolgente che il Papa ha 
posto a tema di questa Giornata Mondiale: «Il Verbo si fece carne e venne ad abitare in 
mezzo a noi» (Gv 1,14). L’itinerario di preparazione inizierà tra breve, la prossima 
Domenica delle Palme, con la celebrazione della Giornata della Gioventù di quest’anno, e 
sarà segnato dal passaggio simbolico, davanti al Santo Padre, della Croce dell’Anno Santo 
e delle Giornate Mondiali dai giovani francesi ai giovani italiani. La Croce sarà poi pelle­
grina in questi due anni nelle nostre Diocesi e nei principali appuntamenti nazionali delle 
organizzazioni giovanili, come segno di fede e appello di conversione.

Riscoperta della presenza e dell'azione dello Spirito

3. In questo secondo anno di preparazione immediata al Giubileo, il Papa ha posto al 
centro della nostra attenzione la Persona divina dello Spirito Santo e la sua presenza santi- 
ficatrice (cfr. Tertio Millennio adveniente, 44). Il significato di questa indicazione va molto 
al di là di una modalità pratica di organizzazione e scansione delle attività pastorali. Coglie 
infatti, da una parte, quel desiderio e quella ricerca del sacro e del divino, dell’ineffabile e 
del mistero, di un significato e di un destino non soltanto mondani, che sono fortemente pre­
senti negli animi dei nostri contemporanei e quindi nelle attuali manifestazioni della cultu­
ra e della vita sociale, pur esprimendosi non di rado in forme vaghe, sincretistiche o natura­
listiche, dove non si esce dal cerchio della propria soggettività o ci si proietta esagerata- 
mente verso i fenomeni insoliti e straordinari. D’altra parte, e soprattutto, l’indicazione del 
Papa ci ripropone una dimensione portante del progetto divino di salvezza - capace di 
rispondere in maniera sovrabbondante a quel desiderio e a quella ricerca - e mette in luce 
così un dono e un compito di importanza decisiva per la vita e la missione della Chiesa.

Già nell’Enciclica Dominum et vivificantem (n. 50), Giovanni Paolo II aveva scritto che 
il Grande Giubileo ha direttamente un profilo cristologico, perché si tratta di celebrare la 
nascita di Gesù Cristo, ma ha al tempo stesso «un profilo pneumatologico, poiché il miste­
ro dell'Incarnazione si è compiuto “per opera dello Spirito Santo”». E il Papa aveva svilup­
pato questo pensiero in rapporto allo Spirito Santo come Persona-amore e dono increato che, 
nell’assoluto mistero del Dio uno e trino, è la fonte eterna di ogni elargizione divina nel­
l’ordine della creazione e, ancor più, è il principio diretto e in certo senso il soggetto del 
dono di se stesso che Dio compie nell’ordine della grazia e che trova il suo vertice e la sua 
pienezza appunto nel farsi carne del Verbo per opera dello Spirito Santo. Così l’umanità 
intera, anzi tutta la creazione, viene in certo modo ricondotta all’unità con Dio, e perciò 
l’Apostolo Paolo può parlare di «pienezza del tempo» a proposito della nascita del Figlio di 
Dio (cfr. Gal 4,4).

Il Papa ne trae la conclusione che la Chiesa non può prepararsi al Grande Giubileo in nes­
sun altro modo, se non nello Spirito Santo: «Ciò che “nella pienezza del tempo” si è com­
piuto per opera dello Spirito Santo, solo per opera sua può ora emergere dalla memoria della 
Chiesa» e «rendersi presente nella nuova fase della storia dell’uomo sulla terra» (Dominum 
et vivificantem. 51). Per questo la riscoperta della presenza e dell’azione dello Spirito rientra 
tra gli impegni primari della preparazione al Giubileo (cfr. Tertio Millennio adveniente, 45).



78 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

In verità appare grande, venerati Confratelli, il bisogno di una consapevolezza più forte, 
più diffusa e più sentita del dono e dell’opera dello Spirito Santo, cioè di Colui che solo, abi­
tando in noi, ci rende capaci di liberarci dalla legge del peccato e della morte e di entrare in 
un rapporto filiale, in Cristo e attraverso Cristo, con Dio Padre, divenendo partecipi della 
sua propria vita, incoativamente in terra e pienamente nell’etemità (cfr. Rm 8,1-17). 
Sebbene, infatti, negli ultimi decenni la teologia si sia non poco impegnata a ricuperare lo 
spessore e il significato della presenza dello Spirito Santo nell’economia di salvezza, un 
contesto socio-culturale sempre più marcatamente naturalistico e poco proclive a dare spa­
zio a una salvezza che non sia semplicemente l’autorealizzazione dell’uomo, e forse anche 
il passaggio alquanto repentino da una formazione cristiana di base in cui si dava largo spa­
zio alla parola “grazia”, con le sue molteplici valenze e implicazioni, ad una situazione pra­
tica di quasi oblio di questa parola, senza che le acquisizioni teologiche riguardo al ruolo 
dello Spirito Santo nella nostra salvezza riuscissero a divenire patrimonio comune del popo­
lo cristiano, hanno finito per indebolire o far svanire nella coscienza di molti la verità sostan­
ziale della presenza e dell’opera liberatrice e trasformatrice di Dio in noi e della nostra chia­
mata all’unione con Lui.

In questi ultimi anni però alcuni atteggiamenti di autosufficienza umana si sono inde­
boliti e incrinati, lasciando filtrare, come accennavo, nuove disponibilità, ricerche ed attese, 
mentre il duemillesimo anniversario della nascita di Gesù Cristo costituisce di per sé una 
straordinaria opportunità per proporre, in forme adeguate al nostro tempo, quindi il più pos­
sibile concrete ed esperienziali, i lineamenti essenziali e perenni del messaggio cristiano. Tra 
questi in particolare proprio il dono dello Spirito Santo, come Dio in noi e quasi “dalla 
nostra parte”, soggetto trascendente della nostra comunione con il Padre e il Figlio e prota­
gonista della nostra capacità di amare e di operare il bene, cioè della nostra vera liberazio­
ne e libertà, secondo la parola dell’Apostolo Paolo: «Il Signore è lo Spirito e dove c’è lo 
Spirito del Signore c’è libertà» (2Cor 3,17).

Non si tratta di enunciati soltanto teorici, o devoti, ma di qualcosa che ha un rapporto 
diretto e decisivo, anche se spesso ignorato, con la più generale esperienza umana e condi­
zione umana. Quelle molteplici perversioni e aberrazioni, personali o di gruppo o coinvol­
genti intere popolazioni, che provocano generale stupore e sgomento, mostrano in realtà 
quanto sia fragile l'uomo proprio nel centro stesso della sua personalità, nel suo «cuore fal­
lace e difficilmente guaribile», come scrive il Profeta Geremia (17,9). Ma anche molte scel­
te e comportamenti che vengono ritenuti dall'opinione pubblica normali, naturali e ragione­
voli, sono invece frutto del peccato, negazione dell’autentico amore e dell’autentica libertà. 
Per resistervi, e per vincere il male con il bene, non bastano il più lucido ingegno e la più 
tenace volontà, occorre quel cuore nuovo e quello spirito nuovo che solo Dio può mettere 
in noi e che in realtà è lo Spirito Santo di Dio (cfr. Ez 36,25-27).

La Chiesa non può mai cessare di chiedere il dono dello Spirito

La Chiesa non può dunque mai cessare di chiedere, anzitutto per se stessa, il dono dello 
Spirito, l'apertura e la docilità all’azione dello Spirito secondo l’esempio della Vergine 
Maria. La parola della Rivelazione ci ha resi infatti consapevoli della guida e dell’opera pre­
veniente di quello Spirito che agisce anzitutto nella Chiesa attraverso i Sacramenti e i mol­
teplici carismi e ministeri, ma che è al lavoro in ogni uomo e in tutta la storia dell’umanità, 
anche quando di Lui non vi è alcuna esplicita consapevolezza. Così il Papa, nella Tertio 
Millennio adveniente (n. 45), scrive che «lo Spirito è anche per la nostra epoca l’agente 
principale della nuova evangelizzazione». Mantenendo salda la certezza del legame inscin­
dibile fra lo Spirito Santo e Gesù Cristo, e quindi dell'intimo rapporto tra lo Spirito e la 
Chiesa, proprio una migliore attenzione alla presenza e all’azione dello Spirito in tutta l'e­
conomia della creazione e della redenzione potrà aiutare la Chiesa stessa, nel nuovo



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 79

Millennio che sta per iniziare, a inserirsi con sapienza pastorale in un contesto mondiale 
sempre più in divenire e sempre più universalistico, senza smarrire o attenuare il profilo 
della propria identità e originalità cristiana.

Nella Tertio Millennio adveniente (n. 46) il Papa mette inoltre in rapporto il tema dello 
Spirito Santo con la prospettiva escatologica della vita cristiana e con la virtù teologale della 
speranza. Anche qui abbiamo a che fare con una dimensione essenziale e decisiva della 
nostra fede e al contempo con una crisi e con un bisogno che segnano il nostro secolo. Non 
si dà infatti cristianesimo autentico senza la certezza della fede nella risurrezione di Cristo, 
«primizia di coloro che sono morti» (1 Cor 15,20), e quindi senza la medesima certezza di 
fede nella vita che ci attende oltre la morte. Le parole del Concilio Vaticano II sull’unità del­
l’essere umano e contemporaneamente sulla sua irriducibilità ad una semplice particella 
della natura o ad un elemento anonimo della città umana, in forza della nostra anima spiri­
tuale e immortale che è «il germe dell’eternità» che portiamo in noi (cfr. Gaudium et spes, 
14 e 18), devono pertanto entrare con maggior forza nella nostra predicazione e in tutta la 
pastorale e la testimonianza cristiana, perché gli uomini del nostro tempo siano aiutati a tro­
vare il senso della propria vita e del proprio destino e perché lo stesso annuncio della risur­
rezione di Cristo sia compreso nella sua rispondenza, tanto radicata quanto gratuita e 
sovrabbondante, alla domanda fondamentale che è iscritta nel nostro essere.

Lo Spirito Santo nella vita delle nostre Chiese costituirà dunque molto opportunamen­
te il principale oggetto di riflessione della nostra prossima Assemblea Generale, che prepa­
reremo anche in sede di Conferenze Episcopali Regionali.

Progetto culturale: alcune problematiche emergenti

4. Prosegue, cari Confratelli, e va diffondendosi nelle Chiese particolari l’impegno 
riguardo al “progetto culturale”. Un suo momento fortemente significativo e produttivo è 
stato il “Forum" svoltosi a Roma il 24 e 25 ottobre: si è trattato di due giornate di approfon­
dimento e di scambio intenso e cordiale, a cui hanno preso parte oltre cento studiosi, lette­
rati, artisti e comunicatori, insieme a numerosi Vescovi e teologi. Ne è uscita convalidata 
l’indicazione di concentrare l'impegno su tre temi di ricerca, “Libertà personale e sociale 
in campo etico", “Identità nazionale, identità locali, identità cristiana”, “Interpretazione 
scientifica del reale”, sui quali si sta ora lavorando con la partecipazione di qualificati uomi­
ni di cultura e Centri di ricerca, a cominciare da quelli dell’Università Cattolica. Nel con­
tempo vengono individuate alcune problematiche emergenti, nella vita sociale e culturale 
italiana, meritevoli di peculiare attenzione e di pubblico dibattito. Le Facoltà e le 
Associazioni teologiche stanno definendo propri spazi di ricerca e di proposta.

È inoltre in atto il raccordo con i molti Centri culturali di ispirazione cristiana esistenti 
in Italia e con le maggiori Organizzazioni del laicato cattolico. Il 15 e 16 maggio avrà luogo 
a Roma un incontro a cui attribuiamo speciale importanza, al fine di tradurre in pratica quel­
lo strettissimo rapporto tra progetto culturale e pastorale ordinaria che sarà illustrato anche 
nel corso di questa sessione del Consiglio Permanente da Mons. Segretario Generale: riuni­
remo infatti tutti i referenti diocesani del “progetto”, che ormai buona parte delle Diocesi 
hanno designato, per esaminare con loro le vie e le forme più opportune per il radicamento 
del progetto stesso nelle Diocesi e nelle parrocchie, così da dare migliore qualificazione cul­
turale alla nostra pastorale. Su questa frontiera sono naturalmente impegnati gli Uffici della 
nostra Conferenza, mentre specifiche richieste e sollecitazioni stanno giungendo dalle 
Caritas, dai religiosi e dalle religiose, dalle scuole cattoliche, dal mondo missionario.

Si tratta insomma di un cammino che si articola su più dimensioni e che procede con 
velocità in parte diverse, ottenendo per ora piuttosto saltuariamente l’attenzione degli orga­
ni di informazione. Intorno al progetto culturale e alla necessità e urgenza delle istanze che



80 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

gli sono sottese si è comunque ormai consolidato un vasto consenso ecclesiale e molti pro­
fili del progetto stesso si sono via via meglio precisati, mentre è motivo di fiducia e risulta 
stimolante per tutti il fatto stesso di sentirsi impegnati in un’impresa comune.

Con gli sviluppi del progetto culturale sono chiaramente connesse le nuove iniziative 
nel campo dell’emittenza radio-televisiva, già configurate nell’Assemblea di Collevalenza 
del novembre 1996 e su cui ci darà più pertinenti informazioni Mons. Giulio Sanguineti, a 
complemento di quelle già fomite nella precedente sessione del nostro Consiglio. Dopo 
molti mesi di duro lavoro, le trasmissioni radiofoniche prenderanno avvio lunedì prossimo 
26 gennaio e quelle televisive il 9 febbraio.

La fase preparatoria e progettuale è stata condotta avanti anche attraverso incontri e 
consultazioni con le emittenti locali cattoliche, sia radiofoniche sia televisive, e così si con­
tinuerà a fare essendo le trasmissioni già in atto, dapprima in forma inevitabilmente speri­
mentale e poi, come confidiamo, via via più collaudata. Il criterio di fondo che regge l’inte­
ro progetto è infatti quello delle “sinergie”, secondo molteplici profili: già tra 1’emittenza 
radio-televisiva e la carta stampata - così per il settore delle notizie i programmi radiofoni­
ci e televisivi si avvarranno della stretta collaborazione di “Avvenire”, come spesso si hanno 
analoghe collaborazioni a livello locale, ad esempio tra i settimanali cattolici e le radio o 
televisioni diocesane -. In secondo luogo le sinergie vanno sviluppate all’intemo dei mezzi 
radio-televisivi, cercando di contemperare nel modo migliore le esigenze in parte diverse 
delle trasmissioni di diffusione locale o nazionale e puntando ad ottenere il risultato di un 
loro mutuo sostegno e irrobustimento, così che quanto già esiste non sia in alcun modo osta­
colato, ma al contrario stimolato a crescere dalle nuove iniziative. Si tratta in particolare di 
raccordare in modo non approssimativo le istanze della qualificazione dei programmi, spe­
cialmente sulle tematiche di più alto interesse religioso, culturale e sociale, con quelle di una 
loro gradevole fruibilità a livello popolare.

Come si vede, il cammino delle nuove emittenti non si presenta facile, anche per la pre­
cisa necessità di contenere rigorosamente i costi. E tuttavia è già una notizia davvero felice 
che, dopo molti anni di attese, desideri, incertezze e interrogativi, siamo finalmente davan­
ti a una realizzazione ormai concreta anche a livello nazionale, in un campo che, pur non 
essendo l’unico e nemmeno il principale, non può comunque essere disatteso nella prospet­
tiva della nuova evangelizzazione. Ed abbiamo già numerosi riscontri dell’interesse che 
questa iniziativa suscita in non poche Chiese sorelle d’Europa, come del resto avviene anche 
per tutto il “progetto culturale”.

Significativi passi avanti nei rapporti ecumenici

5. E iniziata ieri la Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani, che quest’anno si 
richiama alla parola di San Paolo “Lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza” (Rm 
8,26), in sintonia con il tema del secondo anno preparatorio al Giubileo, mentre pochi gior­
ni fa abbiamo celebrato la Giornata per il dialogo ebraico-cristiano, per la quale il versetto 
biblico prescelto è stato «Chi è mai l’uomo perché tu ne abbia cura?» (Sai 8,5), al fine di 
approfondire la tematica della dignità umana nella tradizione di Israele.

Possiamo constatare con soddisfazione e con gratitudine al Signore che anche nell’ulti­
mo anno i rapporti ecumenici in Italia hanno compiuto significativi passi in avanti: in parti­
colare si è proceduto, il 16 giugno, alla firma del “Testo comune per un indirizzo pastorale 
dei matrimoni tra cattolici e valdesi o metodisti” e non sono mancate altre importanti occa­
sioni di incontro e accoglienza reciproca e fraterna. Man mano che il cammino avanza, 
diventa d’altronde sempre più chiaro che solo l’azione gratuita e misericordiosa dello Spirito 
Santo può condurci a quella piena unità per la quale Gesù Cristo ha pregato. Perciò anche 
la nostra preghiera per l’unità deve essere intensificata.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 81

Il Colloquio sulle radici dell’antigiudaismo in ambiente cristiano, svoltosi dal 30 otto­
bre al l2 novembre in Vaticano, ha offerto d’altra parte un notevole contributo alla migliore 
comprensione reciproca tra ebrei e cristiani, nel quadro di quella “purificazione della memo­
ria” che è parte integrante del cammino verso il Grande Giubileo.

I nodi da sciogliere: lavoro, famiglia, scuola, immigrazione

6. Passando a considerare, cari Confratelli, la situazione complessiva del nostro Paese, 
notiamo con piacere che il notevole sforzo di risanamento economico e finanziario compiu­
to ha conseguito alcuni importanti risultati, in particolare per quanto riguarda la nostra par­
tecipazione al decollo della moneta unica europea. Restano invece assai più problematiche 
le condizioni della vita sociale, a cominciare da quel nodo di fondo che è la gravissima man­
canza di lavoro, malamente surrogata dal cosiddetto “lavoro nero”, in troppe aree geografi­
che. A ciò si accompagnano le frequenti manifestazioni di malessere di diverse categorie 
sociali - la più vistosa delle quali ha riguardato nell’ultimo periodo il mondo agricolo - dove 
le forme di espressione discutibili e talvolta inaccettabili non devono nascondere resisten­
za di difficoltà vere e profonde, meritevoli della più forte attenzione. Il Convegno naziona­
le su "La questione lavoro oggi. Nuove frontiere dell' evangelizzazione”, che avrà luogo nel 
maggio prossimo a Roma per iniziativa della competente Commissione Episcopale, si pro­
pone di approfondire le sfide del lavoro che cambia e del lavoro che manca, nell’ottica 
pastorale propria della Chiesa. Non si può inoltre in alcun modo dimenticare la perdurante 
e in certe zone paralizzante minaccia rappresentata dalla criminalità organizzata.

Stanno poi sempre davanti a noi questioni determinanti per il presente e ancor più per 
il futuro della nostra civiltà, ossia per la fisionomia della nostra Nazione. Anzitutto quelle 
della famiglia, della natalità, del rispetto dell’identità e della vita umana. Purtroppo anche 
nella legge finanziaria da poco approvata siamo rimasti lontano da un adeguato impegno per 
le politiche familiari e perché non sia penalizzata la procreazione. Hanno inoltre preso 
nuovo vigore proposte di somministrazione autorizzata della droga, che sembrano ignorare 
quel dato sostanziale che è ben espresso nel Catechismo della Chiesa Cattolica (n. 2291): 
«L’uso della droga causa gravissimi danni alla salute e alla vita umana». Pertanto una sua 
legalizzazione, al di fuori dei casi di prescrizioni strettamente terapeutiche, è in contrasto 
con un fine primario dello stesso ordinamento giuridico. Sempre a proposito di tematiche di 
fondamentale rilievo antropologico ed etico, si è tenuto nei giorni scorsi presso l’Istituto 
Superiore della Sanità un Convegno di studio su “Identità e statuto dell’embrione umano”, 
promosso dalla Pontificia Accademia per la vita, dal Forum delle Associazioni familiari e 
dal Forum delle Associazioni sanitarie cristiane, per riproporre all’attenzione di tutti, a cin- 
quant’anni dalla Dichiarazione dei Diritti dell’uomo e mentre si sta discutendo in 
Parlamento una proposta di legge sulla fecondazione medicalmente assistita, quel presup­
posto imprescindibile di ogni accettabile legislazione che è la piena umanità dell’embrione 
e quindi il suo diritto alla vita.

Un altro snodo di importanza determinante è, come ben sappiamo, quello della scuola 
e dell’Università. Anche qui la legge finanziaria ha dato ben scarso sollievo alle ingiuste e 
difficilissime condizioni in cui versa, sotto il profilo economico, la scuola non statale. Ma 
la nostra attenzione è puntata soprattutto al disegno complessivo di una scuola e di 
un’Università portatrici di vera cultura e formazione delle persone e insieme di serie capa­
cità di inserimento sociale e professionale, in un contesto sempre più caratterizzato dalla 
rapidità dei cambiamenti. In questo quadro una reale parità scolastica, e in genere la costru­
zione di un sistema formativo in cui abbia finalmente spazio il principio di sussidiarietà, 
sono obiettivi essenziali, che meritano l’impegno di tutte le forze responsabili e non prigio­
niere di vecchi pregiudizi ideologici. Il Seminario di studio “I cattolici e la scuola in Italia”,



82 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

che avrà luogo nei prossimi giorni ad opera del competente Ufficio della C.E.I., intende 
essere di proposta e di stimolo lungo queste direttrici.

Molto diverso si presenta, a prima vista, il problema dell'immigrazione, ma anche qui 
abbiamo a che fare con sfide e interrogativi di grandissima rilevanza morale e sociale. Dopo 
l'emergenza rappresentata dall'afflusso degli albanesi, abbiamo dovuto ora affrontare quel­
la dei curdi e del loro diritto allo statuto di profughi, con le conseguenti implicazioni. I 
Vescovi della Provincia ecclesiastica del Salento, le cui Chiese sono impegnate ancora una 
volta a fronteggiare in prima persona situazioni estremamente difficili, hanno chiesto pub­
blicamente un intervento più organico dello Stato, che renda possibile una gestione ordina­
ta e sostenibile di simili situazioni. Per parte nostra siamo accanto a loro e alle loro comu­
nità, mentre la nostra Presidenza ha già provveduto a fornire qualche indispensabile aiuto 
concreto. Nella prolusione alla precedente sessione di questo Consiglio Permanente mi sono 
già soffermato sui criteri di accoglienza, di compatibilità, di collaborazione per risolvere i 
problemi anzitutto nei Paesi stessi da cui provengono i profughi e gli immigrati: ora pertan­
to mi limito a richiamarli, sottolineando che anche qui l’etica, la legislazione, l'attenzione 
alla realtà concreta delle persone e delle famiglie come ai grandi problemi etnici, politici ed 
economici, non possono procedere su binari separati.

I) necessario equilibrio tra i pubblici poteri

7. Le problematiche specifiche del sistema politico e istituzionale italiano, tra cui quel­
le del necessario equilibrio tra i pubblici poteri, o della coesione e solidarietà nazionale da 
coniugare assai più efficacemente con la legittima autonomia e responsabilità per il proprio 
sviluppo dei diversi territori e con l’esigenza di ampliare la flessibilità e le possibilità di ini­
ziativa del sistema produttivo, vanno considerate non in maniera a sé stante, ma in rappor­
to al progetto complessivo di società e di Nazione che si intende costruire. E qui non pos­
sono non avere un ruolo fondante i parametri antropologici ed etici a cui ci si riferisce: essi 
vengono infatti sempre più alla ribalta in tutto l'arco di questioni a cui prima ho accennato. 
Qui l’ispirazione cristiana della cultura, della politica, della vita sociale è chiamata ad espri­
mere tutta la propria fecondità e capacità propositiva.

Il medesimo discorso diventa ancora più cogente e impegnativo se allarghiamo lo 
sguardo, cari Confratelli, all’Europa nella quale siamo sempre più partecipi di comuni 
responsabilità e di un comune destino. In Europa infatti ritroviamo e ritroveremo non sol­
tanto problematiche economico-finanziarie, imprenditoriali ed occupazionali non molto 
diverse dalle nostre, ma quegli stessi interrogativi di fondo sul senso e la direzione da dare 
al vivere civile, che già oggi vengono dibattuti nelle sedi comunitarie forse più che nei 
Parlamenti nazionali.

Il Santo Padre sabato 10 gennaio, nel discorso di risposta agli auguri del Corpo 
Diplomatico, ha tracciato un bilancio in chiaro-scuro della situazione intemazionale e 
mondiale, dove spicca attualmente, tra i dati negativi, quella specie di massacro prolungato 
a cui viene sottoposto con assurda e però sistematica ferocia il popolo algerino, ma dove 
anche molti altri Paesi soprattutto africani continuano ad essere travagliati da conflitti e vio­
lenze, con la frequente negazione dei diritti umani e della stessa libertà religiosa, come 
avviene in particolare nel Sudan. Ed è di questi ultimi giorni, purtroppo, la notizia dell’uc­
cisione di cinque religiose in Rwanda. Nella riflessione conclusiva il Papa ha sottolineato 
come l’assommarsi dei problemi riveli «quanto la donna e l’uomo di questa fine secolo 
siano vulnerabili». Di fronte alle praticamente illimitate possibilità di male che si aprono 
davanti a noi, anche attraverso «un nuovo linguaggio, che sembra accreditato da tecnologie 
recenti e che alcune legislazioni ammettono o persino ratificano», il Papa ha richiamato i 
responsabili delle Nazioni e delle Organizzazioni intemazionali a non «eludere la questione



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 83

della fedeltà alla legge non scritta della coscienza umana, di cui parlavano già gli antichi, 
che è per tutti, credenti o non credenti, il fondamento e il garante universale della dignità 
umana e della vita in società». Sono parole che valgono a tutti i livelli e per ogni persona o 
gruppo sociale: attraverso la preghiera, la testimonianza di vita e l’azione pastorale la Chiesa 
può e deve dare tutto il suo contributo perché queste parole si traducano in comportamenti 
effettivi.

8. Venerati e cari Confratelli, da poco tempo il Signore ha chiamato a sé Mons. 
Armando Franco, un Vescovo molto amato e stimato, da parecchi anni membro di questo 
Consiglio e Presidente della Caritas Italiana. Lo accompagnamo con l'affetto e la preghiera 
e diamo il più cordiale benvenuto tra noi a Mons. Benito Cocchi, che gli succede statutaria­
mente come Presidente della Caritas e della Commissione Episcopale per il servizio della 
carità.

Ieri il Santo Padre ha annunciato la creazione di nuovi Cardinali, tra i quali sette italia­
ni, compresi due membri di questo Consiglio - Mons. Salvatore De Giorgi e Mons. Dionigi 
Tettamanzi - e il Nunzio Apostolico in Italia Mons. Francesco Colasuonno. Porgiamo loro 
felicitazioni vivissime e fraterne, unite alla preghiera per il loro servizio apostolico, ora a 
titolo nuovo e speciale legato alla Chiesa di Roma e alla Persona del Santo Padre.

Il Signore buono e misericordioso renda fecondo il nostro lavoro di questi giorni e bene­
dica tutte le Chiese che sono in Italia: lo chiediamo per l’intercessione di Maria, Vergine 
fedele, del suo sposo Giuseppe, dei Martiri e dei Santi che hanno servito Dio e i fratelli in 
terra italiana.

2. COMUNICATO DEI LAVORI

Facendosi interprete dei sentimenti di tutti i Vescovi, il Cardinale Presidente ha aperto 
i lavori del Consiglio Episcopale Permanente esprimendo profonda gratitudine al Santo 
Padre per la sua partecipazione al Congresso Eucaristico Nazionale di Bologna e per la 
Visita alle popolazioni terremotate deH’Umbria e delle Marche. I Vescovi accompagnano il 
Papa nella sua importante missione pastorale a Cuba con la loro preghiera e con quella delle 
loro Chiese.

1. La vita secondo lo Spirito

La prolusione del Cardinale Presidente ha richiamato l’attenzione dei Vescovi su alcu­
ni temi di forte rilievo spirituale, ecclesiale e sociale.

La successiva comune riflessione si è focalizzata in primo luogo sul ruolo dello Spirito 
Santo nella vita cristiana oggi, in risposta all’invito di Giovanni Paolo II: «La riscoperta 
della presenza e dell’azione dello Spirito rientra tra gli impegni primari della preparazione 
del Giubileo» (Tertio Millennio adveniente, 45).

Al riguardo, tutti i Vescovi del Consiglio hanno condiviso l’esigenza segnalata dal 
Cardinale Presidente: «Appare grande il bisogno di una consapevolezza più forte, più diffu­
sa e più sentita del dono e dell’opera dello Spirito Santo, cioè di Colui che solo, abitando in 
noi, ci rende capaci di liberarci dalla legge del peccato e della morte e di entrare in un rap-



84 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

porto filiale, in Cristo e attraverso Cristo, con Dio Padre, divenendo partecipi della sua pro­
pria vita, incoativamente in terra e pienamente nell’eternità (cfr. Rm 8,1-17)».

Occorre reagire contro una visione naturalistica di autorealizzazione dell’uomo, diffusa 
nella cultura odierna e penetrata anche in alcune forme di esperienza cristiana, che ignora o 
mette in ombra l’azione liberatrice e trasformatrice di Dio nell’uomo e nella storia, portan­
do a giustificare il proprio soggettivismo etico, persino nelle sue perversioni e aberrazioni, 
non distinguendo più bene e male, negando il volto autentico dell’amore e della libertà. 
Occorre anche dare risposta alla crisi di senso che caratterizza la cultura contemporanea, 
offrendo una prospettiva di speranza fondata sulla visione escatologica della vita eterna. Su 
questi tragitti, come ha sottolineato il Card. Ruini nella prolusione, si incontra la presenza 
dello Spirito Santo; il dono che Dio fa di se stesso all’uomo, introducendolo nella sua vita; 
Colui che fa nuovo il nostro spirito e lo rende capace di riconoscere e compiere il bene; 
Colui che dà fondamento alla sete di eternità, racchiusa nel cuore dell’uomo.

Nel condividere pienamente queste indicazioni, i Vescovi hanno sottolineato l’urgenza 
di ravvivare nelle comunità cristiane la consapevolezza dell’azione dello Spirito e della sua 
presenza santificatrice. Ricordando un’affermazione del teologo Karl Rahner, secondo cui 
«l’uomo del Terzo Millennio sarà un mistico o non sarà religioso», è stato detto che la vita 
secondo lo Spirito è la vera risposta alla sete, spesso vaga e incerta, di spiritualità che carat­
terizza il nostro tempo. Essa si sviluppa attraverso l’ascolto assiduo della Parola di Dio, la 
preghiera intensa e i Sacramenti, l’impegno coerente nel vissuto quotidiano, nell’attività 
sociale e culturale. Nella predicazione e nella catechesi occorre trovare il linguaggio più 
adeguato per ripresentare quella che un tempo era comunemente chiamata “vita di grazia”. 
Occorre soprattutto porre quei segni di novità di vita, che facciano rifiorire il volto spesso 
troppo stanco dei cristiani e delle comunità ecclesiali.

La vita secondo lo Spirito in relazione alla mentalità diffusa dovrà essere uno dei temi 
centrali del progetto culturale fin da questo anno, coinvolgendo i teologi e tutte le compo­
nenti del Popolo di Dio, in particolare le aggregazioni di fedeli. A proposito di queste ulti­
me, viene ricordato che i movimenti ecclesiali sono convocati per il prossimo maggio a 
Roma, a celebrare la Pentecoste insieme al Santo Padre. Per favorire la partecipazione a tale 
evento si ritiene opportuno rinunciare quest’anno a grandi assemblee di carattere diocesano 
e valorizzare invece la celebrazione della Veglia a livello parrocchiale.
A maggio, inoltre, l’Assemblea Generale dei Vescovi italiani rifletterà sul tema “Lo Spirito 
nella vita delle nostre Chiese" : la preparazione è già stata avviata e proprio in questi giorni 
i Vescovi ricevono una traccia di riflessione a cura della Segreteria Generale della C.E.I. per 
avviare il discernimento in sede regionale.

2. Alcune emergenze sociali

Altri temi sottolineati nella riflessione dei Vescovi sono state alcune emergenze sociali, 
indicate nella prolusione del Cardinale Presidente: disoccupazione, tossicodipendenza, 
immigrazione, situazione delle popolazioni colpite dal terremoto.

Riguardo all’emergenza “dopo-terremoto” i Vescovi hanno vivamente apprezzato la 
solidarietà che nelle comunità cristiane e in tutta la società italiana si è sviluppata verso la 
gente dell’Umbria e delle Marche. La vicinanza fraterna e il sostegno concreto non devono 
venir meno. Semmai devono crescere, perché tra la popolazione colpita, dopo una prima 
encomiabile reazione di dignità e di impegno, diventano ora più evidenti i segni del logora­
mento fisico e psicologico. Più urgente si fa pertanto l’opera di accompagnamento solidale 
in cui hanno un ruolo importante i gemellaggi delle Diocesi italiane, che vanno rafforzati ed 
equamente distribuiti tra tutte le realtà provate dal terremoto.

Preoccupazione hanno destato le nuove ondate di immigrazione clandestina sulle coste



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 85

delle Regioni italiane del Sud, a cui la comunità cristiana ha risposto ancora una volta con 
interventi di solidarietà. Il problema migratorio resta, a giudizio dei Vescovi, una delle sfide 
più forti dei nostri giorni: mentre da una parte occorre promuovere una cultura dell’acco­
glienza, che prevenga ogni manifesto e latente razzismo, dall’altra il problema migratorio 
non appare risolvibile se non in un’ottica europea, che ne affronti le radici e ne rimuova le 
cause. In ogni caso tutta la società italiana è chiamata a ripensare il ruolo del Paese come 
frontiera dell’Europa in quel Mar Mediterraneo, che costituirà per il nostro Continente nel 
prossimo futuro lo scenario del più intenso confronto culturale, sociale e religioso.

Un più sincero e diffuso atteggiamento di accoglienza è richiesto anche all’intemo della 
società italiana in vista di un sereno confronto culturale, rispettoso della verità e delle per­
sone. A riguardo sono state messe in evidenza anche alcune sollecitazioni che ci vengono 
dalla storia, mentre ricorrono anniversari di segno opposto: 150 anni da quando Carlo 
Alberto riconobbe i diritti civili di Valdesi ed Ebrei in Italia; 60 anni dalle leggi razziali con 
cui il fascismo si mise al seguito dell’aberrazione nazista. Il clima di dialogo e fraternità con 
cui i cattolici oggi vivono insieme ai fratelli cristiani Valdesi e ai fratelli Ebrei dovrà cre­
scere sempre più nella fiducia e nella conoscenza reciproca.

Per tornare ai problemi sociali, i Vescovi hanno riservato molta attenzione al problema 
della disoccupazione, che colpisce tutto il Paese, ma registra punte fortemente preoccupan­
ti al Sud, dove concorre, con altre cause di carattere culturale, al diffondersi di varie forme 
di criminalità organizzata. Solo una cultura della solidarietà e l’effettivo impegno a favori­
re realizzazioni di imprenditorialità indipendente possono segnare una inversione di ten­
denza in questo campo. Si suggerisce di aiutare i giovani che si avviano su questa strada 
anche con iniziative e strumenti di formazione e con borse di lavoro.

Altro fronte sociale che merita attenzione in questo frangente, a giudizio dei Vescovi, è 
quello della lotta alla tossicodipendenza. Le proposte di liberalizzare le droghe implicano 
una posizione rinunciataria riguardo all’uomo e al suo progetto di vita. Occorre difendere 
ipotesi meno facili, ma più vere, nella prospettiva del recupero della piena umanità del tos­
sicodipendente. Soprattutto va intensificata l’opera di prevenzione, che coincide con un 
impegno serio e perseverante per la formazione dei giovani.

3. Una pastorale di evangelizzazione attenta alla cultura

Il progetto culturale orientato in senso cristiano vuole aiutare i sacerdoti e gli altri ope­
ratori pastorali a prendere coscienza che siamo di fronte a una svolta epocale e che dobbia­
mo sviluppare una pastorale di evangelizzazione, rivolta a tutti gli uomini e a tutto l’uomo, 
capace di coinvolgere gli indifferenti e di raggiungere gli ambienti dove la gente vive, opera 
e soffre: famiglia, scuola, lavoro, tempo libero, comunicazione sociale, pubbliche istituzio­
ni, ospedali, mondo dell’emarginazione. Le forme della pastorale, a cominciare da quelle 
ordinarie, devono assumere una forte valenza educativa, in modo da favorire una scelta di 
fede consapevole, una intensa spiritualità incarnata nelle realtà temporali, una coraggiosa 
testimonianza missionaria. La figura tradizionale della parrocchia va ripensata nel senso 
della corresponsabilità, della partecipazione e della presenza nel territorio secondo la felice 
espressione di Giovanni Paolo 11: «La parrocchia deve cercare se stessa fuori di se stessa».

Per tale pastorale necessariamente complessa, occorre rilanciare i Consigli pastorali, 
luoghi privilegiati di discernimento comunitario e di progettualità organica, e nello stesso 
tempo promuovere, secondo le esigenze dei diversi settori, una varietà di operatori pastora­
li, qualificati mediante adeguata preparazione spirituale, teologica e pastorale, pubblica­
mente riconosciuti e autorizzati. Si avverte l’esigenza di valorizzare e coordinare le aggre­
gazioni ecclesiali e le associazioni di ispirazione cristiana, per portare il fermento evangeli­
co negli ambienti di vita e di lavoro e per incontrare le varie categorie professionali. I pre-



86 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

sbiteri devono essere aiutati a reinterpretare il loro ruolo nel quadro di una pastorale comu­
nitaria e missionaria, in piena coerenza con la loro insostituibile responsabilità di pastori.

Da parte loro le Commissioni e gli Uffici della C.E.I. trovano in questi obiettivi l’op­
portunità di una maggiore collaborazione reciproca e con i rispettivi referenti diocesani.

Su queste istanze fondamentali che il progetto culturale pone alla pastorale ordinaria e 
che sono state illustrate da una relazione del Segretario Generale si è registrato il sostanzia­
le accordo di tutti i Vescovi.

Nella stessa prospettiva del progetto culturale si collocano chiaramente due documenti 
che successivamente sono stati presentati, discussi, arricchiti di suggerimenti, autorizzati a 
procedere verso la pubblicazione. 11 primo, a cura della Commissione Episcopale per i pro­
blemi sociali e il lavoro, ha come titolo Le comunità cristiane educano al sociale e al poli­
tico ed offre non solo motivazioni per un diffuso e articolato impegno formativo, ma anche 
proposte esemplari di metodo e di contenuto per alcune categorie di destinatari. Il secondo, 
a cura della Commissione ecclesiale Giustizia e Pace, è intitolato Educare alla pace e viene 
a costituire una trilogia con le due precedenti Note della stessa Commissione dedicate all’e­
ducazione alla legalità (1991) e all’educazione alla socialità (1995).

4. In cammino verso il Giubileo

Uno sguardo panoramico alle nostre comunità ecclesiali rileva che sta crescendo la con­
sapevolezza della necessità di prepararsi seriamente al Giubileo, evento essenzialmente spi­
rituale di conversione. Sono numerose le Lettere pastorali con cui i Vescovi adattano alle 
loro Diocesi il programma triennale tracciato dal Santo Padre nella Tertio Millennio adve­
niente. Si promuovono, sull’esempio della diocesi di Roma, speciali missioni popolari. 
Vengono delineati itinerari di fede e programmi di accoglienza spirituale e logistica, con 
speciale riferimento ai santuari.

A riguardo il Consiglio Episcopale Permanente rivolge alle Diocesi un duplice invito: 
elaborare itinerari ben definiti, qualificati spiritualmente e culturalmente, accompagnati e 
animati da guide sicure; approntare case di accoglienza per pellegrini con diverse forme di 
ospitalità, anche gratuita. Questi due generi di iniziative dovrebbero essere segnalati tempe­
stivamente alla Segreteria Generale, per essere possibilmente raccolti in una guida, da stam­
pare in varie lingue e da mandare alle Conferenze Episcopali straniere, e per immetterne i 
dati nella rete di Internet.

In vista della preparazione al Giubileo il Consiglio Episcopale Permanente, dopo aver 
presentato numerose osservazioni e contributi, ha autorizzato la pubblicazione di una Nota 
elaborata dalla Commissione ecclesiale per la pastorale del tempo libero, turismo e sport 
«Venite, saliamo al monte del Signore» (Is 2,3). Il pellegrinaggio alle soglie del Terzo 
Millennio. Sebbene per la vita cristiana e per la stessa celebrazione del Giubileo sia essen­
ziale la conversione e non il pellegrinaggio, tuttavia anche quest’ultimo può diventare un 
momento importante nel cammino di conversione, specialmente se inserito in un contesto di 
evangelizzazione e nella vita ordinaria della comunità ecclesiale. La Nota ne mette in rilie­
vo il significato cristiano, la dimensione spirituale, la tipologia, le fasi di attuazione. Intende 
soprattutto dare un contributo per la formazione degli organizzatori, degli animatori, delle 
guide.

Ancora nel contesto della preparazione al Giubileo, i Vescovi hanno fatto oggetto di par­
ticolare attenzione la celebrazione della XV Giornata Mondiale della Gioventù. Il coinvol­
gimento delle Diocesi italiane comincerà dalla prossima domenica delle Palme, quando in 
Piazza San Pietro alla presenza del Santo Padre i giovani francesi consegneranno la croce 
dell’Anno Santo ai giovani italiani, perché nei prossimi due anni compia il suo pellegrinag­
gio nelle Diocesi e negli eventi di carattere nazionale delle aggregazioni giovanili che ne



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 87

faranno richiesta. La preparazione alla Giornata dovrà essere inserita nella ordinaria pasto­
rale giovanile, in modo che si configuri come un vero e proprio itinerario di fede. Si auspi­
ca che la celebrazione conclusiva a Roma includa anche una valenza vocazionale e favori­
sca l’esperienza spirituale in tutta la sua pienezza.

A proposito di giovani, è stata presentata al Consiglio una informazione sulla situazio­
ne dello scoutismo cattolico in Italia.

5. Tribunali Ecclesiastici Regionali

Il le gennaio scorso sono entrate in vigore le Norme circa il regime amministrativo dei 
Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani e l'attività di patrocinio svolta presso gli stessi, 
approvate dalla XLI Assemblea Generale ordinaria della C.E.I. (6-10 maggio 1996), ratifi­
cate con “recognitio” della Santa Sede e promulgate dal Presidente Card. Camillo Ruini il 
18 marzo 1997.

Tale disciplina costituisce un ulteriore atto dell’attenzione costante dei Vescovi italiani 
alla pastorale familiare e alle situazioni matrimoniali difficili. Queste ultime, peraltro, sono 
in aumento nel nostro Paese, con conseguente accresciuto impegno dei Tribunali 
Ecclesiastici e di quanti vi operano.

La nuova normativa della C.E.I. è stata determinata dal proposito di conseguire soprat­
tutto due obiettivi: l'alleggerimento del carico economico fin qui gravante sui fedeli che 
intraprendono processi matrimoniali e l'introduzione di una nuova figura per l'attività di 
consulenza e di patrocinio nei medesimi processi. Il primo obiettivo viene raggiunto aumen­
tando il contributo che la C.E.I. eroga ogni anno per il funzionamento dei Tribunali 
Ecclesiastici Regionali, utilizzando parte delle somme provenienti dall’otto per mille; il 
secondo è conseguito con l’introduzione del patrono stabile presso ogni Tribunale 
Regionale, attuando la prescrizione del can. 1490 del Codice di Diritto Canonico: «In cia­
scun Tribunale si costituiscano, per quanto è possibile, patroni stabili, stipendiati dallo stes­
so Tribunale, che esercitino l'incarico di avvocati o procuratori, soprattutto nelle cause 
matrimoniali, per le parti che di preferenza desiderino sceglierli».

Questa scelta di principio determina le nuove disposizioni circa gli oneri che le parti 
devono sostenere per le spese processuali e per i costi di patrocinio.

Riguardo alle spese processuali: il costo per le parti in causa è stabilito in un contribu­
to fisso, obbligatorio e uguale per tutti, da versare all’inizio del processo, nella misura di £. 
700.000 per la parte attrice e di £. 350.000 per la parte convenuta che si costituisce in giu­
dizio con un proprio avvocato. Dopo la sentenza definitiva pronunziata dal Tribunale di 
appello, il Tribunale di primo grado comunica il costo completo effettivo della causa alle 
parti, le quali in piena libertà potranno versare direttamente alla C.E.I. un’offerta per sov­
venire alle necessità della Chiesa italiana. Questa destinazione specifica intende eliminare 
ogni sospetto di connessione tra l’esito della causa e l’elargizione fatta.

I costi di patrocinio scompariranno per le parti che ricorreranno al servizio del patrono 
stabile. Infatti, i patroni stabili, in numero di due per ciascuno dei 19 Tribunali Regionali, 
assicureranno per conto del Tribunale medesimo sia il servizio di consulenza preliminare 
all’eventuale introduzione delle cause, sia l’assistenza professionale per i processi avviati. 
Resta confermata, in ogni caso, la possibilità del patrocinio di fiducia per quanti intendono 
avvalersene. Per tale prestazione, peraltro, è stabilita, con equità, la tabella degli onorari. 
Innovativa è, inoltre, la previsione di associazioni regionali degli avvocati ecclesiastici, abi­
litate a dialogare e discutere con le autorità preposte al Tribunale sui problemi concreti che 
riguardano il patrocinio.

1 Vescovi italiani, con queste disposizioni, intendono riaffermare che le cause di nullità 
matrimoniale rientrano nell’ambito della pastorale familiare, connessa essenzialmente con 
il sacramento del Matrimonio, e che la loro trattazione ed i loro costi devono essere impron-



88 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

tati alla logica della realtà sacramentale, estranea ai criteri della contrattualità e ispirata piut­
tosto al servizio e alla partecipazione.

Il Consiglio Permanente ha discusso e approvato alcuni adempimenti per l’attuazione 
delle suddette Norme.

6. I progetti di emittenza radio-televisiva: Sat 2000 e BluSat 2000

Alla vigilia dell’avvio delle trasmissioni dell’emittente televisiva satellitare tematica 
Sat 2000 e dei programmi radiofonici che BluSat 2000 mette a disposizione delle radio cat­
toliche locali, i Vescovi del Consiglio Permanente sono stati informati sugli sviluppi recen­
ti dell’impegno in questo importante ambito del progetto culturale.

Le realizzazioni in tale settore sono state affidate alla Fondazione “Comunicazione e 
Cultura” e hanno visto coinvolte in diversi momenti di confronto le realtà del mondo catto­
lico operanti in esso.

La logica in cui ci si muove è quella delle sinergie, tra i diversi media (stampa, radio, 
televisione) e tra strumenti nazionali e iniziative locali, non solo per ciò che concerne la tra­
smissione dei programmi ma anche quella della loro produzione.

7. Adempimenti

Il Consiglio Permanente ha provveduto ad alcuni adempimenti:
- ha eretto la Federazione Italiana dell’Unione Apostolica del Clero quale associazio­

ne di fedeli clericale pubblica, espressiva, a livello italiano, della corrispondente Unione 
Intemazionale, e ne ha approvato il Direttorio Nazionale;

- ha elevato il numero dei punti aggiuntivi spettanti ai sacerdoti che esercitano l’uffi­
cio di Vicario Generale e di Vicario Episcopale, rispettivamente da 10 a 25 e da 10 a 18;

- ha aggiornato i parametri indicativi per il 1998 relativi alla nuova edilizia di culto.
A riguardo di quest’ultima, i Vescovi Presidenti delle Conferenze Episcopali regionali, 

in sedute distinte per aree geografiche (Nord, Centro, Sud), hanno esaminato le domande 
relative alla designazione dei “progetti pilota” per qualificare l’edilizia di culto, secondo le 
disposizioni a suo tempo approvate, e hanno scelto i seguenti progetti: complesso parroc­
chiale S. Maria in Zivido - San Giuliano Milanese (Arcidiocesi di Milano); parrocchia S. 
Sisto - Perugia (Arcidiocesi di Perugia-Città della Pieve); complesso parrocchiale S. 
Giovanni Battista - Lecce (Arcidiocesi di Lecce).

8. Nomine

Il Consiglio ha proceduto alle seguenti nomine:
- S.E. Mons. Flavio Roberto Carraro, Vescovo di Arezzo-Cortona-San Sepolcro, eletto 

membro della Commissione Episcopale per il servizio della carità;
- S.E. Mons. Eduardo Davino, Vescovo di Palestrina, eletto membro del Collegio dei 

Revisori dei conti della Conferenza Episcopale Italiana;
- S.E. Mons. Giuseppe Malandrino, Vescovo di Acireale, eletto membro della Presidenza 

della Caritas Italiana;
- S.E. Mons. Dionigi Tettamanzi, Arcivescovo di Genova, nominato Assistente 

Ecclesiastico Nazionale dell’Associazione Medici Cattolici Italiani (AMCI);
- mons. Vittorio Peri, della diocesi di Assisi, confermato Consulente Ecclesiastico 

Nazionale del Centro Sportivo Italiano (CSI);



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 89

- don Carlo Nanni, della Società Salesiana di San Giovanni Bosco, nominato Consulente 
Ecclesiastico Nazionale dell’Unione Cattolica Italiana Insegnanti Medi (UCIIM);

- mons. Dino Foglio, della diocesi di Brescia, nominato Consigliere Spirituale 
dell’Associazione Rinnovamento nello Spirito e Assistente Spirituale del Comitato 
Nazionale di Servizio della medesima Associazione;

- sig. Claudio Cecchini, della diocesi di Roma, nominato membro del Collegio dei Revisori 
dei conti della Caritas Italiana.

- Inoltre la Presidenza della C.E.I. ha nominato don Franco Mazza, della diocesi di Taranto, 
Vice-direttore dell’Ufficio Nazionale per le comunicazioni sociali.

Roma, 27 gennaio 1998



90 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

DETERMINAZIONI IN ATTUAZIONE DELLE NORME 
CIRCA IL REGIME AMMINISTRATIVO 

E I COSTI DI PATROCINIO
NEI TRIBUNALI ECCLESIASTICI REGIONALI

1. DETERMINAZIONE APPROVATA DALLA PRESIDENZA
CIRCA I PATRONI STABILI

La Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana, nella riunione del 19 gennaio 1998, ha appro­
vato le determinazioni circa i patroni stabili nelle cause di nullità matrimoniale trattate presso i 
Tribunali Ecclesiastici italiani, dando esecuzione a quanto stabilito dall’art. 6 § 1 delle “Norme 
circa il regime amministrativo dei Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani e l’attività di patro­
cinio svolta presso gli stessi" (cfr. RDTo 74 [1997], 323-329), entrate in vigore il 1° gennaio 1998. 
La Commissione Episcopale per i problemi giuridici ha predisposto varie ipotesi di soluzione e, 
dopo aver consultato in merito anche i Vicari Giudiziali dei Tribunali Regionali, ha presentato le 
sue proposte alla Presidenza della C.E.I.
Le determinazioni approvate riguardano i requisiti esigiti nei candidati e i criteri per l’affldamen- 
to dell’incarico di patrono stabile, la natura del rapporto con il Tribunale, le modalità di esercizio 
dell’attività propria del patrono stabile, la misura della retribuzione spettante e le ragioni di 
incompatibilità con l’assunzione di tale incarico.

L’Assemblea Generale della C.E.I. ha introdotto nel diritto particolare della Chiesa che 
è in Italia la figura del patrono stabile, prevista dal can. 1490.

Dovendo dare «ulteriori determinazioni circa i requisiti e i criteri per l’affidamento del­
l'incarico, la natura del rapporto con il Tribunale e le modalità dell’esercizio dell'attività» 
(art. 6 § 1 delle Norme emanate dalla C.E.I.), si stabilisce quanto segue.

1. Il patrono stabile svolge attività di consulenza, previa all’introduzione delle cause, 
per un tempo determinato e assume il patrocinio delle cause introdotte. Tale attività di con­
sulenza e di patrocinio, configurata come impegno professionale a tempo pieno, con riferi­
mento all’organizzazione del lavoro del Tribunale può essere definita nei contenuti, nelle 
modalità di svolgimento pratico e nella retribuzione corrispondente.

2. Può ricevere l’incarico di patrono stabile il candidato in possesso dei seguenti re­
quisiti:

* riconosciuto impegno ecclesiale, attestato dall'Ordinario diocesano;
* dottorato in diritto canonico;
* 30 anni d’età compiuti;
* svolgimento di un anno di tirocinio presso il Tribunale, o sperimentata pratica presso 

il medesimo.
La Conferenza Episcopale Regionale può apprezzare ulteriori e più qualificati titoli.
3. L’incarico di patrono stabile presso un Tribunale Regionale è incompatibile con l’e­

sercizio del patrocinio di fiducia presso gli altri Tribunali Regionali italiani (cfr. art. 6 § 1 
delle Norme emanate dalla C.E.I.) e con il patrocinio presso il foro civile e penale italiano, 
fatto salvo l’eventuale procedimento di delibazione (cfr. art. 9 dello schema di 
Regolamento).

4. Il rapporto di consulenza e di patrocinio è istituito con il patrono stabile dall’ente 
Regione Ecclesiastica.



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 91

La remunerazione viene liquidata dal Tribunale, a carico del conto distinto istituito dalla 
Regione Ecclesiastica per la contabilità del medesimo Tribunale.

5. Sotto il profilo dell’inquadramento professionale il patrono stabile presta attività 
di lavoro autonomo o come esperto giuridico non professionista o come avvocato profes­
sionista.

In entrambi i casi la figura professionale si caratterizza: per l’assenza di ogni vincolo di 
subordinazione gerarchica, in quanto il patrono stabile non è un dipendente del Tribunale; 
per la possibilità di libera risoluzione del rapporto; per l’esercizio dell’attività concordato 
con il Tribunale e organizzato senza orari rigidamente prestabiliti; per l’adempimento degli 
obblighi tributari e fiscali previsti dalla vigente legislazione italiana.

6. La retribuzione da assicurare al patrono stabile consiste in uno stipendio di £. 
51.000.000 lorde all’anno, pari a circa £. 2.700.000 nette al mese, per dodici mensilità.

7. Se il patrono stabile è sacerdote diocesano o religioso, il servizio reso si inquadra nel 
vigente sistema di sostentamento del clero e il Tribunale liquida al patrono una remunera­
zione mensile lorda pari a £. 2.000.000.

2. DETERMINAZIONI APPROVATE
DAL CONSIGLIO EPISCOPALE PERMANENTE

Le “Norme circa il regime amministrativo dei Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani e l’atti­
vità di patrocinio pressagli stessi", entrate in vigore il 1° gennaio 1998, demandano all’approva­
zione del Consiglio Episcopale Permanente alcune determinazioni inerenti l’attività dei medesimi 
Tribunali nella trattazione delle cause di nullità matrimoniale.
Tali determinazioni, predisposte dalla Commissione Episcopale per i problemi giuridici dopo aver 
consultato i Vicari Giudiziali, sono state approvate dal Consiglio Episcopale Permanente nella ses­
sione del 19-22 gennaio 1998.
Esse riguardano gli onorari degli avvocati di fiducia e dei procuratori (cfr. art. 5 § 3 delle Norme 
emanate dalla C.E.I.), i costi delle perizie d’ufficio (cfr. art. 4 § 1, lettera b) e la periodicità di 
aggiornamento di contributi e costi.
Il Consiglio Permanente ha approvato anche l’elevazione della misura dei punti aggiuntivi spet­
tanti ai Vicari Generali e ai Vicari Episcopali per evitare disparità di trattamento tra tutti coloro che 
esercitano uffici con potestà vicaria.

1. Criteri di remunerazione per gli operatori dei Tribunali Ecclesiastici Regionali

Premesso che
- in occasione dell’entrata in vigore delle nuove Norme circa il regime amministrativo dei 

Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani è opportuno precisare i criteri di remunerazione 
per gli operatori dei medesimi Tribunali;

- i sacerdoti che prestano servizio come Vicari Giudiziali, Vicari Giudiziali aggiunti, 
Difensori del vincolo a tempo pieno e Giudici a tempo parziale ricevono dal Tribunale 
l'intera remunerazione mensile, comprensiva del servizio assicurato presso la sede del 
medesimo e di ogni altra prestazione;

- i sacerdoti che svolgono un servizio solo occasionale ricevono una remunerazione in base 
alle prestazioni effettuate;

- i laici che esercitano l’ufficio di Giudici e di Difensori del vincolo offrono una collabo- 
razione professionale.



92 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

Precisato che
- il servizio a tempo pieno richiede la presenza in Tribunale per tutti i giorni nei quali si 

esplica l’attività processuale;
- il servizio a tempo parziale richiede la presenza in Tribunale per almeno tre giorni alla 

settimana;
- il servizio occasionale prevede singole specifiche prestazioni.

Assicurato che
- le spese di viaggio, effettivamente sostenute nell’esercizio dell’ufficio e documentabili, 

possono essere rimborsate dal Tribunale;

la misura delle remunerazioni dovute dai Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani agli 
operatori che svolgono servizio presso i medesimi sono così stabilite:

I. Sacerdoti

1. Vicari Giudiziali; £. 2.400.000 mensili lorde per 12 mesi 
2. Vicari Giudiziali aggiunti; £. 2.250.000 mensili lorde per 12 mesi 
3. Giudici a tempo parziale; £. 2.100.000 mensili lorde per 12 mesi
4. Giudici occasionali; remunerazione a prestazione (da computare ai fini della remunera­

zione complessiva spettante secondo i criteri del sistema di sosten­
tamento del clero):
- sessione istruttoria: £. 25.000
- voto: £. 100.000
- sentenza: £. 200.000

5. Difensori del vincolo a tempo pieno: £. 2.000.000 mensili lorde per 12 mesi
6. Difensori del vincolo occasionali: remunerazione a prestazione (da computare secondo 

i criteri del sistema di sostentamento del clero):
- sessione istruttoria: £. 20.000
- animadversiones: £. 100.000

7. Cancellieri e notai a tempo pieno: remunerazione pari al valore risultante dai punti spet­
tanti nel sistema di sostentamento del clero

II. Ministri laici

1. Giudici: remunerazione a prestazione, con ritenuta d’acconto:
- sessione istruttoria: £. 25.000
- voto: £. 100.000
- sentenza: £. 200.000

2. Difensori del vincolo: remunerazione a prestazione, con ritenuta d’acconto: 
- sessione istruttoria: £. 20.000
- animadversiones: £. 100.000

3. Notai: rapporto di lavoro dipendente con l’ente Regione Ecclesiastica e stipendio a ca­
rico del conto distinto amministrato dal Tribunale



Atti della Conferenza Episcopale Italiana 93

2. Costi delle perizie d'ufficio nelle cause di nullità matrimoniale*

Considerato che il costo complessivo di una causa di nullità matrimoniale risulta dagli 
oneri ordinari del Tribunale Ecclesiastico Regionale e dai costi aggiuntivi, che comprendo­
no, tra gli altri, i costi delle perizie d’ufficio, il cui ammontare è stabilito con riferimento alla 
tabella approvata dal Consiglio Episcopale Permanente in esecuzione del disposto dell’art. 
4 § 1, lett. b) delle Norme emanate dalla C.E.I.,

i limiti minimo e massimo di costo per ciascun tipo di perizia - ferma restando la com­
petenza del Preside del Collegio giudicante per la determinazione del costo effettivo della 
perizia nei singoli processi - sono definiti come segue:

Tipo di perizia
1. Perizie psichiatriche e psicologiche:
2. Perizie ginecologiche e andrologiche:
3. Perizie grafologiche: 

Costo minimo Costo massimo 
£. 700.000 £. 1.000.000

£. 400.000 £. 600.000
£. 300.000 £. 500.000

3. Onorari degli avvocati e dei procuratori nelle cause di nullità matrimoniale

Premesso che
a) gli onorari degli avvocati coprono l’attività di consulenza preliminare, l’assistenza 

durante l’istruttoria e la redazione delle memorie difensive nei processi matrimoniali cele­
brati davanti ai Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani;

b) l’articolazione della suddetta attività richiede un impegno diversificato nei singoli 
processi e nei vari gradi di giudizio, i cui costi, a carico delle parti interessate, vengono 
determinati a consuntivo dal Preside del Collegio giudicante, in primo grado ed in appello, 
in una misura compresa tra la minima e la massima stabilite nella tabella seguente;

c) su presentazione di idonea documentazione da parte degli avvocati sono esigibili 
distintamente altre spese, quali:

- versamento dell’I.V.A.,
- contributo per la cassa dei procuratori e degli avvocati,
- consulti con altri avvocati ed esperti,
- trasferte,
- spese vive per produzione di materiale probatorio (autentiche, traduzioni, riproduzio­

ni fotografiche, fotocopie degli atti,...);
d) rimangono a totale ed esclusivo carico delle parti interessate le spese processuali e 

gli onorari per l’eventuale delibazione della sentenza definitiva presso la Corte d’Appello;
e) l’onorario per i procuratori è dovuto solo nel caso in cui la funzione corrispettiva è 

esercitata da persona diversa dall’avvocato;
in conformità all’art. 5 § 3 delle Norme emanate dalla C.E.I., il limite minimo e massi­

mo degli onorari dovuti dalle parti agli avvocati e ai procuratori della cui opera si avvalgo­
no è il seguente:

1. Onorario complessivo per il patrocinio nel processo di primo grado
e nel processo di appello a norma del can. 1682 § 2:

Minimo Massimo
Onorario dell’avvocato: £. 2.500.000 £. 5.000.000
Onorario del procuratore (se distinto dall’avvocato): £. 500.000 —

* Gli importi sono al netto degli oneri fiscali e delle spese tecniche.



94 Atti della Conferenza Episcopale Italiana

2. Onorario per il patrocinio nel processo di appello con rito ordinario:

Minimo Massimo
Onorario dell’avvocato: £. 1.000.000 £.2.000.000
Onorario del procuratore (se distinto dall’avvocato): £. 500.000 —

4. Periodicità di aggiornamento di contributi e costi 
riguardanti le cause di nullità matrimoniale

VISTI gli arti. 3 § 1, 4 § 1 lett. B), 4 § 2 e 5 § 3 delle Norme emanate dalla C.E.I.,
SI STABILISCE CHE

- la misura del contributo finanziario della C.E.I. ai Tribunali Ecclesiastici Regionali ita­
liani,

- la tabella dei costi delle perizie d’ufficio,
- la misura del contributo obbligatorio chiesto alle parti per i costi della causa,
- la tabella degli onorari dovuti agli avvocati e ai procuratori, 
- la misura della remunerazione per gli operatori dei Tribunali Ecclesiastici Regionali ita­

liani
sono aggiornate ogni due anni dal Consiglio Episcopale Permanente.

5. Misura dei punti aggiuntivi spettanti ai Vicari Generali e ai Vicari Episcopali

- CONSIDERATA l’avvenuta definizione del trattamento remunerativo degli operatori dei 
Tribunali Ecclesiastici Regionali italiani;

- AL FINE di evitare inopportune disparità di trattamento tra quanti esercitano uffici di ana­
loga natura e rilievo;

- VISTO l’art. 6 del Testo unico delle Norme relative al sostentamento del clero; 
a modifica della determinazione assunta dalla XXVIII Assemblea Generale della C.E.I. 

(18-22 maggio 1987);
SI ADOTTA LA SEGUENTE DETERMINAZIONE:

il numero dei punti aggiuntivi spettanti ai sacerdoti che esercitano l’ufficio di Vicario 
Generale e di Vicario Episcopale è elevato rispettivamente da 10 a 25 e da 10 a 18.



Atti della
Conferenza Episcopale Piemontese

Omelia del Cardinale Presidente 
per il XVI Centenario della diocesi di Novara

Dio stesso è il nostro Pastore
Giovedì 22 gennaio, nella Basilica di S. Gaudenzio a Novara, la festa del Santo protovescovo è stata 
celebrata come tappa importante nel cammino del XVI Centenario della Chiesa novarese.
Il Card. Giovanni Saldarmi, Arcivescovo Metropolita di Torino e Presidente della Conferenza 
Episcopale Piemontese, ha presieduto la grande e solenne Concelebrazione Eucaristica a cui 
hanno partecipato Mons. Renato Corti, Vescovo di Novara, con il Vescovo emerito Mons. Aldo Del 
Monte e i Vescovi nativi della diocesi: Mons. Giovanni Moretti, Arcivescovo tit. di Vartana, Nunzio 
Apostolico in Belgio e Lussemburgo; Mons. Enrico Masseroni, Arcivescovo Metropolita di Vercelli; 
Mons. Mario Zanetta, Vescovo di Paulo Afonso; Mons. Pierfranco Pastore, Vescovo tit. di 
Forontoniana, Segretario del Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali; Mons. Germano 
Zaccheo, Vescovo di Casale Monferrato. A loro si sono uniti anche alcuni Vescovi del Piemonte: 
Mons. Luigi Bettazzi di Ivrea, Mons. Massimo Giustetti di Biella e Mons. Severino Poletto di Asti.
Questo il testo dell’omelia tenuta da Sua Eminenza:

Desidero esprimere il mio saluto a tutte le Autorità civili e militari qui presenti e a tutti 
i Confratelli Vescovi del Piemonte, innanzi tutto al vostro carissimo Vescovo, Mons. Renato 
Corti, e ai Vescovi di origine novarese. Un carissimo saluto va poi al numerosissimo Popolo 
di Dio che ha voluto essere qui presente per lodare il Signore.

La figura del Pastore domina nelle Letture appena ascoltate: la parola del profeta 
Ezechiele, il Salmo 22, il tratto autobiografico di San Paolo, la rivelazione che Gesù fa di 
stesso insistono su un solo tema: Dio intende salvarci mettendosi davanti a noi e divenendo 
l'inventore del nostro cammino nella storia, quindi il soggetto principale della nostra avven­
tura terrena.

Tale intenzione divina attraversa tutta la rivelazione biblica, e pone la figura del Pastore 
in primissimo piano: è Dio stesso il “Pastore d’Israele". Egli assume l’incarico di condur­
re, proteggere, nutrire, custodire il suo Popolo, e tale incarico trasmette ai suoi uomini più 
grandi e più fidati. Nella lettura della vita, offerta dalla Rivelazione, nessun uomo è più insi­
gne e responsabile, al mondo, di quello che è chiamato da Dio a questo altissimo impegno. 
In questa luce, solenne e nel medesimo tempo “affascinante e tremenda” per la sua gran­
dezza, noi dobbiamo dunque considerare oggi San Gaudenzio, il primo praesul egregius, 
come lo indicano i dittici della vostra Cattedrale.

95



96 Atti della Conferenza Episcopale Piemontese

I tempi in cui Gaudenzio assunse, e sostenne santamente, il compito di Vescovo - e 
primo Vescovo - di Novara non furono facili. Essere Pastori cristiani significò, di fatto, esse­
re missionari di una fede ancora da diffondere e difensori di una fede già da tutelare, in situa­
zione storica che per la sua fluidità riporta in qualche modo alla nostra: con la differenza che 
allora si era come all’inizio di un’epoca ecclesiale, mentre oggi noi dobbiamo vigorosa­
mente reagire a chi dice con le parole e con i fatti che tale epoca è giunta alla fine.

La Presidenza della C.E.I., nel suo documento Progetto culturale orientato in senso cri­
stiano, afferma che noi stiamo vivendo una svolta nella storia dell'Occidente e di tutta l’u­
manità, svolta che «rischia di tradursi in un decisivo allontanamento dalle radici cristiane 
che hanno costruito la nostra civiltà» (n. 8). I confronti con la figura di San Gaudenzio e 
del suo apostolato divengono in tale prospettiva molto stimolanti: tocca di nuovo a noi oggi 
operare per un decisivo riavvicinamento alle nostre radici cristiane, precisamente quelle che 
Santi come Gaudenzio, Ambrogio, Eusebio, hanno affondato nella nostra storia. Il richiamo 
di questi Santi Pastori suona quanto mai attuale e anche drammatico: oggi non si può esse­
re cristiani senza essere vivacemente cristiani, ossia pienamente motivati, carichi di tensio­
ne alla santità e veramente convinti che la società è da salvare, e può essere salvata soltan­
to da Gesù Cristo unico Salvatore.

Cogliamo dunque dalla Parola di Dio almeno alcune delle forti indicazioni che essa oggi 
ci offre.

* * *

1. La prima che percepisco è quella della nostra responsabilità cristiana. Noi siamo un 
Popolo di soccorso a tutti gli altri popoli, il nostro dinamismo storico non può limitarsi a 
essere quello economico, culturale, politico, che intreccia i fatti della vicenda planetaria: 
non ne siamo estranei, né dobbiamo esserlo, però la nostra sollecitudine è più grande e più 
alta. Se noi «abbiamo il pensiero di Cristo» (1 Cor 2,16), se condividiamo «i sentimenti di 
Cristo» (Fil 2,5), se infine dobbiamo comportarci «come lui si è comportato» (IGv 2,6), 
allora le intenzioni di Dio, tutte svelate in Cristo, sono anche le nostre e un movimento divi­
no ci anima, il quale non proviene «da sangue, né da volere di uomo» (Gv 1,13) ma dallo 
Spirito di Dio: è il movimento della Salvezza operata da Gesù e affidato anche a noi. Il divi­
no Pastore cerca le pecore, ne ha cura, le raduna e passa in rassegna dopo la loro disper­
sione, le riconduce, le porta a pascoli ottimi, le cerca, le fascia, le pasce con giustizia, ci ha 
ricordato Ezechiele; anzi, e di più, le chiama, cammina davanti a loro, e offre la vita per 
loro, aggiunge il Pastore supremo Gesù.

Ecco i verbi della responsabilità cristiana, quelli che il Santo che celebriamo ha fatto 
diventare sua vita: non possiamo certamente offrirgli oggi il tributo della nostra memoria e 
ammirazione, né chiedergli favori e intercessione, senza impegnarci anche a realizzare come 
lui, ciascuno nella propria situazione di vita, lo stesso impegno pastorale verso i nostri fra­
telli tutti. E questo ancora di più oggi, in clima di ampia de-responsabilizzazione, di relati­
vismo, di indifferenza. E proprio questo lo slancio di nuova evangelizzazione che le nostre 
genti aspettano, anche senza chiedercelo. Non è più possibile ignorarlo, in un secolo che 
Giovanni Paolo II ha potuto chiamare «il secolo di Caino» proprio perché secolo dominato 
dalla terribile risposta data al Signore: «Sono forse io il guardiano di mio fratello?» 
(Gen 4,9).

2. La seconda indicazione ci viene dal discorso appassionato di Paolo, e mette in luce 
per noi il senso ultimo del nostro amore cristiano verso tutti.

L’Apostolo ha amato con l’amorevolezza di una madre e di un padre, si è lasciato inva­
dere dall’affetto, ha speso tutte le sue fatiche, ma non per un bene qualsiasi da procurare a 
loro: il suo dono eccellente è stato annunziare il Vangelo e dame testimonianza con il suo



Atti della Conferenza Episcopale Piemontese 97

comportamento irreprensibile. Ecco fin dove giunge il vero amore cristiano: se noi veneria­
mo oggi, a secoli di distanza, il Vescovo Gaudenzio, non è semplicemente perché egli è esi­
stito, ma proprio perché è stato portatore di Dio nelle parole e nella vita.

I nostri tempi si sono appropriati in molti modi, come sappiamo, dell’idea dell’amore, 
spesso realizzandola in forme povere, squallide e disperate. E quanto mai necessario che 
splenda dunque nella nostra vita, privata e pubblica, la qualità eccellente e decisiva dell’a­
more che Gesù Cristo ha portato sulla terra: la carità divina capace dell’umana salvezza. I 
Santi hanno sempre persuaso gli uomini perché appunto hanno amato nella “dismisura", 
donando tutta la verità, tutta la misericordia e tutta la benevolenza di Dio. Noi, come loro, 
siamo chiamati oggi ad amare evangelicamente: dire Gesù in modo esplicito, testimoniarlo 
in modo innegabile. Fossimo tutti capaci di “incoraggiare, esortare, scongiurare” i nostri fra­
telli a salvarsi in Gesù Cristo, quello che Giovanni Paolo II definì: «uno fra i miliardi di 
uomini, e in pari tempo l’Unico»! (Redemptor hominis, 1).

3. Infine Gesù ci offre una terza indicazione attualissima: noi siamo chiamati, proprio 
come i nostri primi Santi, a esercitare con carità e finezza un continuo discernimento fra il 
Pastore delle pecore e gli “estranei” che si comportano riguardo al gregge come “ladri e 
briganti". Sono parole dure, queste, saremmo tentati di tralasciarle, specialmente in questi 
tempi di grande rispetto per tante diversità culturali, e per il diritto che ognuno ha di espri­
mere la propria visione del mondo e della vita; ma in primo luogo non possiamo rinnegare 
in alcun modo il Vangelo, e poi non si tratta qui di negare alcun diritto ma di esercitare 
appunto, nella continua varietà delle idee, il giudizio critico che ci proviene dal Vangelo 
stesso. Gesù è molto esplicito al riguardo: e noi dobbiamo, come disse così bene Paolo VI, 
«raggiungere e quasi sconvolgere mediante la forza del Vangelo ... i modelli di vita dell’u­
manità che sono in contrasto con la Parola di Dio e col disegno della salvezza» (Evangelii 
nuntiandi. 19). Se il Vescovo San Gaudenzio ha fondato questa Chiesa, è stato certamente 
anche grazie a tale capacità di farsi seguire da un gregge che “conosceva la sua voce” come 
veritiera, intrepida e fedele.

* * *

Riemerge così senza sforzo, da tempi culturalmente tanto lontani, l’icona di un Pastore 
che sentiamo di amare, e del quale siamo qui a ringraziare fervidamente Dio. E ci sentiamo 
anche di pregarlo, Dio, affinché mandi ancora alla nostra epoca Pastori così santi, per un 
Popolo di Dio santo. Affidiamo la nostra supplica alla dolce Vergine Maria, la cui devozio­
ne, dai grandi ai piccoli santuari, è così diffusa nella diocesi di Novara, e chiediamo che 
l'antichissima “Novaria'' (permettetemi una etimologia ... da biblista abituato ai giochi 
d’assonanze) più che mai sia “nuova" nella sua vita cristiana, per l’intercessione del Santo 
che venera, e che certamente molto la ama e prega per essa nella gloria.

Amen.





Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella notte di Capodanno

Nel tempo si compie per noi 
qualche cosa di unico e di grandioso

Nel passaggio dal vecchio al nuovo anno, a mezzanotte, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto 
una Concelebrazione Eucaristica - preceduta dalla celebrazione dell’Ufficio delle Letture - nel 
Santuario-Basilica della Consolata.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

Usa dire: "Buon Anno" e lo dico anch'io a tutti voi, ma tocca poi a noi 
con la grazia di Cristo rendere buono l'anno.

E anche questa notte, come ogni volta, il fatto di un anno che si chiude e 
di un anno che si apre ci provoca e nello stesso tempo, in modo diverso, ci 
convoca. È il mistero del tempo, nel quale è scritta tutta la nostra esistenza, 
e che perciò dovrebbe essere una realtà insignificante, tanto è ordinaria; e 
invece no, sebbene sia così fatale, il tempo non è mai banale per nessuno di 
noi: possiamo utilizzarlo, possiamo sciuparlo, eppure sentiamo che nel 
tempo si compie per noi qualche cosa di unico e di grandioso.

Il fatto è, carissimi, che nel tempo la persona umana, ogni persona 
umana, costruisce il suo senso e il suo valore, il suo fallimento o la sua riu­
scita, in una parola il suo personale destino. Soltanto l'uomo percepisce que­
sta dimensione, che è quella di ogni giorno eppure è anche vertiginosa; ma 
la cosa più impressionante è che egli intuisce questo mistero di se stesso, ma 
comprende anche di non possedere la sua piena soluzione; infatti l'uomo è 
capace di pensare e di amare oltre i limiti del tempo, è capace - pur essen­
do mortale - di concepire l'idea e la speranza dell'immortalità, e ancor di 
più è capace di immaginare un ideale di vita perfetto che in questo tempo 
terreno non c'è, e si può chiamare soltanto col nome fascinoso ma triste di 
"utopia".

Ecco perché è molto significativo che noi cristiani, in qualche modo 
accettando la provocazione del mistero del tempo, ci ritroviamo a confron­
tarlo con la Parola di Dio, per trovare in essa anche la soluzione di questo 
enigma tutto umano.

99



100 Atti del Cardinale Arcivescovo

La Parola di Dio che la liturgia ci propone questa notte è quanto mai 
adatta a vivere nel più vero e dignitoso dei modi questo trapassare da un 
anno all'altro, nel cammino della nostra vita.

E San Paolo, in un suo celebre passo della Lettera ai Galati, che getta luce 
sul mistero del tempo. Il tempo di cui noi - uomini e donne viventi sulla 
terra - parliamo, non è infatti quello meccanico dei cronometri o quello del­
l'universo fisico: è quello della nostra libertà, quello in cui possiamo realiz­
zarci con intelligenza e pienezza, costruendo la nostra vita e la città terrena 
quanto meglio è possibile; ebbene, è proprio questo tempo della libertà che 
Cristo Gesù, entrando nella nostra condizione umana, è venuto a realizzare 
per noi e a renderci possibile; e in questo senso il tempo dell'uomo ha acqui­
stato definitivamente la sua "pienezza", ossia la possibilità di arrivare al 
compimento dell'uomo e della sua felicità. Non a caso quest'anno Giovanni 
Paolo II, il nostro carissimo Papa, ha collegato l'idea della "pace per tutti" a 
quella, precedente, della "giustizia ad ognuno": ecco come si compie la pie­
nezza del tempo umano!

Sono gli uomini liberi e forti che, impegnando e unendo le loro buone 
volontà, rendono la vicenda umana, locale o planetaria che sia, soddisfatta 
nelle sue esigenze, contenta nei suoi traguardi raggiunti. San Paolo colloca 
in Gesù Cristo, ciò di cui siamo ben convinti, questa "pienezza" del tempo 
che è pienezza della libertà: è precisamente Gesù che colma il tempo umano, 
e lo riempie di significato rendendolo capace di raggiungere direttamente 
Dio stesso, con il chiamarlo "Padre!"; e voi comprendete, cari fratelli e sorel­
le nella fede, che quando si chiama così Dio, in modo cosciente e responsa­
bile, allora si diventa capaci e disposti a colmare il tempo di tutto ciò che di 
buono e di bello si può produrre, perché si possiede la libertà di figli di Dio, 
emancipati dall'egoismo e pronti a diventare operatori di pace, di giustizia 
e di bene per tutti. Questo è l'augurio del "Buon Anno", quello della libertà 
dei figli di Dio emancipati dall'egoismo e operatori di pace di giustizia e di 
bene.

Siamo dunque proprio noi, adesso, la pienezza del tempo. Tocca a noi, 
forti e risoluti nella grazia di Gesù Cristo, colmare i vuoti che si chiamano 
incredulità, scetticismo, disperazione, solitudine, emarginazione, ingiusti­
zia, e che rovinano i giorni, gli anni, le epoche degli uomini. L'appello che 
la Parola di Dio ci rivolge è serio ed entusiasmante: noi vogliamo, con l'aiu­
to dello Spirito Santo, impregnare di Gesù Cristo e della sua presenza il nuovo 
anno, con la nostra carità a servizio di tutti: un tempo colmo della carità di Dio 
è l'impegno solenne che ci assumiamo qui questa sera.

Sembra quasi temerario dire ciò, e proporre tale impegno, in una civiltà 
a cui il tempo sembra già sempre troppo poco per fare le sue mille cose. 
«Non ci è più possibile», ci dicono purtroppo in tanti, «trovare il tempo per 
Dio e per il Vangelo di Gesù Cristo». Ma guai, carissimi, se questo dovesse 
avvenire: sarebbe davvero la fine della speranza. Proprio al contrario, ed è 
ciò che impariamo stanotte dalla pagina di San Luca, noi ci impegniamo 
anche - anzi in primo luogo - a considerare e contemplare Gesù, Signore e 
Redentore del tempo umano, precisamente come fece dal primo istante



Atti del Cardinale Arcivescovo 101

Maria. Per i cristiani il tempo più prezioso della loro libertà è infatti, come 
sappiamo, il tempo interiore, ossia quello che si sa trascorrere con Dio nella 
preghiera, nell'ascolto della Parola, in adorazione. Senza il tempo interiore la vita 
si inaridisce come terra senz'acqua e presto diventa deserto.

Ecco dunque ciò che faremo, carissimi fratelli e sorelle: ci dedicheremo, 
in questo 1998, con più cura

• alla pratica della preghiera,
• all'incontro personale con Dio,
• ai tempi spirituali dell'esistenza.
Allora non saremo noi stessi svuotati e condannati alla vanità della vita 

superficiale, anzi potremo crescere di giorno in giorno nella Sapienza di cui 
abbiamo bisogno per noi e per tutti.

Maria è un modello dolce e convincente: chiediamo a Lei questa notte l'arte 
di "serbare nel cuore, meditandole" le verità di Gesù; allora Egli sarà Colui 
che ci accompagna nel tempo e nei tempi della vita, dando significato alle 
parole che così spesso tante volte pronunciamo senza pensarci: "come in 
cielo, così in terra", parole che indicano proprio come l'eterno e il tempo 
sono ormai congiunti nella vita santa dei credenti in Gesù Risorto.

Questo è il "Buon Anno" che mi permetto di dire a ciascuno di voi e 
quello che aspetto e desidero che voi diciate a me. E così quest'anno sarà 
veramente un anno buono.

Così sia.



102 Atti del Cardinale Arcivescovo

Omelia nella festa di S. Giovanni Bosco

I Santi sono la Parola di Dio vissuta
Sabato 31 gennaio, giorno dedicato a S. Giovanni Bosco, il Cardinale Arcivescovo ha presieduto 
come ogni anno una Concelebrazione Eucaristica nella Basilica di Maria Ausiliatrice.
Questo il testo dell’omelia di Sua Eminenza:

La vostra numerosissima presenza dice quanto S. Giovanni Bosco viva 
nei vostri cuori. Lui che è vivo presso il Signore, che ha servito con tutto se 
stesso. Io sono lieto di essere qui con voi a celebrare questa grande festa.

Celebrare la festa di un Santo vuoi dire prima di tutto ringraziare lo 
Spirito Santo che in ogni tempo e in ogni luogo suscita i Santi. E lo Spirito 
Santo che li suscita, plasma il loro cuore, li arricchisce di doni per una mis­
sione specifica e li manda in un determinato luogo, al tempo giusto, ma 
sempre come testimoni dell'amore di Dio. Lo Spirito Santo ha voluto bene a 
questa terra, a questi luoghi dove ora noi ci troviamo. Qui ha mandato Don 
Bosco: Don Bosco si è fatto santo qui, lavorando, pregando in questa chiesa, 
giocando con i suoi ragazzi in questi cortili. Qui ha speso tutta la sua vita.

Celebrare la festa di un Santo vuol dire riconoscere che il suo influsso è 
ancora vivo e attuale. E questo è proprio vero per Don Bosco e voi ne siete 
la testimonianza. Quanta gente ha voluto bene a Don Bosco, durante la sua 
vita; ma quanta gente gli vuole bene anche oggi, di ogni paese, di ogni età!

Celebrare la festa di un Santo vuol dire sentirsi impegnati a conoscerlo 
per imitarlo. Quale è il segreto della santità di Don Bosco? La liturgia ci 
aiuta a scoprirlo. Nel brano del Vangelo che abbiamo letto c'è la domanda 
dei discepoli: «Chi è il più grande nel regno di Dio?», Gesù chiama vicino a 
sé un bambino e dà la sua risposta in tre punti:

1. Se non vi convertirete e non diventerete come i bambini, non entrerete 
nel regno dei cieli.

2. Chiunque diventerà piccolo come questo bambino, sarà il più grande nel 
regno dei cieli.

3. Chi accoglie anche uno solo di questi bambini, accoglie me.
Ecco! Don Bosco ha vissuto con pienezza queste parole di Gesù e si è 

fatto santo. I Santi sono così: sono la Parola di Dio vissuta.
Gesù non ha detto: "Se resterete" bambini; ma ha detto: "Se non divente­

rete...". Notate come diventarlo richiede un dinamismo di sacrificio che è la 
conquista di se stessi per arrivare alla semplicità del cuore e della vita.

Don Bosco si è fatto piccolo con i piccoli, li ha accolti con amore e sacri­
ficio. Si è fatto santo così, per loro e con loro. Non si può immaginare Don 
Bosco senza i ragazzi.

Salvare i giovani è stato poi il suo grande ideale per tutta la vita. Per questo 
ideale ha impegnato forze, intelligenza, volontà, senza risparmio. Voi sape­
te che il suo medico negli ultimi anni dalla sua vita insisteva perché si ripo­
sasse. Gli diceva: «Don Bosco, lei è come un vestito liso, bisogna metterlo



Atti del Cardinale Arcivescovo 103

nell'armadio» e il Santo rispondeva invariabilmente: «Dottore, questa è una 
medicina che io non posso prendere. Ho promesso a Dio che fin l'ultimo 
mio respiro sarebbe stato per i miei cari giovani». E fu di parola: lo confer­
ma quel suo grido nel delirio della febbre sul letto di morte: «Correte, cor­
rete a salvare i miei poveri giovani».

E per realizzare l'ideale della salvezza dei giovani ha messo a frutto i doni 
che lo Spirito Santo gli aveva dato.

La Liturgia ci aiuta ad individuare il primo dei doni che è come la porta 
di tutti gli altri: il dono della sapienza. L'antifona di ingresso ci ha detto: «Il 
Signore gli ha donato sapienza e prudenza e un cuore grande come la sab­
bia che è sulla spiaggia del mare». Non la sapienza secondo i canoni della 
cultura umana, ma la sapienza dono di Dio.

Quella sapienza che rende l'uomo capace di penetrare in profondità le 
cose, di penetrare i misteri stupendi del Signore e anche i misteri stupendi 
dell'uomo. La sapienza che ci fa percepire la bontà e la bellezza, ci rende 
capaci di gustarle, ci aiuta a distinguere il bene dal male, ci illumina sul 
senso della vita e ci mette sulla strada della vera felicità.

Don Bosco sapeva suscitare entusiasmo nei suoi ragazzi parlando della 
bellezza della virtù, della religione, della santità. E perché doveva stare con 
i ragazzi, lo Spirito Santo gli aveva fatto un altro grande dono, il dono di vive­
re nella gioia e di saperla creare attorno a sé.

È bello che la liturgia applichi a lui le parole dell'Apostolo Paolo che, tra 
i frutti dello Spirito Santo, enumera la gioia: «Rallegratevi nel Signore, sem­
pre: ve lo ripeto ancora, rallegratevi». Un cristiano deve essere nella gioia 
sapendo che Dio lo ama sempre, sapendo che Cristo vive in Lui.

Don Bosco faceva le cose con gioia, portava gioia, serenità, letizia a gran­
di e piccoli. E questa gioia, dono dello Spirito Santo, traeva alimento dalla 
fedeltà alla Parola di Dio, dalla preghiera, e dalla tensione verso la santità. 
«Santità è gioia», era il motto del suo santo allievo Domenico Savio.

Don Bosco ebbe fiducia nei giovani, si mise loro vicino con bontà e 
pazienza e i giovani se ne accorsero e gli vollero bene.

Oggi direbbe ai genitori ed educatori: «Non basta amare i giovani, biso­
gna che essi si accorgano di essere amati». Questo è il primo insegnamento che 
Don Bosco oggi ci lascia: «Abbiate fiducia nei giovani. Non lasciateli soli. 
Siate loro vicini nel dialogo paziente, nel disinteresse di un servizio che 
spera tutto senza chiedere nulla in cambio. La strada dell'educazione che io 
ho seguito ha questi tre pilastri: ragione, religione, amorevolezza; ragione e 
religione sono il materiale da costruzione, ma la bontà (che egli chiamava 
amorevolezza) è il fondamento».

E un secondo insegnamento dobbiamo raccogliere, che è pure un altro 
segreto del successo educativo di Don Bosco, è la devozione forte e filiale alla 
Madonna.

Non si stancava di raccomandarla. Diceva: «Se sapeste quanto vale la 
devozione alla Madonna non la cambiereste con tutto l'oro del mondo». 
«Maria fu sempre la mia guida. È Lei che ha fatto tutto». Maria fu davvero 
la stella della sua azione evangelizzatrice. Ma la Madonna fu per lui guida 
anche per il suo stile materno nell'opera educativa.



104 Atti del Cardinale Arcivescovo

Applicava quello che il Concilio Vaticano II avrebbe scritto: «La Vergine 
nella sua vita fu modello di quell'amore materno, del quale devono essere 
animati tutti quelli che nella missione apostolica della Chiesa cooperano alla 
rigenerazione degli uomini» (Lumen gentium, 65).

E un terzo fondamentale insegnamento viene dalla sua passione per por­
tare Cristo ai giovani. Diceva: «Delle cose divine, la più divina è cooperare 
con Dio alla salvezza delle anime». Dobbiamo convincerci che l'evangeliz­
zazione è compito di tutti i cristiani. Anche a ciascuno di noi Gesù ha detto: 
«Andate in tutto il mondo, predicate il Vangelo ad ogni creatura» (Mc 
16,15).

Ogni cristiano deve poter ripetere come Paolo: «Predicare il Vangelo è 
per me un dovere: guai a me se non predicassi il Vangelo!» (1 Cor 9,16). Non 
tocca soltanto al Papa, ai Vescovi, ai preti predicare il Vangelo. Ciascuno di 
noi è chiamato ad essere un evangelizzatore, e più che mai i padri e le 
madri.

Come Pietro e gli Apostoli noi dobbiamo dire: «Non possiamo non par­
lare di ciò che abbiamo visto e udito» (At 4,20).

Questa è la missione di tutta la Chiesa: sacerdoti, religiosi e laici. Il cri­
stianesimo è una "buona notizia" che ascoltata, accolta, vissuta si ha il dove­
re di trasmettere ad altri.

San Giovanni Bosco ci aiuti.



Atti del Cardinale Arcivescovo 105

Saluto a un Convegno presso la Fondazione Agnelli

La Sindone a Torino:
storia e prospettive di una presenza
Lunedì 26 gennaio, a cura della Fondazione Agnelli in collaborazione con la Facoltà Teologica 
dell’Italia Settentrionale-Sezione parallela di Torino e con il patrocinio dell’Associazione “Torino 
Città Capitale Europea”, si è svolto a Torino un Convegno dedicato a “La Sindone a Torino: sto­
ria e prospettive di una presenza", primo di una serie di altri Convegni di taglio storico e scien­
tifico che culmineranno nel III Congresso Internazionale di Sindonologia, previsto sempre a 
Torino dal 5 al 7 giugno prossimi.
Il Cardinale Arcivescovo ha aperto i lavori del Convegno con questo saluto:

Voglio prima di tutto porgere a tutti i presenti un cordiale ed affettuoso saluto e in par­
ticolare ringraziare la Fondazione Agnelli, e il suo Direttore dott. Marcello Pacini, che nel 
loro percorso di impegno culturale hanno voluto dedicare, in collaborazione con la Facoltà 
Teologica di Torino, una giornata di studio alla Sindone.

Siamo ormai a pochi mesi dall’inizio dell’Ostensione che, dal 18 aprile al 14 giugno, 
raccoglierà a Torino i pellegrini che verranno a vedere la Sindone ma che, lo spero con tutto 
il cuore, potranno prima di tutto e soprattutto fare una vera esperienza di fede e di incontro 
con il Signore Gesù a cui indubbiamente la Sindone richiama.

Qui, oggi, studiosi ed esperti offriranno l’opportunità di conoscere e di approfondire le 
caratteristiche principali che dal punto di vista storico, religioso e scientifico fanno della 
Sindone di Torino un oggetto veramente unico che non finisce mai di stupire quanti vi si 
accostano, suscitando commenti a volte contrapposti ma mai indifferenti.

Io qui, mentre vi saluto con affetto e con la riconoscenza che è dovuta nei confronti di 
quanti dedicano parte della loro scienza e del loro tempo allo studio di questo Lenzuolo così 
caro e prezioso per tutti i cristiani, vorrei solo ricordare il motivo di fondo che ci porta ad 
interessarci così tanto e così profondamente della Sindone. Si tratta, precisamente, del 
richiamo che essa offre a tutti gli uomini che vi si accostano: il richiamo alla Passione e alla 
Morte di Gesù così come è narrata nei Vangeli. L’uomo della Sindone ha lasciato su questo 
lenzuolo una traccia concreta e allo stesso tempo colma di mistero, che non può non richia­
mare quello che per i credenti è il centro della storia: il tempo di Dio profondamente intrec­
ciato con quello dell’uomo fino al punto di diventare un "unicum" nel Dio fatto uomo: Gesù 
Cristo.

E per questo motivo che per la prossima Ostensione ho voluto scegliere un motto che 
mi pare illustri bene l’atteggiamento del credente di fronte alla Sindone: “Tutti gli uomini 
vedranno la tua salvezza". Questo è il richiamo, rivolto a tutti gli uomini, perché per tutti 
gli uomini Dio si è fatto uomo, ha agito e parlato da uomo, ha sofferto da uomo, è morto 
come un uomo. Tutti, dunque, chiamati a “vedere”; a vedere un'immagine, un’icona, che 
nella sua estrema semplicità rimanda a Gesù e alla testimonianza della sua Passione e Morte 
narrata dai Vangeli. E in questo, tutti coloro che si accostano alla Sindone, possono scorge­
re la Salvezza, l’unica vera salvezza da ogni male che ci è stata donata da Dio proprio attra­
verso il sacrificio di suo Figlio.

La Sindone non è Cristo ma è un rimando a Lui. In questo, e solo in questo, sta la sua 
forza evocativa e la sua preziosità. E sì oggetto di studio e di ricerca, e ben vengano tutti i 
contributi che ci aiutano a coglierne meglio e più in profondità gli aspetti ancora nascosti, 
ma è prima di tutto un oggetto che può diventare fonte di preghiera e di impegno. Preghiera



106 Atti del Cardinale Arcivescovo

di ringraziamento rivolta a Dio che si è donato a noi e che ci dona la Salvezza. Impegno che 
ha per oggetto privilegiato l’umanità che ancora oggi, nella propria carne, soffre come ha 
sofferto Cristo.

Ancora una volta, augurandovi buon lavoro, vi invito, come ho invitato nella mia ulti­
ma Lettera pastorale, tutti i fedeli della Diocesi e i pellegrini che giungeranno a Torino in 
occasione dell’Ostensione a «considerare nella figura della Sindone la memoria di Dio che 
facendosi uomo è arrivato all’ annullamento, ma non per questo è stato sconfitto, anzi è 
risultato, come ben sappiamo, vittorioso sul male e sulla morte»

Grazie.



Curia Metropolitana

CANCELLERIA

Comunicazione
Il Presidente della Commissione Presbiterale Piemontese in data 24 gennaio 1998 ha 

nominato - per il prossimo quinquennio - Segretario della Commissione il rev.mo mons. 
Giovanni CARRÙ.

Rinuncia
BONINO don Francesco, nato in Scalenghe il 27-1-1923, ordinato il 29-6-1946, ha pre­

sentato rinuncia all’ufficio di parroco della parrocchia Assunzione di Maria Vergine in 
Marentino. La rinuncia è stata accettata con decorrenza dal 27 gennaio 1998.

Nomine
SOLDI don Primo, nato in Bra (CN) il 12-9-1941, ordinato il 27-6-1965, è stato nomi­

nato in data 1 gennaio 1998 parroco della parrocchia S. Giulia Vergine e Martire in 10124 
TORINO, p. Santa Giulia n. 7 bis, tei. 011/817 88 63.

PANTAROTTO don Gabriele, nato in Portogruaro (VE) il 17-1-1952, ordinato il 24-6- 
1978, è stato nominato in data 29 gennaio 1998 amministratore parrocchiale della parroc­
chia Assunzione di Maria Vergine in Marentino, vacante per la rinuncia del parroco don 
Francesco Bonino.

MAINARDI p. Airton, O.A.D., nato in Tenente Portela (Brasile) il 19-3-1970, ordinato 
il 2-8-1997, è stato nominato in data 1 febbraio 1998 vicario parrocchiale nella parrocchia 
Madonna dei Poveri in 10090 BORGATA PARADISO DI COLLEGNO, v. Vespucci n. 
17, tei. 011/4117485.

VAGGE p. Carlo, O.F.M.Conv., nato in Genova il 7-5-1947, ordinato il 28-10-1978, 
è stato nominato il data 1 febbraio 1998 collaboratore parrocchiale nella parrocchia 
Nostra Signora del Sacro Cuore di Gesù in 10142 TORINO, v. Germonio n. 27, tei. 
011/41155 73.

107



108 Curia Metropolitana - Cancelleria

Nomine e conferme in Istituzioni varie
* Fondazione Gesù Maestro - Coazze

L’Ordinario Diocesano, a norma di Statuto, ha nominato in data 20 gennaio 1998 - per 
il quadriennio 1998-31 dicembre 2001 - membri del Consiglio di Amministrazione della 
Fondazione Gesù Maestro con sede in Coazze, fraz. Forno:

BAUDUCCO Carlo
DE MARTIN Pierina Germana
RAVERA Maria
SCAGLIA Piero

SACERDOTE DIOCESANO DEFUNTO

ROLLE can. Giacomo.
E deceduto nella Casa del Clero “Giovanni Maria Boccardo” in Pancalieri il 16 gennaio 

1998, all’età di 81 anni, dopo 55 di ministero sacerdotale.
Nato in Torino il 4 febbraio 1916, entrò in Seminario dopo aver frequentato le scuole di 

avviamento al lavoro in Barriera di Nizza e la Scuola Allievi FIAT; svolto il curriculum 
seminaristico nei Seminari diocesani di Giaveno, Chieri e Torino, aveva ricevuto 
l’Ordinazione presbiterale il 28 giugno 1942, in Cattedrale, dall’Arcivescovo Card. Maurilio 
Fossati.

Terminato il primo anno al Convitto, fu nominato vicario cooperatore nella parrocchia 
di Borgaro Torinese accanto a un anziano parroco, resse la parrocchia durante la vacanza e 
accolse il nuovo parroco - l’indimenticato don Giovanni Banche - con cui affrontò il diffi­
cile periodo bellico ed i primi passi della ricostruzione materiale e morale del dopoguerra. 
Nel 1946 fu trasferito a Noie, dove per sei anni affiancò il teol. Domenico Gisolo, un auten­
tico patriarca del Clero di quelle terre.

Nel 1952 don Rolle fu nominato prevosto della parrocchia S. Giovanni Battista in 
Pessinetto Centro, dove restò per 14 anni e lasciò un’impronta mai dimenticata. Nel 1966 fu 
trasferito ad Avigliana come prevosto della parrocchia Santi Giovanni e Pietro. Qui potè 
esprimere veramente il meglio di sé conquistandosi subito fiducia e rispetto per l’intensa 
attività pastorale compiuta sempre con delicata attenzione, la predicazione, la disponibilità 
per le Confessioni, la visita quotidiana ai malati, la sollecitudine dov’era maggiormente sen­
tito il bisogno.

I ventitré anni aviglianesi sono coincisi con l’attuazione degli orientamenti e delle pre­
scrizioni emerse dal Concilio Vaticano II, da lui accolte con piena disponibilità e proposte 
con convinzione ai fedeli affidatigli. Nel contempo curò il decoro della chiesa e realizzò il 
Centro sociale parrocchiale "Domenica Bruno ved. Picco”, che mise alla prova la genero­
sità e lo spirito di sacrificio di don Rolle, il quale si spogliò di tutto per far fronte ai note­
volissimi debiti. Il V centenario della morte dell'aviglianese Beato Cherubino Testa, avve­
nuta il 14 dicembre 1479, fu da lui particolarmente sottolineato con molteplici iniziative.

Nel 1987, a motivo delle condizioni di salute che da tempo esigevano una diminuzione 
degli impegni pastorali, l’Arcivescovo gli affiancò un altro sacerdote con cui reggere "in 
solido” la cura pastorale senza la responsabilità diretta e così per circa un anno e mezzo 
continuò il suo fedele servizio in Avigliana. La morte inaspettata dell’altro sacerdote, con 
raggravarsi delle condizioni di salute di don Rolle, consigliò il suo trasferimento alla Casa



Curia Metropolitana - Cancelleria 109

del Clero di Pancalieri, ed egli portò vivissimo nel cuore il volto e il nome di tutti i suoi par­
rocchiani fin sul letto di morte.

A Pancalieri non visse nel riposo; anche quando già doveva tenere costantemente a 
disposizione la bombola dell’ossigeno, si prestava regolarmente per le Confessioni nella 
locale parrocchia, a Candiolo e dovunque ne fosse richiesto. Scrupoloso nei propri con­
fronti, era però un confessore saggio e rasserenante: ne sono ben memori anche le Suore di 
S. Gaetano delle comunità di Pancalieri e di Moncalieri. Ben meritato quindi il riconosci­
mento conferitogli dall’Arcivescovo nell’autunno 1989 con la nomina a Canonico onorario 
del Capitolo Metropolitano.

Del can. Rolle è facile ricordare l’estrema discrezione: egli celava tutto con assoluta 
semplicità nel nascondimento. Sapeva accogliere le persone con grande umanità, con il sor­
riso cordiale e partecipava sinceramente ai loro problemi. La sua è una storia di fedeltà 
sacerdotale, di amicizie profonde, di vicende liete e tristi, vissute insieme, di generosi impe­
gni nell’apostolato.

11 suo corpo attende la risurrezione nel cimitero di Pancalieri.





Documentazione

L’OSTENSIONE DELLA SINDONE
In vista dell'Ostensione della Sindone, programmata per il periodo 18 aprile -14 giugno del cor­
rente anno e di quella successiva prevista per l’anno 2000, è stato pubblicato un documento nato 
dalla collaborazione di tutto l’evangelismo torinese. I firmatari appartengono a tre aree distinte 
del protestantesimo: le Assemblee di Dio in Italia - che costituiscono la parte più numerosa del­
l’evangelismo italiano -, il Centro di Unione Cristiana - a cui fanno riferimento a Torino le 
Assemblee dei fratelli, la Chiesa apostolica in Italia e le Comunità evangeliche libere di taglio pen­
tecostale - e la Commissione Evangelica per l’Ecumenismo - che rappresenta le Chiese appar­
tenenti alla Federazione delle Chiese evangeliche italiane (battiste, valdesi, dell’Esercito della 
Salvezza; manca a Torino la presenza diretta di luterani, metodisti e di altre formazioni minori 
inserite nella Federazione), la Chiesa avventista, la Chiesa evangelica della Riconciliazione e la 
Chiesa del Nazareno I firmatari auspicano dichiaratamente che questa esperienza di collabora­
zione fra evangelici possa produrre ulteriori frutti nella conoscenza reciproca, nel rispetto per i 
diversi cammini di fede, nella riconoscenza al Signore per la ricchezza e varietà dei doni elargiti 
dallo Spirito, nel riconoscimento di essere chiamati a testimoniare - pur con differenti accentua­
zioni - l’unica grazia di Dio e a proclamarne l’unica salvezza. Si augurano inoltre che questo docu­
mento possa costituire il punto di partenza per un confronto serio e onesto con il cattolicesimo, 
condotto unitariamente.
Da parte cattolica è stata pubblicata su La Voce del Popolo (18 gennaio 1998) una risposta al do­
cumento, con un testo elaborato da mons. Oreste Favaro, della Commissione Diocesana per 
l’Ecumenismo e il Dialogo.
Pubblichiamo per documentazione i due testi.

DOCUMENTO DELLE
CHIESE EVANGELICHE TORINESI

L’ostensione della Sindone 
una sfida al dialogo ecumenico

1. Introduzione
1. La Sindone costituisce una vera sfida per il dialogo fra cattolici ed evangelici, per­

ché su due punti cruciali - l’autenticità o inautenticità della Sindone e il suo uso per pro­
muovere e sostenere la “spiritualità cristiana” - si confrontano due posizioni diverse e oppo­
ste: quella cattolica e quella evangelica.

2. I problemi da affrontare si situano dunque sia sul piano storico, teologico e scienti­
fico, sia - e vorremmo che i cattolici prendessero molto sul serio le preoccupazioni di parte 
evangelica - sul piano della realizzazione pratica delle ostensioni.

Ili



112 Documentazione

2. Gli evangelici e la venerazione delle immagini

1. Per comprendere l’atteggiamento dei protestanti o evangelici sulla venerazione delle 
immagini e delle reliquie, bisogna tener conto prima di tutto del fatto che si tratta di una pra­
tica non presente nei primi secoli dell’era cristiana e spesso messa in discussione e conte­
stata in quelli successivi (vedi per esempio il Concilio di Hiera del 754 d.C.). Per citare un 
esempio relativo alla città dove è custodita la Sindone, un grande vescovo di Torino, lo spa­
gnolo Claudio, vissuto all'epoca carolingia (sec. IX), si adoperò moltissimo contro la vene­
razione delle immagini e per la diffusione popolare delle sacre Scritture, applicando così i 
decreti del Sinodo di Francoforte (795). I valdesi ne onorano la memoria col nome dato alla 
loro casa editrice, la “Claudiana”.

2. Per spiegare la nostra posizione citiamo il prof. Paolo Ricca che. nella rubrica 
“Ecumene” da lui tenuta periodicamente sul quotidiano “Avvenire”, affrontava 1’8 ottobre 
1995 proprio questo argomento (titolo dell’articolo: Ma Dio può essere una questione di 
“immagine” ?).

Scriveva Ricca: «Come è noto la Riforma del XVI secolo, soprattutto nella sua versio­
ne zwingliana e calvinista, ha combattuto l’uso liturgico delle immagini (e delle reliquie), 
pur riconoscendo loro una possibile, legittima funzione didattica. Fondandosi sul divieto 
contenuto nel Decalogo (Esodo 20,4-5) di farsi delle immagini scolpite delle cose create 
(per “prostrarsi dinanzi a loro” ) e della stessa divinità (per materializzarne in qualche 
modo la presenza, renderla più vicina, più accessibile e forse anche più disponibile) le 
Chiese nate dalla Riforma hanno sviluppato una spiritualità centrata sulla Parola e sul suo 
ascolto, anziché sull’immagine e la sua contemplazione. (...) Non si vedrà mai, insomma, un 
credente evangelico pregare, in piedi o in ginocchio, davanti a un'immagine». Ricca fa poi 
notare come nella Bibbia ci sia un ricco linguaggio (non venerazione) delle immagini, e per 
il Nuovo Testamento Gesù Cristo sia non solo la Parola vivente e incarnata di Dio (Giovanni 
1,14), ma anche «l’immagine del Dio invisibile» (Colossesi 1,11). Ciononostante - conti­
nua Ricca - «questa immagine non viene descritta: non c è negli evangeli alcuna traccia di 
una descrizione dell’aspetto fìsico di Gesù; egli è l’immagine di Dio ma come lo sia non 
viene detto; è l’immagine che non può essere dipinta neppure a parole e sembra perciò sot­
trarsi alla presa delle arti figurative di qualsiasi tipo».

3. Come cristiani evangelici affermiamo che:
a) Non c’è bisogno di un’immagine riprodotta per esprimere la propria fede. Il 

Signore è vivente e non si può dare alcuna importanza a un’immagine, anche se dovesse 
essere quella del Cristo morto, prima della risurrezione.

b) Poiché il Nuovo Testamento è il testo base di ogni riferimento riguardante la 
vita, l’opera e la persona di Gesù Cristo, tutto ciò che riguarda il “Cristo storico”, deve esse­
re sempre ricercato in esso e non in altre fonti.

c) La proibizione delle immagini è un elemento costante e fondamentale della fede 
biblica. Dio è Spirito e non può essere legato a nessuna raffigurazione o immagine. Nel 
mondo delle creature non vi è nulla che per un suo carattere più divino o per qualche ana­
logia possa costituire un ponte fra il Creatore e la creatura.

d) E vero che l’apostolo Paolo parla spesso di immagine, ma non si riferisce mai a 
una immagine o riproduzione fisica e materiale che debba essere venerata, ma di immagine 
nel senso morale e spirituale (Romani 8,29; I Corinzi 15,49): «... e a rivestire l’uomo nuovo 
che è creato a immagine di Dio nella giustizia e nella santità che procedono dalla verità» 
(Efesini 4,24).

L'ostensione della Sindone non è un problema religioso o di coscienza dei cristiani 
evangelici e, pertanto, noi non siamo preoccupati del fatto che quest'ostensione attiri molta 
gente, ma siamo preoccupati perché migliaia di fedeli credono di sentire più viva e reale la



Documentazione 113

loro fede in Dio perché pensano che quel volto raffigurato è il volto di Cristo e così si tro­
vano a essere ingannati, loro malgrado.

Noi non vogliamo essere come Tommaso che, all’entusiastica affermazione dei disce­
poli di aver visto il Signore risorto, rispose: «Se non vedo nelle sue mani il segno dei chio­
di, e se non metto il mio dito nel segno dei chiodi, e se non metto la mia mano nel suo costa­
to, io non crederò» (Giovanni 20,25). Noi ascoltiamo le meravigliose parole che Gesù 
Cristo risorto rivolse a Tommaso e ad esse vogliamo attenerci: «Beati quelli che non hanno 
visto e hanno creduto» (Giovanni 20,29).

4. I cattolici italiani, che non sono abituati naturalmente a convivere con comprensioni 
diverse della stessa fede religiosa e che quindi non conoscono le conseguenze di una diversa 
impostazione cristiana in termini di spiritualità personale e pietà popolare, dovrebbero cerca­
re di fare uno sforzo per comprendere che, in una prospettiva protestante, la venerazione delle 
immagini, al di là della questione del 2e comandamento (che pure è fondamentale), ha, da una 
parte, un aspetto blasfemo perché, attenta - nella prospettiva su descritta - alla maestà di Dio, 
all’unicità di Cristo e alla potenza dello Spirito Santo e, dall’altra, appare come il tentativo 
umano (frequente) di emanciparsi dalla categoria della fede e dell’udire per giungere a quel­
la della visione, cioè della certezza, diciamo probabile, “scientifica”, che non rende più 
necessaria la fede («camminiamo per fede e non per visione» - 2 Corinzi 5,7; «La fede è cer­
tezza di cose che si sperano, dimostrazione di realtà che non si vedono» - Ebrei 11,1).

5. Rinunciare all’uso delle immagini e delle reliquie per sostenere la pietà personale e 
popolare, non significa affatto intellettualizzare la fede o allontanarla dal popolo (ne sono la 
prova le masse di contadini tedeschi e del Nord Europa ieri, e le masse popolari evangeli­
che oggi), ma significa dare alla fede un contenuto e una forma più autenticamente biblica 
e apostolica. Significa riconoscere che il Signore si rivolge oggi a noi non con reliquie e 
immagini, ma con la luce della sua Parola vivente e con la forza dello Spirito Santo. 
Significa riconoscere che non ci sono intermediari, non ci sono mezzi particolari per arriva­
re a Dio, alla Sua conoscenza, se non quello di accettare Cristo, il Figlio di Dio, non per 
visione ma per fede («Perché se con la bocca avrai confessato Gesù come il Signore, e avrai 
creduto col cuore che Dio l’ha risuscitato dai morti, sarai salvato» - Romani 10,9).

3. La Sindone e i precedenti

1. Nei diversi dibattiti pubblici, dopo aver sottolineato il nostro rifiuto di venerare 
immagini e reliquie per le ragioni dette prima, ci si è concentrati su una serie di obiezioni 
all’autenticità della Sindone che qui sintetizziamo.

a) I testi evangelici, riferendo l’uso ebraico dell’epoca, che prevedeva che il corpo 
del defunto fosse avvolto da un abito normale e la testa da un sudario, non accennano a 
impronte lasciate su questi, infatti tutta la descrizione e il pathos evangelico si basa sul vuoto 
della tomba, e quindi sull'assenza di prove, e sul pieno (cioè sulla sufficienza) della testi­
monianza verbale della risurrezione accompagnata dalla visione e dall’insegnamento, limi­
tati nel tempo, del Risorto.

b) La legge ebraica vietava di toccare i panni funerari usati per un defunto, perché 
causa di impurità, ed essi non si potevano conservare ma dovevano essere distrutti.

c) La raccolta e il culto delle reliquie erano del tutto estranei alla mentalità ebraica 
e a quella dei cristiani delle prime generazioni (e dei primi secoli). La problematica stessa è 
del tutto assente nei testi neotestamentari e negli scritti dei primi secoli. Solo così si spiega 
il fatto che non ci sia stato conservato neppure un oggetto appartenuto a Gesù nel corso della 
sua vita terrena e di cui sarebbe stato facile verificare l’autenticità. Per la stessa ragione non 
si capisce come sarebbe stato possibile conservare il sudario di Gesù.



114 Documentazione

d) Dal punto di vista delle scienze storiche, le origini della Sindone in Francia sono 
state ricostruite su documenti originali d’archivio, mai contestati, da un grande storico cat­
tolico medievista, il canonico prof. Ulisse Chevalier tra il 1899 e il 1903.

In una serie di testi (pubblicati in Francia e riportanti tutti regolare "imprimatur" della 
diocesi di Valence e consultabili alla Biblioteca Nazionale di Torino), Chevalier dimostrò 
che:

- non esiste alcuna notizia storica sulla Sindone di Torino prima della metà del 
Trecento;

- la Sindone di Torino faceva parte del bottino dei crociati che avevano liberato la città 
di Smime dai turchi nel 1346, e fu assegnata a Goffredo di Chamy, piccolo feudatario di 
Lirey (Francia);

- Goffredo e i suoi eredi sapevano che si trattava di una copia o riproduzione ( "figure 
ou représentation”) dell’autentica Sindone di Gesù;

- ci fu l’opposizione del vescovo di Lirey quando la vedova di Goffredo e i canonici 
del luogo pensarono di “ostenderla”;

- quando, nel 1390, ci fu l’autorizzazione all’“ostensione” del papa avignonese 
Clemente VII fu posta la condizione che non si accendessero candele e che si dicesse ad alta 
voce al popolo che si trattava solo di un’ “imitazione o copia” della vera Sindone di Gesù; 
furono poi i Savoia a richiedere con insistenza e ottenere nel 1506 da Giulio II l’approva­
zione della “Messa della Sindone”.

Lo stesso Chevalier, in un suo testo del 1903, ricorda che nella primavera del 1902 papa 
Leone XIII chiese un parere alla Congregazione vaticana delle indulgenze e delle reliquie 
che diede un responso negativo sull’autenticità ("non sustinetur”), parere che non fu divul­
gato, sembra, per non turbare i già difficili rapporti con i Savoia.

e) La Sindone porrebbe essere stata effettivamente fabbricata da abili artigiani 
bizantini specializzati in icone (e reliquie) con il metodo del rilievo bronzeo riscaldato. 
Perché stupirsene? In Oriente si producevano bellissime icone (e reliquie) per la venerazio­
ne e la pietà personale e collettiva. Ricordiamo che dopo la quarta Crociata (1205-1206), 
deviata su Costantinopoli, l’Europa fu inondata da una tale massa di false reliquie, tanto che 
il IV Concilio Lateranense del 1215 dovette emanare norme molto precise al riguardo («Il 
fatto che alcuni espongano qua e là le reliquie dei santi per venderle ha causato frequenti 
attacchi contro la religione cristiana ... Quanto alle nuove reliquie nessuno potrà venerar­
le pubblicamente prima che stano state approntate dall'autorità del romano Pontefice», 
cap. 62, Denzinger n. 818-819, p. 467).

2. A questo proposito le prove di laboratorio effettuate dal prof. Vittorio Pesce Delfino, 
medico chirurgo e specialista in Anatomia e Istologia patologica e docente di Antropologia 
presso la Facoltà di Scienze dell’Università di Bari, sono veramente interessanti e il fatto 
che non se ne parli non ne diminuisce il valore e significato scientifico proprio perché sul­
l’argomento - duole dirlo - hanno vinto gli interessi più forti e non il serio dibattito storico 
scientifico. Il suo lavoro è pubblicato in "E l’uomo creò la Sindone”, Dedalo, Bari 1982.

3. Da tutte queste considerazioni si ricava che la Sindone non è avvolta affatto da un 
mistero, ma semplicemente da una serie di elementi che rendono difficile anche solo ipotiz­
zarne l’autenticità. Noi abbiamo proprio la sensazione che ci sia un accanimento nella ricer­
ca di prove a sostegno e, contemporaneamente, una denigrazione costante e violenta delle 
tante prove contrarie (bibliche, storiche, scientifiche...). Dopo che la Chiesa cattolica ha 
riconosciuto lo sbaglio commesso con Galileo, ci aspettiamo che su tutte le questioni ci sia 
un grande rispetto per le varie scienze e per la loro autonomia.

4. Finalmente, nel 1988, dopo innumerevoli resistenze e polemiche, i risultati delle ana­
lisi del carbonio 14 effettuate da tre laboratori di ricerca, molto noti per la loro serietà e indi-



Documentazione 115

pendenza (sono gli stessi che hanno “datato” i famosi e importanti “manoscritti del Mar 
Morto”), a Tucson in Arizona, a Oxford e Zurigo, stabilirono concordemente che il telo della 
Sindone era stato fabbricato tra il 1260 e il 1390. L'annuncio fu dato pubblicamente il 13 
ottobre 1988 nel chiostro di Maria Ausiliatrice dal cardinale Ballestrero alla presenza anche 
di Joaquin Navarro Valls, direttore della Sala stampa vaticana. In quell’occasione, il cardi­
nale disse: «L’ostensione della Sindone conserva il suo valore come oggetto di culto, sacra 
immagine con volto di Cristo ...la Sindone ha una sua autenticità come immagine, il cui 
valore è preminente rispetto all’eventuale valore di reperto storico»*. Per noi il discorso 
sull’autenticità era chiuso.

5. Ma nell’agosto del ’90, lo stesso Navarro rende noto che il Vaticano, in accordo con 
il nuovo arcivescovo di Torino, Saldarmi, ha in programma altre verifiche perché, secondo 
Navarro, l’esame del carbonio 14 «è un dato sperimentale tra gli altri, con la validità e 
anche i limiti degli esami settoriali, che sono da integrare in un quadro multidisciplinare». 
Il fatto è che questo «dato sperimentale tra gli altri» è l’ultimo di una catena di evidenze 
contrarie all’autenticità della Sindone.

4. La Sindone: le prospettive

1. L’annuncio del cardinale Saldarmi di due prossime ostensioni della Sindone, è stato 
accompagnato da dichiarazioni che sembrano allontanarci dall’impostazione che aveva dato 
il Cardinal Ballestrero nel 1988. E intanto è ripresa la campagna stampa e televisiva fatta di 
non-notizie, sensazionalismi, dati scientifici vecchi, discussi e discutibili, fatti passare per 
nuovi e definitivi.

2. Da qui una serie di domande che esprimiamo con grande e fraterna franchezza.
- Le ostensioni del 1998 e del 2000 saranno affiancate da una campagna tesa a dimo­

strare essenzialmente l’autenticità della Sindone e a screditare i circoli scientifici e laici e le 
Chiese evangeliche che negano questa autenticità fino a quando non sia dimostrata?

- Le ostensioni saranno affiancate da una campagna che le celebrerà come un grande 
evento religioso che possa fare di Torino una sorta di seconda Roma (e una seconda tappa 
dei pellegrini che accorreranno a Roma per l'anno santo del 2000)? In questo caso la que­
stione dell’autenticità è essenziale perché è difficile pensare che tanta gente venga a Torino 
per vedere solo un’immagine, per quanto affascinante possa essere.

- Oppure, il cattolicesimo torinese saprà fare delle ostensioni della Sindone un evento 
più discreto, soprattutto dopo i risultati scientifici del 1988, che, pur non rinnegando la tra­
dizionale devozione per le immagini e le reliquie che è parte integrante della prassi e della 
spiritualità cattolica, la riconosca tutt'al più come semplice sacra immagine con volto di 
Cristo (Ballestrero) che invita, credenti e non credenti, alla fede, ma anche, per esempio, alla 
riflessione sulle sofferenze e le ingiustizie del tempo presente?

* Il Comunicato Stampa emesso in quella occasione (cfr. L’Osservatore Romano del 14 ottobre 1988, p. 2; 
RDTo 65 [1988], 1126) dice testualmente:

(...) Nel rimettere alla scienza la valutazione ài questi risultati, la Chiesa ribadisce il suo rispetto e la sua 
venerazione per questa veneranda icona di Cristo, che rimane oggetto del culto dei fedeli in coerenza con l'atteg­
giamento da sempre espresso nei riguardi della S. Sindone, nella quale il valore dell’ immagine è preminente rispet­
to all’eventuale valore di reperto storico - atteggiamento che fa cadere le gratuite illazioni di carattere teologico 
avanzate nell’ambito di una ricerca che era stata prospettata come unicamente e rigorosamente scientifica.

Nello stesso tempo i problemi dell’origine dell’ immagine e della sua conservazione restano ancora in gran 
parte insoluti ed esigeranno ulteriori ricerche ed ulteriori studi, verso i quali la Chiesa manifesterà la stessa aper­
tura, ispirata dall'amore per la verità, che ha mostrato permettendo la datazione al radiocarbonio non appena Le 
fu sottoposto un ragionevole programma operativo in proposito (...) /N d R /.



116 Documentazione

5. Conclusione

1. Che senso ha preoccuparsi di rintracciare segni e oggetti materiali appartenuti al 
Figlio di Dio fatto uomo? Il Cristo vivente ha lasciato a coloro che lo amano e osservano la 
sua parola non degli oggetti, ma il dono dello Spirito Santo e la promessa che Egli stesso e 
il Padre dimoreranno presso di loro (Giovanni 13,25).

Poiché siamo chiamati a riporre la nostra fede in Gesù Cristo e in Colui che lo ha man­
dato, ricercare dei segni o degli oggetti per avvalorare il nostro credere non è sfiducia? La 
venerazione della Sindone si trova in contraddizione con la sovranità di Dio che ha scelto 
una sola via per comunicarci la salvezza e la riconciliazione: Cristo Gesù e la sua croce, 
scandalo e pazzia per coloro che non credono. Questo è l’unico segno che ci è stato lascia­
to, per la nostra fede. Non è dal vedere un volto raffigurato in un lenzuolo che può nascere 
o aumentare la nostra fede in Gesù Cristo, ma dall’attenersi fermamente alla testimonianza 
della Bibbia, la parola di Dio che ci ammonisce: «... le cose che si vedono sono per un 
tempo, ma quelle che non si vedono sono eterne» (2 Corinzi 4,18).

Noi preghiamo il Signore che sospinga tutti gli uomini e le donne a riprendere con forza 
e con gioia l'annuncio che «Dio ha tanto amato il mondo, che ha dato il suo unigenito figlio, 
affinché chiunque crede in lui non perisca, ma abbia vita eterna» (Giovanni 3,16). Gesù ha 
detto: «lo sono la via, la verità e la vita, nessuno viene al Padre se non per mezzo di me» 
(Giovanni 14,6) e ancora: «Io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine dell’età presente» 
(Matteo 28,20).

Con queste certezze e fidando su queste promesse, volgiamo lo sguardo non al passato, 
ma al futuro di Dio, vivendo coerentemente il presente, nella grazia del Signore Gesù Cristo, 
nell’amore del Padre e nella comunione dello Spirito Santo.

Torino, 15 gennaio 1998

Per gli evangelici torinesi:
Antonio Rocca

Assemblee di Dio in Italia
Sergio Scanu

Centro di Unione Cristiana
Emmanuele Paschetto

Commissione Evangelica per l’Ecumenismo



Documentazione 117

DOCUMENTO
DI PARTE CATTOLICA

Ma l’autenticità 
non è il problema ...

L'ostensione è una sfida all’ecumenismo e alla scienza? Come membro della 
Commissione Diocesana per l’Ecumenismo e il Dialogo desidero fare alcune osservazioni 
al documento dei fratelli evangelici “L’ostensione della Sindone: una sfida al dialogo ecu­
menico”, presentato alla stampa il 15 gennaio e fatto gentilmente pervenire in anticipo dalla 
Commissione Evangelica per l’Ecumenismo alla Commissione Cattolica, nell’ambito delle 
nostre cordiali relazioni ecumeniche.

Tale documento esprime delle preoccupazioni senza dubbio sincere per una sensibilità 
protestante, che vanno però armonizzate con altre diverse sensibilità religiose. La scelta di 
far uscire questo documento tre giorni prima della Settimana di Preghiera per l’Unità dei 
Cristiani ci addolora in quanto suscita in molte persone delle ulteriori perplessità nel diffi­
cile cammino ecumenico. Penso che il primo passo verso l’unità non possa realizzarsi che 
nel rispetto delle varie tradizioni e sensibilità religiose ed anche quando si ritenesse, per 
motivi gravi, di dover fare un’ammonizione fraterna, occorrerebbe che essa fosse veramen­
te tale nel confronto con i fratelli che la pensano diversamente da noi, per non identificare 
“tout court” la verità con il proprio pensiero.

C’è il pericolo che la sfida all’ecumenismo, a cui accenna il titolo del documento, non 
derivi dalla decisione della Chiesa Cattolica di fare l’ostensione da molti richiesta, ma dal 
fare di questa ostensione un pretesto polemico. Ci sono infatti in tale testo delle affermazioni 
inesatte sulla posizione della Chiesa Cattolica a riguardo della Sindone ed alcune afferma­
zioni storiche e scientifiche presentate come certe e indiscutibili e che sono invece, a pare­
re di alcuni studiosi, opinabili.

Vorrei articolare le mie osservazioni in riferimento al documento evangelico chiarendo 
innanzi tutto il significato di autenticità, e poi riportando le dichiarazioni ufficiali della 
Chiesa Cattolica che non intendono pronunciarsi sull’identità della Sindone con il lenzuolo 
che avvolse Cristo, ma demandano tale giudizio alla scienza. Per cui la venerazione cattoli­
ca alla Sindone non è affatto condizionata dal problema dell’autenticità come viene intesa 
dal documento evangelico.

Ostensione e autenticità
Alcune affermazioni qui da me ricordate, tra cui il modo di concepire l’autenticità, sono 

già state proposte alle Chiese Evangeliche di Torino nella riunione del Gruppo Ecumenico 
Torinese (GET), tenutasi a Valdocco due anni fa e che purtroppo non sono state recepite. Nel 
documento si insiste sul termine di “autenticità” intendendo l’identificazione della Sindone 
con il “lenzuolo” che avrebbe avvolto Cristo.

Nella riunione sopra ricordata del GET, don Giuseppe Ghiberti * aveva insistito sul fatto 
che la Sindone sarebbe in qualche modo autentica, anche se fosse una produzione successi­
va, almeno in quanto è un’icona della passione di Cristo. Qualora fosse opera di uno sco­
nosciuto autore, la Sindone rimarrebbe un documento di inestimabile valore, anche soltan-

* Vicepresidente della Commissione diocesana per l’ostensione della Sindone [N.d.R./.



118 Documentazione

to dal punto di vista artistico, come affermò la soprintendente alle Gallerie del Piemonte, 
prof. Noemi Gabrielli, in seguito alla ricognizione di esperti voluta dal Card. Michele 
Pellegrino nel 1969: «La Sindone di Torino, anche se non fosse il Sudario nel quale venne 
avvolto Gesù, anche se consunta dall’usura del tempo e delle vicissitudini subite rimarreb­
be sempre la testimonianza di un altissimo valore d'arte. Il suo autore, conoscitore profon­
do dell'anatomia, avrebbe saputo trasfondere in questa tela la sua genialità e le vibrazioni 
emotive del suo animo, interpretando il significato spirituale della figura morale del 
Salvatore»'.

Intendendo comunque per autenticità la sua identificazione con il lenzuolo che avrebbe 
avvolto Cristo, possiamo rassicurare i nostri fratelli evangelici che le ostensioni del 1998 e 
del 2000 non saranno affiancate da una campagna tesa a dimostrare essenzialmente l’auten­
ticità della Sindone. Tanto meno mireranno a screditare i circoli scientifici e laici e le Chiese 
Evangeliche che negano questa autenticità fino a quando non sia dimostrata.

Non sarebbe stato difficile ai nostri fratelli evangelici documentarsi sulle ripetute 
dichiarazioni ufficiali fatte dai rappresentanti più autorevoli della Chiesa Cattolica, che 
hanno riconosciuto l’esclusiva competenza degli uomini di scienza a questo riguardo.

Paolo VI, in un chiaro inciso del suo messaggio in occasione della prima ostensione 
televisiva - «qualunque sia il giudizio storico e scientifico che valenti studiosi vorranno 
esprimere» - ha demandato alla scienza il giudizio sull’autenticità. Nella stessa occasione il 
Card. Pellegrino, in pieno accordo con la Santa Sede e la Casa Savoia, affidò una ricogni­
zione scientifica del lino, con un ricco programma di ricerche e studi, ad una Commissione 
di esperti composta di noti docenti universitari. I risultati di tali studi non portarono a nes­
suna conclusione certa circa la possibilità che tale lino avesse avvolto o meno il corpo di 
Cristo. Il Card. Pellegrino, senza pronunciarsi su tale problema, affermò: «Una cosa è certa: 
il volto di Cristo è impresso in quello dei fratelli, suoi e nostri, di quanti non hanno per trop­
pi uomini egoisti ed indifferenti né volto né voce».

Le vicende che hanno portato all’analisi del 14C, compiute nel 1988 quando era 
Arcivescovo il Card. Anastasio Ballestrero, sono narrate dal prof. Luigi Gonella del 
Politecnico di Torino nel contributo “La ricerca scientifica sulla Santa Sindone" nel volu­
me “Anastasio Ballestrero: Amare... ho amato. Testimonianze di una vita", 1997, pp. 101- 
115. Come qui viene riferito, in un’intervista televisiva del 1983, fu posta al Cardinale la 
domanda: «Come avreste detto ai tre milioni e mezzo di pellegrini che sono venuti a vede­
re la Sindone, che non è autentica?». Egli rispose: «Direi quello che ho detto allora: 
“Guardate che qui venite mossi dalla vostra fede a venerare un segno, un’immagine, un sim­
bolo, che ci ricorda al vivo la passione, la morte, la risurrezione del Signore...”. Avendo 
detto fin da principio che non c’è nessun collegamento tra Sindone e fede, continuerei a dirlo 
con tutta libertà di spirito».

Il Card. Saldarini, nella Lettera pastorale del Natale 1997 sull’ostensione della Santa 
Sindone, afferma: «Non intendo, con questa Lettera, affrontare le questioni che si agitano 
intorno alla Sindone e che i vari ricercatori trattano secondo le loro competenze»2. 
Accennando poi al rapporto tra la Sindone e la Parola di Dio, egli afferma: «La storia della 
pietà verso la Sindone è sempre e soltanto stata quella di un accostamento nuovo, diverso 
dagli altri, alle grandi narrazioni evangeliche della passione, morte e sepoltura di Gesù: per 
chi non conosce queste narrazioni l'Icona della Sindone non dice assolutamente niente di 
più che la storia di un uomo suppliziato dalla crudeltà di altri uomini»3.

1 Aa.Vv., La S. Sindone. Ricerche e studi della Commissione di Esperti nominata dall’Arcivescovo di Torino, 
Card. Michele Pellegrino, nel 1969: RDTo 54 (1976), supplemento al n. 1 - gennaio, p. 89.

2 Saldarini Giovanni, Lettera pastorale Tutti gli uomini vedranno la tua salvezza, 4 dicembre 1997: RDTo 
74(1997), 1481.

3 Ivi, 1482.



Documentazione 119

Le quattro indicazioni pastorali che il Cardinale suggerisce per l’ostensione sono: una 
preghiera nuova, la riscoperta dell’annullamento del Signore, la memoria di quanto siamo 
stati amati, la misura della vittoria sul male. Anche l’ultimo punto è significativo in quanto 
l’ostensione della Sindone non avrebbe lo scopo di far riflettere soltanto sulla morte del 
Signore ma anche sulla sua vittoria: «L’Icona della Sindone ci ricorda anche che nella morte 
di Gesù, il Verbo di Dio, si è già compiuta la Vittoria, e che noi viviamo nella grazia, abbon­
dante e continua, di tale Evento»4.

Un grande evento religioso?
L’altra preoccupazione manifestata dai fratelli evangelici è che si voglia fare delle due 

ostensioni un “grande evento religioso” che richiami a Torino delle moltitudini di persone. 
Essi affermano che non vi si recherebbero, senza il richiamo dell’autenticità, per vedere sol­
tanto un’immagine per quanto affascinante possa essere. Don Ghiberti giustamente difende 
la legittimità, dal punto di vista cattolico, di impegnarsi perché l’ostensione abbia «succes­
so di pubblico come un Kirkentag o un Katholikentag».

Potrebbe avere tale richiamo anche soltanto un evento artistico o profano, come i milio­
ni di persone che hanno visitato a Tokio la “Pietà” di Michelangelo, ma i cattolici sperano, 
come affermava Paolo VI, che la Sindone «valga a condurre i visitatori non solo ad un’as­
sorta osservazione sensibile dei lineamenti esteriori e mortali della meravigliosa figura del 
Salvatore, ma possa altresì introdurli in una più penetrante visione del suo recondito e affa­
scinante mistero»5.

A riguardo anche don Ghiberti afferma: «Anche se fosse sicuro che la Sindone non ha 
avvolto il corpo di Gesù, sarebbe ancora sempre un segno, un segno carissimo e straziante 
di quanto egli ha sofferto nella sua morte, per i motivi di cui sono testimoni le intere narra­
zioni dei Vangeli. La realtà del segno spiega il motivo per cui la Sindone “può” (non 
“deve!”) essere accettata da un credente... e, come me adesso, l’hanno fatto in passato tanti 
credenti, che ne hanno tratto incitamento per una testimonianza di solidarietà al fratello per 
il quale Cristo è morto. L’esempio di chi mi ha preceduto nel cammino della fede è anch’es- 
so un dono di Dio. Mi basta per esprimere ciò che mi sembra un atto di obbedienza di fron­
te alla sovranità di Dio che decide quando e con quali mezzi mi vuole richiamare alla con­
versione»6.

Sempre su quest’ultimo punto il Card. Ballestrero, nella succitata intervista, affermava: 
«La Sindone, in tal caso, rimarrebbe una grandissima immagine fatta dagli uomini, espres­
sione della fede e sussidio per la pietà e la fede del popolo cristiano».

La venerazione delle immagini
Conosciamo la diversa posizione dei nostri fratelli evangelici a riguardo della vene­

razione delle immagini e può darsi che una maggior attenzione da parte della Chiesa 
Cattolica alla sensibilità evangelica su questo punto avrebbe evitato gravi abusi della devo­
zione popolare.

E significativo su tale argomento il recente studio di Pier Angelo Gramaglia “Il culto 
delle immagini in Agobardo di Lione e in Claudio di Torino"7, nel quale la figura dei due

* Ivi, 1484.
5 Messaggio per la prima ostensione televisiva, 23 novembre 1973.
6 “Sindone. Vangeli e vita cristiana", 1997, pp. 24-25.
’ In Archivio Teologico Torinese, a cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, 3 (1997), n. 2, pp. 

84-135.



120 Documentazione

Vescovi viene rivalutata in quanto le loro preoccupazioni teologiche e pastorali furono con­
fermate dalle deviazioni teologiche e dagli abusi popolari degli anni successivi.

Alcune concezioni, allora correnti, di un potere intrinseco alle immagini sacre, dovran­
no essere rettificate dal Concilio Tridentino che permetterà la venerazione delle immagini 
«non perché si creda che in esse sia insito un qualsiasi divino potere (divinitas et virtus) o 
perché vi si debba riporre fiducia - come già solevano i pagani che riponevano la loro spe­
ranza negli idoli - ma perché l'onore che si rende alle immagini si riferisce a chi ne viene 
rappresentato» (Denz. B. 986).

Don Gramaglia ammette che l’atteggiamento del Vescovo Claudio verso le immagini fu 
eccessivamente drastico in quanto non si preoccupò delle conseguenze per l’unità sia all’in- 
temo della Chiesa latina che nei confronti di quella bizantina, e si alienò l’amore del suo 
gregge distruggendo opere d’arte e di pietà come gli iconoclasti dell'Oriente.

La venerazione delle immagini fu senza dubbio oggetto di divergenza lungo tutta la sto­
ria della Chiesa e fu contrastata da alcuni Padri della Chiesa, come Clemente Alessandrino, 
Eusebio di Cesarea e S. Epifanio, che si richiamavano alla rigida tradizione giudaica. Ma 
l’uso delle immagini, che affrescavano abbondantemente le catacombe, era divenuto comu­
ne soprattutto con la fine delle persecuzioni, per abbellire le prime basiliche cristiane. 
Parecchi Concili, anche ecumenici, ne dichiararono la liceità come il VI Concilio ecumeni­
co (Costantinopolitano III, 680) e il VII Concilio ecumenico (Nicea, 787).

Sull’argomento si versarono fiumi di inchiostro (soltanto V. Grumel nel “Dictionnaire 
de Théologie Catholique” vi dedica oltre 80 colonne) e l’argomento non si può liquidare con 
un breve articolo sulle colonne di un giornale. La questione del culto delle immagini e delle 
reliquie è ancora un punto che divide le Chiese e che dovrebbe essere accettato come una 
legittima diversità, quando fosse purificato da tutti gli eccessi.

Per lo più gli scritti sulle immagini risentono non soltanto di obiettivi motivi teologici 
e abusi nella devozione popolare ma anche di pesanti condizionamenti storici, enfatizzati 
dallo spirito polemico e controversista che dominava nelle discussioni tra i cristiani quando 
essi vivevano nella logica della divisione. Il movimento ecumenico li ha spinti ad entrare in 
una nuova logica, ispirata da un sincero desiderio di unità per corrispondere alla chiara e 
appassionata volontà di Cristo. Tale logica forse richiede qualche sforzo in più anche da 
parte evangelica per rispettare le diverse convinzioni e tradizioni religiose, e valorizzare 
meglio la teologia della creazione e dell’incarnazione.

Storia e scienza
Un discorso più attento va pure fatto per ciò che riguarda la storia nel periodo antece­

dente alla comparsa della Sindone nelle mani di Goffredo di Chamy, sulla quale non ci sono 
certezze. Il documento dei nostri fratelli evangelici sembra fare su tale argomento delle 
affermazioni troppo sicure ed unilaterali. Accenna, tra il resto, allo storico cattolico can. 
Ulisse Chevalier che tra il 1899 e il 1903 stampava, con V Imprimatur, le sue argomentazioni 
contro l’autenticità della Sindone, dando comunque una buona testimonianza di libertà 
all’intemo della Chiesa Cattolica su questo argomento

Le sue documentazioni non erano nuove ed ignote ad altri studiosi della Sindone e la 
loro interpretazione fu contraddetta da storici come Paul de Gail, “Histoire religieuse du 
Linceul du Christ de Jérusalem à Turin”, Paris 1973. Anche solo nel volumetto di Gian 
Maria Zaccone, “Sulle tracce della Sindone. Storia antica e recente”, 1997, troviamo rias­
sunte varie congetture ed ipotesi storiche al riguardo.

Ma uno studio obiettivo non può riferire soltanto i risultati che confermano la tesi che 
si vuole sostenere. Negli stessi anni in cui il Chevalier esaminava storicamente la Sindone, 
un noto medico e scienziato, accademico di Francia, Ives Delage, pur essendo religiosa-



Documentazione 121

mente agnostico, arrivò a conclusioni diametralmente opposte e non ricavò, per queste sue 
oneste ammissioni, alcun applauso o fama ma soltanto ostilità e denigrazioni. Anche per 
quanto riguarda la scienza, se riconosciamo la competenza esclusiva di questa nel giudica­
re la cosiddetta autenticità della Sindone, è meglio non entrare con giudizi drastici nel domi­
nio scientifico.

Ci sarà prossimamente un’occasione seria di ascoltare ed interrogare alcuni uomini di 
scienza nel Convegno che si terrà lunedì 26 gennaio presso la sede della Fondazione 
Giovanni Agnelli. Anche la parte evangelica avrà la possibilità di esporre obiezioni ed inter­
rogativi.

Nella stessa conferenza stampa del 15 c.m., insieme al documento evangelico al quale 
abbiamo cercato di dare qualche risposta, verrà presentato un libro di Carlo Papini sul quale 
è già stata diffusa un’infelice presentazione pubblicitaria. Stando a tale scoop, il volume 
appare poco rispettoso della scienza e della serietà e onestà professionale di qualche scien­
ziato facilmente individuabile, facendo delle gravi insinuazioni.

Si afferma che tale libro «documenta in modo inoppugnabile la differenza fra ricerca 
scientifica seria e la pseudo-scienza sindonologica che inventa regolarmente scoperte sensa­
zionali e conclusive: come metodo di datazione, impronte di monete, scritte varie rinvenute 
sul tessuto, DNA, ecc., ma che in realtà è solo una apologetica che pretende di assumere una 
veste scientifica». Lascio ai competenti la risposta a queste affermazioni, che non sono state 
fatte del tutto proprie dal documento evangelico al quale ho cercato di rispondere.

Il suddetto documento non è inutile, pur con le precisazioni fatte, anzitutto dove invita 
a tener presente nell’ostensione la sensibilità evangelica, richiamo sempre opportuno anche 
per arginare le tendenze sempre presenti, non solo nella Chiesa Cattolica, nella devozione 
popolare in materia di apparizioni e guaritori. Così pure il documento evangelico prospetta 
la possibilità che il cattolicesimo torinese sappia «fare delle ostensioni della Sindone un 
evento più discreto, soprattutto dopo i risultati scientifici del 1988, che, pur non rinnegando 
la tradizionale devozione per le immagini e le reliquie che è parte integrante della prassi e 
della spiritualità cattolica, la riconosca tutt’al più come semplice sacra immagine con volto 
di Cristo (Ballestrero), che invita, credenti e non credenti, alla fede, ma anche, per esempio, 
alla riflessione sulle sofferenze e le ingiustizie del tempo presente».

Cogliamo in queste righe un invito discreto non soltanto alla riflessione sulla sofferen­
za umana ma anche all’attuazione di qualche forma di solidarietà cristiana in occasione del- 
l’ostensione, ricordando l’esortazione del Card. Pellegrino a scorgere nella Sindone un 
richiamo alla sofferenza umana di coloro «che non hanno né volto né voce».

Che l’ostensione debba essere un evento di conversione è già stato confermato, oltreché 
dalle dichiarazioni del Card. G. Saldarmi nella Lettera pastorale sull’ostensione, anche dagli 
impegni, chiaramente espressi dal sacerdote prof. G. Ghiberti, che è il principale responsabi­
le dell’organizzazione diocesana dell’ostensione, dove afferma: «Spero che riesca agli orga­
nizzatori delle ostensioni del 1998 e del 2000 di mantenersi liberi da ogni sbavatura di inte­
ressi secondari nel loro lavoro, perché sulla sofferenza di Cristo, anche su quella che parla 
solo dall’immagine, nessuno ha diritto di trarre profitto, neanche con un ritorno di immagine. 
Lo dico prima di tutto per la mia Chiesa. E per questo scopo ho fiducia che possa darci un 
valido aiuto il dialogo con tutti gli uomini di buona volontà» (Sindone, Vangeli..., cit., p. 25).

Anche se questi propositi sembrano superare le nostre forze possiamo sperare sulla pro­
messa che «lo Spirito viene in aiuto della nostra debolezza» (cfr. Rm 8,26), come ci ricorda 
il tema dell’imminente Settimana di Preghiera per l’Unità dei Cristiani.

mons. Oreste Favaro



fi. P. R. fi.

A.P.R.A.
Associazione Piemontese Restauratori d'Arte

Con l'A.P.R.A. si sono riuniti da più di 10 anni i migliori esercizi arti­
gianali e di restauro per garantire nell'esecuzione del lavoro il proseguo 
delle tecniche antiche nei vari stili d'epoca.

Sono inoltre gestiti dall'Associazione:
- Corsi di 1.400 ore patrocinati dalla C.E.E.
- Corsi diurni e serali con la 7a Circoscrizione del Comune di Torino.
— Fondazione di una scuola per "Artigiani Restauratori" quadriennale.
«L'Associazione si prefigge altresì la tutela degli istituti di formazione 

dei giovani artigiani che potranno subentrare ai vecchi maestri d'arte» 
(Estratto dell'art. 4 dello Statuto).

ELENCO DEI RESTAURATORI ASSOCIATI ALL'A.P.R.A.

• Restauratori di ceramiche, porcellane e smalti
MINARINI Roberto - Via C. Alberto, 1 3 - Torino - Tel. (011)81 7.34.73

• Restauratori di ferro battuto e metalli
VOCATURI Armando - Via Bava, 5 - Torino - Tel. (011) 88.22.39

• Restauratori di lacche e dorature
CASSARO Giovanni - Via delle Rosine, 8/G - Torino - Tel. (011 ) 81 7.36.69 
CEREGATO Renzo - Corso San Maurizio, 71 - Torino - Tel. (011) 83.77.95 
D'ANTONIO Vincenzo - Via Vanchiglia, 30 - Torino - Tel. (011 ) 81 7.88.54 
GRANATELLI Roberto - Via Bava, 6 - Torino - Tel. (011) 88.23.66 
MATARRESE Cosimo - Via Buniva, 13 - Torino - Tel. (011)812.71.96 
RADOGNA Gerardo - Via Napione, 29/A - Torino - Tel. (011) 88.93.66



• Formatura artistica - restauro manutenzione sculture
MOSCA Fausto - Piazza Vittorio Veneto, 13 - Torino - Tel. (011) 28.45.81

• Intarsiatori del legno
BARTUCCIO Franco - Via Bonafous, 7 - Torino - Tel. (011) 817.35.11

• Tappezzieri in stoffa
BOTTEGA DEL TAPPEZZIERE di Maliardi S. - Via Bava, 3/C - Torino

Tel. (011) 88.30.81
Di NUNNO Riccardo - Via Napione, 20 - Torino - Tel. (011 ) 817.1 3.90

• Restauratori di mobili antichi ed ebanisterie
ALL'ANGOLO DELL'ANTICHITÀ dei F.lli Macn s.n.c. - Antichità e 

Restauri - Via Bava, 1 - Torino - Tel. (011)81 7.35.54
BOTTEGA D'ARTE MINERVA di A. Lacidogna - Corso Giulio Cesare, 20 - 

Torino - Tel. (01 1) 85.25.95
BOTTEGA DEL RESTAURO di Rossi Maria Luisa - Via Giolitti, 48 - Torino 

Tel. (011) 88.77.78
GARETTI Luciano - Via Vittorio Emanuele III, 36 - Racconigi (CN)

Tel. (0172) 840.07
Rezza Valter - Largo Ivrea, 18 - Albiano d'Ivrea (TO) - Tel. (0125) 598.87
ROMEO Francesco - Via Buniva, 8 - Torino - Tel. (011 ) 817.46.83
Testa Stefano - Via Massena, 47 - Torino - Tel. (011) 568.11.45

• Restauratori di tappeti ed arazzi
AGRO Oreste - Via Vanchiglia, 4 - Torino - Tel. (011 ) 812.24.22

• Scultori del legno
BARBARINI Alberto - Via Piverone, 55 - Palazzo Canavese (TO) 

Tel. (0125) 57.91.53

* Restauratori di vetrate artistiche
Motta Maria Cristina - Regione Gabbiolo - Ornavasso (VB) 

Tei. (0323) 83.77.35

* Mosaici artistici
PROVATO Vincenzo - Via Renier, 26 - Torino - Tel. (011) 37.70.74

* Restauro legatoria ed incisione in pelle
DEFILIPPI Maurizio - Via San Massimo, 28 - Torino - Tel. (011) 88.88.10

* Doratura ed argentatura in metallo
ASTA Salvatore - Via Santa Giulia, 53 - Torino - Tel. (011 ) 812.90.32



CATECHESI È COMUNICARE CON I TUOI FEDELI AD UNO AD UNO...

SISTEMI AUDIO E VIDEO

È LA SOLUZIONE PIÙ SEMPLICE E SICURA
AFFINCHÉ LA PAROLA GIUNGA LIMPIDA E CHIARA

PASS costruisce, installa ed assiste:
— sistemi di amplificazione antieco ad alta fedeltà di riproduzione
— radiomicrofoni esenti da disturbi
— sistemi video - grandi schermi
— microfoni “piatti” da altare

PASS inoltre:
— HA UN ATTREZZATO LABORATORIO PER RIPARAZIONI
— GARANTISCE UNA ACCURATA ASSISTENZA TECNICA

Alcune nostre realizzazioni in Diocesi: 
Basilica Maria Ausiliatrice, Santuario 
Consolata. Parr. Gesù B. Pastore. Chiesa 
Cimitero Sud. Parr. Pianezza, Parr. 
Alpignano. S. Margherita dei colli, S. 
Famiglia, S. Giorgio (Chieri), S. Matteo 
(Moncalieri), Santuario Forno A. Graie. 
Parr. Reano, Parr. Trana, Parr. Allessano, 
Parr. Moncucco T.se, Chiesa S. Francesco 
(Valdocco), Parr. Ceres, Parr. S. Gillio, 
Parr. Varisella, Ist. La Salle, Parr. B.ta 
Paradiso, Parr. S. Giulia. Parr. Bussolino. 
Parr. Coassolo.

Interno basilica di Maria Ausiliatrice

10144 TORINO — CORSO REGINA MARGHERITA, 209/a 
(Oli) 473.24.55 /437.47.84

FAX (011) 48.23.29



g| CHIAMATA GRATUnA

_ _ _ _ _ _ CAV. ROBERTO TREBINO s.n.c. /£^^7
\TREBINQ) 16030 USC|0 (GE) |TALY . TEL oi85/9! 941 o. fax 0135/919427

BASILICA DI S. PIETRO IN VATICANO 
Un nuovo impianto di elettrificazione campane e orologio da torre 

realizzato ed installato dalla TREBINO nel 1994.



Costruiamo e realizziamo
— I migliori sistemi di microfoni per un perfetto modo di comunicare.
— Sistemi per musica in chiesa con radiocomando a distanza.
— Radiomicrofoni con batterie ricaricabili.
— Fonovaligie e sistemi portatili.
— Impianto radiomicrofoni per processioni.

— Preventivi, dimostrazioni, consulenze gratuite. 
— Servizio assistenza immediato.

WEB Sede: 12040 Govone (CN) - V. Piana, 5 - Tel. (0173) 58677- 58812
10147 Torino: Tagliante Giovanni - V. Cardinale Massaia, 76 - Tel. 2296198 - 766897



Sartoria 
Ecclesiastica 
Arredi
di ROSA-CARDINALE Lorenzo

Corso Palestre, 14/g. (ang. via Bertola) - 10122 TORINO
Telefono (011) 54.42.51

ARREDI e PARAMENTI SACRI, tabernacoli, calici, pissidi, can­
delieri, ampolle, teche, e tutti gli articoli per la chiesa.

Restauri, doratura e argentatura.
Candele e cera liquida.
Statue e Presepi.

Casule, camici, stole e tutti i paramenti confezionati diretta- 
mente nel nostro laboratorio.

CAPANNI Fonderie
CAMPANE - OROLOGI - IMPIANTI

Via Reg. S. Stefano, 23-25 
15019 STREVI (AL)
Tel. 0144/37 27 90

0337/24 01 80

FORNITORI DEL SANTUARIO B. V. CONSOLATA - TORINO
ASSISTENZA - MANUTENZIONI SU OGNI TIPO DI IMPIANTO



Orologi da torre - Campane

F.lli JEMINA
Fond. nel 1780

- Fabbricazione programmatori e orologi elettronici
- Progetto, costruzione e posa in opera incastellature antivibrazioni
- Fornitura, automazione, riparazioni e manutenzioni campane singole 

o a concerto

• COSTRUTTORI ESCLUSIVI
DEL NUOVO SISTEMA BREVETTATO CM 12

ceppo motorizzato senza cerchi, catene e motori esterni, di piccolo 
ingombro con meccanismi al riparo dalle intemperie, colombi, ecc., 
e con assoluta silenziosità di funzionamento.

PREVENTIVI GRATUITI

MONDOVÌ (CN) - Via Soresi, 16 - Tel. 0174/43010



UFFICI Per i giorni di apertura si veda nella II di copertina

SEZIONE SERVIZI GENERALI
Cancelleria - tei. 011/51 56201 - fax 011/51 56209 

ore 9-12
Archivio Arcivescovile - tei. 011/51 56271: ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Disciplina dei Sacramenti - tei. 011/5156203 - fax 011/5156 209
ore 9,30-12 (escluso mercoledì) su appuntamento

Ufficio per le Cause dei Santi - tei. 011/51 56 296 (ab. 011/9676145) 
su appuntamento

Ufficio per la Fraternità tra il Clero - tei. 011/5156295 
ore 9-12 (esclusi giovedì e sabato)

Ufficio per l'Amministrazione dei Beni Ecclesiastici - tei. 011/51 56 360 - fax 011/5156369 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio dell'Avvocatura - tei. 011/51 56210 - fax 011/51 56209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per le Confraternite - tei. 011/51 56210 - fax 011/5156209 
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio delle Celebrazioni Liturgiche Episcopali - tei. 011/51 56286
ore 9-12 (escluso sabato)

SEZIONE SERVIZI PASTORALI
Ufficio Catechistico - tei. 011/51 56310 - fax 011/51 56319 

ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio Missionario - tei. 011/5156220 - fax 011/5156229 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio Liturgico - tei. 011/51 56280 - fax 011/51 56289 
ore 9-12- 15-18

Ufficio per il Servizio della Carità - tei. 011/5371 87 - 530626 - fax 011/537132
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 - 14,30-17,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dei Giovani - tei. 011/5156350 
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Famiglia - tei. 011/5156340 - fax 011/51 56349
ore 9-12 - 15-18 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale degli Anziani e Pensionati - tei. 011/5156335
ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale della Sanità - tei. 011/538796 - 539052
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale Sociale e del Lavoro - tei. 011/5625211 -562 58 13 - fax 011/562 5922 
via Monte di Pietà n. 5 - ore 9-12,30 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale dell’Educazione Cattolica, della Cultura, della Scuola e 
dell’Università - tei. 011/51 56230 - fax 011/5156239 
ore 9-12 - 15-17 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale delle Comunicazioni Sociali - tei. 011/5156 300 - fax 011/51 56309 
ore 10,30-13 (escluso sabato)

Ufficio per la Pastorale del Turismo, Tempo Libero e Sport - tei. 011/5156330 
martedì-giovedì-venerdì ore 9-12



¥

Indirizzi e numeri telefonici utili
Azione Cattolica Italiana - Associazione Diocesana di Torino

corso Matteotti n. 11 - tei. 011/5623285 - fax 011/56248 95
Centro Diocesano Vocazioni

viale Thovez n. 45 - tei. 011/660 11 55 - fax 011/660 11 86
Centro Giornali Cattolici

corso Matteotti n. 11 - tei. 011/562 18 73 - 5457 68 - fax 011/53 35 56
Facoltà Teologica dell'Italia Settentrionale - Sezione parallela di Torino

- Sede: via Lanfranchi n. 10 - tei. 011/81931 34 - fax 011/81938 80
- Biblioteca: via XX Settembre n. 83 - tei. 011/43606 12

Istituto Diocesano per il Sostentamento del Clero
corso Siccardi n. 6 - tei. 011/537266 - 5484 18 - fax 011/5451 51

Istituto Superiore di Scienze Religiose
via XX Settembre n. 83 - tei. 011/4360249

Opera Diocesana Buona Stampa
corso Matteotti n. 11 - tei. 011/54 5497 - 011/53 13 26 (+ fax)

Opera Diocesana della preservazione della fede in Torino (Ufficio tecnico diocesano)
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/51 56360 - fax 011/51 56 369

Opera Diocesana Pellegrinaggi
corso Matteotti n. 11 - tei. 011/561 35 01 - 561 7073 - fax 011/548990

Radio Proposta
piazza Rebaudengo n. 22 - tei. 011/205 1267 - 205 1304 - fax 011/2034 17

Seminari Diocesani:
- Maggiore - via Lanfranchi n. 10 - tei. 011/8194555 - fax 011/81938 80
- Minore - viale Thovez n. 45 - tei. 011/660 11 66 - fax 011/660 11 86
- Amministrazione - via XX Settembre n. 83 - tei. 011/436 10 19 - 521 51 90

Telesubalpina
corso Matteotti n. 11 - tei. 011/54 3778 - 548498 - fax 011/5475 23

Tribunale Ecclesiastico Regionale Piemontese
via dell’Arcivescovado n. 12 - tei. 011/51 56380 - fax 011/51 56 389

===== OMAGGIO
BIBLIOTECA SEMINARIO

■R-ìttTo-Fo Yi9 XX Settembre, 83Rivista 10122 TORINO TO
Diocesana
Torinese (= rdto)
Periodico ufficiale per gli Atti deH’Arcivescovo e della Curia
Abbonamento annuale per il 1998 L. 80.000 - Una copia L. 8.000
N. 1 - Anno LXXV - Gennaio 1998

Direttore responsabile: Maggiorino Maitan
Redazione: Cancelleria della Curia Metropolitana - via dell’Arcivescovado n. 12,10121 Torino
Amministrazione: Opera Diocesana Buona Stampa - corso Matteotti n. 11, 10121 Torino 

(conto corrente postale 10532109) - tei. 011/5454 97 - 011/531326 (+fax)

Sped. in A.P. - 45% - Art. 2 Comma 20/B Legge 662/96 - Conto n. 265/A - Torino - 7/1998
Registrazione Tribunale di Torino n. 3359 del 21-1-1984
Tipolitografia Edigraph s.n.c. - via Conceria n. 12, 10023 Chieri (TO)
Spedito: Luglio 1998


